Las mujeres bravas del fandango.
Tentaciones del infierno

Alejandro Martinez de la Rosa*
UNIVERSIDAD DE GUANAJUATO, CAMPUS LEON

A fines de la Colonia fueron censuradas las “Casas del Fandango”, un lugar
donde hombres y mujeres sociabilizaban. En este estudio revisaré algunas de
las denuncias que hablan de tales espacios para analizar contextos y puntos de
vista de las instituciones represoras, asi como algunas crénicas de fandangos
rurales del siglo x1x, para saber de qué manera son descritos por los cronistas y
determinar los roles que desempefian hombres y mujeres.

(Baile, censura, masculinidad, género, fandango)

no de los espacios censurados a fines de la época colonial

fueron “Las Casas del Fandango”. En ellos se congregaban

hombres y mujeres para sociabilizar y dar rienda suelta a los
placeres del cuerpo. Por supuesto, no toda la sociedad novohispana
estaba preparada para ese tipo de disfrutes, por lo que el Tribunal del
Santo Oficio recibié innumerables denuncias sobre bailes deshones-
tos e indecentes. En el Archivo General de la Nacién se guardan mu-
chas de estas sentencias con anexos describiendo someramente tales
bailes con sus coplas. Sin embargo, varios de estos sones subsisten
hasta la actualidad en la msica tradicional mexicana, siendo testigos
de lo que para algunos investigadores fueron las primeras expresio-
nes de enfrentamiento cultural para liberarse del yugo colonial rela-
cionado con una Iglesia represora de las diversiones del cuerpo.’

* de_la_rosaalejandro@hotmail.com amdelarosa@ugto.mx
! Pablo Gonzélez Casanova, La literatura perseguida en la crisis de la Colonia, México,
SEP, 1986, 59-74.

Relaciones 133, invierno 2013, pp. 117-139, 1ssn 0185-3929 117



ALEJANDRO MARTINEZ DE LA ROSA

En el presente estudio revisaré algunas de las denuncias que descri-
ben estos espacios de diversién a lo largo de la Nueva Espana para
analizar los contextos y los puntos de vista de las instituciones represo-
ras acerca de tales expresiones. Ademds, determinaré, a partir de algu-
nos ejemplos de fandangos rurales en la segunda mitad del siglo xx en
la macrorregién Centro Occidente de México, los roles que desempe-
fian hombres y mujeres durante estos bailes y de qué manera son des-
critos por los cronistas. Al final haré una reflexién de larga duracién
sobre la importancia de los fandangos como espacios para acceder a
una relacion corporal entre hombres y mujeres distinta a la de la co-
tidianidad y como una expresién actual de nacionalismo popular.

MITOTE Y FANDANGO, UNA DELIMITACION NECESARIA

Dado que no se cuenta con amplia documentacién acerca de los
fandangos en los archivos coloniales del pais, serfa imposible deter-
minar regionalismos en cuanto a la forma de bailar en una época tan
temprana, sin embargo, es claro que en ella surgen los bailes de pa-
reja novohispanos, los cuales son los que abordaré en el presente es-
crito. Ya en el siglo x1x la literatura costumbrista nos aporta datos
sobre amplia gama de expresiones diferenciadas las cuales pueden
ser producto de comparacién, pero aun asi, es dificil determinar
caracteristicas especificas por lo escueto de las descripciones del bai-
le. Relacionar estas descripciones de bailes de pareja con cierto ori-
gen amerindio serfa ingenuo, sin embargo, algunos autores hacen la
relacién entre mitote y fandango,” lo cual habria que sopesarse mds
detenidamente para elaborar una descripcién del baile pues mitote
y fandango serian sinénimos al definir un jolgorio colectivo o una
fiesta, pero en el mitote, al menos como estd documentado hasta la
actualidad, no se menciona claramente que el baile sea “de pareja”,
mis bien tendria relacién con danzas circulares colectivas como las
teshuinadas o danzas del maiz que atn se realizan en el noroeste del
pais. Hacia el final del texto abordaré la diferenciacion que hay entre

2 Alvaro Ochoa Serrano, Mitote, Jfandango y mariacheros, México, coLmicH, UdeG,
Casa de Cultura del Valle de Zamora, Editorial Grafica Nueva, 2005.

118 Relaciones 133, invierno 2013, pp. 117-139, 1ssn 0185-3929



LAS MUJERES BRAVAS DEL FANDANGO

danza, baile y representacién para delimitar mi tema de estudio a los
bailes de pareja y deslindar otras formas coreogréficas y escénicas
que no tienen que ver con esta expresiéon mestiza. También vale la
pena apuntar que por el espacio requerido me referiré solamente a
algunas descripciones donde se hable explicitamente del rol que tie-
nen hombres y mujeres y no citaré otras referencias al baile o fan-
dango que describan aspectos tangenciales al juego de esos roles.

GESTOS, MENEOS Y ZARANDEOS

En septiembre de 1766, el padre fray Nicolds Montero, predicador
en el convento del puerto de la Nueva Veracruz denuncié “un canto
o tonada que se ha introducido por esquinas y calles de dicha ciudad
con el nombre del Chuchumbé”, por lo que el Santo Oficio debid
investigar “en que terminos y con que modales se practican los bai-
les”, ademds de “todo lo conducente sobre los rosarios, y bestidos
que dice haverse introducido a la moda diablesca”. El documento
menciona que “esto se baila, en casas ordinarias, de mulatos, y gente
de color quebrado; no en gente seria, ni entre hombres circunspec-
tos, y si soldados, marineros, y broza”. Para el tema que nos ocupa,
hay que mencionar que no habla de marineras, ni soldadas, es decir,
no sabemos qué tipo de mujeres bailaban este son, a pesar de quedar
registrado que las coplas:

se cantan mientras los otros lo bailan, o ya sea entre hombres y mugeres, o
sean bailando quatro mugeres, con quatro hombres, y que el baile es con
ademanes, meneos, sarandeos, contrarios todos a la honestidad, y mal
ejemplo de los que lo ven, como asistentes, por mezclarse en él, manoseos,
de tramo en tramo; abrazos, y dar barriga, con barriga.?

Anteriormente a estas fechas, encontramos descripciones de distin-
tos bailes colectivos como tocotines, mitotes y danzas, pero es hasta
la segunda mitad del siglo xvi11 en que aparecen los bailes de hom-

bres y mujeres en los documentos inquisitoriales.

% AGN, Inquisicidn, vol. 1052, exp. 20, ff. 292-303.

Relaciones 133, invierno 2013, pp. 117-139, 1ssn 0185-3929 119



ALEJANDRO MARTINEZ DE LA ROSA

A raiz de tal denuncia, se prohibieron “in totum las citadas co-
plas, y bayles por las referidas censuras”, ya que provocan “la lasci-
via, todo ello en grave ruina, y escandalo de las almas del pueblo
christiano, y en perjuicio de las conciencias, y reglas del Expurgato-
rio, y ofensa de la edificacién, y buenas costumbres”.4

Trece anos después quedé registrada otra denuncia, ahora del
padre Francisco Eligio Sdnchez, sobre el son Los Panaderos, el cual
fue visto bailar en varios lugares del Bajio. La descripcién del baile es
la siguiente:

El Vayle de los Panaderos que se usa hoy en dia es:

Sale una mujer cantando y vaylando  Esta si que es Panadera

desembueltamente con esta copla: ~ que no se sabe chiquear
Que salga su companero
y la venga a acompanar.

Sale un hombre vaylando y canta Este si que es Panadero

que no se sabe chiquear
Estos dos siguen baylando con todos y si usted le da un besito

los que fueren saliendo. comenzard a trabajar.
Salen otro hombre, y mujer. Esta si que es Panadera
Y canta la mujer: que no se sabe chiquear

quitese usted los calsones
que me quiero festejar.

Canta el hombre Este si que es panadero
que no se sabe chiquear
Siguen baylando los 4 lebante usted mas las faldas

que me quiero festejar.

Salen otros dos, hembra y macho:
Canta la hembra Este si etc.

4 AGN, Edictos, vol. 11, f. 4.

120 Relaciones 133, invierno 2013, pp. 117-139, 1ssn 0185-3929



LAS MUJERES BRAVAS DEL FANDANGO

(que no lo hiziera la bestia y si los que no se etc.
judios) haga usted un Crucifixo
que me quiero festejar.

Canta el macho (que s6lo los hereges)  Este si etc.
Que no se etc.

Salen otros dos como ha dicho y haga uste una dolorosa
siguiendo el mismo son, canto y que me quiero festejar.
estribillo

Pero no sélo se imitan imdgenes religiosas, sino también anima-
les, no quedando nadie sin bailar:

Mexclando con la Soledad de Nuestra Sefiora, y otros Santos, Perros, Gua-
jolotes, lagartijas etc. estaban saliendo quantos concurren a fandango,
pero acompanado siempre hombre y mujer, y queddndose en el puesto
que les toca, baylan y cantan, formando al fin, Porterfas de Monjas, Bara-
tillos, fandangos y todo comercio, y comunicacion de hombres, y mujeres
hasta que no queda Grande, ni chico, y quanta mexcla hay sea la que fuere
que no salga, a hazer algo.’

Ademis de quedar claro que es un baile de pareja, lo mds interesante
es que el capelldn deja escrito que quien ensefi6 este baile fue “un
Demonio (que ya se fue) en forma de Muger que bino de Bayado-
lid”, y lo que mds le pesa es que “no se aya puesto remedio, por los
principales, y casas especiales de esta Ciudad”. Hasta el 14 de abril
compareci6 el padre Sdnchez quien informé que desde enero de ese
aflo tuvo noticia que ese baile fue “usado en varias casas”. El docu-
mento narra los hechos: teniendo que ir a un cortijo cerca de Pénja-
mo, “paso por Salamanca, y en la noche en que se ospedo en una
casa particular pasé una patrulla de gente bulgar con gallo que lla-
man, cantando a lo que le parece los panaderos con tanto escindalo
que hija, y Madre duefias de la casa se quitaron de la puerta”. Lle-
gando al Cortijo, “percibié una noche que las cocineras bailaban, y

° AGN, Inquisicién, vol. 1178, exp. 2, ff. 24-41.

Relaciones 133, invierno 2013, pp. 117-139, 1ssn 0185-3929 121



ALEJANDRO MARTINEZ DE LA ROSA

cantaban los panaderos |...], y solo con el destino de remedar Cru-
cifijos, Dolorosas, Guajolotes, Etc”. Después, Don Miguel Pérez le
informaria que “el autor del baile, y canto fue una Muger que vino
de Valladolid cuio nombre no sabia”; asimismo, Don Luis de Alco-
cer le mencioné que “partida la mujer para Valladolid acostumbraba
el nominado baile, y lo propagaba un fulano Pina”. A diferencia de
la denuncia del Chuchumbé, aqui el fraile afirmaba que “varias per-
sonas de juicio de esta Ciudad” habian visto el canto y el baile, por
lo que no debian ser gente de la brosa los que bailaban. Don Miguel
Pérez, compareci6 el 19 de abril afirmando que:

El dia quatro de Febrero dltimo pasé a la Botica del que declara Don Anto-
nio Baldes diciendole se habian divertido toda una noche en un fandango en
donde sin excepcién de personas concurrentes salian a bailar, y cantar hom-
bres, y mujeres un son que introduxo, o invento una mujer que dixo ser de
Valladolid, llamado los panaderos, en los que remedaban varios animales, las
Sagradas Ymagenes de JesuChristo Nuestro Redemptor, la de su Santisima
Madre Dolorosa, las de varios Santos, y otras con otros términos insolentes.

A los pocos dias de llevarse a cabo este fandango, la familia Baldes
fue invitada a “otro Fandango casero”, al que volvié a asistir la mujer
de Valladolid, “en el qual se repitio dicho canto, y baile, y esplican-
dole la expresada su familia el modo en que lo bailaban, repitiendo la
letra de los versos”. A la noche siguiente repitieron “otro fandango
con el propio convite, y acistencia de dicha muger”; el boticario acu-
di6 a ver “si estorbaba el que se cantase, y bailase, dicho son”, pero
mandd a retirar a su familia a casa pues “todos le pedian a el comen-
sarlo”. Fue asi como el boticario decidié informar al reverendo Fran-
cisco Sdnchez, a lo que el padre le pidié “trasuntase el modo de
versos, y explicacion de dicho baile”, lo cual hizo con ayuda de su
familia. La resolucién de los Sefiores Inquisidores fue recordar los
edictos de 1766 y 1767 en contra de los bailes y coplas del Chu-
chumbé y del Animal,® respectivamente, por lo que prohibié “todos
los sones, coplas, y bailes desonestos”.

¢ AGN, Edictos, vol. 1L, f. 4 y 12.

122 Relaciones 133, invierno 2013, pp. 117-139, 1ssn 0185-3929



LAS MUJERES BRAVAS DEL FANDANGO

Para cerrar este recuento de fandangos, mencionaremos el edicto
impuesto por el obispo de la ciudad de Antequera Valle de Oaxaca,
don José Gregorio Alonso de Ortigosa, en 1780, donde se enume-
ran y prohiben los bailes

que llaman, La Llorona, El Rubi, La Manta, El Pan de Manteca, o de Jarabe,
Las Lanchas, El Zape, La Tirana, La Poblanita, Los Temascales, y otros, por
lo lascivo de las coplas, por los gestos, y meneos, y desnudez de los cuer-
pos, por los mutuos reciprocos tocamientos de hombres, y mujeres, por
armarse en casas sospechosas, y de baja esfera, en el campo, y en parajes
ocultos de noche, y a horas, en que los sefiores jueces no pueden celarlos.”

Por la cita anterior, es claro que no eran pocos los sones prohibidos.
Al respecto de la desnudez de los cuerpos, no explica claramente a
qué se refiere.

LLAS CASAS DEL FANDANGO

Ademis de las denuncias de bailes lascivos en parajes ocultos o en
casas particulares, existen otras referencias a prohibiciones dentro de
los sectores mds bien acomodados de la ciudad de México. En 1779,
el virrey Antonio Maria de Bucareli y Urstia publicé un bando sobre
una denuncia en contra de las “Escuelas de danzar”, en el que consi-
dera “no deberse prohibir en lo absoluto las Escuelas, y Tertulias de
Danza, pues siendo su uso licito, y honesto en si mismo, sélo debe-
rdn corregirse los abusos”, pero asegura “que de la concurrencia de
ambos sexos de hombres, y mugeres siempre se sigan notables des-
érdenes, y escindalos por mas que se establezcan reglas, y prevencio-
nes para evitarlos”, por ello prohibié

en absoluto las concurrencias de ambos sexos en tales Casas, Tertulias o
Escuelas de Danza: Y solo queda permitida la asistencia de hombres hasta

7 AGN, papeles sin clasificar. Apud. Maya Ramos Smith y Patricia Cardona Lang, dirs.,
La danza en México. Visiones de cinco siglos. Volumen II: Antologia: Cinco siglos de cronicas,
critica y documentos (1521-2002), México, CONACULTA, Escenologia ac, 2002, p. 118.

Relaciones 133, invierno 2013, pp. 117-139, 1ssn 0185-3929 123



ALEJANDRO MARTINEZ DE LA ROSA

las diez en punto de la noche y no mas; imponiendo como desde luego
impongo a los Maestros, o Duefos de ellas, que lo contrario executaren, la
pena de quatro afios a un Presidio ultramarino, y a los musicos que asistie-

ren la de seis meses de Cércel.?

Lo anterior muestra las duras penas que podian tener quienes des-
acataran la prohibicién y es claro que hay una represion del disfrute
femenino al bailar, nicamente los hombres podian asistir. Aunque
en el bando no se describan los bailes que se ensefan en estos luga-
res, existe un documento reimpreso en 1790 que lo hace, del cual
s6lo transcribiremos algunas cuartetas:

Contra los fandangos

Una escuela fundé el Diablo
para propagar su reyno,

en donde cursan las gentes
bayle y canto deshonesto

Las casas de los Fandangos
son la palestra o colegio

en donde el Diablo convoca
sus sequaces indiscretos.

Juntos hombres y mugeres,
en desordenado encuentro,
ostentan de habilidades
torpisimos desaciertos.

En menuet y contradanza,
en seguidillas y juegos,

se ocasionan execrables
retozos y manoceos.

8 AGN, Bandos, vol. 9, exp. 5, £. 9.

124 Relaciones 133, invierno 2013, pp. 117-139, 1ssn 0185-3929



LAS MUJERES BRAVAS DEL FANDANGO

De los enlazes se enlazan
figuras para el Infierno,

los yerros en las cadenas,

y en los puentes los excesos.

Para que el calor no falte
la musica atiza el fuego,
soplan los cantares torpes,

y la bebida hace el cebo.

La agudeza en seguidillas
son estrivillos obcenos,
porque en esta escuela pasa
por agudo lo grosero.

Llamen al baile compaz,

llamen al canto concierto,

que ese concierto hard al Diablo
salir con sus embelecos.’

Aungque poco especificos, estos documentos contienen descrip-
ciones de espacios de diversién a partir de los que se pueden conocer
los contextos y los puntos de vista de las instituciones represoras acer-
ca de tales expresiones corporales. Lo més curioso es que los hombres
aprendan a bailar sin tener una pareja del sexo opuesto, sin embargo,
las mujeres, como el caso del “demonio hecho mujer de Valladolid”
que ensefaba el baile de Los Panaderos, tuvo un papel preponderan-
te en estos espacios de diversion. Si bien podemos observar una divi-
sién entre sectores populares y pudientes, las prohibiciones del Santo
Oficio alcanzaron a ambos grupos sociales, por lo que es de esperarse
que molestaran a la sociedad en general. Los lugares de donde provie-
nen las denuncias también muestran un gusto generalizado de tales

? Avisos Métricos a las Almas contra algunos vicios comunes. A devocion de los padres
misioneros de Pachuca. Reimpresos en la Puebla de los Angeles en la Imprenta de Don
Pedro de la Rosa, afio de 1790. Apud. Maya Ramos Smith y Patricia Cardona Lang, dirs.,
op. cit., pp. 99-101.

Relaciones 133, invierno 2013, pp. 117-139, 1ssn 0185-3929 125



ALEJANDRO MARTINEZ DE LA ROSA

diversiones dentro de la sociedad de fines de la Colonia. Muestra de
que tales prohibiciones no surtieron efecto es que sones como Los
Panaderos, La Manta o La Llorona, se mantengan dentro del reperto-
rio de los musicos rurales de algunas regiones de México hasta la ac-
tualidad. Si bien, el virrey Bucareli dejé escrito que el baile era una
diversion licita y honesta, reprimié totalmente la diversién corporal
femenina, lo que no ocurri6 con la masculina. Por supuesto, en todos
estos espacios el baile seguramente iba acompanado de “bebida” y
otros elementos que iban en perjuicio de las almas cristianas.

Di1VERSION Y LUCIMIENTO DEL CUERPO

Tales diversiones subsistieron a la lucha revolucionaria de principios
del siglo x1x, por lo que a continuacién analizaré dos descripciones
de fandangos rurales para observar en ellos los roles que desempena-
ban hombres y mujeres durante estos bailes y de qué manera son
descritos por los cronistas.

Hacia 1864, el literato, historiador y politico mexicano Alfredo
Chavero (1841-1906)"° dejé escrita una breve pero rica descripcién
de los bailes en El Manzanillo, Colima, en el cual podemos observar
el papel de la mujer en estas latitudes.

En ese entonces —como lo fue hasta hace algunas décadas—, el
baile fue una extensién de otra manifestacién no menos popular
como las corridas de toros. Por supuesto, nuestro cronista no dejé
de realizar el siguiente comentario:

No hay que hablar de la algarabia de las mujeres cuando el toro se acercaa
las vigas, contra las cuales estdn recargadas viendo: corren inmediatamen-
te, dando gritos, a refugiarse al lado de los hombres.

Las mujeres son raras: huyen de un toro que no las puede alcanzar, y se van
a arrojar en los brazos de un hombre, mds temible que el toro."

1% Desempefi algunos cargos publicos y fue diputado al Congreso de la Unién.
Como historiador se dedic al estudio de la época prehispdnica. Servando Ortoll, comp.,
Por tierras de cocos y palmeras. Apuntes de viajeros a Colima, siglos xviir a xx, México, EOSA,
Instituto Mora, 1987, 243-244.

" Ibid. p. 75.

126 Relaciones 133, invierno 2013, pp. 117-139, 1ssn 0185-3929



LAS MUJERES BRAVAS DEL FANDANGO

Resulta interesante ver cémo Alfredo Chavero sostiene una ima-
gen de la mujer como indefensa ante los hombres. De la comida, el
cronista narra las cualidades y los intereses que tienen los invitados:
“Los brindis entusiastas de los marineros més ilustrados, que en sus
viajes han aprendido tan elegantes costumbres; el comer con los
dedos de la multitud: el mirarse y sonreir de los enamorados; el be-
ber cognac de los hombres de experiencia; y la ansiedad de las viejas
porque llegue la hora del juego”."

Contrasta en la cita anterior la descripcién de “marineros ilustra-
dos” —que conocen elegantes costumbres— con la que referimos al
principio, de 1766 en el puerto de Veracruz, donde los marineros
son parte de la broza.

Continta después con referencias de los bailes, donde los hom-
bres y las mujeres no son tan disimiles a la hora de bailar, parte de
un repertorio que une las tradiciones musicales y dancisticas de
toda la costa del Pacifico, desde Chile hasta California: “Y todo el
dia y toda la noche se sigue jugando, mientras los jévenes bailan
en el portal la zamba cueca y la zamba chilena. Estos también van
alli a jugar, aunque una moneda de mds precio que se llama co-
razén”. La cueca, la zamba y la chilena son géneros que atn se
bailan a lo largo del Pacifico. Manzanillo, al ser un puerto impor-
tante entre Acapulco y San Blas, seguramente acumuld las cos-
tumbres de esos marineros cosmopolitas. Los tres géneros son
variantes de bailes de pareja en los que se suele llevar un pano en
una de las manos.

La diferencia fundamental con la época final de la Colonia es
que aqui estos bailes ya no son perseguidos, sino que han sido in-
crustados dentro de las tradiciones festivas del lugar. Los jévenes van
a enamorar por medio de aquellos meneos y zarandeos antes veta-
dos. Las viejas tienen su espacio, lejos de la intervencién masculina
mientras jueguen —no se precisa el juego—; en cambio, los jévenes
van de igual a igual a lograr una conquista y a ser correspondidos en
el amor. La descripcién del baile contintia, aportando una imagen
de gran valor sobre la importancia del cuerpo:

2 Ibid. p. 76.

Relaciones 133, invierno 2013, pp. 117-139, 1ssn 0185-3929 127



ALEJANDRO MARTINEZ DE LA ROSA

Todas las muchachas del puerto empiezan a llegar: se han puesto sus trajes
de més lujo [....].
En cuanto a los hombres, van con descuido, y sélo dispuestos a lucirse en

el zapateado, con el cual hacen retumbar el cajén en que bailan.

Lo anterior, distingue las formas en que se usa el cuerpo para
atraer al sexo opuesto: ellas con la ropa y la coqueterfa, ellos con la
fuerza y destreza que necesita el zapateo de los sones, lo cual queda
expresado de la siguiente manera:

Se empieza a tocar el arpa, acompafando el “son” con redondillas canta-
das, llenas de sal y de originalidad, e inmediatamente se levantan la mujer
y el hombre que quieren, y sin invitarse suben al cajén; y mientras la
mujer hace los més dificiles “tejidos” de pies en un extremo, el hombre,
con tremendos golpes y sacudiéndose con furia, recorre todo el cajén
hasta romperlo. Si alguno se cansa, se baja sin ceremonia, y deja al com-
pafiero solo, y sube otro hombre u otra mujer a ocupar su puesto. A veces
sucede que alguno de los concurrentes tiene impaciencia por bailar, y
buenamente se sube al cajén delante de la persona que baila, la cual en-
tonces tiene que bajarse.

Asi pasan aquellas gentes seis y siete horas, sazonando el baile con copas de
cognac.

Ya hemos dicho que el Manzanillo tiene veneno en el aire. Después de uno
de estos bailes, se ve pasar a las muchachas amarillentas y ojerudas; en la
tarde se mueren; y en la noche sigue el baile, para que sigan los entierros al
dia siguiente.

La autoridad tiene muchas veces que intervenir para suspender esas fiestas

mortales.'

Lo que queda claro es que todas las denuncias y bandos en
contra de estos bailes fueron en vano. Mds de medio siglo y toda-
via se llevaban a cabo esas diversiones deshonestas de invocacién
al diablo, porque la sociedad mexicana ya habia inscrito al fandan-

3 Ibid. p. 77.
" Ibid. pp. 77-78.

128 Relaciones 133, invierno 2013, pp. 117-139, 1ssn 0185-3929



LAS MUJERES BRAVAS DEL FANDANGO

go como parte de las costumbres verndculas del pais. Una més de
las estampas tipicas de México.

Es importante recalcar cémo el cronista observa que el hombre
no invita a la mujer a bailar, sino que se suben solos. Ambos sexos
tienen la libertad de bailar, sin necesidad de alguna formalidad, de-
jando entendido que ambos saben zapatear, caracteristica que no se
daba en los bailes de salén de 1780, cuando fue prohibida la asisten-

cia de mujeres a las escuelas de danza.
DIVERSION, VICIO Y LIBERTINAJE DEL CUERPO

Dejamos la costa de Colima para apuntar otras descripciones de
fandangos, ahora en la Tierra Caliente michoacana. Nuestro cronis-
ta ya no serd un viajero que guste y se sorprenda del folklore nacio-
nal, sino el hijo de un hacendado italiano, el cual ve cémo sus
trabajadores se pierden en los excesos del cuerpo a finales de la época
porfiriana, muy lejos de las ciudades afrancesadas del pais. Los siba-
dos por la noche, cuando los trabajadores recibian el importe de la
jornada semanal, “se encaminaban para la orilla del rio que pasaba a
unos ciento cincuenta metros del casco [de la Hacienda de Uspero],
donde los esperaban los aguardienteros o vendedores de aguardien-
te, bebian toda la noche y borrachos gritaban y escandalizaban hasta
el amanecer”. Por ello, “las mujeres de los trabajadores” le suplica-
ban “procurara desterrar a los vendedores de aguardiente”, ya que
vefan cémo explotaban “a sus hombres con el alcohol y robarles sus
ganancias por medio del juego como barajas marcadas”. Los traba-
jadores muchas veces eran “individuos perseguidos por la justicia
que hufan del castigo” hasta aquellas tierras agrestes.” Mientras al-
gunos “llevaban a sus mujeres, otros contrataban cocineras que los
atendieran” durante los dos o tres meses que podia durar la cosecha
de arroz, tanto en abril como en octubre.

Un dia, el hijo del hacendado decidié sorprender a los aguardien-
teros, cayendo de sorpresa; “los trabajadores rdpido corrieron hacia el
rio, tinico lugar de escape”, pero los jugadores no pudieron ya que

5 Ezio Cusi, Memorias de un colono, México, Morevallado Editores, 2006, 70.

Relaciones 133, invierno 2013, pp. 117-139, 1ssn 0185-3929 129



ALEJANDRO MARTINEZ DE LA ROSA

se encontraban de rodillas y ademds no querfan abandonar la caja con las
ganancias:

A todos los atrapamos con sus candiles, dinero, petates, damajuanas de
alcohol, y bien amarraditos los llevaron a Apatzingdn en compafia de unas
cuantas damiselas que bien beodas incitaban a los peones a que jugaran y
bebieran.

En contraste con estas damiselas beodas, estaban las “pobres mu-
jeres, las verdaderas victimas” que no se cansaban de agradecerle al
hacendado. No obstante, al poco tiempo, siguié el asedio de los
aguardienteros:

En la noche, después de recibir su dinero, hombres jévenes y robustos al
fin, no podian resistir darse una asomadita a la orilla del rio donde se juga-
ba y bebfa a rienda suelta.

Los gritos de los borrachos, las risotadas de las bailarinas y cantadoras y los
acordes de un arpa grande, eran demasiado atractivos para sus contenidos
deseos de tantas semanas de trabajo y sacrificio, y con el firme propésito de
permanecer sdlo un ratito, tal vez tomar una sola copita y echar un buen
zapateado al uso costefo, sobre una artesa o canoa, acompanados de una
brava hembra adornada por mds de una cicatriz que la acreditaba como
tal, se acercaban al peligroso lugar y casi siempre eran segura presa del fata-

lismo que llevan en la sangre.'®

Tales bailarinas y cantadoras eran vistas como mujeres malas,
bravas hembras que se dedicaban a perder a los hombres, Empode-
radas dentro del fandango, hacian sucumbir a los hombres ante los
disfrutes del cuerpo, aquellos vicios del cuerpo que se perseguian
desde la Colonia. Sin embargo, el texto no ahonda en la relacién
entre los aguardienteros y dichas mujeres bravas, tal vez una mds de
las dominaciones masculinas, por lo cual el hacendado califica como
victimas a las otras mujeres, las buenas y abnegadas.

Pero asi como en la época colonial no se puede calificar al baile
de malo o deshonesto en si mismo, nuestro narrador describe otro

1 Ibid, p. 73.

130 Relaciones 133, invierno 2013, pp. 117-139, 1ssn 0185-3929



LAS MUJERES BRAVAS DEL FANDANGO

tipo de fiesta, la que tiene que ver con el ganado, producto de la
misma hacienda: los rodeos.

Yo gozaba en esas fiestas, pues estaba en lo mejor de mi juventud, de los 21
alos 25 afios, y tomaba parte activa en ellas jineteando, lazando y bailando
zapateado sobre artesa, acompafado de alguna terracalentefia bien pintita;
cantaba algiin “son” que me habia aprendido y aun tamboreaba sobre el
arpa siguiendo el compds de la musica.

No sé qué atractivo me embargaba presenciando la fiesta semisalvaje de
aquellos valientes, en su mayorfa pintos, que desafiaban el peligro a cada
momento y por nada sacaban a relucir los bien afilados machetes.!”

La amena y larga descripcién de los rodeos —que se ubica tempo-
ralmente entre los afos 1900 y 1905— contiene diversos detalles de
interés para nuestro tema. Cada afo, al terminar el tiempo de lluvias,
se juntaban todos los ganados del campo para introducirlos en corra-
les de piedra y asi herrar a los becerros nacidos durante el afio, castrar
a los toros destinados para la engorda y, junto con las vacas viejas,
llevarlos a potreros con abundante forraje; pero lo principal era
“apretar en los corrales el ganado, toros y vacas, para obtener mayor
ntimero de crias”. Desde una semana antes se convidaba “a los capo-
rales y vaqueros de las haciendas colindantes para que vinieran a ayu-
dar y participaran en la dura faena [...]. Se mandaban convidar
también al arpero con su arpa grande, terracalentefia acompanado
del violin y la guitarra o bajo para que amenizaran las fiestas”.

Casi siempre llegaban todos acompanados de sus familiares: La mujer con
un buen sombrero de palma, [...] montadas en buenos cuacos, algunas
con sus reatas de lazar al tiento y buenas espuelas de Amozoc, habia unas
tan hdbiles como vaqueros para lazar, alcanzar una res en el campo y apear-
la; dos o tres escuincles bien montados, porque en eso constituye el lujo y
orgullo de la gente de a caballo, en primer término si se trata de un caporal

y sus familiares.'®

7 Ibid. p. 192.
8 Jbid. pp. 184-185.

Relaciones 133, invierno 2013, pp. 117-139, 1ssn 0185-3929 131



ALEJANDRO MARTINEZ DE LA ROSA

La

descripcién de estas familias nos habla de otro tipo de gente, no

necesariamente truhdn o bandida. Sin embargo, no dejan de ser fa-
milias bravas que viven para realizar las labores mds rudas del campo
¥, por supuesto, tenia que haber mujeres, las cuales desempefiaban
el importante papel de alimentar a todos esos vaqueros, pero no por
ello dejaban de disfrutar el baile de arpa.

Al anochecer comenzaban el arpa y sus acompafantes a tocar sones terra-
calentefios [...]. Junto a la misica se colocaban dos o tres artesas de made-
ra, grandes como canoas, volteadas boca a bajo y alli subfan los que
querfan bailar, con sus sombreros grandes de palma puestos a lo valiente,
sobresaliendo gruesos mechones, una mano sobre el ancho y filoso mache-
te, apoyada la punta sobre la artesa, comenzaban a bailar solitos, como
invitacidn, hasta que alguna de las mujeres sentadas en el suelo o en pe-
quefias sillas colocadas alrededor de la musica, subian a la artesa y comen-
zaban a zapatear al lado del compafiero, siguiendo con gran habilidad el
rdpido compds del arpa, fijas las miradas en el suelo, serias como si estuvie-
ran haciendo algo muy importante, un soz tras otro sin parar. [...]

Bajaba una pareja y seguia la otra y después otras, y asi, sin parar, toda la
noche hasta el amanecer, las mujeres desgrenadas, los fuertes coloretes de
la cara en surcos arrastrados por las gotas de sudor, hechas unas verdaderas

arpias."”

Volvemos a corroborar la relacién comparativa entre tales mujeres y
la maldad. A las cuatro de la mafana terminaba el fandango, pues el
caporal tocaba en el cuerno la sefal de todos conocida para comen-

zar

132

la arriada.

Mientras tanto, las mujeres de los caporales, de los vaqueros y otras mds
que acudian, se aprestaban alrededor de grande fogones a preparar la co-
mida para cien o mds personas que llegarian por la tarde muertos de ham-
bre y de sed. [...] Podian prescindir hasta de los alimentos; pero no del
alcohol; éste y el arpa grande eran lo mds importante. [...]

9 Ibid. pp. 185-186.

Relaciones 133, invierno 2013, pp. 117-139, 1ssnx 0185-3929



LAS MUJERES BRAVAS DEL FANDANGO

Habia que ver a las veinte o treinta mujeres alrededor de los grandes fogo-
nes, corriendo atropelladamente, metiendo bulla y haciendo uso de grue-
sas palabrotas. [...]

Desgrenadas, sudorosas, con algunos tragos de alcohol repetidamente
ingerido, no paraban en todo el dfa. Mientras tanto, el arpa no cesaba de
tocar, ni lo tamborazos, y los zapateados, dados con més fuerza a medida
que aumentaba la excitacién producida por el alcohol, pues como no
todos los concurrentes eran de a caballo, esos tenfan que quedarse alli;
otros mds vivos, intencionalmente, preferfan quedar pegados a los fogo-
nes y las faldas por aquello de que “a rio revuelto ganancia de pescadores”
y alli seguian tamboreando el arpa, cantando y bailando con algunas
mujeres que a ratos desertaban de su trabajo para echarse uno o dos sones
bien zapateados, provocadas por un apuesto galdn al que no podian resis-
tir, armado éste de su formidable b0/o 0 machete, para alardear de valen-
tia, su mayor orgullo. Sudorosas, mal olientes, sin banarse porque
perderian el olor local que es para ellos el mayor incentivo, se prestaban
de buena voluntad.”

Este disfrute corporal se detenia cuando inesperadamente alguien
anunciaba el regreso de los vaqueros, “las mujeres procuraban dejar
todo arreglado y como locas corrfan hacia el cercado de piedra de los
corrales trepando y jalonedndose para ocupar buen lugar y ver la
entrada de las reses”. Después de ingerir los alimentos, vaqueros y
cocineras volvian a la fiesta que habian dejado en la madrugada.

A la luz de grandes fogatas de ocote que iluminaban los tejabanes, era
fantdstico ver ese grupo hacinado de gente con sus anchos sombreros, los
chicotes pendientes de una mano y el machete de la otra, y el sarape al
hombro, unos para acercarse al arpa dénde tamborear o cantar a gritos
destemplados algtin son terracalentefo, otros para treparse a una de las
artesas jaloneando a su hembra de la mano como quien tira de un caballo,

otros con su botella de aguardiente.?!

2 Jbid. pp. 186-187.
2 Jhid, p. 188.

Relaciones 133, invierno 2013, pp. 117-139, 1ssn 0185-3929 133



ALEJANDRO MARTINEZ DE LA ROSA

Es precisa la comparacién entre la hembra del hombre y un caba-
llo, sin embargo, ellas mismas compartian ese espacio de diversién
en el que “las mujeres repartian hojas con aguardiente. De cuando
en cuando desaparecia furtivamente alguna en la oscuridad para re-
aparecer sacudiéndose la ropa”. Seguramente estos excesos eran los
que con toda vehemencia deseaban prohibir los sacerdotes en la Co-
lonia. A estas alturas del relato, nuestro cronista retoma el ambiente
diablico de los fandangos denunciados hacia mds de cien afios.

Visto de lejos el conjunto, se antojaba un rincén del infierno donde una
multitud de condenados, con las caras alteradas por el alcohol y el frenes,
pugnaban por salir del fuego que los abrasaba y consumia. Espectéculo
brutal de hombres que en esos momentos nada tenian de humano.*

No obstante la metéfora, después de haber presenciado cuatro
afios consecutivos dichos rodeos, Ezio Cusi, el hijo del duenio de la
hacienda, del italiano Dante Cusi, cierra el capitulo con el siguiente
deseo: “{Con cuanto gusto volverfa a ver una fiesta de éstas tan folkl-
ricas, tan mexicanas, y que tantos recuerdos me han dejado!”*

EL PESO DE LA MASCULINIDAD Y SU CONFLICTO

Dadas las exposiciones anteriores, podemos entrever cierta crisis na-
rrativa ante mujeres bravas, casi diabélicas, que toman las riendas
del disfrute corporal. Como lo menciona Pierre Bourdieu, no sélo
las mujeres se vuelven prisioneras del dominio masculino, sino que
los propios hombres entran en contradiccién al tratar de adjetivar a
estas mujeres del fandango que representan para el hombre la vulne-
rabilidad del honor siempre expuesto a la ofensa y que encierran la
posibilidad del engafio y la astucia diabdlica, femenina. Tales muje-
res son las que provocan el deshonor y la desgracia que narran los
cronistas, a contrapelo de las mujeres abnegadas que cumplen con
los rasgos que los cronistas conciben como femeninos.*

2 Ihid. p. 191.
> Thid. p. 192.

% Pierre Bourdieu, La dominacién masculina, México, Editorial Anagrama, 2000.

134 Relaciones 133, invierno 2013, pp. 117-139, 1ssn 0185-3929



LAS MUJERES BRAVAS DEL FANDANGO

Ser hombre para los asistentes a los fandangos significa competir
con los otros hombres en el baile, y el triunfo es que la mujer acceda
a bailar con ellos, pero la fatalidad de la relacién entre ambos sexos
en el baile de pareja es que la mujer puede elegir con quien bailar y
bajarse cuando quiera de la tarima, asi, el dominante también es
dominado por su propio juego de competencia, pues puede frus-
trarse al no ser correspondido en el baile por alguna damisela. Por
ello no es de extranar que, al calor de las copas, un vaquero haga
bailar a la mujer por la fuerza, pues con ello demuestra su virilidad
por medio de la violencia, su poder masculino. Sin embargo, estas
mujeres bravas no son las victimas, también deciden y rompen ta-
bues dentro de la fiesta. Disfrutan de su cuerpo y lo usan para dis-
criminar entre las posibles parejas de baile masculinas. Tal vez en
ello radique la afioranza generalizada por el fandango.” Incluso, no
es extrafio que una pareja de mujeres baile si no desea bailar con
alguno de los hombres, lo cual no sucede entre hombres. Los hom-
bres no suelen bailar en pareja dentro de los fandangos tradiciona-
les, mds que cuando estdn borrachos, por lo que son objeto de
burla general.

En este contexto, los hombres se ven obligados a bailar y compe-
tir, por lo que son esclavos de su propio juego que los lleva a intentar
dominar a los otros hombres, utilizando de instrumento de su lucha
simbdlica a las mujeres.”® Si no logran ganar o se ven afrentados en
este juego, recurrirdn seguramente a la violencia, por ello no es raro
que tales bailes terminaran —o tomaran mds efusividad— después de
un duelo a machete.

Por lo anterior, el estereotipo de masculinidad era dificil de con-
servar, a menos que siempre se estuviese compitiendo, por lo que el
hombre era prisionero de su obsesién compulsiva de bailar y de-
mostrar su virilidad, y si no ganaba aludia a la agresion exacerbada

» Jorge Amé6s Martinez Ayala, ;Guache, cocho! La construccion social del perjuicio sobre
los terracalentenios del Balsas, México, UMSNH, CONACULTA, 2008, 235 y ss.

2 Margarita Tortajada Quiroz, “De la masculinidad y la danza. Del cuerpo y la mi-
rada” en Maya Ramos Smith y Patricia Cardona Lang, dirs., La danza en México. Visiones
de cinco siglos. Volumen 1: Ensayos histdricos y analiticos, México, CONACULTA, Escenologfa
AC, 2002, 243 y ss.

Relaciones 133, invierno 2013, pp. 117-139, 1ssn 0185-3929 135



ALEJANDRO MARTINEZ DE LA ROSA

por el alcohol. En estos contextos fue donde la mujer podia tener
ciertas libertades que le eran vedadas en la cotidianidad del hogar.

Los COMBATES A MACHETE

En las descripciones y crénicas de fandangos durante el siglo xrx y xx
suelen aparecer descritos los enfrentamientos a machete a altas horas
de la noche, como quedé ejemplificado con la narracién de Ezio
Cusi. Si bien podemos enmarcarlas como dentro de la fiesta o jolgo-
rio, los combates a machete no son bailes entre hombres. En el actual
estado de Nayarit, los coras interpretan un baile llamado Pozorrico,
en el cual un hombre zapatea y hace juegos con dos cuchillos que
lleva en cada mano, tal baile no se realiza entre dos hombres y estd
vedada su ejecuci6n a las mujeres, al menos asf queda descrito en los
documentos existentes. Por su parte, en la Tierra Caliente de Mi-
choacdn tengo referencias de que se bailaba el Potorrico en el munici-
pio de La Huacana con “cuchillos”, sélo una persona lo ejecutaba,
“un tal Simén”, pero lo hacia s6lo. Por supuesto, segtin la descripcién
del violinista centenario, Leandro Corona Bedolla, era para lucirse
como bailador, a la manera como lo hacen los coras de Nayarit.”
En otras latitudes se realizan duelos a machete dentro de danzas,
como las de indios brutos o apaches en los estados de Aguascalientes,
Zacatecas, Guanajuato, entre otros, pero no son bailes de pareja,
sino se trata de cuadrillas de danza. Resulta interesante que algunos
grupos de esta danza, oriundos de los municipios de Leén, Silao y
Guanajuato, ejecuten una representacion de E/ Pasajero, en la cual se
acttia la defensa de un viajero ante el embate de los indios brutos, en
el cual se dan estos duelos a machete, tradicién teatral ensefiada por
los misioneros espanoles durante la Colonia.?® Otra ejecucién de
machetes por parte de dos hombres es la que se representa con los
Doce Pares de Francia, que he tenido oportunidad de ver en el muni-

27 Serie de entrevistas con el violinista Leandro Corona Bedolla en Zicuiran, muni-
cipio de La Huacana, entre 2004 y 2009.

% Raul Alvarado Garcia, Guanajuato: Expresion dancistica, México, Culturas Popu-
lares, Instituto Estatal de la Cultura de Guanajuato, Ayuntamiento de Celaya, 2001,

36-46.

136 Relaciones 133, invierno 2013, pp. 117-139, 1ssn 0185-3929



LAS MUJERES BRAVAS DEL FANDANGO

cipio de Dolores Hidalgo, Guanajuato, o las representaciones de la
Morisma, Moros y cristianos o Chichimecas contra franceses en una
amplia zona del territorio mexicano.” Cabria preguntarse si a estas
representaciones escénicas se les puede llamar danza o baile, puesto
que en dichos lugares son conocidos como funciones, representacio-
nes, relaciones o coloquios, ya que su fundamento principal es la ac-
tuacién y la recitacién de los parlamentos, por lo que no fueron
abordadas en el presente estudio, pero es necesario diferenciar de las
diversas expresiones de los bailes de pareja.

Ademis de lo anterior, en el trabajo de campo en varias regiones
del pais no he visto que los bailes de pareja sean interpretados por
dos hombres, ni que aparezcan en documentos escritos o audiovi-
suales, por lo que es preciso pensar que es la mujer un elemento in-
dispensable para que aparezca la fiesta del baile, no asi de la danza.

EL FANDANGO COMO PATRIMONIO NACIONAL

Ademas del conflicto de género, también existe una contradicciéon
valorativa ante el fandango que subsiste desde la época colonial. El
baile como tal es un disfrute del cuerpo licito y muchas veces entra-
fiable, sin embargo, tal diversion suele romper ciertas censuras; es
decir, el fandango es un espacio especial donde las relaciones cotidia-
nas se trastocan, no s6lo por el baile de parejas, sino porque es el lu-
gar donde se sociabiliza mds alld del nicleo familiar. Es donde el
arribo de terceros dispone a una diversion colectiva, que acompana-
da de alcohol y musica, genera libertades corporales entre los asisten-
tes. Se trata de un infierno, si, pero deseable.

Tal contradiccién de los juicios de valor sobre estas fiestas se con-
serva en cierta medida en otros escenarios de baile contempordneos.
Los y las jévenes siguen asistiendo a veladas donde la musica y el al-
cohol conviven. Las discos, los raves, los antros, las tocadas mantie-
nen esos disfrutes del cuerpo donde se conoce a nuevos bailadores y

¥ Carlo Bonlfiglioli y Jests Jauregui, Las danzas de Conquista. I México contempord-
neo, México, FCE, Conaculta, 1996; Alberto Gloria Zavala, “Los doce pares de Francia en
San Antonio del Gallinero” en Guanajuato en la cultura y el arte, Nueva Epoca, México,
Ediciones Manantial, afio 11, niim. 3, julio-septiembre de 2009.

Relaciones 133, invierno 2013, pp. 117-139, 1ssn 0185-3929 137



ALEJANDRO MARTINEZ DE LA ROSA

se entablan relaciones corporales mds intimas que en la cotidiani-
dad. Las mujeres ahora han logrado poco a poco subvertir la prohi-
bicién de asistir a tales lugares de diversién, a pesar de que se siga
discutiendo sobre sus reglamentos.

En otros contextos, como cantinas, casas de citas y tugurios, la
mujer se empodera ante los clientes que pretenden aprovechar la
oportunidad de acceder al cuerpo femenino por unas monedas, sin
embargo, la relacién con nuevos aguardienteros continda siendo
negativa con respecto a los derechos de la mujer.

Pero aqui me interesa hacer hincapié en las reminiscencias del
fandango tradicional, el que atin se lleva a cabo en los medios rurales
de nuestro pais, el cual ahora es parte del patrimonio inmaterial que
pretenden salvaguardar las instituciones gubernamentales. Una vez
que entraron los medios de comunicacién masiva a los contextos
rurales a mediados del siglo xx, los fandangos familiares fueron des-
apareciendo. Los jévenes de esa época adoptaron otras expresiones
musicales y dancisticas fuera de los antiguos escenarios rurales. Por
ello, ahora, los fandangos son fiestas donde se da cita gente mayor,
que recuerda con aforanza la época en que los instrumentos de cuer-
da reinaban, antes de la llegada de los conjuntos de alientos y de
instrumentos eléctricos. Al dia de hoy esas mujeres bravas tienen
sesenta anos de edad o mds, y desean recordar los bailes de antano,
vestigios de una juventud que no volvera.

Ahora las instituciones culturales ven en el fandango una “expre-
sién folklérica” pintoresca que retrata una larga época de la historia
mexicana. Las sefioras que siguen bailando son homenajeadas y res-
petadas por conservar sus tradiciones, cuando en el pasado a la mu-
jer se le negaron los disfrutes del cuerpo. ;Hasta qué punto las
mujeres podrdn acceder a dichos disfrutes? No lo sé.

BiBLIOGRAFiA
AGN, Bandos, vol. 9, exp. 5, £. 9.
AGN, Inquisicidn, vol. 1052, exp. 20, ff. 292-303.

AGN, Inquisicidn, vol. 1178, exp. 2, ff. 24-41.
AGN, Edictos, vol. 11, £. 4.

138 Relaciones 133, invierno 2013, pp. 117-139, 1ssn 0185-3929



LAS MUJERES BRAVAS DEL FANDANGO

AGN, Edictos, vol. 11, f. 12.

ArvaraDO GARCiA, Radl, Guanajuato: Expresion dancistica, México,
Culturas Populares, Instituto Estatal de la Cultura de Guanajua-
to, Ayuntamiento de Celaya, 2001.

Bonrigriow, Carlo y Jests JAUREGUI, Las danzas de Conquista. 1
Meéxico contempordneo, México, ECE, Conaculta, 1996.

Bourpiru, Pierre, La dominacién masculina, México, Editorial
Anagrama, 2000.

Cusi, Ezio, Memorias de un colono, México, Morevallado Editores,
20006.

GLORIA ZavALA, Alberto, “Los doce pares de Francia en San Anto-
nio del Gallinero” en Guanajuato en la cultura y el arte, Nueva
Epoca, México, Ediciones Manantial, afio 11, ndm. 3, julio-sep-
tiembre de 2009.

GoNZzALEZ CASANOVA, Pablo, La literatura perseguida en la crisis de
la Colonia, México, sep, 1986.

MARTINEZ AYALA, Jorge Amés, jGuache, cocho! La construccion social
del perjuicio sobre los terracalentenos del Balsas, México, UMSNH,
Conaculta, 2008.

OcHoA SERRANO, Alvaro, Mitote, Jfandango y mariacheros, México,
El Colegio de Michoacin, UdeG, Casa de Cultura del Valle de
Zamora, Editorial Grafica Nueva, 2005.

ORrOLL, Servando, comp., Por tierras de cocos y palmeras. Apuntes de via-
jeros a Colima, siglos xvir a xx, México, EOsa, Instituto Mora, 1987.

Ramos SmiTH, Maya y Patricia CARDONA LaNG, dits., La danza en
Meéxico. Visiones de cinco siglos. Volumen I1: Antologia: Cinco siglos
de crénicas, criticay documentos (1521-2002), México, Conacul-
ta, Escenologia ac, 2002.

Tortajapa Quiroz, Margarita, “De la masculinidad y la danza.
Del cuerpo y la mirada” en Maya Ramos Smith y Patricia Car-
dona Lang, dirs., La danza en México. Visiones de cinco siglos. Vo-
lumen I: Ensayos histéricos y analiticos, México, Conaculta,
Escenologia ac, 2002.

FECHA DE RECEPCION DEL ARTICULO: 10 de febrero de 2011
FECHA DE RECEPCION DE LA VERSION FINAL: 22 de marzo de 2011

Relaciones 133, invierno 2013, pp. 117-139, 1ssn 0185-3929 139



