
183Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241, issn 0185-3929

耶穌訓人祈禱原文 Yaso kunjin kitô 
genbun. Texto original de las oraciones
del catequista cristiano (1658-1712)

Agustín Jacinto Zavala*
EL COLEGIO DE MICHOACÁN

Tamiyo Kambe O.

En memoria del P. Patrick Okada, osb

Introducción

En 1974, queriendo conocer un poco más a fondo algunos 
procedimientos de evangelización en Japón, junto con Tami-
yo Kambe, que ahora es mi esposa, fuimos a consultar al P. 

Patrick Okada, osb, de la iglesia benedictina de Meguro en Tokio 
(delegación Meguro, Tokio, Japón). Accedió a nuestra petición y 
entonces se dio a la búsqueda de un texto que pudiera servir como 
ejemplo, sobre cuya base pudiéramos seguir estudiando.

Después de varias entrevistas nos comunicó que había encontra-
do un material que podría servir de base. Se trataba de un texto 
manuscrito que una antigua familia había puesto en sus manos y es 
el texto del que ahora presentamos una parte. El texto lleva en la 
primera línea el encabezado Yaso kunjin kitô genbun1 (Texto original 

* jacintoz@colmich.edu.mx
1 En esta presentación utilizaremos cuatro textos de referencia, para los cuales utili-

zaremos las siglas:
A1925= Anesaki Masaharu, Kirishitan shûmon no hakugai to senpuku (Persecusión y 

ocultamiento de la secta cristiana), Tokio, Dôbun-kan, 1925, 106-130. E-book: www.
ndl.jp, 26/X/2011.

CV1940= Hubert Cieslik sj y Gustav Voss sj, Kirishito-ki und Sayo-yoroku: Japanis-
che Dokumente zur Missionsgeschichte des 17. Jahrhunderts, Tokio, Sophia University 
Press, 1940, 95-109.



184 Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

D O C U M E N TO

de las oraciones del catequista cristiano).2 En aquel entonces estuvi-
mos de acuerdo en tomar este texto como punto de partida para 
nuestro estudio, de manera que semanalmente debíamos llevar leída 
la parte asignada del mismo. Por la dificultad de lectura del texto, 
era poco lo que por nosotros mismos avanzábamos, pero el P. Okada 
se encargaba de hacer la lectura correcta y de darnos las explicacio-
nes pertinentes. Una vez en México no volvimos a ocuparnos del 
texto hasta ahora que se nos da la ocasión de darlo a conocer, aun-
que no tenemos ya la amable guía de quien nos diera la copia. 

El P. Patrick Okada, osb, del monasterio benedictino de St. 
John’s Abbey, de la congregación americano-casinense, en College-
ville, Minnesota, era responsable en ese momento de la iglesia de 
Meguro. Parece que cuando posteriormente fue llamado nuevamen-
te a la abadía de St. John’s, se llevó consigo el texto. No volvimos a 
tener contacto con él y sólo conocimos la noticia de su muerte, 
cuando fuimos a la iglesia de Meguro para preguntar por él en 1990.

En esta ocasión en agradecimiento al P. Okada nos dimos a la 
tarea de leer y traducir su texto, a pesar de que no es ni el tema ni la 
época que investigamos. Por esto, aunque el título del mismo se re-
fiere a las oraciones de catequista (Padre Nuestro, Yo pecador, Cere-
monia de oración mañana y noche, y la Acción de gracias para cada 
comida)3 y el resto del documento es principalmente de contenido 

MsOkada= Manuscrito que perteneció al P. Patrick Okada, osb, una parte de cuya 
copia presentamos ahora.

Z1907= Zoku-zoku gunsho ruijû, Dai jû-ni. Shûkyô (Continuación de la Segunda 
parte de la Colección de documentos regionales clasificados, vol. xii. Religión). Kokusho 
kankô-kai, vol. xii, 1907, 656-668.

2 Traducimos kunjin como catequista, y no como instructor, para distinguirlo de 
dôshi, sacerdote que en el budismo fungía como guía, instructor o líder y que es un tér-
mino que se adoptó en el cristianismo, como en el Fides dôshi, el Instructor en la fe. 
Véase Ebisawa Arimichi, “Kirishitan shûmon no denrai” (“La llegada de la religión cris-
tiana”), en Ebisawa Arimichi et al. Kirishitan-sho. Haija-sho (Escritos cristianos. Escritos 
anticristianos), Tokio, Iwanami shoten, 1970, 527. Nihon shisô taikei 25.

3 Estas oraciones se formularon con distintas palabras en los diversos textos. Mu-
raoka toma como ejemplo el caso de los diez mandamientos (Deusu no on-okite jû man-
damentosu no koto) y dice que aunque hay variantes, los textos son parecidos en las 
diversas publicaciones de los misioneros. Sin embargo, si se comparan los textos en japo-
nés de los mandamientos en la Dochiriina kirishitan (Doctrina cristiana) publicada en 
Ebisawa Arimichi et al., op. cit., pp. 48-49, y en la publicada en Muraoka Tsunetsugu, 



185Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

O R A C I O N E S  D E L  C AT E Q U I S TA  C R I S T I A N O

doctrinal y de la historia cristiana de la salvación, por nuestra falta 
de entrenamiento en el vocabulario cristiano en kanbun4 nos hemos 
visto obligados a omitir esa primera parte (fojas 1r-4r). Igualmente, 
por falta de una referencia que nos permita interpretarlo, hemos 
omitido también un diagrama (por lo que sugiere le llamamos 
Diagrama Cósmico) que aparece en la foja 4v. 

Por esto dejamos para una posterior ocasión la traducción de las 
primeras fojas. Asimismo, esperamos en el ínterin poder hacer un 
estudio más a fondo de este manuscrito y superar, mediante la con-
sulta con expertos, nuestras deficiencias, ya que sólo por nuestro 
entusiasmo de aficionados nos aventuramos a proponer la impor-
tancia de este texto a partir de una copia.

El contexto histórico en que se produce el texto

Vamos a presentar aquí sólo la parte de nuestro documento de cuya 
producción tenemos noticia cierta (como ya se dijo) y a ella se refie-
re la breve visión del contexto que aquí daremos. Dado que no po-
dríamos cubrir todos los aspectos de la actividad misionera en 
Japón, que es el contexto general,5 nos ocuparemos sólo de aquellos 
que se refieren a la prohibición del cristianismo y la persecusión de 
los cristianos, que es el periodo en que se fecha la parte del docu-
mento que ahora publicamos. Esto no debería llevarnos a olvidar la 
gran labor religiosa y cultural de los misioneros en Japón. Esa labor 
ha sido estudiada por los especialistas japoneses bajo el estímulo de 
cristianos interesados en dar cuenta del pasado que quedó casi se-
pultado por causa de la persecusión y ocultamiento de los cristianos, 
desde el siglo xvii hasta fines del xix. En esas investigaciones se han 
tomado temas muy interesantes como la confrontación entre cris-

Kirishitan bungaku-shô (Extractos de la literatura cristiana), Tokio, Kaizô-sha, 1940, 226, 
podrá apreciarse la diferencia, aunque al traducirlos no sea muy notable.

4 Texto con sólo ideogramas chinos (kanji) ordenados a la manera china pero leídos 
según el sentido en japonés.

5 Para un análisis más en detalle de los cien años de actividad misionera y su secuela, 
véase Ann M. Harrington, Japan’s Hidden Christians, Chicago, Loyola University Press, 
1993, 3-95.



186 Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

D O C U M E N TO

tianismo y budismo,6 la relación con la ceremonia del té,7 las publi-
caciones que los misioneros hicieron en Japón,8 su estudio de la 
lengua japonesa,9 las traducciones que hicieron,10 la introducción de 
la música11 y de la pintura occidental,12 etcétera, como también pue-
de verse en la serie de publicaciones incluidas en los volúmenes de 
Kirishitan kenkyû.13 Además, hay repositorios notables de documen-
tos, tales como la colección “Kirishitan bunkô” de la Universidad 
Sophia (Tokio), o los documentos guardados en el repositorio Ni-
hon gakujutsu kaigi bunkô-zô (Repositorio de textos de las Confe-
rencias de la [Sociedad] Académica de Japón).14

En el periodo que va de 1549 a 1639, al cual Takase Kôichirô 
siguiendo a Boxer llama “El siglo de los cristianos”, podemos apre-
ciar el drama del encuentro entre dos culturas que enmarca la intro-
ducción del cristianismo a Japón.15 El 15 de agosto de 1549 llegó a 

6 George Elison, Deus Destroyed. The Image of Christianity in Early Modern Japan, 
Cambridge, Harvard University Press, 1973. Véanse algunos de los documentos estudia-
dos en Ebisawa Arimichi, Nanbanji kôhai-ki. Jakyô tai’i. Myôtei mondo. Ha-Deushi (Re-
gistro de la elevación y caída del [templo] Nanban-ji. Compendio de la religión perversa. 
Diálogo entre [la dama] Myôshû y [el sabio] Yûtei. Contra Dios), Tokio, Heibonsha, 
[1964], 1983.

7 Yamada Muan, Kirishitan Sen no Rikyû. Shiji jiken no nazo wo toku (Sen no Rikyû 
cristiano. Resolviendo el enigma de la orden de suicidio), Tokio, Kawaide shobô shin-
sha, 1995.

8 Doi Tadao, Kirishitan bunken-kô (Reflexiones sobre los textos cristianos), Tokio, 
Sanseidô, 1969; Ebisawa Arimichi, Kirishitan nanban bungaku nyûmon (Introducción a 
la literatura bárbara cristiana), Tokio, Kyôbun-kan, 1991. Id. Nihon no seisho. Seisho 
wayaku no rekishi (La Biblia de Japón. Historia de la traducción de la Biblia al japonés), 
Tokio, Nihon Kirisuto-kyôdan shuppan-bu, 1964.

9 Doi Tadao, Kirishitan gogaku no kenkyû (Investigación de la lingüística de los cris-
tianos), Osaka, Nihon shuppan haikyû KK, 1942.

10 Komei Rikiya, Kirishitan to hon’yaku. I-bunka sesshoku no jûjiro (Los cristianos y la 
traducción. El entrecruce de contacto entre culturas diversas), Tokio, Heibon-sha, 2009; 
Shinmura Izuru-Hiragi Gen’ichi, Kirishitan bungaku-shû (Colección de literatura cristia-
na), 2 vols., Tokio, Heibonsha, 1993.

11 Ebisawa Arimichi, Yôgaku denrai-shi (Historia de la llegada de la música occiden-
tal), Tokio, Nihon Kirishito kyôdan shuppan-kyoku, 1983.

12 Okamoto Yoshikazu, Kirishitan yôga-shi josetsu (Introducción a la historia de la 
pintura occidental cristiana), Tokio, Shôrin-sha, 1953.

13 Kirishitan bunka kenkyûkai-hen, Kirishitan kenkyû, (Investigaciones [sobre el] 
cristianismo) Tokio, Yoshikawa kôbun-kan, desde 1954.

14 Véase la nota sobre esta colección en el volumen 5 de Kirishitan kenkyû, 1959, p. (1).
15 Takase Kôichirô. Kirishitan no seiki. Zabieru tônichi kara ‘Sakoku’ made (El siglo de 



187Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

O R A C I O N E S  D E L  C AT E Q U I S TA  C R I S T I A N O

Kagoshima el jesuita Francisco Xavier, acompañado del P. Cosme 
de Torres, el hermano Juan Fernández, y el traductor Anjirô,16 para 
comenzar la evangelización de ese país. Después de una estancia de 
dos años y tres meses, a mediados de noviembre de 1551 Francisco 
Xavier sale de Japón.17 Al comienzo, principalmente en razón del 
traductor Anjirô (que había pertenecido a una secta esotérica budis-
ta), el vocabulario con el que se predicó el cristianismo, fue el del 
budismo esotérico cuya deidad principal era Vairochana (en japo-
nés Dainichi). Se creyó que era una nueva secta budista y se les dio 
permiso para construir iglesias. Conforme los misioneros aprendie-
ron japonés se fue clarificando el malentendido, se introdujeron 
términos en latín, español y portugués que se dejaron sin traducir 
para evitar confusiones con el vocabulario budista o confuciano; 
por este y otros medios llegaron a tener éxito los esfuerzos de quie-
nes le siguieron.18 En 1559, el P. Gaspar Vilela19 fundó una misión 
en Kioto, entonces capital del país. En 1562, los jesuitas lograron 
que el daimyô Ômura Sumitada les permitiera predicar en sus do-
minios (el mismo damiyô fue bautizado en 1563 con el nombre de 
Dom Bartolomeu).20 

En 1565, los jesuitas fueron expulsados de Kioto, pero volvieron 
en 1569 con la anuencia del daimyô Oda Nobunaga (1534-1582). 
Como parte de sus esfuerzos, en 1578 los jesuitas construyeron en 
la capital el Nanban-ji (templo de los bárbaros del sur). Luego, en 
una acción que posteriormente traería consecuencias muy negati-
vas, en 1580 los jesuitas, liderados por el visitador, P. Alessandro 

los cristianos. Desde la llegada de Xavier hasta el ‘Cierre del país’), Tokio, Iwanami sho-
ten, 1993; Charles Ralph Boxer, The Christian Century in Japan: 1549-1650, Berkeley, 
University of California Press, 1951; Okada Akio, ed., Nihon no rekishi 10. Kirishitan no 
seiki (Historia de Japón. 10. El siglo de los cristianos), Tokio, Shûei-sha, 1975.

16 Acerca de Francisco Xavier y Yajirô, véase Yamamoto Kenkichi, Kirishitan kotoha-
jime (Los inicios del cristianismo), Tokio, Geijutsu-sha, 1956.

17 Takase, op. cit., pp. 27-29.
18 Okada Akio, Kirishitan Bateren (Los Padres cristianos), Tokio, Shibun-dô, 1983, 

25-33.
19 Gaspar Vilela. +1570. Portugués. Después de 16 años en Japón regresó a las Indias 

y murió en Malaca.
20 Okada Akio, Kirishitan daimyô (Señores feudales cristianos), Tokio, Kyôsei-sha, 

1977, 60-80.



188 Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

D O C U M E N TO

Valignano,21 lograron que el daimyô cristiano Dom Bartolomeu les 
cediera el gobierno de Nagasaki (lo tuvieron entre 1580 y 1587).22 
Ya en esa posición, el viceprovincial Gaspar Coelho, el 4 de mayo 
de 1586, en una fatídica entrevista, aseguró al kampaku [consejero 
imperial] Toyotomi Hideyoshi que haría esfuerzos para que éste 
tuviera el apoyo de los daimyô cristianos de Kyushu, en contra del 
señor feudal Shimazu Yoshihisa, que amenazaba con invadir los 
feudos de Ôtomo, Arima y Ômura, poniendo en peligro las misio-
nes jesuitas. Además, Coelho ofreció apoyo cristiano –dos grandes 
barcos portugueses– para la invasión de Corea que Hideyoshi esta-
ba planeando. Sin embargo, Coelho –que era partidario de la inter-
vención militar y que ya en 1584 había pedido en Filipinas el envío 
de tropas para defender a los cristianos en Japón– no tomó en 
cuenta que a Hideyoshi le disgustaba que los monjes y sacerdotes 
intervinieran en asuntos militares y de gobierno. Hideyoshi no ma-
nifestó esto en la entrevista. 

21 Alessandro Valignano, 1537-1606. Llegó por primera vez a Ômura, Japón, en 
1568 (P. de Charlevoix, Histoire du Christianisme au Japon, tomo i, París, Librairie Ecclé-
siastique de Rusand, 1828, 234. Allí se le llama Alexandre Valégnan. E-book: www.bnf.
fr, 12/XI/2011). Nombrado superior general y visitador de las misiones de Japón (Char-
levoix, op. cit., p. 307). En 1583 es nombrado superior de todas las misiones del Oriente 
(op. cit., p. 329). Estuvo tres veces en calidad de visitador en Japón: 1577-1582, 1590-
1592, y 1598-1601. Hizo que se fundaran colegios, iglesias, hospitales, cofradías, semi-
narios, imprentas, etcétera (Matsuda Kiichi, Valignano to kirishitan shûmon [Valignano y 
la religión cristiana], Tokio, Chôbun-sha, 1992). Quizá el aspecto más importante de su 
estancia en Japón fue el cambio en la actitud general hacia los japoneses, a quienes algu-
nos de los misioneros consideraban como no aptos para recibir las órdenes mayores, 
como fue el caso del hermano Fabian Fukan (véase Elison, op. cit., p. 155; Shaku Tesshû, 
Fukan-sai Fabian. Kami mo butsu mo suteta shûkyô-sha [Fukan-sai Fabian. Un religioso 
que abandonó a Dios y a los Budas], Tokio, Shinchô-sha, 2009). El texto de Valignano 
dice: “Asimismo porque la Compañía no se puede en ninguna manera sustentar en Ja-
pón, llevando adelante las impresas que tiene, sin ayuda de los naturales y sin recibir 
muchos de ellos a la Compañía, sobre todas las cosas es necesario hacer los más semina-
rios que pudiere de ellos y instruyéndolos de tal manera en las costumbres y letras que 
salgan aptos para ayudar la cristiandad y la Compañía […] Porque como ellos sean de 
mucha capacidad y ingenio, si fueren bien gobernados sin duda saldrán para todos estos 
ministerios” (José Luis Álvarez Taladriz, ed., Alejandro Valignano s. i. Sumario de las cosas 
de Japón (1583). Adiciones del Sumario de Japón (1592), Tokio, Sophia University, tomo 
i, 1954, 109).

22 Hubert Cieslik-Ôta Yoshiko, Kirishitan. Nihon-shi sho-hyakka (Cristianos. Peque-
ña enciclopedia de historia de Japón), Tokio, Tokyo-dô shuppan, 1999, 77-79.



189Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

O R A C I O N E S  D E L  C AT E Q U I S TA  C R I S T I A N O

En los primeros meses de 1587, comenzó la ofensiva del feudo 
de Shimazu contra los feudos mencionados. Hideyoshi, que busca-
ba unificar el país bajo su mando, partió a combatirlo en abril de ese 
año. Una vez que en junio de ese año invadió Kyushu (donde se lo-
caliza Nagasaki) y derrotó a Shimazu, extendió su poder hasta el 
suroeste de Japón. Sin embargo, esta expedición lo convenció de 
que la organización de los cristianos por los extranjeros era un peli-
gro comparable con los seguidores del bonzo Kennyo Kôsa, residen-
te en Osaka, perteneciente a la secta budista de la Tierra Pura, que 
habían organizado varios levantamientos. Después de la victoria de 
Hideyoshi, nuevamente el viceprovincial Coelho le visitó el 15 de 
julio en Hakata llegando a bordo de una fragata artillada, lo cual 
llamó la atención del kampaku, quien subió a bordo y admiró los 
cañones y demás armas. Hideyoshi se dio cuenta de que cerca de allí 
estaba anclado un barco grande, también artillado, y ordenó que 
llevaran el barco de Hirado a Hakata, pero el capitán del barco tuvo 
que presentarse personalmente el 24 de julio para disculparse por no 
poder entrar al puerto de Hakata, dado el calado del barco. Muy 
probablemente Hideyoshi se convenció de que las órdenes religiosas 
estaban asumiendo poder y funciones de gobierno que no les corres-
pondían y que iban directamente en contra de su propio programa 
de lograr la unificación de Japón bajo su autoridad.23

El 23 de julio de 1587, Hideyoshi emitió un decreto que, según 
la interpretación de Elison, tenía carácter de política interna. El 
decreto comienza diciendo que queda a la libre elección la adop-
ción de la creencia de los Padres (misioneros), por lo que los señores 
de los feudos no deberían forzar a la población contra su voluntad 
a hacerse cristianos; deja en claro que los campesinos quedan en el 
feudo pero no así los señores feudales que pueden ser cambiados 
(de hecho, ese mismo día es depuesto el daimyô cristiano Taka
yama Ukon),24 así como los estipendios que reciben; clarifica las 
condiciones bajo las cuales los señores feudales pueden hacerse cris-

23 Para darnos una idea de la parte que juega el Tennô en la prohibición del cristianis-
mo, véase Murai Sanae, Tennô to kirishitan kinsei (El Tennô y la prohibición del cristia-
nismo), Tokio, Yûsan-kaku, KK, 2000.

24 Ebisawa Arimichi, Takayama Ukon, Tokio, Furukawa kôbun-kan, 1958.



190 Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

D O C U M E N TO

tianos; declara que los Padres son más dados a la conjura que los 
seguidores de la secta Ikkô,25 que recurren a las armas y a los levan-
tamientos; los señores feudales tampoco deberían forzar a sus servi-
dores inmediatos a hacerse cristianos; a los miembros de las clases 
bajas se les permitirá hacerse cristianos; queda prohibida la venta de 
japoneses al extranjero; y se prohibe el comercio con ganado y ca-
ballos así como su consumo alimenticio. El asunto de los estipen-
dios era un asunto grave, ya que al igual que los bonzos de la secta 
de la Tierra Pura que recibían los estipendios en varios feudos, tam-
bién los Padres recibían los estipendios de los feudos cristianos que 
les fueron cedidos.26

El día 24 de julio de 1587, Hideyoshi dictó un segundo decreto, 
esta vez dirigido principalmente a los extranjeros, que en su artículo 
primero decía: “Japón es un país de dioses, y el hecho de que se 
imparta la Ley [=doctrina] dañina de los países cristianos, es algo 
que de ninguna manera debe ser así”. Condena igualmente que los 
cristianos destruyan los santuarios de los kami (dioses shintoístas) y 
los templos de los budas, y que corrompan e inciten a las clases ba-
jas. Afirma que los Padres mediante su doctrina mueven a sus segui-
dores en la Tierra de los Dioses para servir a sus propios intereses, 
por lo que no pueden quedarse en Japón y tienen veinte días para 
prepararse y retornar a sus países. Separa la predicación del cristia-
nismo, que queda prohibida, del comercio con los barcos holande-
ses, que puede continuar. Además se permite la libre entrada y 
salida de todos aquellos provenientes de países cristianos que no 
molesten al budismo.27

25 De la secta budista Jôdo shinshû, Verdadera secta de la Tierra Pura, fundada en 
1224 por Gutoku Shinran (1174-1268). 

26 Para un estudio económico (propiedades, comercio, fondos, gastos, etcétera, y los 
administradores) de la Iglesia cristiana en Japón en los siglos xvi-xvii, véase Takase Kôi-
chirô, Kirishitan jidai no kenkyû (Investigaciones sobre la época cristiana), Tokio, Iwana-
mi shoten, 1977.

27 Anno Masaki, Bateren tsuiho-rei. 16 seiki no nichi-ô taiketsu (Decreto de expulsión 
de los Padres. La confrontación Japón-Europa del siglo xvi), Tokio, Nihon Editor 
School, 1989, 124; Ebisawa Arimichi, Kirishitan no tan’atsu to teikô (La supresión y resis-
tencia de los cristianos), Tokio, Yûsan-kaku shuppan, 1981, 22. Véase traducción al in-
glés en Elison, op. cit., pp. 115-116.



191Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

O R A C I O N E S  D E L  C AT E Q U I S TA  C R I S T I A N O

Sin embargo, estas medidas no se aplicaron de inmediato y la 
práctica del cristianismo sólo quedó restringida. El asunto se com-
plicó todavía más cuando Hideyoshi exigió en 1591 le fuera entre-
gada Luzón, que era territorio español, cosa que le fue negada. En 
1593 se permitió a los franciscanos quedarse en Japón, pero en 
1596 éstos entraron en conflicto con los jesuitas. En 1596 el barco 
español “San Felipe”, que realizaba la travesía de Manila a México, 
cargado de mercancías, fue capturado en Japón y toda su carga fue 
decomisada. Hideyoshi en un mensaje enviado a Luzón afirma que 
los misioneros que llegan al Japón no retornan a sus países sino que 
se quedan y van a las ciudades y pueblos predicando doctrinas ex-
tranjeras, por lo que ha ordenado darles muerte de inmediato, dado 
que ha escuchado que es una estrategia y un engaño para conquistar 
países extranjeros.28

En febrero de 1597 comenzó la primera persecusión de los cris-
tianos, muriendo los primeros 26 mártires el 5 de febrero de ese 
año. En 1600, los jesuitas regresaron a su misión en Kioto. Mientras 
Tokugawa Ieyasu (1542-1616) era shôgun (entre 1603 y 1605) se 
permitió la entrada de los dominicos a Japón. En 1605, el shôgun 
Tokugawa Ieyasu se retira para dejar en su lugar a Tokugawa Hide-
tada (1579-1632), quien ocupa el puesto de 1605 a 1623. En 1612 
se recrudeció la persecusión contra los cristianos en el área de Kyu
shu y dos años después se generalizó a todo el país. Siguieron en-
trando secretamente los misioneros a Japón; a su vez, el gobierno del 
shôgun aplicó torturas a todos los cristianos capturados y la pena de 
muerte a quienes se negaron a apostatar.29 Entre quienes apostata-
ron por causa de la tortura está el P. Cristoval Ferreira, quien en 
1633 fue aprehendido y torturado en Nagasaki.30

28 Shimizu Hirokazu, Kirishitan kinsei-shi (Historia de la prohibición del cristianis-
mo), Tokio, Kyôiku-sha, 1981, 87-89.

29 Tsuyama Chie, Kirishitan gômon-shi (Historia de los interrogatorios con tortura a 
los cristianos), Tokio, San’ichi shobô, 1994.

30 Cristoval Ferreira, luego Sawano Chûan. Nacido en Portugal en 1580, entró a la 
Compañía en 1596. Ordenado sacerdote en 1609, llegó a Japón en 1610. En 1617 tomó 
el cuarto voto, de obediencia directa al papa. En 1632, llegó a ser Provincial de la Com-
pañía de Jesús en Japón. En 1633, fue aprehendido y torturado en Nagasaki. Pagès da 
cuenta de su apostasía después de cinco horas de torturas, el 18 de octubre de ese 1633 



192 Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

D O C U M E N TO

Para inducir a la apostasía, en 1640 se estableció la Oficina de 
Cambio de Religión (shûmon aratame-yaku),31 bajo el tercer shô-
gun, Tokugawa Iemitsu (1603-1651) que gobernó entre 1623 y 
1651. Inoue Chokugo no Kami Masashige.32 quedó a cargo de esa 
institución e inicialmente buscó hacer efectiva la prohibición me-
diante la fuerza y la violencia. Sin embargo, se vio en la necesidad de 
contar con un resumen del cristianismo que tuviera el vocabulario 
indispensable para interrogar bajo suplicio a los cristianos japoneses 
capturados, ya que en interrogatorios anteriores se había comproba-
do que parecían renegar su fe, pero al ser puestos en libertad volvían 
a sus prácticas. Hay varios documentos que sirvieron para allegarse 
ese vocabulario. Uno de estos está incluido como Documento XIII 
en el Kirishito-ki, y es resultado de lo confesado bajo tortura por al-

(Léon Pagès, Histoire de la religion chrétienne au Japon, despuis 1598 jusqu’a 1651, París, 
Cables Douniol, Libraire-éditeur, libro iii, cap. ii, 1869, 795. E-book: www.bnf.fr, 
03/02/2012). Posteriormente fue intérprete de la Oficina de Cambio de Religión (Shû-
mon aratame-yaku), bajo Inoue Chikugo no kami. Se le atribuye la invención del fumi-e, 
la imagen sagrada que debía ser pisada por los apóstatas cristianos y muy posiblemente 
haya contribuido al cambio de estrategia de esa oficina: de la sola tortura a la inducción a 
la apostasía mediante diversas tentaciones. 

31 La Oficina se estableció el sexto mes del año 17 de la era Kan’ei (julio de 1640), y 
estuvo en actividad durante cerca de 150 años, hasta 1792. Véase Gustav Voss y Hubert 
Cieslik, trad., Kirishito-ki und Sayo-yoroku: Japanische Dokumente zur Missionsgeschichte 
des 17. Jahrhunderts, Monumenta Nipponica Monographs 1, Tokio, Sophia University 
Press, 1940, 4, 198. 

32 1585-1661. Originalmente jefe político de Takaoka (en Shimôsa, en la actual 
provincia de Chiba), se hizo monje budista laico y posteriormente cristiano hasta su 
apostasía en fecha desconocida. En 1608 comienza su servicio bajo el shôgun Tokugawa 
Hidetada. En 1625, fue nombrado Metsuke (supervisor ordinario). En 1627 se le hizo 
noble con el título de Chikugo no Kami (señor de Chikugo). Se le dotó de un feudo en 
1632 y ese mismo año fue nombrado Ômetsuke (supervisor general) responsable ante el 
shôgun. En 1638 es enviado especial para investigar la región de Shimabara, donde había 
muchos cristianos. En julio de 1640 se establece la Shûmon aratame-yaku (Oficina de 
Cambio de Religión) para investigar a los cristianos de la que queda como responsable; 
asimismo es jefe de gobierno del área de Nagasaki y Tsukushi (Kyushu, donde estaban 
Chikuzen y Chikugo). En 1646, estableció en Kobinata, en la ciudad de Edo (después 
llamada Tokio), la prisión para cristianos conocida como Kirishitan Yashiki. Se retiró en 
enero de 1659. Véase Elison, op. cit., pp. 191, 192-209. Acerca de la prisión Kirishitan 
Yashiki, véase Mayama Seika, Kirishitan yashiki kenkyû (Investigaciones sobre [la prisión] 
Kirishitan Yashiki), Tokio, Dai-Nihon yûben-kai Kôdan-sha, 1952.



193Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

O R A C I O N E S  D E L  C AT E Q U I S TA  C R I S T I A N O

gunos cristianos. Tal información se atribuye a alguno de los miem-
bros del segundo grupo del P. Rubino.33

Como narra el P. Léon Pagès en su Histoire de la religion chrétien-
ne au Japon, el segundo grupo de jesuitas que acompañaban al P. 
Antonio Rubino, quien tenía la intención de lograr que el P. Ferreira 
se retractara de su apostasía, llegó a una isla de Satsuma, Japón, el 11 
de agosto de 1642. El grupo fue capturado a los pocos días y llevado 
a Nagasaki.34 Los miembros de este segundo grupo eran los padres 
Pedro Márquez, quien iba como superior,35 Francisco Cassola,36 
Alonzo de Arroyo,37 Giuseppe Chiara, 38 y el hermano japonés An-
dré Vieyra.39 Todos ellos fueron llevados el 21 de agosto de 1643 al 
recinto de detención llamado Kirishitan yashiki (mansión cristiana) 
de Kobinata en Edo (ahora Tokio), donde fueron sometidos a inte-
rrogatorio bajo tormento (gômon). El interrogatorio estuvo a cargo 
del jesuita apóstata Cristoval Ferreira.40 

33 Entre los más notables misioneros que fueron informantes de las autoridades es-
tán: Cristobal Ferreira (Sawano Chûan, ó Shuan) (Z1907, 655a 11), y Okamoto 
San’uemon que era el P. Joseph Chiara, o Giuseppe Chiara (Elison, op. cit., p. 187. Es el 
hateren San’uemon, que aparece en Z1907, p. 653b 17 y 654a 8). El texto podría prove-
nir del interrogatorio con tortura (gômon) de alguno de ellos (véase sobre este punto 
Elison, op. cit., p. 199).

34 Antonio Rubino. 1578-1643. Llegó a Japón en 1642 con el primer grupo y fue apre-
hendido de inmediato, fue torturado durante siete meses hasta su muerte. Sobre la historia de 
este viaje y su captura en agosto de 1642, véase Pagès, op. cit., libro iii, cap. ix, pp. 869-874. 

35 Pedro Marquez. 1575-1643, nacido en Nagasaki de padre portugués y madre ja-
ponesa que era pariente del señor feudal Ôtomo Sôrin, fue capturado a su regreso de 
Macao, y torturado siete meses hasta su muerte.

36 Francisco Cassola. Italiano. Capturado, lo forzaron a vivir con una japonesa en la 
casa del oficial a cargo del primer responsable de la Oficina de Cambio de Religión, 
Inoue Masashige, señor de Chikugo, en el área de Fukuoka.

37 Alonso de Arroyo. N. 1592. Nacido en Málaga, fue arrestado a su llegada y llevado 
a Edo, ahora Tokio.

38 Giuseppe Chiara. +1685. El P. Joseph Chiara, que en japonés a veces se escribe 
Kôuro, al apostatar recibió el nombre japonés de Okamoto San’emon. Véase Elison, op. 
cit., p. 187.

39 Véase Pagès, op. cit., libro iii, cap. ix, p. 878. El hermano Vieyra fue retenido en 
prisión, tomó el nombre de Nampô, y murió 35 años después, en 1678.

40 Aquí hay que añadir que después de 20 años al servicio de los perseguidores, el P. 
Ferreira se retractó y murió mártir. Sobre esta última etapa, véase Pierre-Xavier Pouplard, 
s. j., La vie merveilleuse du vénérable MARCEL MASTRILLI, s. j. París, Desclée, de 
Brouwer et Cie. 1902, 249-261. E-book: www.bnf.fr, 3/II/2012.



194 Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

D O C U M E N TO

Para dar por terminado este bosquejo del contexto diremos que 
habían pasado 47 años desde el Edicto de expulsión de los misione-
ros que emitió Hideyoshi, y 27 o 28 años desde la prohibición del 
cristianismo por Edicto de Tokugawa Ieyasu, cuando el 4 de agosto 
de 1639, a causa de la rebelión en que participaron los cristianos de 
Shimabara,41 y por la acusación de que los portugueses internaban 
en Japón secretamente a los nuevos misioneros, el shôgun emitió el 
decreto del Cierre del País, Sakoku, que según el filósofo Watsuji 
Tetsurô, fue una gran tragedia para Japón.42 Anesaki Masaharu resu-
me en tres puntos las razones principales que, desde su interpreta-
ción de documentos históricos del “siglo cristiano” o “siglo de los 
cristianos”, motivaron la persecusión del cristianismo en Japón y el 
cierre del país: 1) “en general, los cristianos engañan y descarrían a la 
gente”, lo cual se refiere a su relato de las maravillas acaecidas en 
ocasión de los martirios de cristianos japoneses, y a los milagros que 
se narran en el Nuevo Testamento y en las vidas de los santos;43 2) 
“por tener como soberano al papa [Príncipe de la Ley], desobedecen 
al soberano de Japón”, poniendo énfasis en que “el papa enviaba 
misioneros para despojar del país a la gente”; y 3) “enseñan que si es 

41 Hubo un famoso levantamiento conocido como “Rebelión de Shimabara” (1637-
1638) en que participaron los cristianos del archipiélago de Amakusa. Aunque muchos 
historiadores ponen a los cristianos como responsables, la rebelión fue fruto del descontento 
de los súbditos contra varios señores feudales. Terminó con la muerte de los cerca de 37,000 
levantados en abril 14 de 1638. Véase Kitano Norio, Amakusa kirishitan-shi (Historia de los 
cristianos de Amakusa), Fukuoka, Ashi shobô, 1987; Tsuyama Chie, Nihon kirishitan haku-
gai-shi (Historia de la supresión del cristianismo), Tokio, San’ichi shobô, 1995.

42 Watsuji Tetsurô, Sakoku. Nihon no higeki (El cierre del país. Tragedia de Japón), 
Tokio, Chikuma shobô, 1964. La tragedia consiste en el retraso que experimentó el país 
en el desarrollo del “espíritu científico”, en la introducción de nuevas tecnologías y en el 
conocimiento de diversos modelos sociales. Todo esto repercutió en las fallas perceptibles 
en el Japón moderno. Por esto para Watsuji era importante entender qué significó el 
“cierre del país”, como actitud de rechazo al movimiento de un mundo que englobaba a 
diversos mundos. Para un punto de vista diferente, que justifica en todo el “cierre del 
país”, véase Izawa Motohiko, Gyakusetsu no Nihon-shi (Teorías opuestas de la historia de 
Japón), Tokio, Shôgakkan, 2006, 6-85

43 Anesaki, op. cit., p. 32. Véase, por ejemplo, Kanda Hakukai, Kirishitan bateren 
mahô kidan (Historias maravillosas de la magia de los Padres cristianos), Tokio, Daigaku-
kan, 1908. E-book: www.ndl.jp, 21/II/2012.



195Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

O R A C I O N E S  D E L  C AT E Q U I S TA  C R I S T I A N O

por Dios, es lícito dar muerte al soberano y a los padres”,44 sobre 
todo en los casos en que éstos eran considerados gentiles o herejes.45 

Como parte de la pugna entre los jesuitas, que llegaron primero, 
y los franciscanos y dominicos, que llegaron después, en un Memo-
rial que se presentó al papa Clemente VIII el 19 de marzo de 1698, 
se le dice que 

“no era por odio a la fe por lo que el emperador de Japón perseguía a los 
cristianos sino por el miedo que tenía del poder excesivo de los jesuitas”, y 
que “sólo los jesuitas estaban proscritos, mientras que a los otros religiosos 
por dondequiera se les llenaba de honores, y tenían entera libertad para 
predicar el Evangelio, lo cual éstos hacían con tanto éxito que ya habían 
recogido al seno de la Iglesia un infinito número de apóstatas; que el P. 
Valégnan [Valignano] se había presentado a la corte con un equipaje que 
no convenía a un religioso, con doscientos hombres de librea, y él mismo 
revestido con ornamentos pontificales y mitra sobre la cabeza”.46

Un aspecto que debería quedar en claro es que el principal pro-
blema del cristianismo en Japón no fue religioso sino político: la 
percepción de que los misioneros eran la avanzada de una invasión 
que pondría en peligro el imperio de Japón. El piloto del barco “San 
Felipe” declaró en 1596 que al comienzo el rey enviaba a los misio-
neros y posteriormente las tropas a las que se unirían los conversos 
para conquistar un país. En 1614, el shôgun Ieyasu persigue a los 
cristianos acusándolos de ser partidarios de Hideyori, hijo de Hide-
yoshi.47 Esta situación se agravó por la percepción del shôgun Toku-
gawa Iemitsu de que la Rebelión de Shimabara (1637) la habían 
causado los cristianos y otros descontentos. En suma, la percepción 

44 En el texto Jakyô tai’i (Compendio de la religión perversa) se dice: “maruchiri ni 
atte shinu hito wa, tatoe kun-fu wo koroshitemo tsumi de wa nai” (aquel que muere en 
el martirio, aunque mate al gobernante o a su padre no es [comete] pecado”, Ebisawa 
Arimichi, Nanbanji kôhai-ki […], p. 107.

45 Op. cit., pp. 32-34.
46 P. de Charlevoix, op. cit., tomo ii, p. 34.
47 Véase la Introducción António Baiao en Joao Rodrigues Giram, Carta anua da 

Vice-província do Japao do ano de 1604, Coimbra, Imprensa da Universidade, 1932, p. 
xxii. E-book: www.archive.org, 26/II/2012.



196 Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

D O C U M E N TO

de la parte japonesa era que había que mantener a los cristianos fuera 
del país si es que se quería mantener la independencia. La mezcla de 
predicación y política no resultó provechosa para la difusión del cris-
tianismo en el Japón del “siglo cristiano”. Quizá será conveniente 
cerrar este apartado con una cita del historiador George Sansom:

Es de notar que la persecusión de los cristianos en Japón no fue primor-
dialmente de origen religioso. No fue propuesto por la iglesia budista ni el 
clero budista jugó un papel importante en ella. El antagonismo de la clase 
gobernante contra el cristianismo fue principalmente político. En lo so-
cial, el cristianismo era inconsistente con la jerarquía feudal, y éticamente 
se oponía al código de la clase guerrera. Era la fe de los enemigos potencia-
les de Japón.48

Contexto documental

Como ya antes se dijo, una vez prohibida la religión cristiana en Ja-
pón, los oficiales de la Oficina de Investigación Religiosa (shûmon 
aratame yaku), encargados de interrogar bajo tortura a los cristianos 
para hacerlos cambiar de religión, requerían de alguna guía con las 
preguntas que debían hacerse y para ello “necesitaban un libro de 
texto con la terminología” apropiada.49 

Entre los textos que contienen esa terminología, Elison mencio-
na el Kengiroku (Exposición del engaño) de 1639,50 del exjesuita 
Cristobal Ferreira (que al apostatar recibió el nombre de Sawano 
Chûan), y el Documento XIII de la crónica Kirishito-ki (Memorial 
sobre el cristianismo), cuyo autor se supone –como se dijo al co-
mienzo– que es uno de los apóstatas del segundo grupo del P. Anto-
nio Rubino, s.j. (1578-1643).51 

48 George Sansom, A History of Japan. 1615-1867, Tokio, Charles E. Tuttle Com-
pany, (1963) 1990, 44.

49 Elison, op. cit., p. 203.
50 Véase la traducción del Kengi-roku en Elison, op. cit., pp. 293-318. Hacia el final 

(p. 318), Ferreira escribe: “Este volumen presenta un resumen de los secretos de la reli-
gión cristiana […]”.

51 Según Shinmura Izuru, después de citar el apartado sobre “Santa María de las 
Nieves”, dice que quien dio forma final al Kirishitan-ki fue un erudito llamado Ôta Zen-



197Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

O R A C I O N E S  D E L  C AT E Q U I S TA  C R I S T I A N O

Los jesuitas del segundo grupo de Rubino fueron capturados el 
27 de junio de 1643 e interrogados en la Oficina antes mencionada. 
Entre las acusaciones en su contra estaban: hacer barcos para entrar 
a Japón, esconderse entre los campesinos, traer grandes cantidades 
de dinero, provocar conflictos, hacer cambiar de religión a la gente 
para luego apoderarse de su país por indicaciones del papa, y cons-
truir falsedades a su antojo diciendo que eso era la palabra de Dios. 
Por eso se les cuestionó, y después de 10 o 15 días de discusión, se 
les sometió a interrogatorio bajo tortura (gômon). 

Al tiempo de su retiro por vejez, el primer responsable de la Shû-
mon aratame-yaku (Oficina de Cambio de Religión), Inoue Chikugo 
no Kami Masashige, entregó una serie de documentos a Hôjô Awa 
no Kami Ujinaga, quien le sucedió en el puesto en 1658. El texto 
resultante –que Anesaki Masaharu llama Shûmon aratame kiroku 
(Memorial del Cambio de Religión)– habría sido el Kirishito-ki, o 
Kirisuto-ki (Memorial sobre el cristianismo),52 que contiene 14 do-
cumentos de diversa índole, mismos que fueron traducidos por Gus-
tav Voss y Hubert Cieslik,53 y del cual nos dicen que la fecha más 
tardía en que pudo haberse terminado es 1670.54 Vamos a seguir la 
descripción de Anesaki para dar una breve idea de los contenidos.55

Ante todo, Anesaki divide el Kirishito-ki en dos partes: la prime-
ra comprende los Documentos I a XII, y en la segunda encontramos 
el Documento XIII. El Documento I (1662) es el juramento del 
administrador shogunal, Yasuda Wakasa no kami, de la Shûmon 

sai en la época Kensei, esto es, entre 1789 y 1801. Véase Shinmura Izuru, Shinmura Izuru 
zenshû (Obras completas de Shinmura Izuru), vol. v, Tokio, Chikuma shobô, (1971) 
1977, 215-216.

52 Zokuzoku gunsho ruijû. (Continuación de la Segunda Parte de la Colección de 
Textos Clasificados), vol. xii, Tokio, Kokusho kankô-kai, 1907, 626-668. Para la referen-
cia a la tortura véase p. 656 a-b.

53 Voss y Cieslik, op. cit.
54 Voss y Cieslik señalan que en el Documento IX “hay varias adiciones que eviden-

temente sólo pudieron haberse hecho después de 1660, ya que cubren el arresto de cris-
tianos en Mino, Owari y Bungo ocurrido entre 1660 y 1670”. Señalan asímismo que 
todos fueron escritos mientras Hôjô Awa-no-kami estaba en funciones, es decir, la fecha 
límite sería 1670. Voss y Cieslik, op. cit., p. 7.

55 Voss y Cieslik hacen la presentación y resumen de este documento en la sección 
“Das Kirishito-ki”, en op. cit., pp. 6-40. 



198 Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

D O C U M E N TO

aratame-yaku (Oficina de Cambio de Religión). El Documento II 
(1657) es el texto del juramento del Ômetsuke (Supervisor) de la 
Oficina de Cambio de Religión, Hôjô Awa no kami. El Documen-
to III, es de la Oficina de Vigilancia de Barcos Extranjeros. El Docu-
mento IV (1640, 1658) es el Reglamento relativo a la prohibición 
de la religión y al tráfico de barcos extranjeros. El Documento V 
detalla el formato del interrogatorio a profundidad (sensaku) sobre 
religión. El Documento VI detalla el asunto de la visita al palacio 
(sanden) y juramento del capitán de un barco holandés (1659, 
1661). El Documento VII detalla la actitud que debe tenerse en el 
interrogatorio a profundidad (sensaku). El Documento VIII se refie-
re al asunto de la difusión del meollo del cristianismo. El Documen-
to IX es un memorandum sobre los éxitos en la erradicación del 
cristianismo. El Documento X trata acerca del principio y fin de la 
erradicación de los Padres, y la prohibición de arribo de barcos ex-
tranjeros. El Documento XI, de Chikugo no kami, trata el asunto 
de los interrogatorios a los Padres, su admonición y la manera de 
hacerlos apostatar. El Documento XII, de Chikugo no kami, trata 
acerca de la orden de poner por escrito la confesión de quienes [per-
tenezcan a] la religión de los Padres.56 

En su análisis, Anesaki divide estos Documentos en: a) aquellos 
que tratan del juramento de los supervisores (I y II); b) los que pro-
hiben la comunicación con el extranjero y la llegada de barcos ex-
tranjeros (III, IV, VI, y última parte del X); c) las órdenes relativas a 
la predicación de la religión y sus seguidores (VIII y IX); y d) los que 
se refieren al método y contenido del interrogatorio a profundidad 
para el cambio de religión (V, VII, XI, XII, e inicio del X).57

A la segunda parte del Kirishito-ki, que es el Documento XIII, 
Anesaki le llama “Shûmon tai-yô” (“Compendio de [la enseñanza 
de] la secta”),58 y al respecto dice: “Este [documento] es el registro 

56 Anesaki, Kirishitan no hakugai to sempuku, pp. 41-42.
57 Anesaki, op. cit., pp. 42-44. Encontramos en Voss y Cieslik que el tercer punto es 

“La actividad y método de inquisición”, y que el cuarto es “El comienzo de la doctrina 
cristiana y su difusión en Japón”, op. cit., p. 8.

58 Anesaki, op. cit., p. 105-130. El Documento XIII, que Elison denomina “An 
Outline of the Religion”, equivale al título “Abriss der Glaubenslehre” que ese documen-



199Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

O R A C I O N E S  D E L  C AT E Q U I S TA  C R I S T I A N O

del compendio de la religión que uno de los Padres caídos (quizá 
Joseph [Chiara] San’emon) escribió respondiendo a las preguntas de 
la Oficina de Cambio [de Religión, bajo] (Hôjô Awa no kami) y, 
como dice el Documento mismo, es del año 4 de [la época] Meire-
ki, es decir, 1658”.59 Sin embargo, el Documento XIII tal como fue 
publicado en 1907, excepto al comienzo, no tiene un orden discer-
nible, a diferencia de las versiones ordenadas que manejan Anesaki, 
Cieslik y la del MsOkada, que ahora damos a conocer. Aunque el 
reordenamiento es casi el mismo, hay que añadir que hay diferen-
cias textuales entre estas tres versiones ordenadas. Como dice Ane-
saki, “en realidad no hay manera de decidir si ese orden es el de las 
respuestas al interrogatorio o el de la exposición, [pero] como gran 
compendio de la religión el orden es muy malo”,60 por lo que parece 
inclinarse hacia la idea de que el orden que tiene es el de las respues-
tas al interrogatorio. Añade que el texto ordenado que él manejó 
tenía 50 secciones y que para conocer el orden que tenía original-
mente basta con volver a colocar las secciones según el número que 
llevan. Sin embargo, si tratamos de hacer esto contra el texto publi-
cado por Voss y Cieslik, nos encontraremos con que no siempre nos 
llevan al orden original hasta ahora no claramente establecido y que 
podemos colegir del texto de Z1907. Por último, hay que mencio-
nar que Anesaki señala que el texto que él manejó contiene errores y 
también daños debidos a la polilla.

Voss y Cieslik apuntan que el Documento XIII es un instrumen-
to judicial de inquisición que debía ser utilizado para identificar a 
los misioneros y a los creyentes cristianos. Por ello el Documento 
incluye,

los más importantes artículos de fe, las características de las enseñanzas 
cristianas por medio de las cuales podía fácilmente reconocerse si el prisio-
nero era un cristiano o un mensajero de la fe. En especial era importante 
que los oficiales y jueces conocieran las órdenes a las que pertenecían los 

to tiene en la traducción de Cieslik y Voss. Ambos son traducción del título que le puso 
Anesaki.

59 Anesaki, op. cit., p. 105. 
60 Ibid.



200 Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

D O C U M E N TO

misioneros. […] No es imposible que se trate de una transcripción […] 
hecha sobre la marcha o un poco después de la “confesión”. […] El caos y 
falta de orden muestra en todo caso que quien escribió estas “enseñanzas 
de la fe” no tenía un conocimiento muy profundo del cristianismo.61

Era importante tener esa información para asegurarse de que los 
cristianos renegaban de todos los puntos doctrinales y prácticas reli-
giosas, ya que hubo muchos casos en tiempos de Inoue Chikugo no 
Kami, en que los cristianos simulaban la apostasía y luego seguían 
ocultamente practicando su religión. Como dice el Documento VII 
del Kirishito-ki (Memorial sobre el cristianismo), que trata del pro-
pósito y procedimiento para el interrogatorio, algunas de las mane-
ras en que se ocultaban los cristianos en aquella época estaban: a) 
cambiar de residencia a los lugares donde no estaba bien organizada 
la persecusión religiosa; b) grabar pequeñas imágenes en el pomo de 
las espadas; c) colocar en sus almohadas, en las piezas de alfarería o 
en los recipientes de incienso, imágenes de santos, o los huesos o 
cenizas de los sacerdotes martirizados; d) venerar la imagen en el 
fumi-e (imagen sagrada que debían pisar para mostrar que habían 
abandonado el cristianismo); e) hacerse monjes esotéricos de las 
montañas llamados yamabushi; f ) secretamente enterrar a sus muer-
tos dentro de su casa; g) declararse apóstatas y secretamente seguir 
practicando el cristianismo.62 A estos practicantes cristianos se les ha 
llamado kakure kirishitan, cristianos escondidos.63 El texto llamado 

61 Voss y Cieslik, op. cit., pp. 30-31.
62 Elison, op. cit., pp. 204-207.
63 Sin embargo, el P. Hubert Cieslik distingue entre senpuku kirishitan, que equivale 

a “cristianos ocultos o subterráneos” y kakure kirishitan, “cristianos escondidos”, que son 
los que después de entrar en contacto con el P. Bernard Petitjean (1829-1884) en 1865, 
optaron por no mostrarse a los sacerdotes católicos y mantenerse “apartados” [hanare 
kirishitan] una vez que vieron que sus prácticas eran diferentes. Véase H. Cieslik, “Kiris-
hitan-sho to sono shisô” (Los documentos cristianos y su pensamiento), en Ebisawa 
Arimichi et. al., op. cit., p. 589. Como explica Harrington, “El término sempuku en japo-
nés implica más el esconderse por miedo o necesidad, mientras que kakure puede signi-
ficar esconderse u ocultarse por elección, por el deseo de permanecer anónimos”. 
Harrington, op. cit., p. xiv. Para un estudio sociológico de la relación entre ambos grupos 
en el archipiélago Gotô en el siglo xx, véase Maruyama Kôichi, Katorikku dochaku (Ca-
tólicos nativos), Tokio, NHK Shuppan kyôkai, 1980.



201Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

O R A C I O N E S  D E L  C AT E Q U I S TA  C R I S T I A N O

Kirishitan monogatari dice que “los huesos y cráneos [de los martiri-
zados] eran robados por otros creyentes y después también las cru-
ces eran desmenuzadas para hacer palillos. Estas reliquias eran 
usadas como amuletos y, lo que es más (según dice el rumor) eran 
después vendidas a elevados precios”.64

El Documento MsOkada, en la parte que aquí publicamos, co-
rresponde al Documento XIII, que no lleva título y que sería el tex-
to resultante del interrogatorio bajo tortura arriba mencionado. Se 
trata de una serie de anotaciones que contienen información general 
sobre las órdenes religiosas en Japón, la organización de la Iglesia, la 
historia sagrada y nombres de santos.65

Descripción del Documento

La copia de que disponemos lleva el título Yaso kunjin kitô genbun 
(Texto original de las oraciones del catequista cristiano) y en su ma-
yor parte corresponde al Documento XIII antes mencionado. 

La copia se hizo de un texto en papel japonés (washi), aproxima-
damente de tamaño oficio, no empastado sino solamente cosido al 
estilo japonés antiguo con cubierta de color verde de papel grueso. 
La noticia del tamaño es aproximada debido a que la copia de que 
disponemos fue hecha en fotocopiadora reduciéndola a tamaño car-
ta, y aunque en algún momento pasó por nuestras manos el origi-
nal, no lo tenemos a la vista. 

El texto consta de 20 fojas con líneas verticales que van de dere-
cha a izquierda, con diez líneas por cara y entre 25 y 27 caracteres 
chinos por línea no siempre recta. Aunque se hable del número de 
caracteres chinos, en realidad hay varias formas de representación: a) 
con ideogramas chinos llamados kanji en japonés; b) con el silabario 
hiragana; c) con el silabario katakana.66 

64 Elison, op. cit., p. 334.
65 Agustín Jacinto Zavala, ed., La utopía de la lengua p’urhépecha, Zamora, El Colegio de 

Michoacán, Fideicomiso “Felipe Teixidor y Montserrat Alfau de Teixidor”, 2010, 45-46.
66 En vez de representación de letras individuales para todos los sonidos, en japonés 

se utilizan dos modos de representación (kana) de la secuencia de combinaciones silábi-
cas de consonante y vocal (a, i, u, e, o según el orden japonés): ka, ki, ku, ke, ko; sa, …; 



202 Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

D O C U M E N TO

El MsOkada está escrito con tinta china y parece haber sido ela-
borado por tres manos distintas, a juzgar por el estilo caligráfico, 
aunque podría tratarse de dos manos: una para la caligrafía del texto 
en kanbun (MsOkada 1r-3r/), y otra menos cuidada que progresiva-
mente se va haciendo menos clara (MsOkada 4v-20r/). Las fojas en 
kanbun fueron escritas con una caligrafía bien cuidada y sin borro-
nes o coloración dispareja de la tinta. Las fojas MsOkada 5r-21v/ 
están escritas en estilo literario japonés de la época Tokugawa.67 La 
caligrafía está bien cuidada hasta la foja 14v/, que incluye abreviatu-
ras comúnmente utilizadas en la época para términos tales como 
sôrô, goza-sôrô, koto, koto sôrô. Igualmente, según el uso en la época, 
cuando todavía no estaba bien definida la manera de escribir las 
partículas, encontramos, por ejemplo, que hay lugares donde la par-
tícula “wo” (que señala el acusativo) se escribe en el silabario hiraga-
na o en katakana, y que se utilizan también otros ideogramas chinos 
con su valor fonético en vez de su significado para representar esta y 
otras partículas.

El manuscrito tiene algunos lugares donde parece haber sufrido 
daños por la polilla, dado que se trata de un manuscrito antiguo. 
Afortunadamente sólo resultan afectados muy pocos caracteres del 
texto, que pueden leerse con alguna dificultad.

ta, …; na, …; ha, …; ma, …; ya, …; ra, …; wa, …; más la “n” que no lleva combinación 
alguna. Cada silabario consta de 51 signos, pero existen además combinaciones silábicas 
que resultan en nuevos sonidos (tales como: ki+ya=kya; shi+ya=sha; hi+yo= hyo) dos 
marcas diacríticas para la sonorización de las sílabas (vgr. sa/za; su/zu; ha/pa; hi/pi; ho/
bo, etcétera). La primera secuencia, compuesta por signos cuadrados, se denomina kata-
kana; la segunda, compuesta por signos en cursiva, se denomina hira-gana. En el japonés 
utilizado en el texto que aquí presentamos, se utilizan ambas secuencias, la primera prin-
cipalmente para representar palabras en lenguas extranjeras (tales como los términos en 
latín y en portugués que contiene el texto), aunque también para pasajes enteros; la se-
gunda se utiliza para las inflexiones verbales y para representar palabras que no requieren 
de kanji (ideogramas chinos), aunque a veces las dos secuencias se mezclan. (La romani-
zación que hemos utilizado es la Hepburn, que es más usual que la Wade-Giles, colocan-
do el acento circunflejo en vez del macron sobre las vocales alargadas).

67 Del estilo kokoro no koto ni te sôrô, o bien, sekai ni go-hitori goza-sôrô, teusu to 
môshi-sôrô.



203Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

O R A C I O N E S  D E L  C AT E Q U I S TA  C R I S T I A N O

Fecha del manuscrito

Como ya antes se mencionó, la fecha en que fueron elaborados los 
diversos documentos de la colección llamada Kirishito-ki es clara, 
porque en varios de ellos consta el año de 1658 y porque aparece 
anotada al final del Documento XII: día 12 del 5 mes, del año 
1658.68 Además, como ya antes se dijo, la fecha más tardía en que se 
pudieron hacer las adiciones al Documento IX, es 1670.

Dentro de esa colección documental, la datación del Memorial 
de la religión (que corresponde al texto MsOkada, que aquí presen-
tamos) viene dada internamente en dos lugares:

Desde que Dios descendió del cielo al mundo de los hombres, este año 
hace 1658 años […] (MsOkada, 12 r/).
hace 1658 años, en un lugar llamado Nazaret, que está dentro del país ju-
dío, la virgen Santa María […] (MsOkada, 17r/).

De estas dos referencias al comienzo de la era cristiana podemos 
saber que el texto se formó en 1658. El documento se redacta cuan-
do ya en Japón hacía 71 años que Hideyoshi había publicado el 
Decreto de expulsión de los misioneros, del 24 de julio de 1587 (día 
19 del sexto mes del año 15 de la época Tenshô).

En algunos casos, en los documentos oficiales y otros considera-
dos importantes, aparece el nombre del amanuense o del copista y la 
fecha en que hizo el documento o su copia. En el caso de nuestro 
manuscrito aparece el nombre del amanuense precedido de la fecha 
de elaboración del texto: “Día 20 del 5 mes, año 2 de la era Shôtoku 
[1712]. Registro de la mano de Seisa’emon”.

Como podemos ver, el amanuense, si es que nuestra lectura no 
está equivocada, es Seisa’emon (o Seisauemon). Al faltar el apellido, 
puede pensarse que el amanuense no pertenecía a la clase guerrera o 
a la nobleza.

68 Fecha que Voss y Cieslik hacen equivaler al 12 de junio de 1658. Voss y Cieslik. op. 
cit., p. 6. 



204 Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

D O C U M E N TO

Dado que la fecha contenida en el documento es 1658 y que el 
amanuense firma en 1712, podemos colegir que se trata de una co-
pia hecha a mediados de la época Edo, y a apenas 54 años de distan-
cia del original. Desconocemos las circunstancias en que se hizo.

Sin embargo, hay algunas razones para poner en duda que la fe-
cha de la copia sea la fecha en que fue elaborado el texto MsOkada 
que nosotros fotocopiamos. Lo que nos provoca esta duda es la pre-
sencia de un kanji que aparece en algunos lugares en su forma anti-
gua y, en otros, en su forma abreviada o modificada que coincide 
con la que se utilizaba a fines del siglo xix. Se trata del segundo kan-
ji en la palabra shintai (cuerpo, cuerpo humano). Otro elemento 
que aumenta nuestra duda es la presencia de paréntesis en algunos 
encabezados de sección aunque, a juzgar por la diferencia en la colo-
ración de la tinta china, es posible que hayan sido añadidos poste-
riormente, cosa que no podemos determinar por haber manejado 
una copia fotostática. Por dos razones no hemos podido fijar la fe-
cha: por no tener el entrenamiento filológico para determinar en 
qué año se comenzaron a utilizar los kanji simplificados y los parén-
tesis, y por disponer sólo de una copia, cosa que no permite la data-
ción por medio de pruebas de laboratorio. Esto nos lleva a pensar 
por ahora que MsOkada podría ser una copia manuscrita tardía del 
texto de Seisauemon, que data de 1712.

Estructura del texto del MsOkada

El texto consta de tres partes claramente definidas que se diferencian 
tanto por el contenido como por la manera en que están presentadas. 

La primera, escrita en kanbun, corresponde al título que lleva al 
comienzo, y es el texto original de las oraciones del catequista cris-
tiano: el padre nuestro, la fórmula de arrepentimiento, oraciones 
para antes y después de los alimentos, etcétera. 

La segunda es un diagrama que describe la composición del uni-
verso en tres niveles: el nivel de la divinidad, el nivel de los gober-
nantes, y el nivel de los nobles y el pueblo.

La tercera parte, como se verá después, es un texto que consta 
de algunas secciones doctrinales, otras de la historia sacra, y otras 



205Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

O R A C I O N E S  D E L  C AT E Q U I S TA  C R I S T I A N O

de contenido devocional. Por las razones arriba mencionadas sólo 
presentamos en esta ocasión esta tercera parte. A diferencia de las 
otras dos partes, en el MsOkada encontramos que todas las seccio-
nes de que consta están numeradas y llevan un título (algunos de 
estos títulos entre paréntesis).

Las fuentes de este manuscrito

Respecto a la primera parte del texto, que está escrita en kanbun 
como ya se dijo, en el tiempo de que dispusimos para preparar la 
traducción de este manuscrito no nos fue posible encontrar alguna 
fuente de donde se haya tomado, aunque –por ejemplo– existen 
textos del Padrenuestro en chino a los que se parece.69

Hay evidencias internas de que se trata de un contenido copiado 
de una fuente anterior ya que hay lugares donde el copista equivoca 
la línea y pone una palabra que debía aparecer en la línea siguiente. 
Por ejemplo, en MsOkada 6v/, en la segunda línea del encabezado 
21, donde se da la definición de la voluntad, el copista colocó enten-
jimen, entendimiento, y sólo después de tachar con doble línea la 
palabra, a su derecha coloca wontaate, voluntad. Otro caso sería el 
de las sílabas saltadas por el copista, que después las coloca a la dere-
cha del lugar en la línea donde deberían ir, como hoi mama ni (que 
lleva una shi a la derecha para indicar que debe ser hoshii mama ni, 
MsOkada 13v/), sawowo en que coloca la i a la derecha de la línea 
(para formar la palabra isawowo, Esaú, MsOkada 14v/), banji ni 
tamau (que lleva kanai a la derecha para indicar que debe ser banji 
ni kanai tamau, todopoderoso, MsOkada 14v/) o birurozen (virgen) 
en que tacha la sílaba ro (MsOkada 16r/).

Por otra parte, nuestro texto tampoco podría ser el original por-
que la numeración que precede a los encabezados que están pues-

69 Chang Xiu-ming et al., eds., Katsuji insatsu no bunka-shi. Kirishitan-han. Ko-katsuji-
han kara shin-yôjô kanji-hyô made (Historia cultural de la impresión en kanji móviles. Des-
de la edición antigua en kanji móviles hasta la expresión en kanji nuevos de uso ordinario), 
Tokio, Bensei shuppan KK, 2010, 130. El ejemplo de un padrenuestro que allí encontra-
mos es una impresión del siglo xix de una versión más antigua, pero el texto es muy pareci-
do si exceptuamos las explicaciones que se añaden en letra más pequeña en MsOkada.



206 Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

D O C U M E N TO

tos a lo largo del texto, refleja un orden diferente que el del texto 
que le sirvió de base.70 Sin embargo, parece ser que no se trata de 
un reacomodo que el copista mismo haya hecho, ya que hay coin-
cidencias en la numeración de otras versiones publicadas. Anesaki 
dice que este reacomodo probablemente fue realizado bajo el se-
gundo responsable de la Oficina de Cambio de Religión, Hôjô 
Awa no kami.71

Vista general del texto reacomodado

Tratando de encontrar una racionalidad en el orden en que fue reor-
denado el texto, a continuación se da la secuencia completa de los 
contenidos, colocándolos bajo siete posibles apartados.

Oraciones
[Pater noster]						     1r
[Texto ceremonial de arrepentimiento]			  1r-1v
Texto de la oración matutina y vespertina		  1v-2r
Acción de gracias para cada comida			   2r

Conocimientos básicos
Los diez mandamientos				    2v-3r
   Su traducción a la lengua contemporánea		  3r-4r
[Diagrama cósmico: Dios, Emperador, Pueblo]		 4v

Órdenes religiosas y conocimiento humano
1. Sectas que llegaron a Japón				    5r
2. Acerca de las ciencias				    5r-5v
3. Sobre los grados de los religiosos			   5v-6r
4. Las virtudes del corazón				    6v
21. (Operaciones del corazón)				   6v

70 Tanto A1925 como CV1940 asumen que el texto Z1907, que está desordenado, 
refleja el original o está más cercano a él.

71 Cf. Anesaki, op. cit., p. 41.



207Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

O R A C I O N E S  D E L  C AT E Q U I S TA  C R I S T I A N O

Mandamiento, pecado, juicio
5. Los diez mandamientos, son órdenes de Dios	 7r-7v
18. De los pecados de la vida				    7v
12 y 13. Arrepentimiento de los pecados		  8r-8v
24. Acerca del juicio final				    8v
25. Acerca de la preservación de los cadáveres		  8v
26. Acerca de la meditación				    8v-9r
27. Acerca de la herejía				    9r
23. (Acerca del rosario)				    9r-9v

Ascética
16 y 17. Acerca de los instrumentos de 
	 la práctica [espiritual]				    9v
38. Acerca de la oración				    10r-10v

Trinidad, encarnación
7. Las tres personas					     10v-11r
14. Jesús y su madre					     11r
28. Acerca de la vida pública de Jesús			   11r-11v

Creación y conocimiento de los astros
9. Acerca de la omnipotencia de Dios			   11v-12r
10. Acerca de que Dios es creador			   12r
33. La época en que Dios hizo cielos y tierra		  12r-12v
29. Acerca del sol, la luna y las mareas			   12v
20. Acerca de la semana				    12v-13r

Historia de la salvación
8. Acerca de Adán y Eva				    13r-13v
11. Acerca de Noé					     13v-15r
15. Los profetas					     15r
30. Acerca de la gente de Judea			   15r-15v
31. La condición actual de Judea			   15v
35. Acerca de la vida de Jesús				    15v-18r
39. Acerca de la pena capital de los 
	 doce discípulos					     18r-19v



208 Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

D O C U M E N TO

Devoción y nombres cristianos
19. Acerca [del templo] que se llama 
Santa María de las Nieves				    19v
50. Sobre los nombres de los santos			   20r

Colofón							       21v

Como vimos anteriormente, en este manuscrito se seleccionaron 
34 secciones de un texto original cuyo título no se menciona en el 
manuscrito y que, según Anesaki, habría tenido 50 secciones, como 
ya se mencionó antes.

Algunas diferencias textuales

Voss y Cieslik apuntan que el texto conocido más antiguo de lo 
que posteriormente se llamó Kirishito-ki, es muy posiblemente el 
manuscrito que se encuentra en la biblioteca de la universidad de 
Tokio, fechado en 1797. Ese texto habría sido la base de la prime-
ra publicación, hecha en 1907, ya antes mencionada. Hay otro 
texto del Kirishito-ki que presenta diferencias con el Z1907 y que 
fue publicado por Anesaki Masaharu en 1925.72 Sin embargo, 
Voss y Cieslik señalan que posiblemente ambos tengan una fuente 
común.

Aquí para hacer la comparación textual con el MsOkada, utili-
zaremos el Kirishito-ki de 1907 (Z1907) texto que no incluye algu-
nos títulos [-T] o numeración [-N], y la traducción de Voss y 
Cieslik (VC1940) que se basa en la colación de cuatro diferentes 
versiones del Kirishito-ki,73 y que a veces añade (marcado como [+]) 
los títulos.

72 Voss y Cieslik reportan que el texto del Kirishito-ki aparece allí bajo el título Hôjô 
Awa-no-kami Shûmon-aratame kiroku (Cf. Anesaki, op. cit., p. 41) y señalan otras versio-
nes que se conocen (Voss y Cieslik, op. cit., pp. 6-7).

73 Voss y Cieslik, op. cit., p. 38-39. Dado que A1925 es más parecido a MsOkada, 
omitimos la comparación.



209Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

O R A C I O N E S  D E L  C AT E Q U I S TA  C R I S T I A N O

MsOKADA Z1907 VC1940

Jaso kunjin no kitô 
genbun

sin título Abriss der Glaubenslehre

Oraciones en kanbun -- --

4v/ Diagrama cósmico -- --

1. Sectas que llegaron
a Japón

[-N] 656b 13-15 Las sectas (1)

2. Acerca de las ciencias [-N] 656b 15-20 –
657a 1-9

Las ciencias (2)

3. Sobre las grados
de los religiosos

[-N] 657a 10-20 –
657b 1-3

Posición de los
sacerdotes (3)

4. Las virtudes
del corazón

[-T], [-n] [+] (4)

21. (Operaciones
del corazón)

661a 2-7 Las fuerzas del alma (21)

5. Los diez mandamien-
tos, son órdenes de Dios

= [-N] 657b 4-20 Los diez mandamien-
tos (5)

18. De los pecados
de la vida

660a 16-20 -
660b 1-3

[+ Pecados y arrepenti-
miento] (18), (12), (13)

12 y 13. Arrepentimien-
to de los pecados

659b 9-19 reordena

24. Acerca del juicio 
final

661b 5-6 reordena

25. Acerca de la preser-
vación de los cadáveres

661b 7-9 [+] (25), (24)

26. Acerca de la medi-
tación

661b 10 [-] (26)

27. Acerca de la herejía 661b 11-12 [+] (27) después
del (13)

23. (Acerca del rosario) 661a 16-20 -
661b 1-4

reordena



210 Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

D O C U M E N TO

MsOKADA Z1907 VC1940

Jaso kunjin no kitô 
genbun

sin título Abriss der Glaubenslehre

16 y 17. Acerca de los 
instrumentos de la prác-
tica [espiritual]

660a 7-15 [+] reordena:
(23), (39), (16) y(17)

38. Acerca de la oración 664b 10-20
665a 1-9

reordena

7. Las tres personas 658a 14-20 [+] (7)

14. Jesús y su madre difiere de 659b 20-
660a 1-3

[par. 2 del (35)] texto
igual a Z1907

28. Acerca de la vida 
pública de Jesús

661b 13-18
y 664a 12-13

[par 1 del (35)]

9. Acerca de la omnipo-
tencia De Dios

658b 16-20 -
659a 1

[+] reordena:
(9), (10), (29) y (20)

10. Acerca de Dios es 
creador

659a 2-8

33. La época en que 
Dios hizo cielos y tierra

662b 19-20 –
663a 1

[parte de (10)]

29. Acerca del sol, la 
luna y las mareas

660b 19-20-
661a 1

reordena

20. Acerca de la semana 661b 13-20-
662a 1

8. Acerca de Adán y Eva
[texto paralelo en:]

658b 1-15
652a 9-20

[+: Antiguo Testamento] 
(8)

11. Acerca de Noé 659a 9-20-
[-N: 6] incluye Isaac
y Jacob 658a 1-13

(11) Añade (6) sobre
Isaac y Jacob

15. Los profetas 660a 4-6 = (15)

30. Acerca de la gente 
de Judea

662a 2-8 [reordena]

31. La condición actual 
de Judea

-- [reordena]



211Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

O R A C I O N E S  D E L  C AT E Q U I S TA  C R I S T I A N O

MsOKADA Z1907 VC1940

Jaso kunjin no kitô 
genbun

sin título Abriss der Glaubenslehre

35. Acerca de la vida de 
Jesús
--

663a 4-20-
664a 11
--

[+] reordena (35), (14),
(32), (34), y (37)
[La muerte de Jesús] 
reordena (36), (28), (30) 
y (31)

39. Acerca de la pena 
capital de los doce 
discípulos

665a 10-20 -
666a 3

[+] reordena (22), (40),

19. Acerca [del templo] 
que se llama Santa 
María de las Nieves

660a 4-12 = (19)

50. Sobre los nombres 
de los santos:
Beatos [lista corta]
Beatas [lista corta]

666a 6-667b 5
667b 6-668a 11

(41) lista larga de santos
varones y santas mujeres

COLOFÓN -- --

Secciones no incluidas en MsOKADA ni en Z1907:

-- -- (36) [La muerte de Jesús]

-- -- (38) [La conmemoración 
de las siete llagas]

Secciones no incluidas sólo en MsOKADA:

[Pedro recibe las llaves] 661a 8-15 (22) La entrega de las 
llaves

[Herodes busca matar 
a Jesús]

662a 14-20
662b 1-18

(32) [El nacimiento de 
Jesús y el asunto de los 
tres reyes

[Sta. María desciende de 
David]

663a 2-3 (34) [sin título]

Del cuadro se desprende la primera diferencia, que es el orden de los párrafos.



212 Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

D O C U M E N TO

Como pudimos ver, el orden de los párrafos numerados que si-
guen MsOkada y VC1940, excepto del 1 al 13, es diferente. Por el 
contrario, entre Z1907 y VC1940 hay una mayor coincidencia ya 
que VC1940 toma a Z1907 como uno de los textos de referencia 
y se propone como posible alternativa de A1925. Podemos decir 
que en el reordenamiento de los numerales, cada texto sigue su 
propia lógica.

Una segunda diferencia es el largo del texto. La parte del 
MsOkada que corresponde al Documento XIII del Kirishito-ki y 
que aquí presentamos, como se dijo antes, consta de 16 fojas con 
líneas verticales que van de derecha a izquierda, con diez líneas por 
cara y entre 25 y 27 caracteres chinos por línea vertical no siempre 
recta, para un total aproximado de 5,000 caracteres. En cambio, el 
texto de Z1907 ocupa casi 21 páginas impresas, a razón de 880 
ideogramas, sílabas y puntuación por página,74 para un total aproxi-
mado de 9,500 caracteres. Aunque Voss y Cieslik no publicaron el 
texto japonés que les sirvió de base para la traducción, el texto en 
alemán ocupa 14 páginas (de la 95 a la 109), incluyendo numerosas 
notas a pie de página.

Vamos a señalar seis diferencias notables entre el texto de 
MsOkada y el de Z1907: a) falta una línea en MsOkada 10r/ (véase 
Z1907, 661 b2); b) parte de las líneas 1-3 del encabezado 7 de 
MsOkada 11r/ corresponden a notas explicativas en Z1907, faltan-
do además en MsOkada la nota explicativa del encabezado (Z1907, 
658 a14-17); c) en la línea 4 del encabezado 39 (MsOkada 18v/) 
falta una línea que corresponde a Z1907, 665 a15-16; d) las líneas 
5-6 del encabezado 39 repiten la misma oración que las líneas 4-5 
(MsOkada 18v); e) a diferencia de Z1907, 665 b12-13, en las líneas 
17-18 del encabezado 39 (MsOkada 19v/) están cambiados los 
nombres de Tomás y Jacobo (=Santiago) y en la línea de este segun-
do falta una parte de la línea; f ) A diferencia de MsOkada 20v/, que 
lleva número y texto del encabezado 50, en Z1907, 666 a6 faltan 
ambos. Los contenidos se apuntarán como notas en la traducción 
del documento.

74 Zokuzoku gunsho ruijû. p. 656 b-668 a.



213Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

O R A C I O N E S  D E L  C AT E Q U I S TA  C R I S T I A N O

Un punto que tienen en común las cuatro versiones (MsOkada, 
Z1907, A1925 y VC1940) es que en ninguna aparece la totalidad 
de los 50 numerales que supuestamente tenía el Shûmon taiyô. 

Es notable que la gran diferencia que presenta MsOkada es tri-
ple: a) el texto en kanbun de las primeras fojas; b) el Diagrama cós-
mico, que seguramente servía para ejemplificar las relaciones entre 
la divinidad, el emperador y el pueblo; y c) el estilo. Omitimos el 
tratamiento de estos tres puntos, los dos primeros por las mismas 
razones por las que se omitieron en esta presentación, y el tercero 
porque implica un procedimiento lingüístico que no podríamos 
realizar por nuestra falta de entrenamiento.

El problema de la traducción para la evangelización
y el léxico del manuscrito

En tanto que los misioneros llegaron a Japón con la intención de 
predicar y extender la religión cristiana, sin haber tenido la resolu-
ción de despojarse de sus propios modelos culturales, su actividad 
en Japón encontró tres grandes problemas: a) un lenguaje totalmen-
te diferente de las lenguas indoeuropeas con un bagaje cultural dis-
tinto; b) una cultura con un imaginario, una corporalidad y una 
materialidad diferentes y vivencias distintas de las europeas; y, como 
vimos antes, c) un feudalismo que como sistema político parecía no 
diferir del europeo pero que tenía teleología y prácticas que no per-
mitieron a los misioneros integrarlas fácilmente a los nuevos ideales 
que iban ligados a la religión que predicaban. De entre estos tres está 
el problema de la transmisión de las doctrinas fundamentales del 
cristianismo desde la llegada de Francisco Xavier un 15 de agosto de 
1549. Como dice Cieslik, “el mayor problema al que se enfrentó el 
cristianismo al avanzar hacia esferas culturales distintas, […] fue el 
‘problema de vocabulario’”.75

El lenguaje japonés de los siglos xvi-xvii tenía cuatro grandes 
componentes: 1) un vocabulario nativo que se había enriquecido 

75 Hubert Cieslik-Ôta Yoshiko, Kirishitan-shi shô-hyakka (Pequeña enciclopedia de 
la historia del cristianismo), Tokio, Tokio-dô shuppan, 2000, 114.



214 Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

D O C U M E N TO

con vocabulario chino del taoísmo, confucianismo, budismo y de la 
vida diaria china por la importación de aquélla en diferentes épocas; 
2) una estructura gramatical propia; 3) un sistema de signos (ideo-
gramas) importado de China que se integró a la estructura gramati-
cal del japonés aunque, como en el caso del kanbun, la secuencia de 
signos era china mientras que la lectura era a la manera japonesa; 3) 
una mentalidad permeada por el shintoísmo con un orden cósmico 
animista centrado en la diosa Amaterasu-ô-mi-kami y el Tennô 
(emperador) como su descendiente directo. Por esto mismo, la tarea 
de traducir los contenidos del cristianismo fue una tarea gigantesca 
que desafortunadamente quedó interrumpida por la expulsión de 
los misioneros, aunque lo logrado fue considerable, como puede 
verse en el ya citado libro de Komei Rikiya, Kirishitan to hon’yaku 
(El cristianismo y la traducción).

Dado que el cristianismo en esa época estaba ligado estrecha-
mente a la cultura europea, la evangelización difícilmente podía abs-
traerse del ámbito cultural en que se había concebido, y esto traía 
como consecuencia un choque entre las culturas. Es decir, la trans-
misión de la doctrina cristiana implicaba reproducir en otras cultu-
ras un ambiente cultural europeo en el que la política, el derecho, la 
ética, la filosofía, la estética y el arte, el sentimiento y en general la 
vida diaria estuvieran permeadas por una manera de pensar caracte-
rística del cristianismo europeo.76 Evangelizar y “civilizar al estilo 
europeo” eran una misma cosa para los misioneros y uno de los 
puntos de inicio de esa tarea era el lenguaje, por eso fue uno de los 
grandes problemas en la difusión del cristianismo en Japón. Y por 
esto puede hablarse también de una “historia de la cultura cristiana 
de Japón”.77

Para ver someramente los cambios en la estrategia lingüística de 
los misioneros vamos a tomar el caso del concepto de Dios. Esta 
estrategia tiene varias etapas. 

76 Cf. Takagi Jintarô, Kirishito-kyô dai-jiten (Gran diccionario del cristianismo), To-
kio, Keisei-sha shoten, 1911, 1.

77 Véase Shinmura Izuru, Nihon Kirishitan bunka-shi (Historia de la cultura cristiana 
de Japón) en Shinmura Izuru zenshû (Obras completas de Shinmura Izuru), Tokio, 
Chikuma shobô, (1973) 1977, 391-570.



215Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

O R A C I O N E S  D E L  C AT E Q U I S TA  C R I S T I A N O

La primera etapa (1549-1551) es aquella en la que inicia sus 
trabajos misioneros Francisco Xavier, quien tuvo como traductor al 
converso Yajirô (Anjirô), antiguo creyente del budismo esotérico. 
Como se dijo antes, al traducir con el vocabulario religioso que él 
conocía, Yajirô utilizó los términos del budismo esotérico en el que 
la deidad principal era Vairochana, que en japonés se decía Daini-
chi. La acumulación de términos con los que traducía, convencie-
ron a los japoneses de que se trataba de una nueva secta budista que 
combinaba la magnificencia de Dainichi con la misericordia del bo-
disatva Avalokitesvara (Kannon), por lo que no hubo problema para 
que les dieran el permiso de predicar sus doctrinas. Francisco Xavier 
iba aprendiendo japonés y después de dos años, en 1551, estando en 
Yamaguchi llegó a comprender que lo que había predicado era una 
deidad esotérica, desesperado sale a las calles a gritar que no debían 
adorar a Dainichi, que era un demonio, sino sólo al que ahora, para 
evitar confusiones, llamó en latín Deus. Otro de los intentos fallidos 
de comunicar la idea del dios cristiano fue el uso de hotoke, que ori-
ginalmente designaba al Buda. De aquellos primeros intentos se 
sabe de las traducciones que hizo Yajirô (Anjirô, bautizado con el 
nombre de Paulo de Santa Fé) del San Mateusu no ewanzeriyo 
(Evangelio de san Mateo) y Jû no madamentosu (Los diez 
mandamientos).78

En la segunda etapa (aproximadamente entre 1552 y 1590) se 
da la colaboración de los hermanos jesuitas japoneses que no pasa-
ron de la calidad de dôjuku, o sea coadjutores que no pertenecían 
propiamente a la Compañía de Jesús, y para cuya instrucción bajo 
Valignano se diseñó un Manual de Instrucción para los hermanos.79 
Entre estos hermanos están Lourenço80 y Paul Kyozen.81 Al comien-
zo de esta etapa colabora Paulo de Santa Fé (Yajirô) con el hermano 
Juan Fernández (1525-1568) para hacer algunas traducciones de 

78 Ebisawa Arimichi, Nihon seisho: Seisho wa-yaku no rekishi (La Biblia en Japón: 
historia de la traducción de la Biblia al japonés), Tokio, Nihon Kirishito kyôdan shu-
ppan-bu, 1964, 19-28.

79 Iruman kokoroe no koto. Véase Elison, op. cit., p. 19.
80 Elison, op. cit., p. 26.
81 Op. cit., p. 37.



216 Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

D O C U M E N TO

oraciones, de la pasión de Cristo (On-aruji Zesu Kirishito no go-pas-
shion no koto), del nacimiento de Jesús, etcétera. Algunos de los tex-
tos que prepararon se perdieron en 1563 al incendiarse el templo de 
la isla Takushima (provincia de Hizen), que era el lugar donde esta-
ban asignados.82 El P. Baltazar Gago, que llega a Japón en 1552 en-
viado por Francisco Xavier, es otro de los que continúan este 
esfuerzo mediante el estudio lingüístico. También comienza sus ac-
tividades el P. Luis Frois como traductor de textos bíblicos para la 
misa (las perícopas que señalaba el concilio de Trento), aunque su 
mayor contribución la hizo como historiador. En muchos de los 
textos que se producen en esta etapa la traducción se escribe con 
caracteres latinos.83 Famoso entre estos textos es el Nihon no kateki-
zumo del P. Valignano, parte de cuyo texto fue descubierto en el 
“biombo de Évora”.84

En esta segunda etapa de la estrategia lingüística, aquellas pala-
bras que podían ser fuente de malentendidos se dejaron en el idio-
ma de los misioneros, ya fuera en latín o en portugués. Hubo 
también ideas europeas para las que no había un término en japo-
nés. Por ejemplo, no había hasta ese momento en Japón el concepto 
de un dios creador, omnipotente y en la primera etapa no hubo un 
término fijo entre los misioneros. Se utilizó por un tiempo el con-
cepto Tendô, o Tao celestial.85 Por ser un concepto que no chocaba 
con ninguna de las religiones japonesas, pronto el shintoísmo Yoshi-
da incorpora esa idea utilizando para ello el mismo término. Otros 
términos que se llegaron a utilizar fueron Tentei, es decir, Empera-
dor del Cielo, y Tenshu, Señor del cielo o Señor celestial.86 Esta se-

82 Ebisawa, Nihon seisho… pp. 29-30.
83 Op. cit., pp. 30-31.
84 Véase Ebisawa Arimichi-Matsuda Kiichi, Porutugaru Evora shin-shutsu byôbu bun-

sho no kenkyû (Investigación sobre los textos del biombo de Évora recién descubierto en 
Évora, Portugal), Tokio, Natsume-sha, 1963; Nakamura Taku (Eramu), “Nanban byôbu 
sekai-zu no kenkyû” (“Investigación sobre el mapamundi en el biombo de los bárbaros del 
sur”), en Kirishitan bunka kenkyû-kai hen, Kirishitan kenkyû (Investigaciones cristianas), 
vol. ix, Tokio, Yoshikawa kôbun-kan, 1964, 1-273.

85 Cieslik menciona que el término aparece en el Kirishitan ôrai de 1568; sobre este 
documento véase Doi Tadao, “Kirishitan ôrai ni tsuite” (Acerca del Kirishitan ôrai), en 
la obra ya antes citada Kirishitan kenkyû (Investigaciones cristianas), vol. v, pp. 59-119.

86 Cieslik, op. cit., p. 114.



217Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

O R A C I O N E S  D E L  C AT E Q U I S TA  C R I S T I A N O

gunda etapa se ve reforzada por el dedicado estudio de la lengua 
japonesa (que puede verse en la producción de artes y vocabularios) 
y la traducción al japonés de obras occidentales. En esta etapa el 
vocabulario cristiano queda poco a poco unificado utilizando para 
ello términos que no se prestan a confusión con los de las otras reli-
giones japonesas. Algunos de los vocablos utilizados no son exacta-
mente los más apropiados (como la traducción de diablo por tengu, 
que era un ser mitológico travieso más que malvado y que por su 
larga nariz había sido una forma en que los japoneses representaron 
a los extranjeros en las ilustraciones de aquel tiempo),87 pero ya son 
distintivos del cristianismo. El vocablo para designar a Dios queda 
entonces como Deusu. 

Otro de los términos utilizados podemos verlo en el Nippo jisho 
(Diccionario japonés-portugués), obra de colaboración de misio-
neros europeos y japoneses, que se publica en Nagasaki en 1603. 
Cieslik cita la explicación que allí se da del vocablo Tendô: “Cami-
no del Cielo, es decir, el orden y gobierno del cielo. Ya es corriente 
que nosotros llamemos a Dios [Deus] con este nombre, pero no es 
de pensarse que para los genchyo (gentiles) [Camino del Cielo] haya 
pasado de aquel primer significado [=orden y gobierno del 
cielo]”.88 En MsOkada, además de Teusu, Zeusu podemos ver dos 
términos que sirven también para designar a la persona de Dios de 
manera indirecta: go-sontai y sontai, que literalmente significan el 
“venerable cuerpo”. Otro caso que aparece en MsOkada es la tra-
ducción de “voluntad de Dios” como naishô que, como señala Ko-
mei, tenía detrás la discusión sobre si traducir kami no ishi en cada 
ocasión, o bien go-naishô (voluntad), o naishô. En MsOkada vemos 
muchos términos que fueron objeto de discusión tales como esco-
ger entre shojo o biruzen (virgen), beato o kahô (beato, bienaventu-

87 Véase Komei Rikiya, Kirishitan no bungaku: junkyô wo unagasu koe (Literatura de 
los cristianos: voces que incitan al martirio), Tokio, Heibon-sha, 1998, 71-104.

88 Cieslik, op. cit., pp. 114-115. Léon Pagès, publ., Dictionnaire japonais-français 
[…] Traduit du Dictionnaire japonais-portugais […] imprimé en 1603, a Nagasaki, París, 
Firmin Didot Freres, Fils et Cie. 1868, bajo la entrada Ten, dice: “Ten. Cielo. En los li-
bros es lo mismo que Tentô, tentau. Orden, o revolución y gobierno del cielo, por el cual 
parece que algunas personas entienden designar a Dios, o gobernador del cielo”, p. 788 
b. E-book: www.bnf.fr, 2/III/2012.



218 Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

D O C U M E N TO

rado), Deusu no on-kuni o Ten no kôkyo (cielo, reino de Dios, 
morada de Dios).89

El Visitador Alessandro Valignano importó un recurso que el 
también jesuita Matteo Ricci había aplicado con éxito en China: 
hacer combinaciones novedosas de ideogramas chinos. Al no haber 
un significado antecedente para la nueva combinación, los misione-
ros podían expresar un nuevo significado de manera plausible. 

Ciertamente esto implicó un gran esfuerzo de aprendizaje y aná-
lisis de la lengua, así como más amplia comprensión de la mentali-
dad de los japoneses. En todo este esfuerzo es innegable la influencia 
de los mismos japoneses: en la primera etapa fue el traductor Anjirô, 
en la segunda los dôjuku o coadjutores, y en la tercera tanto los her-
manos como los sacerdotes japoneses. Quedó de esta manera prepa-
rado el terreno para la etapa que tuvo un mayor impacto y que es 
apreciada todavía en nuestros tiempos.

En la tercera etapa se puso en marcha el programa de produc-
ción e impresión de textos. Como funcionario de la Compañía, en 
su segunda visita el P. Valignano, en 1590, llevó consigo la primera 
imprenta de tipos móviles. Este proyecto pudo realizarse al contar 
los misioneros con un conocimiento más sólido de la lengua y con 
la ayuda de hermanos letrados, tales como el médico Paulo 
Yôhôken,90 o el monje zen converso Fabian-sai Fukan, sacerdotes 
como Pedro Kibe, y otros más91 que llegaron a tener un buen cono-
cimiento de las verdades fundamentales de la doctrina cristiana. La 
producción de obras fue muy rica: artes como el famoso Arte da 
lingoa de Iapam de Joao Rodriguez Tçuzzu; vocabularios como el 
antes mencionado de la lengua japonesa; traducciones de clásicos 
como las Fábulas de Esopo, la Guía do pecador de fray Luis de Gra-
nada, y la Imitación de Cristo de Tomás de Kempis; catecismos como 
el Catechismvs christianae fidei de Alessandro Valignano; santorales 
como el Sanctos no gosagueo (Actos de los santos); narrativas de mi-
lagros como Santa Mariya kiseki monogatari (Relatos de los milagros 

89 Komei, op. cit., pp. 105-193.
90 Elison, op. cit., p. 38.
91 En 1614 eran 14 los japoneses ordenados. Véase Elison, op. cit., p. 71.



219Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

O R A C I O N E S  D E L  C AT E Q U I S TA  C R I S T I A N O

de Santa María), etcétera. Por haber promovido la traducción y pu-
blicación de obras impresas en japonés se considera al P. Valignano 
como el “padre espiritual de la Kirishitan bungaku [literatura 
cristiana]”.92 La producción es tan notable que hoy día se le conside-
ra una contribución lingüística muy valiosa para el estudio del idio-
ma japonés de aquel periodo y las obras publicadas son muy 
apreciadas como parte de la cultura japonesa.93

De esta manera, tenemos una visión suscinta de la manera en 
que se dio la solución al problema del lenguaje: a) por apropiación 
de palabras existentes a las que superpusieron nuevos significados; 
b) por el uso de los términos originales provenientes del latín o del 
portugués representados fonéticamente mediante los dos silaba-
rios, hiragana y katakana; c) por la creación de neologismos a los 
que libremente se asignaron nuevos significados; y d) por la crea-
ción de una simbología especial que se continúa con la de los kaku-
re kirishitan.94

Aunque no seguimos el método de análisis de Doi Tadao,95 po-
demos ver que el tipo de palabras que se utilizan en el texto del 
MsOkada son: 

92 Elison, op. cit., p. 20.
93 Véase por ejemplo el estudio bibliográfico de los principales repositorios en Euro-

pa de estas y otras obras, que hace Doi Tadao en su obra Kirishitan bunken-kô (Reflexio-
nes acerca de la bibliografía cristiana), Tokio, Sanseidô, (1963), 1969.

94 Una parte de esta simbología para el caso de los textos impresos puede verse en 
Anesaki, Kirishitan shûmon […], ya antes citado. El investigador Matsuda Shigeo ha 
publicado los resultados de su trabajo en varias obras: Kirishitan tôrô no kenkyû (Investi-
gaciones sobre las lámparas votivas cristianas) y Kakure kirishitan no shinkô to kirishitan 
tôrô (La fe de los cristianos escondidos y las lámparas votivas cristianas), ambas publica-
das en Tokio, Dôbun-kan. Aquí nos referimos a Kirishitan tôrô no nazo (El enigma de los 
faroles de piedra cristianos), Tokio, Dôbun-kan, 1976, que es el título que tenemos a 
mano. Las lámparas votivas llamadas tôrô, en general eran faroles de piedra utilizados en 
los patios que llevaban adornos. Los cristianos se sirvieron de ellas para expresar su fe. 
Matsuda descifra símbolos para FILI, Filius, PATrI, PTI (op. cit., pp. 131-144). A veces 
los faroles de piedra llevaban figuras de Jesucristo, la virgen o los santos puestas en los 
nichos donde habitualmente se ponían figuras budistas. Otros símbolos utilizados fue-
ron el alfa y omega, emblemas de familia con cruces en forma de flor, círculos que ence-
rraban una cruz o alusiones cristianas en las estelas que se colocaban para marcar la 
tumba de algún cristiano (op. cit., pp. 147-168, 45-121).

95 Doi Tadao, Kirishitan gogaku no kenkyû (Investigación de la lingüística de los 
cristianos). Véase nota 9.



220 Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

D O C U M E N TO

1) palabras formadas por ideogramas chinos que ya tenían una 
acepción que se conserva en el texto, como el ideograma chino que 
se lee toga, para el pecado en sentido cristiano pero que tenía ya una 
denotación legal de transgresión o falta; 

2) palabras formadas por caracteres chinos que adquieren nuevo 
significado al aplicarse a temas doctrinales del cristianismo, tales 
como go-jôten (ascender al cielo, MsOkada 19r/), ama-kudari (des-
cender del cielo, bajar del cielo, MsOkada 11v/), go-sontai (para de-
signar indirectamente a Dios, lit. Cuerpo venerable; MsOkada 14v/); 

3) En MsOkada se refleja la creación de un vocabulario distinti-
vo del cristianismo que se representa fonéticamente mediante los 
silabarios hiragana y katakana, y que incluye no sólo los conceptos 
fundamentales (Deusu [Dios], hidesu [fides], garasa [gracia], etcéte-
ra) sino también los nombres de lugares bíblicos (jutea [Judea], rau-
ma [Roma], etcétera), de las instituciones y grados eclesiásticos 
(hahha [Papa], hisuho [obispo], hateren [Padres], etcétera), de los 
santos (como areshiyateru (Alejandro), de las materias de estudio 
(tales como matemachika, fuirosofuia, rojika [lógica], kanoneshi [cá-
nones]), etcétera. Otros ejemplos serían: achirisan (atrición), anima 
rashiyonaru (anima racional), anjiyo (ángel), biruzen santamaria 
(virgen santa María). En MsOkada estos vocablos son aproximada-
mente 125.

Conclusión

El texto del Kirishito-ki fue manejado por Arai Hakuseki,96 quien en 
1711 llegó a ser Chikugo no Kami, como sucesor lejano de Inoue 
Masashige (el ya mencionado Supervisor General, sômetsuke, de la 

96 1657-1725. Se le llama el “enciclopedista de Japón”. Político y famoso escritor. En 
1682 entra al servicio del señor feudal Horita Masatoshi que era tairô (gran consejero). 
En 1686 estudia con Kinoshita Jun’an las doctrinas de Chu Hsi. Desde 1693, expone el 
confucianismo ante Tokugawa Tsunatoyo que llegaría a ser el sexto shôgun Tokugawa 
Ienobu (1662-1712), y con éste, participa en el gobierno diseñando las políticas que se 
seguirán. A fines de 1709 y principios de 1710 condujo el interrogatorio del P. Giovanni 
Battista Sidotti y posteriormente lo visitó varias veces para conversar con él. Después de 
la muerte de Ienobu, Arai Hakuseki se retira en 1716. Véase Kuwabara Takeo, ed., Arai 
Hakuseki, Tokio, Chûô kôron-sha, 1969, 7-42, 534-538. 



221Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

O R A C I O N E S  D E L  C AT E Q U I S TA  C R I S T I A N O

Oficina de Cambio de Religión) y le tocó interrogar al jesuita Gio-
vanni Battista Sidotti,97 de donde obtuvo informaciones que Haku-
seki incluye en su Seiyô kibun (Cosas oídas de occidente), libro que 
escribió en 1715. Allí se refiere a los materiales que contiene el Kiris-
hito-ki (en el que encontramos el Documento XIII, que se relaciona 
con el MsOkada, aquí presentado).98

La copia del Documento MsOkada que aquí presentamos y que 
lleva como título Yaso kunjin no kitoku genbun, es de 1712, apenas 
un año después del nombramiento de Hakuseki y tres antes de la 
publicación de su libro. Sabemos que es un documento con un con-
tenido semejante al que fue incluido entre los materiales publicados 
por el grupo de historiadores de la Escuela de Mito en 1860.99 
Nuestra incógnita es, ¿cómo llegó a hacerse la copia de 1712? Agra-
deceremos cualquier información fidedigna que permita responder 
a esta pregunta.

Puede afirmarse que nuestro texto es un extracto y reacomodo 
de otro texto que es parecido y que pudo haber servido de fuente 
también al Documento XIII del Kirishito-ki (Memorial sobre el 
cristianismo) en Z1907 y VC1940. Sin embargo, no tenemos noti-
cia de que ese documento fuente haya sido encontrado.

Por otra parte, hay gran número de diferencias en la escritura 
entre MsOkada y Z1907; hay borrones y equivocaciones en la copia 
del texto en MsOkada; hay lugares en que Z1907 deja espacios en 
blanco por no haber podido descifrar la sílaba o el kanji, mientras 
que MsOkada tiene las lecturas completas. Dado que las diferencias 
de detalle son muchas, no se especificaron todas y solamente men-
cionamos algunos ejemplos que consideramos representativos.

97 Giovanni Battista Sidotti. 1668-1715, nacido en Palermo, ordenado en Roma. 
Llegó a Japón el 13 de octubre de 1708, fue arrestado de inmediato y llevado primero a 
Nagasaki, luego al Kirishitan yashiki de Edo en diciembre de 1709. Murió el 15 de di-
ciembre de 1715.

98 Elison, op. cit., pp. 237-239.
99 Voss y Cieslik refieren en su bibliografía a otro texto publicado: el Sokkyo-hen, co-

lección de documentos en 22 volúmenes hecha en Mito, en 1860. En los volúmenes 10 
y 11 de esa colección se encuentra el Tenmon Batsuroku (Registros de finales de [la época] 
Tenmon [1532-1555]), que tiene los mismos documentos que el Kirishito-ki. Voss y 
Cieslik, op. cit., p. vi. Este documento no lo hemos podido consultar.



222 Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

D O C U M E N TO

El texto del MsOkada lleva encabezados en todos los numerales 
a lo largo del texto que tiene coincidencias con VC1940, pero que 
difiere de Z1907, que sólo tiene un encabezado (que corresponde al 
numeral 1 del MsOkada y de VC1940). Lo cual nos lleva a pensar 
que con el encabezado buscaba dejar en claro el contenido de cada 
numeral. Además, como vimos en los cuadros anteriores, la secuen-
cia en que coloca los numerales tiene una razón de ser mucho más 
clara que Z1907, y en algunas partes es parecida a la de VC1940.100 
Además, con la adición de las primeras fojas que contienen oracio-
nes en kanbun, el texto queda conformado de tal manera que puede 
servir como una guía para comprender la doctrina cristiana, aunque 
queda fuera el credo. Es decir, este texto es semejante al que aparece 
como último de los documentos incluidos en el Kirishito-ki, que 
narra la manera en que la Oficina de Cambio de Religión (shûmon 
aratame-yaku) persiguió a lo que denomina kakure-shinobi kirishi-
tan shûmon (la secta cristiana oculta y secreta).101 Pero una vez que se 
le añaden las oraciones iniciales y se reordenan los numerales se 
transforma en un instrumento que en manos de un catequista (kun-
jin del título en MsOkada) pudo haber servido para la conservación 
y expansión del cristianismo.

Además, por integrar al texto lo que llamamos el Diagrama cós-
mico, podemos ver que buscaba también colocar la visión cristiana 
dentro de un contexto neoconfuciano, ya que el neoconfucianismo 
de Chu Hsi llegó a ser la ideología oficial del periodo Edo (periodo 
Tokugawa, 1615-1868). Podríamos pensar en un esfuerzo de incul-
turación del cristianismo.

Un punto que nos animó también a presentar el texto MsOkada 
es que, hasta donde sabemos, entre la redacción del Kirishito-ki 
–que como ya citamos, tiene como fecha límite 1670– y la fecha 
1712 que anota el copista en MsOkada, no existe otra copia más 

100 Vos y Cieslik hacen notar que dado que en los documentos que ellos consultaron 
para hacer su traducción no quedaba clara la secuencia doctrinal, tuvieron que reorgani-
zar el material (VC1940, p. 95, nota 168). Como vimos en los cuadros, el orden de los 
numerales en MsOkada y en VC1940 no siempre coincide.

101 Z1907, 655b 11-12.



223Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

O R A C I O N E S  D E L  C AT E Q U I S TA  C R I S T I A N O

temprana.102 De ser auténtico el texto MsOkada, la fecha sería de 
alguna importancia.

Para terminar, será conveniente apuntar a una consideración adi-
cional a las posibilidades antes apuntadas. Dado que el colofón del 
MsOkada especifica la fecha en que Seisauemon (Seisa’emon) regis-
tró el texto: 1712, esto sucede cuando ya se había culminado el cierre 
del país (sakoku) que tiene lugar paulatinamente entre 1604 (año en 
que comienzan las restricciones de comercio con la ley Ito-wappu de 
1604) y 1641 (año en que se restringe la estancia de los holandeses a 
la isla de Dejima), con el fin de impedir el avance del cristianismo y 
por el temor a una invasión extranjera de Japón. De manera que 
puede pensarse que el texto es copiado cuando estaba ya establecido 
el sistema de mutua vigilancia y responsabilidad solidaria de los gru-
pos de cinco familias (gonin-gumi) en todo el país (1658),103 cuyo 
antecedente es el jûnin-gumi (grupos de diez personas) de 1603. El 
texto del MsOkada, como otros documentos del periodo, nos per-
mite construir una imagen de aquellos cristianos que apostataban, 
mientras que otros iban a la muerte animados con la idea del marti-
rio.104 Como dice Léon Pagès en la introducción de su Historia:

Sin embargo, el Japón, sin sacerdotes y sin culto por doscientos años, parece 
haber conservado casi hasta nuestros días las semillas divinas, y graves auto-
ridades nos hacen pensar que haya habido mártires todavía hace apenas vein-
te años [publica en 1869]. Estos eran los guardianes supremos de la tradición 

102 Como se dijo antes, según Voss y Cieslik, el documento completo del Kirishito-ki 
más antiguo que ellos localizaron es de 1797. Donde no quedaba claro el sentido, con-
sultaron el Sayô yoroku en la edición del Zokuzoku Gunsho Ruijû (vol. xii, pp. 598-625) y 
también una copia incompleta de éste que data de 1691, en posesión del profesor Kurita, 
de la Universidad de Ciencias y Letras de Hiroshima. Voss y Cieslik, op. cit., pp. 38-39.

103 El sistema gonin-gumi tenía diversas funciones, entre otras: seguridad grupal, 
ayuda mutua, denuncia de los samurai sin señor (rônin) y denuncia de cristianos.

104 Para alentar a los cristianos a dar la vida por su fe, se redactó el Maruchiryû no 
michi (El camino del martirio). Véase Ebisawa et al. op. cit., pp. 323-360; Komei Rikiya, 
Kirishitan no bungaku. Junkyô wo unagasu koe (La literatura de los cristianos. Voces que 
incitan al martirio); Ebisawa, Kirishitan nanban bungaku nyûmon (Introducción a la lite-
ratura cristiana de los bárbaros del sur), cap. vii, “Junkyô (maruchiriyo) bungaku” (Litera-
tura del martirio), pp. 199-211; Ebisawa, Kirishitan no hakugai to senpuku, cap. V, 
“Maruchiriyo no satoshi” (Admonición para el martirio), pp. 131-239.



224 Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

D O C U M E N TO

católica, que sólo se hicieron presentes para ser inmolados: puede ser que 
todavía haya quienes, para gloria de nuestro señor Jesucristo, nos darán el 
maravilloso espectáculo de una fidelidad contra toda previsión humana, y de 
los cuales renacerá, sin haber habido interrupción, la Iglesia japonesa.105

Según nos dice Tsuyama, en ocasión de la captura de una familia 
de cristianos en una de las islas del archipiélago de Gotô, los isleños 
compusieron el siguiente canto elegíaco:

Ah– vayamos, vayamos,
Visitemos el templo del Paraíso:
Se llama templo del Paraíso
El que, amplio o estrecho, está en nuestro pecho.

Ah– el monte Shibata! El monte Shibata!
Se convierte ahora en el paso (valle) de lágrimas,
Y ese paso es el Camino de la Salvación.106

En este sentido, el hecho de que se haya realizado una copia del 
documento que ahora damos a conocer nos permite ver una de las 
múltiples formas de transmisión doctrinal que sirvieron para con-
servar con alguna pureza la fe cristiana en Japón durante los siglos 
que el país permaneció cerrado al exterior y no se permitió la entra-
da de los misioneros. A la copia del texto de un documento oficial 
le fue añadida la parte de las oraciones (que por las razones arriba 
señaladas no se incluye en esta traducción). Dado que en esos 
tiempos solamente los cristianos escondidos se interesaban en con-
servar ese tipo de textos en el seno de la familia, podríamos supo-
ner que el copista del texto perteneció a alguno de esos grupos. 
Esta es sólo una hipótesis plausible; sin embargo, desconocemos 
qué familia fue la que puso en manos del P. Okada el texto que 
aquí presentamos.

105 Pagès, Histoire de la religion chrétienne au Japon …, p. 2.
106 Tsumaya Chie, Nihon Kirishitan hakugai-shi (Historia de la persecusión de los 

cristianos en Japón), San’ichi shobô, 1995, 109.



225Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

O R A C I O N E S  D E L  C AT E Q U I S TA  C R I S T I A N O

Al finalizar esta presentación hemos de decir que aunque bajo la 
guía del P. Patrick Okada, osb, pudimos leer este documento una 
primera vez, desafortunadamente en aquel entonces no tomamos 
notas de las lecturas correctas de algunos pasajes especialmente difí-
ciles de leer. Ahora al dar a conocer este documento hemos tenido 
que dejar la primera parte sin traducir, y para el resto hemos con-
frontado nuestra lectura con el Documento XIII del Kirishito-ki 
(Z1907; véase A1925 y VC1940).107

107 Agradecemos a los esposos Keiichi y Motoko Maejima por su apoyo en la lectura 
de la parte que aquí presentamos.



226 Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

D O C U M E N TO

Documento

Catequista

1r/				    Yaso kunjin kitô genbun:
	 Texto original de las oraciones del catequista cristiano1

[Padre nuestro]
[Texto ceremonial de arrepentimiento]
1v/ [Texto de la oración matutina y vespertina]
2r/ [Oración de acción de gracias [después] de cada comida]
2v/ [Los diez mandamientos]
3r/ 
4v/ [Diagrama]

5r/
	 1. Sectas que llegaron a Japón
a. Compañía2

b. San Francisco
c. San[to] Domingo
d. San Agustín

	 2. Acerca de las ciencias
a. La retórica es la ciencia que atañe al sermón, e invita [a escuchar] 
la palabra de Dios.
b. La filosofía es la ciencia que conoce las diversas cosas que hay en 
el mundo y sus potencialidades; [se estudia] durante cuatro años.
c. La lógica, el asunto que se estudia durante un año en el primer 
año [académico] de filosofía se llama lógica.

1 El texto del Documento XIII en Z1907 carece de título (Z1907, 656 b12). El 
texto en A1925 comienza también sin título pero el capítulo vii lleva el título Shûmon 
tai’yô “Compendio [de la doctrina] de la secta” (Anesaki Masaharu, Kirishitan hakugai to 
sempuku, p. 105).

2 A lo largo del texto Anesaki coloca entre paréntesis la palabra en latín, portugués o 
español que se representa. En este caso apunta: “(Companha)”. Omitiremos la mención 
en el resto del texto, excepto cuando nuestra lectura no coincida con la suya.



227Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

O R A C I O N E S  D E L  C AT E Q U I S TA  C R I S T I A N O

5v/ 
d. La matemática3 es la ciencia de la astronomía.
e. Los Cánones es la ciencia para regir el país, en especial es la ciencia 
que entiende y decide acerca de los asuntos públicos, de quienes 
gobiernan, etc.
f. El Caso [=Los casos] de consciencia es la ciencia para juzgar. La 
consciencia es el corazón de la gente.
g. La teología es la disciplina que se ocupa de la omnipotencia de Dios.

	 3. Sobre los grados de los religiosos
a. Papa. Enseña el camino de la vida después de la muerte, y [es] el 
sacerdote supremo. Es alguien que tiene más de sesenta [años de 
edad] y sólo hay uno en el mundo4

b. Cardenal. Siempre son aproximadamente sesenta5 y de entre ellos 
[uno] sucede al papa

6r/
c. Arzobispo
d. Patriarca
e. Obispo
f. Nuncio
g. Padre

Estos tres tienen el mismo grado y se les llama sacerdotes
h. Frater
i. Clérigo
j. Hermano

Estos viven dentro del templo y no dicen misa6

6v/
	 4. Las virtudes del corazón

3 Los dos primeros espacios de la línea no están leídos en Z1907, 657 a3.
4 Después de “Papa”, el resto de la línea es una anotación en Z1907, 657 a11.
5 Z1907, “sesenta personas”. Después de “Cardenal”, el resto de la línea es una ano-

tación en Z1907, 657, a 12.
6 Esta línea, en Z1907, 657 a20 es una anotación y tiene dos marcas de espacios no 

leídos.



228 Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

D O C U M E N TO

a. Fides [La fe]. Se llama a aquello que se recibe verdaderamente 
[como verdadero] en el corazón 
b. Confesión. Se le llama al encontrarse con los padres y declarar las 
faltas leves y graves.
c. Conciencia. Es el corazón

	 21. (Operaciones del corazón)
a. Lo que se llama Memoria es el recuerdo
b. La Voluntad [-entendimiento] es la libre volición7

c. El Entendimiento es lo que se refiere a la sabiduría
A estos tres se les llama potencias del anima racional. Significa 

que este corazón es una figura diferente de la sabiduría y discerni-
miento del hombre

7r/
	 5. Los diez mandamientos, son órdenes de Dios
Primero, es amar y adorar a [lit. el respetable cuerpo de] Dios sobre 
todas las cosas.
Segundo, es no jurar falsamente en el venerable nombre de Dios.
Tercero, es dar servicio y celebrar los días festivos.
Cuarto, debes conducta filial hacia los padres8

Sexto, no debes adulterar
Séptimo, no debes robar 
Octavo, no debes dar falso testimonio de la gente
Noveno, no debes enamorarte de la esposa de otro

7v/
Décimo, no debes desear con anhelos obscenos a otros

Estos diez mandamientos se resumen en dos
El primero es amar a [lit. el respetable cuerpo de] Dios por sobre 
todas las cosas
El segundo es que debes considerar a los otros como a ti mismo

7 Además de la tachadura del copista, las líneas b. y c. aparecen en orden inverso en 
Z1907, 661 a3-4. Lo mismo en A1925, 108. 

8 Falta una línea con el quinto mandamiento, que sí aparece en Z1907, 661 b12, y 
en A1925, 109.



229Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

O R A C I O N E S  D E L  C AT E Q U I S TA  C R I S T I A N O

	 18. De los pecados de la vida9

a. Los siete pecados mortales, orgullo, avaricia, lujuria, gula, pereza 
[faltan: ira y envidia].

Estas siete clases se llaman pecados mortales. Aparte de estos hay 
otras dos clases de pecado.
b. Hay el pecado original. Es un pecado con el que nacen todos los 
pueblos, es un pecado que nos viene y acumulamos desde Adán.
c. Hay el pecado venial. Es un pecado leve que brota de nuestro co-
razón 

8r/
	 12 y 13. Arrepentimiento de los pecados10

Lo que se llama atrición es el arrepentimiento. A pesar de que debe-
mos amar y adorar a Dios sobre todas las cosas, al haberlo desobede-
cido y caído en pecado, haber perdido los gozos del paraíso, y al no 
haber más remedio que recibir los sufrimientos del infierno, es por 
lo que nos afligimos y arrepentimos; a eso se le llama atrición.
Hay la contrición. Nos arrepentimos y afligimos profundamente 
por haber desobedecido los mandatos internos de Dios a quien de-
bemos amar por sobre todas las cosas; nos arrepentirnos por haber 
desobedecido a Dios, a pesar de [que con ello] perdimos los gozos 
del paraíso y merecimos los sufrimientos del infierno;

8v/
[a esto] se le llama contrición.

	 24. Acerca del juicio final11

Lo que se llama juicio, es una palabra que expresa que al tiempo de 
la desaparición del mundo, habiendo Jesús bajado del cielo, debe 
dictaminar lo bueno y malo en todas las cosas.

9 En A1925 el título va entre paréntesis y dice “Acerca de los diversos pecados”, la 
diferencia en el kanji que aparece al principio del encabezado. A1925, 109.

10 En A1925 el mismo título va entre paréntesis. A1925, 110.
11 En A1925 el mismo título va entre paréntesis. A1925, 110.



230 Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

D O C U M E N TO

	 25. Acerca de la preservación de los cadáveres12

El hecho de conservar por largo tiempo y guardar el cuerpo carnal, 
no sólo se halla entre los bárbaros del sur sino también en China y 
en India. Desde la antigüedad se han conservado, por eso no hay 
razones en especial.

	 26. Acerca de la meditación13

9r/
Lo que se llama contemplación es la más elevada meditación

	 27. Acerca de la herejía14

La herejía. Se llama herejía al apostatar del cristiano y no seguir al 
papa

	 23. (Acerca del rosario)
Acerca del rosario que se llama “contas”
Treinta y tres es el número de los años de Jesús
Sesenta y tres es el número de los años de Santa María
Ciento cincuenta son las quince contemplaciones de Santa María
Cinco son los máximos gozos
9v/
Cinco son las máximas tristezas

Estos quince,15están dentro de la vida de Santa María; se recita la 
oración diez veces por cada uno de ellos.

	 16 y 17. Acerca de los instrumentos de la práctica16 [espi
ritual]
La disciplina es una cuerda con la que se golpea la espalda al tiempo 
de la expiación de los pecados

12 En A1925 el mismo título va entre paréntesis. A1925, 110.
13 En A1925 el mismo título va entre paréntesis. A1925, 110.
14 En A1925 el mismo título va entre paréntesis. A1925, 110.
15 Faltan los misterios gloriosos, que sí aparecen en Z1907, 661 b2 como: “Cinco 

son de máxima alegría”. Lo mismo en A1925, 112.
16 En A1925 el mismo título va entre paréntesis. A1925, 112.



231Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

O R A C I O N E S  D E L  C AT E Q U I S TA  C R I S T I A N O

Con esta cuerda cada quien se golpea (de por sí a sí mismo) se-
gún su propio sentir
El cordón siempre lo utilizan por encima de sus vestiduras los segui-
dores de la orden de San Francisco. En Japón por prohibición legal 
lo utilizan bajo sus vestiduras y los miembros de otras órdenes no lo 
utilizan. Los de la orden de San Francisco son como los monjes re-
nunciantes del mundo en Japón y por eso utilizan el cordón

10r/
	 38. Acerca de la oración17

Por la mañana y por la noche, al tiempo de tomar los alimentos se 
recita la oración y además, con la mano se traza el signo de la cruz y 
toma los alimentos. La oración de esa ocasión,
	       Con reverencia se dice: Dios, señor nuestro, que sin nosotros 

merecerlos nos has dado estos alimentos, te pedimos que de la 
misma manera nos libres del demonio

De la manera anterior, frailes y legos recitan juntamente esta ora-
ción a la hora de tomar los alimentos:
	       Padre nuestro que estás en el cielo, que tu nombre sea venera-

do, que venga la era [de tu reinado], que así como en el cielo se 
hace como tú deseas, también se haga en la tierra; nuestro ali-
mento cotidiano dánosle hoy, como nosotros perdonamos a la 
gente así perdona nuestros delitos

10v/
Esta oración se recita para [alabar a] Dios y se le recita siempre que 
se acuerde.

No nos abandones en la tentación y el día de hoy líbranos del 
mal. Amén.18

	       María llena de gracia, te agradecemos [=saludamos], el Señor 

17 En A1925 el mismo título va entre paréntesis. A1925, 113.
18 En A1925 se añade una nota que dice: “(Nota. En la edición del año 5 de [la épo-

ca] Keichô [1600] el texto traducido en la colección de oraciones titulada Orashio, es 
exactamente el mismo que el anterior pero a continuación están las palabras siguientes 
[...]:”, y las palabras citadas son las que aparecen en esta línea (A1925, 114). 



232 Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

D O C U M E N TO

está contigo19 (veneramos a Jesús). Madre de Dios, Santa María, 
ahora y también al final nuestro, ruega por nosotros que somos 
malos. Amén.

Esta oración se recita para Santa María.

	 7. Las tres personas20

   Dios Padre, significa que el Dios creador es el Padre.
11r/
   Dios Hijo, significa que Dios bajó del cielo al mundo para salvar a 
los seres vivientes y se le llama el Hijo 
   Dios Espíritu Santo significa que el Padre ama al Hijo, [antes] 
mencionado

A estos tres se les llama personas. Esta palabra nos la enseña el 
Dios que bajó del cielo: que a los tres se les llama personas.

	 14. Jesús y su madre21

Jesús: Dios descendió de los cielos a este mundo y se hizo hom-
bre para ayudar al mundo de la gente, y se le llama Jesús; es decir, se 
le llama el Auxiliador [=Salvador]. Jesús, María. Esto se refiere a la 
madre de Jesús, Santa María.

	 28. Acerca de la vida pública de Jesús22

11v/
Desde que Dios descendió del cielo al mundo de los hombres, 

19 En lugar del texto que sigue entre paréntesis, encontramos en Z1907: “eres (la 
más) bienaventurada entre las mujeres, y el Cuerpo dentro de tu vientre” , Z1907, 665 
a5-6. La parte que va entre corchetes cuadrados se añade en A1925. Tenemos a mano la 
transliteración [un tanto defectuosa] que hace Harrington del Ave María sobre la base de 
la edición del año 5 de [la época] Keichô [1600] el texto traducido del latín en la colec-
ción de oraciones titulada Orashio, en la que también aparecen esas mismas palabras. 
Ann M. Harrington, Japan’s Hidden Christians, p. 70.

20 El encabezado lleva la anotación “Le llamamos Padre”. Luego, a diferencia de 
MsOkada que explica cada nombre, en Z1907 después del nombre de cada una de las 
tres personas va una anotación con la explicación de cada una de las personas en el orden 
en que aparecen. Z1907, 658 a14-17. En A1925 no hay una nota para el encabezado, 
pero en las anotaciones para las personas se utilizan las mismas palabras (A1925, p. 114).

21 Entre paréntesis en A1925, 115.
22 Entre paréntesis en A1925, 115.



233Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

O R A C I O N E S  D E L  C AT E Q U I S TA  C R I S T I A N O

este año van a ser 1658 años. En el trigésimo tercer año de haber 
nacido, Jesús murió. En un lugar llamado Jerusalén del país de Ju-
dea fue colgado en la cruz. Las gentes de ese país Judea no son cris-
tianos y no se siguen las enseñanzas del papa.

	 9. Acerca de la omnipotencia de Dios23

Es que todas las cosas se realicen como las piensa Dios, que es el 
hacedor de cielos y tierra, es el origen de todas las cosas del universo, 
es un cuerpo sin principio y sin fin; es un cuerpo venerable [sontai] 
dotado de toda virtud y armonía, y en todas las cosas no hay nada 
que no se realice como él lo desea. Es el creador de Cielos y Tierra. 
Entre el Cielo y Tierra del creador existen tanto los budas como los 
kami [shintoístas]. Estos son hombres de la misma naturaleza que 
nosotros. No hay duda de que si se les ruega a los budas y los kami 
[shintoístas] no nos salvarán ni en el mundo de después [de la muer-
te] ni en el mundo de antes [del nacimiento].

12r/
	 10. Acerca de que Dios es creador24

Es el hecho de que todas las cosas se cumplen [porque] Dios es 
omnipotente. Es que ante todo [rige] las revoluciones de estos diversos 
cielos; los amplios cielos dan una vuelta en un día y una noche; y 
[Dios] realiza esta gran obra. Por otra parte, respecto a las cosas peque-
ñas, la naturaleza y potencias de cada cual: las aves, bestias, insectos, 
peces, las mil [clases de] hierbas y las diez mil [clases de] árboles que 
hay en este mundo, los hizo con [sólo] un pensamiento de fiat. Es una 
obra que verdaderamente no puede expresarse toda en palabras. Y 
además, cuando pensó en crear cielos y tierra lo hizo fácilmente.

	 33. La época en que Dios hizo cielos y tierra25

El número de años desde que Dios hizo cielos y tierra, es de 
aproximadamente más de seis mil y poco menos siete mil años

23 Entre paréntesis en A1925, 115.
24 Entre paréntesis en A1925, 116.
25 Entre paréntesis en A1925, 116.



234 Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

D O C U M E N TO

12v/
No tenemos los registros y, de memoria no lo recordamos en detalle

	 29. Acerca del sol, la luna y las mareas26

El sol y la luna son los encargados de cuidar del mundo inferior. 
Hay eruditos astrónomos que [estudian] su naturaleza y sus poderes

Hay eruditos astrónomos que [estudian] también el flujo y reflu-
jo de las mareas

	 20. Acerca de la semana
Domingo			   es el primer día
Lunes			   es el segundo día
Martes			   es el tercer día
Miércoles			   es el cuarto día

13r/
Jueves			   es el quinto día
Viernes			   es el sexto día
Sábado			   es el séptimo día
A estos siete días se les llama semana.

	 8. Acerca de Adán y Eva27

Cuando Dios hizo por primera vez a los hombres, en el lugar 
llamado paraíso terrenal hizo a los esposos Adán y Eva. Este paraíso 
terrenal era lugar en el que todas las cosas eran libres, y era un paraí-
so en el mundo. Entonces, lo que Dios prohibió es el fruto de un 
árbol llamado manzano. Sin embargo, el diablo aconsejó a Adán y 
Eva que si comían del fruto del árbol del manzano, llegarían a ser 
iguales a Dios;
13v/
por eso les aconsejó que debían comerlo y ellos comieron el fruto 
del árbol; y por haber comido los esposos lo que estaba prohibido, 
fueron expulsados al mundo malo, y por esa maldición se produje-

26 Entre paréntesis en A1925, 117.
27 Entre paréntesis en A1925, 118.



235Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

O R A C I O N E S  D E L  C AT E Q U I S TA  C R I S T I A N O

ron las penalidades de las generaciones futuras de los hombres; si no 
hubieran comido el fruto del árbol, habrían sido libres todas las co-
sas, pero por haber quebrantado la prohibición, Dios expulsó a los 
esposos del paraíso terrenal. Estos esposos fueron los primeros hom-
bres. De allí se reprodujeron y los hombres se extendieron por el 
mundo.

	 11. Acerca de Noé28

Hace tres mil años, Dios pensó que los de todo el mundo que 
alaban a budas y kami, desobedecen a Dios; por eso Dios llamó a un 
hombre bueno llamado Noé y le anunció

14r/
que las gentes del mundo se habían hundido en la maldad, y que les 
comunicara a las gentes que por eso iba a enviar a todo el mundo 
una inundación, y en ese diluvio morirían ahogadas, y que le orde-
nó construir un barco durante 120 años, y [decirles] que si entre 
tanto naturalmente el corazón de todas las gentes se componía les 
habría de perdonar. Por eso, construyó un barco, pero a causa de 
que las gentes no sabían que era un barco, le preguntaban qué era, 
entonces [él contestaba que] era voluntad de Dios que él lo constru-
yera porque Dios había dicho que toda la multitud de gentes eran 
malvadas y habían de morir ahogadas en una gran inundación [di-
luvio]; él les recomendaba y enseñaba que debían esforzarse en re-
formar su cuerpo. Todos decían que este Noé, que entonces ya 
pasaba de los 500 años de edad, por estar demasiado viejo dijera 
cosas falsas, y nadie aceptó [su mensaje]. Por lo tanto, al zarpar se 
embarcaron Noé y su esposa, sus tres hijos y sus [tres] esposas, esto 
es, ocho personas subieron al barco junto con aves y ganado, las 
cinco especies vegetales [arroz, trigo, sorgo, frijol y mijo], y más;
14v/
todos estos subieron al barco y entonces cayó una gran lluvia duran-
te 40 días y 40 noches, y todo se convirtió en mar, y huelga decir 
que no sólo los hombres sino también las aves y el ganado todos por 

28 Entre paréntesis en A1925, 118.



236 Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

D O C U M E N TO

igual se ahogaron en las aguas y murieron. Todas estas obras son las 
cosas que hace Dios por ser todopoderoso. Ese barco se asentó sobre 
la montaña mas alta del mundo que está ahora en el país de Aruni-
yato [Armenia].

Esto significa29 que: Había unos esposos llamados Isaac y Rebe-
ca. Estos dieron origen a dos hijos. Ambos eran varones. Uno se 
llamaba Esaú [Isawowo] y el otro se llamaba Jacob.30 Dios, que es el 
origen de todas las cosas buenas y es un cuerpo todopoderoso que 
debe ser adorado; por eso ve las cosas del futuro eterno como si estu-
vieran ahora ante los ojos. Y Dios sabía bien desde que fueron con-
cebidos los dos niños en el vientre de la madre,
15r/
que Jacob llegaría a ser buen hombre y lo amaba; Esau era hombre 
malo y no le complacía. Los padres de estos dos hijos son ambos 
[gente buena]

	 15. Los profetas
Se le llama profecía al hecho de que Dios anuncie de antemano lo 

que habrá de suceder en el futuro. Y a quien anuncia previamente el 
mensaje divino que se habrá de cumplir en el futuro se le llama profeta.

	 30. Acerca de la gente de Judea
Acerca de la religión del país de Judea, en la antigüedad [obra-

ron el bien], [pero] al tiempo de la prosperidad de Jerusalén, aun-
que Dios les había dado los diez mandamientos, se enorgullecieron 
del mal,

15v/
por eso nació Jesús y mientras les daba el camino verdadero,31 todo 
el pueblo siguió a Jesús y por eso [sus enemigos] lo envidiaron y le 

29 En A1925 este párrafo está marcado como “6. [Acerca de Isaac y Jacob]” que va 
seguido de una cita defectuosa en latín de Gen. 25: 22, misma que se omite en MsOka-
da. Por esta razón queda sin referente el “Esto significa que […]”.

30 En este párrafo aparece dos veces el nombre de Jacob. La representación fonética 
en japonés es “Shiyagaufu” en la primera vez y “Shiyakaufu” en la segunda.

31 Traducción alternativa: el camino de la sinceridad.



237Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

O R A C I O N E S  D E L  C AT E Q U I S TA  C R I S T I A N O

dieron muerte. Por el pecado de haber dado muerte a Jesús, en el 
lapso de 40 años el país de Judea fue completamente destruido y 
ahora [todo] es ruinas

	 31. La condición actual de Judea
Lo que [originalmente] fue el país judío, ahora en diversos luga-

res ya no existe. Están dispersos por aquí y allá; el país de Judea 
ahora es posesión del país turco. Tienen la religión llamada moro 
[=islám]. No utilizan las enseñanzas del papa, y llegan y roban a los 
países cristianos, por eso a veces hay enfrentamientos

	 35. Acerca de la vida de Jesús32

16r/
Dios creador hizo al hombre, y aunque [le dio] una enseñanza de 

lo natural y la virtud, y le implantó una ley innata, al hombre poco a 
poco se le oscurecieron los ojos de la sabiduría y se olvidó del creador; 
por eso mediante el buen hombre llamado Moisés estableció los diez 
mandamientos, sin embargo, todos los hombres dieron la espalda a 
los dones del Cielo [trad. alt.: gracia celestial] y se hundieron en el 
mal; por eso Dios en su misericordia, bajó del cielo para salvar a los 
seres sintientes, se hizo un hombre que recibió un venerable cuerpo en 
el mundo humano, debiendo aniquilar33 los pecados de los humanos

Esta obra fue anunciada a los hombres en tiempos antiguos por las 
generaciones de santos profetas, y hace 1658 años, en un lugar llamado 
Nazaret que está dentro del país judío, estaba la virgen Santa María que 
en toda su vida no cometió pecado alguno y era una mujer muy buena;

16v/
y Dios mediante un ángel le anunció a Santa María; es decir, Dios, 
mediante un laudable privilegio del Espíritu Santo, Dios Hijo vino 
a morar en el seno de Santa María y al cumplirse los meses nació 
Dios Hijo al que en el mundo se le llama Jesús. Este [nombre] signi-
fica que es Auxiliadorr [=Redentor] del hombre

32 Entre paréntesis en A1925, 123.
33 Traducción literal: hacer huecos.



238 Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

D O C U M E N TO

Cuando Jesús llegó a los 30 años, para predicar su ley invitó a 
doce [varones] como discípulos y durante tres años enseñó el cami-
no de la vida posterior [a la muerte]; los diez mil [=muchos] pueblos 
se alegraron al recibir su enseñanza y todos por igual siguieron a Je-
sús, respetándolo y venerándolo; en consecuencia, se juntaron los 
sabios de Judea y se aconsejaron entre sí:

17r/
si de esta manera aman a Jesús, es evidente que posteriormente los 
descendientes aumentarán y que nuestra enseñanza poco a poco de-
berá decaer; con envidia consultaron entre sí y decidieron que abso-
lutamente debían perder a Jesús, acusándolo ante la persona llamada 
Poncio Pilato que era el pontífice en aquel país, diciendo que Jesús 
había dicho que era el Hijo de Dios y que era el rey del país de Judea; 
primero, afirma que él es el Hijo de Dios, es un hombre que había 
faltado ante Dios, y dice que es el rey de Judea, pero entre nosotros 
no tenemos otro rey más que sólo al Cesar; siendo parte del país del 
Cesar, al decir que era rey era un traidor al César y debía darle muerte
Pilatos en cuanto vió la figura de Jesús

17v/
surgió en su mente el pensamiento de que éste debía ser un gran hom-
bre bueno e inigualable, y Pilatos tuvo un miedo inesperado: dijo a los 
judíos que no veía la razón para deber dar muerte a esta persona; en-
tonces los judíos elevaron sus voces diciendo que lo debían acusar ante 
el César: si te juntas con Jesús que es traidor al emperador César en-
tonces también tú eres un gran enemigo del César; entonces Pilatos les 
dijo: hagan como ustedes quieran; entonces en un lugar llamado Cal-
vario, en las afueras de la ciudad de Jerusalén que es capital de Judea, lo 
entregaron en manos de la guardia,34 fue colgado de una cruz y expiró. 

34 Leyendo warota como portugués “guarda”, es decir, la guardia. Como dice 
CV1940, 160, Anesaki lee Gawata no te; el Tenmon Batsuroku dice Gawata no te; 
Z1907 lee Gawata no te ni watari. Las explicaciones son variadas: si significa Gólgota, si 
debe decir Gabbatha, o si es un error al leer Kaipha. Consideramos que la lectura en 
MsOkada es la más adecuada dado el contexto.



239Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

O R A C I O N E S  D E L  C AT E Q U I S TA  C R I S T I A N O

18r/
Sin embargo, como signo de que era el creador de cielos y tierra, al 
tercer día de fallecido resucitó, y permaneció en el mundo cuarenta 
días. Fue visto no solamente por los discípulos sino con frecuencia 
también por muchas otras gentes, enseñó a todo el mundo el cami-
no de la vida ulterior, y el cuadragésimo día ante la mirada de más 
de quinientas gentes ascendió al cielo

	 39. Acerca de la pena capital de los doce discípulos
Jesús dijo a sus doce discípulos que fueran al mundo, enseñando el 
camino de la vida venidera, y que debían bautizar a aquellos que 
creyeran sinceramente, es decir, debían salvarse. Por eso los discí-
pulos enseñaron el camino de la vida ulterior, [razón] por la que los 
doce por igual sufrieron la pena capital. Les dijo: una vez que yo 
ascienda al cielo a san Pedro deben ponerlo en la mejor posición en 
el mundo. Después de ascender Jesús al cielo (dijo que debía ocu-
par la mejor posición en el mundo). Después de que Jesús ascendió 
al cielo,35

18v/
san Pedro, por haber sido designado Papa, es decir, fue primer Papa. 
San Pedro encontró en Roma su fin colgado de cabeza en una cruz.

El discípulo llamado san Andrés encontró su fin colgado en una 
cruz.

El discípulo llamado santo Jacobo [Santiago], estando en un país 
llamado Persia, fue muerto a golpes con un garrote

San Juan estando en Roma fue metido en un caldero
El discípulo llamado san Felipe fue colgado en una cruz en el 

país llamado India.
San Bartolomé, en India murió desollado
San Mateo fue traspasado y muerto con una lanza

35 En japonés la línea 4-5 se repite en la línea 5-6 con la diferencia de que en ésta hay 
un paréntesis que cambia el sentido, por lo que en la traducción parecen oraciones dife-
rentes. Esa repetición no se encuentra en Z1907, 665 a15-16.



240 Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

D O C U M E N TO

19r/
Santo Tomás fue muerto a golpes con una espada de madera
Santo Jacobo [Santiago], la misma pena36

San Simón, no se conoce el lugar, [pero] sufrió la pena capital
San Judas, la misma pena
Judas por ser quien delató a Jesús, perdió la confianza y se suici-

dó ahorcándose
San Matías fue discípulo en lugar del delator Judas. Se desconoce 

el lugar. Sufrió la pena capital.
San Pablo; después de que Jesús ascendió al cielo, para Pablo Je-

sús bajó del cielo y lo hizo discípulo. Paulo fue decapitado en Roma.

19v/
Incluyendo a San Pablo, los discípulos fueron trece.

	 19. Acerca [del templo] que se llama Santa María de las Nieves
Se llama Santa María de las Nieves, [porque] en Roma había un 

gentilhombre que no tenía hijos. Aunque habría dado su oro y plata 
[por tener] herederos, no los tenía; entonces consultó con su esposa 
para construir un templo a Santa María; esa noche en el sueño se le 
dijo que viera que en las afueras de Roma estaba nevando, así que 
los esposos juntos fueron a ese lugar y aunque eran la canícula de 
junio, vieron que había caído nieve. De inmediato allí construyeron 
un templo. Por eso se le llama Santa María de las Nieves

20r/
	 50. Sobre los nombres de los santos37

		  Beatos38

36 Las líneas 1-2 de MsOkada 19r/ difierente de Z1907. En la línea 1 (Z1907, 665 
a12) va el nombre de Jacobo [Santiago] y el resto de la línea es igual. En la línea 2 
(Z1907, 665 a13) el discípulo es Tomás: “Santo Tomás, la misma pena, fue muerto en la 
India”. Misma anotación en A1925, 128.

37 En Z1907 esta sección el encabezado no lleva ni número ni texto (Z1907, 616 
a6). En A1925 el encabezado va entre paréntesis, A1925, 129.

38 En Z1907 se lee Otoko no beato, es decir, Beatos varones (Z1907, 616 a7; A1925, 
130). La lista que se da en Z1907, 666 a6- 667 b5, comprende 184 nombres (algunos de 
ellos repetidos). El tamaño de la lista en A1925, 120 es igual en MsOkada.



241Relaciones 131, verano 2012, pp. 183-241,  issn 0185-3929

O R A C I O N E S  D E L  C AT E Q U I S TA  C R I S T I A N O

Gabriel				    Gaspar
Jacob (Santiago)			  Fabián
Isidoro				    Miguel
Ignacio				    Alejandro
		  Beatas39

Agustina			   Lucía
Magdalena			   Margarita
Dorotea				   Estéfana

20v/
Día 20 del quinto mes del año dos [de la era] Shôtoku [1712]

Registrado a mano por Seisa’emon40

39 En Z1907 se lee Onna no beato, en vez de “beata”, es decir, Beatas mujeres (Z1907, 
617 b6). La lista que se da en Z1907, 667 b6-668 a11, comprende 79 nombres. El tama-
ño de la lista en A1925, 120 es igual en MsOkada.

40 Z1907 no lleva Colofón.




