
Relaciones  126 ,  p r i mav e r a  2011 ,  v o l .  xxX i i            139

El catolicismo frente a la modernidad. 
Gabriel Méndez Plancarte y la revista Ábside

Jesús Iván Mora Muro*

El artículo aborda el papel del padre Gabriel Méndez Plancarte y de la revista 
Ábside como representantes de la cultura católica de principios del siglo xx en 
México. Se busca destacar la postura que los autores de la revista tomaron ante 
las ideas de modernidad y sus propuestas temáticas englobadas en dos líneas 
básicas: el estudio de los clásicos (cultura grecorromana) y el hispanismo (estu-
dios novohispanos y el franquismo).

(Méndez Plancarte, catolicismo, modernidad, cultura clásica, hispanismo)

En las últimas décadas, los estudios sobre el catolicismo en 
México se han multiplicado de manera importante. Este 
acercamiento a temas poco abordados se debe, sobre todo, al 

cambio de enfoque y de perspectiva en torno a la cultura conserva-
dora. Es evidente que, durante la primera mitad del siglo xx, la his-
toria sobre el catolicismo en México era realizada únicamente por 
“historiadores confesionales”, bástenos recordar los nombres de im-
portantes estudiosos como Alberto Ma. Carreño, el padre Mariano 
Cuevas S. J., José Bravo Ugarte, Francisco Elguero y Toribio Esqui-
vel Obregón, quienes de una manera apologética, y en algunos casos 
de combate, buscaron defender desde su trinchera a sus héroes y 
satanizar a sus enemigos. Este panorama empezó a cambiar con la 
paulatina profesionalización de la disciplina histórica. Desde insti-
tuciones como El Colegio de México y la unam surgieron algunos 

 *jimmu@hotmail.com



140

J e s ú s  I vá n  M o r a  M u r o

investigadores con importantes propuestas para el estudio del cato-
licismo y su historia desde una perspectiva no combativa que busca-
ba más la imparcialidad.1

En la actualidad, además del ya consolidado estudio del catoli-
cismo en México y sus relaciones con el Estado, se ha incrementado 
de manera importante la historiografía en torno a la cultura católica 
y sus intelectuales.2 Con respecto a nuestro tema existen algunos 
artículos que considero de gran valía para adentrarse en el conoci-
miento del padre Gabriel Méndez Plancarte y Ábside, revista de cul-
tura mexicana. Siguiendo un orden cronológico, tenemos el texto de 
Eduardo Enrique Ríos “Ábside” de 1964 que recogió algunos datos 
biográficos de Gabriel Méndez Plancarte a quien llamó “Príncipe 
del Humanismo Mexicano”, y destacó la labor cultural de la revista. 
En general, el artículo nos describe de manera sintética y anecdótica 
la multitud de colaboradores y de temas literarios con los que Ábside 
formó su propuesta. El autor hizo hincapié en que Ábside, en su 
empeño de propagar todo “linaje de cultura mexicana”, procuró el 
concurso de escritores profesionales o nóveles que fuesen de prefe-
rencia católicos, aunque ésta no era una condición obligada, y fo-
mentó la incorporación de escritores del interior del país en un 
intento de descentralizar la cultura nacional.3 

Por otro lado, tenemos el interesante texto de Louis Panabière 
“Ábside: un ejemplo de inscripción y de dilatación de la conciencia 
nacional por la cultura”, en donde la revista es tomada como inte-

1 Principalmente desde El Colegio de México, Silvio Zavala y Moisés González Na-
varro, y en la unam estudiosos como el padre Ángel María Garibay y Ernesto de la Torre 
Villar se dedicaron a una labor de rescate de obras históricas coloniales y a la traducción 
de textos que abordaron estas temáticas. Vid Rafael Diego-Fernández Sotelo, “Los pre-
cursores, cincuenta años de historiografía colonial en México” en Gisela Von Wobeser, 
coord., Cincuenta años de investigación histórica en México, México, 1998, 93-126.

2 Con respecto al abordaje como tema de estudio de la cultura católica y conservado-
ra, entre los investigadores más sobresalientes de las últimas décadas se encuentran Ga-
briel Zaid, Mauricio Beuchot, Jaime del Arenal Fenochio, Ricardo Pérez Montfort, entre 
muchos otros. Además la obra coordinada por Erika Pani, Conservadurismo y derechas en 
la historia de México, nos muestra las últimas tendencias en nuestro país en relación con 
estas problemáticas.

3 Eduardo Enrique Ríos, “Ábside”, en Las revistas literarias de México (Segunda Se-
rie), México, Instituto Nacional de Bellas Artes, 1964, 81.



141

E l  c ato l i c i s m o  f r e n t e  a  l a  m o d e r n i da d

grante en la escena mundial de las revistas culturales de la primera 
mitad del siglo xx.4 Según esta propuesta, entre los años treinta y 
cuarenta se dio un fenómeno en el que los intelectuales intentaron 
situarse en el ámbito social de manera activa y autónoma. En este 
movimiento los valores cristianos y humanistas jugaron un papel 
preponderante y, para el autor, México no fue una excepción. Es 
importante recalcar que en su opinión estas revistas culturales –en-
tre las que se encuentran Esprit de Emmanuel Mounier, y Contem-
poráneos de Salvador Novo y Jorge Cuesta– buscaban una salida 
para la creciente “crisis de la civilización”, es decir, se buscó darle una 
“primacía a lo espiritual” y “salvar el humanismo”.5 En mi opinión, 
aunque coincido con el autor en que tanto el humanismo como los 
valores cristianos jugaron un papel preponderante durante la prime-
ra mitad del siglo xx para contrarrestar el creciente materialismo 
mediante ideas de tinte espiritual, estoy en desacuerdo en que agru-
pe en la misma categoría a Contemporáneos, una revista de vanguar-
dia profrancesa, y Ábside, católica e hispanista, pues no compartían 
los mismos intereses espirituales y cristianos. 

Otro trabajo es el de “Los dos primeros años de la revista Ábside 
(1937-1938)” de Manuel Olimón Nolasco, en donde se destacan 
las temáticas de la revista: “humanismo definidamente cristiano, 
alimentado de la herencia grecorromana, descubridor de la tradi-
ción prehispánica y abierto a la aportación hispana y latinoame
ricana”.6 Además, la publicación de Gabriel Méndez Plancarte se 
nos muestra como un movimiento de diálogo desde el catolicismo 
hacia el resto de la sociedad, y como una refundación “universalista 
de la cultura mexicana” que fue castigada desde fines del siglo xix 
por el positivismo “esterilizante” y después por el exclusivismo cul-

4 Coincido con el autor en que las revistas culturales, “a través de la cultura literaria, 
definen una línea ideológica, un imaginario colectivo, una conciencia nacional o una 
identidad” y, por lo regular, se apartan de la cultura oficial. Louis Panabière “Ábside: un 
ejemplo de inscripción y de dilatación de la conciencia nacional por la cultura”, en Rela-
ciones. Estudios de Historia y Sociedad, núm. 6, vol. II, primavera 1981, 107.

5 Ibid., pp. 109-110.
6 Manuel Olimón Nolasco, “Los dos primeros años de la revista Ábside (1937-

1938)”, en Los últimos cien años de la evangelización en América Latina, Ciudad del Vati-
cano, Editrice vaticana, 2000, 1086.



142

J e s ú s  I vá n  M o r a  M u r o

tural revolucionario.7 Por último, tenemos el epistolario entre Alfon-
so Reyes y Enrique González Martínez, obra que cuenta con una 
extensa introducción de Leonardo Martínez Carrizales que destaca 
la cercana relación que mantuvieron ambos ateneístas con los her-
manos Méndez Plancarte.8

Sobre Gabriel Méndez Plancarte, en particular, contamos con el 
trabajo de Herman von Bertrab, Un humanista moderno (Gabriel 
Méndez Plancarte), que postula que el “humanismo moderno” se 
caracterizaba por combinar una educación clásica y un humanismo 
cristiano (teocéntrico) en aquella primera mitad del siglo xx.9 El li-
bro contiene un extenso e importante análisis de la poesía “mendez-
plancartiana” y de sus primeras obras que nos facilita el estudio 
literario de nuestro autor. También el volumen de la corresponden-
cia entre Alfonso Reyes y los hermanos Gabriel y Alfonso Méndez 
Plancarte, preparado por Alberto Enríquez Perea, es una fuente in-
mejorable de información que complementa el estudio de la revista 
y aporta innumerables datos sobre las relaciones intelectuales entre 
estos tres baluartes del humanismo en México.10 Por último, de gran 
utilidad para la realización de este texto fue el artículo de Herón 
Pérez Martínez sobre Alfonso Méndez Plancarte que recoge infor-
mación valiosa sobre la educación eclesiástica del humanista zamo-
rano y sus vínculos con la de su hermano Gabriel.11 

Partiendo de estas fuentes, mi interés primordial es entender a la 
revista Ábside como una manifestación cultural católica cuyo pro-
yecto se fundamentó en una crítica a la modernidad. Siguiendo a 

7 Idem. 
8 Leonardo Martínez Carrizales, comp., Alfonso Reyes/Enrique González Martínez, El 

tiempo de los patriarcas. Epistolario 1909-1952, México, fce, 2002.
9 Herman von Bertrab, Un humanista moderno (Gabriel Méndez Plancarte), México, 

uia, 1956. Es importante aclarar que esta interpretación sobre el humanismo teocéntrico 
ya había sido formulada por Jacques Maritain en su conocida obra Humanismo integral 
(1936), por lo que me parece que el texto carece de profundidad en este aspecto.

10 Alberto Enríquez Perea, comp., Humanismo y literatura. Correspondencia entre Al-
fonso Reyes y Gabriel y Alfonso Méndez Plancarte 1937-1954, México, El Colegio Nacio-
nal, 2006.

11 Herón Pérez Martínez, Alfonso Méndez Plancarte. Artífice del humanismo mexicano, 
en Bárbara Skinfill Nogal, Alberto Carrillo Cázares, coords., Estudios Michoacanos vii 
Zamora, El Colegio de Michoacán, 1999, 291-342.



143

E l  c ato l i c i s m o  f r e n t e  a  l a  m o d e r n i da d

Gabriel Zaid, quien escribió en una ocasión que existen cuestiones 
culturales en México que nunca serán totalmente entendidas si se 
ignora que el “catolicismo mexicano soñó con la modernidad”,12 me 
interesa encontrar los lineamientos teóricos de la modernidad que 
los católicos mexicanos exploraron. El pensamiento occidental domi-
nante, principalmente el surgido desde la Revolución Francesa, fue 
contrario desde un comienzo a los postulados de la Iglesia católica. 
Ante el individualismo y el laicismo modernos, la Iglesia defendió el 
organicismo, la familia y a Dios como guía suprema de los hombres. 
La primera respuesta defensiva del papado ante la modernización 
creciente durante el siglo xix estuvo plasmada en el Syllabus (1864) 
de Pío IX, el documento trataba de mostrar los “errores” modernos 
en relación con la fe y las costumbres cristianas.13 Después, cuando 
se buscaron nuevas alternativas para la problemática social, en 1891 
surgió la encíclica Rerum Novarum del papa León XIII como una 
respuesta ante el liberalismo capitalista y el creciente socialismo eu-
ropeo, de alguna manera se persiguió que la “Doctrina Social Cató-
lica” fuera una tercera vía.14 

En cuanto a México, el catolicismo social se destacó como una 
alternativa para solucionar los problemas obreros e intentar menguar 
las desigualdades sociales. También el pensamiento católico se carac-
terizó por una fuerte oposición a las medidas anticlericales tomadas 
por los gobiernos posrevolucionarios que finalmente desembocarían 
en el conflicto armado conocido como la Cristiada (1926-1929). 
Después de los “arreglos de 1929” para Bernardo Barranco V. se dio 
un “repliegue táctico del catolicismo” que no significó que la Iglesia 
claudicara en su intención de “cristianizar” a la sociedad mexicana, 

12 Gabriel Zaid, Tres poetas católicos, México, Océano, 1997, 13. 
13 Para Fortunato Mallimaci, los años de 1850 a 1930 en América Latina se caracte-

rizaron por la implantación de un “liberalismo integral” que buscó la marginalización 
institucional de lo religioso, el intento de insertar a la Iglesia en el ámbito de lo privado y 
la creación de una religión y moral laicas. Fortunato Mallimaci, “Catolicismo y liberalis-
mo: las etapas del enfrentamiento por la definición de la modernidad religiosa en Amé-
rica Latina”, en Jean-Pierre Bastian, coord., La modernidad religiosa: Europa latina y 
América Latina en perspectiva comparada, México, fce, 2004, 24. 

14 Roberto Blancarte, “La doctrina social del episcopado católico mexicano”, en El 
pensamiento social de los católicos mexicanos, México, fce, 1996, 13-38.



144

J e s ú s  I vá n  M o r a  M u r o

sino que se estableció la Acción Católica (ac) como un medio para 
“rearticular y centralizar sus fuerzas laicas, manteniendo un estrecho 
control y dominio doctrinal”.15 Aunque la formación mundial de la 
ac se remonta al siglo xix, fue con el papa Pío XI (1922-1939) con 
quien se dio a conocer la línea que seguiría la Iglesia. Se inició la bata-
lla “para reivindicar a la familia y a la Iglesia los derechos que por ley 
natural y divina”16 le correspondían en cuanto a la educación.

Durante los años treinta, la Acción Católica Mexicana (acm) 
intentó recuperar la hegemonía “ideológica” que el catolicismo ha-
bía perdido en el país, pero el Estado reforzó las medidas que se ve-
nían implementando para neutralizar el poder y la influencia del 
clero en la población: se disminuyó el número de sacerdotes, Plutar-
co Elías Calles lanzó el “Grito de Guadalajara”, en julio de 1934, 
manifestando que la Revolución debía “apoderarse de la conciencia 
de la niñez”, y en ese mismo año la educación se declaró socialista. 
Con el gobierno del general Lázaro Cárdenas, aunque se habían 
disminuido las tensiones entre los dos poderes, las disputas ideoló-
gicas en torno a la educación resurgieron con nuevas fuerzas17 y se 
manifestaron brotes de violencia entre los católicos y algunos grupos 
anticlericales de manera esporádica, sin que esto resultara en un 
nuevo conflicto armado.18

En general, los católicos buscaron tener más injerencia en la vida 
social, pero se abstuvieron de participar tan activamente como antes 
en la vida política. Después del fin de la Cristiada, los seglares mexi-
canos intentaron sustituir en algunos aspectos las funciones desem-
peñadas por los sacerdotes en el ámbito social,19 y en el ámbito 

15 Bernardo Barranco V., “Posiciones políticas en la historia de la Acción Católica 
Mexicana”, en El pensamiento social de los católicos mexicanos, México, fce, 1996, 56-57.

16 Pío XI, Ubi Arcano, núm. 22. Colección de Encíclicas y Documentos Pontificios, 
ace, t. II., Madrid, 1967, 1901, citado por Bernardo Barranco V, “Posiciones políticas 
…” op. cit., p. 40.

17 Manuel Olimón Nolasco, Asalto a las conciencias, Educación política y educación 
pública (1934-1935), México, imdosoc, 2008.

18 Principalmente sucedieron varios conflictos entre los católicos y los grupos de 
Tomás Garrido Canabal. Carlos Martínez Assad, El laboratorio de la revolución: el Tabas-
co garridista, México, Siglo XXI, 2004.

19 Por ejemplo, la Acción Católica, en este periodo, tomó mayor fuerza como defen-
sora del catolicismo social en oposición al agrarismo cardenista y a las ideas socialistas. En 



145

E l  c ato l i c i s m o  f r e n t e  a  l a  m o d e r n i da d

intelectual-académico el católico trató de tener más participación.20 
En este contexto de reacomodo de fuerzas, el padre Gabriel Méndez 
Plancarte (1905-1949) fundó, en 1937, Ábside, revista de cultura 
mexicana,21 donde los católicos encontraron un nuevo espacio para 
participar en los grandes temas nacionales. Además, con el antico-
munismo de los años treinta y el estallido de la Segunda Guerra 
Mundial, los miembros de Ábside tomaron una postura crítica ante 
el fascismo italiano y el nazismo alemán pero no así contra el fran-
quismo instaurado en España después de la Guerra Civil Española. 
Estos eventos: las guerras, la crisis económica de 1929, las crecientes 
desigualdades sociales, el individualismo, la pérdida de los “valores” 
familiares y cristianos, y el surgimiento de nuevas ideologías que 
cuestionaban al capitalismo; constituyeron para el catolicismo de la 
primera mitad del siglo xx los elementos que, para ellos, mostraban 
una clara crisis de la modernidad. Lo interesante de esta revista es 
que defendió la idea católica pero siempre con un intento de diálogo. 
Finalmente, lo que se deseaba era cristianizar a la sociedad mexicana 
por medio de la cultura pero de manera persuasiva y no impositiva.

De esta manera, el texto postula la siguiente hipótesis: el catolicis-
mo de las primeras décadas del siglo xx en México buscó ser una alter-
nativa diferente al pensamiento occidental, es decir, moderno. Pero 
consideró que el catolicismo no deseaba únicamente oponerse a las 
ideas modernas, ni responder a ellas simplemente con una propuesta 
de regreso a las formas antiguas, sino que intentó repensarlas y de esta 
manera despojarlas de su antirreligiosidad característica. Es decir, de-

1936, la Acción Católica Mexicana propuso tres temas como centrales de su asamblea 
nacional: comunismo, socialismo y agrarismo. María Luisa Aspe Armella, La formación 
social y política de los católicos mexicanos. La Acción Católica Mexicana y la Unión Nacional 
de Estudiantes Católicos, 1929-1958, México, uia, 2008, 185.

20 Es interesante la influencia que tuvieron los católicos en la Universidad Autónoma 
de México durante los años treinta y cuarenta, particularmente como opositores a la 
educación socialista durante el periodo presidencial de Lázaro Cárdenas. Vid Gabriela 
Contreras Pérez, Los grupos católicos en la Universidad Autónoma de México (1933-1944), 
México, uam, 2002.

21 La revista Ábside surgió en 1937 y continuó publicándose hasta el año de 1979 con 
colaboradores como los sacerdotes Gabriel y Alfonso Méndez Plancarte, Octaviano Valdés, 
Ángel María Garibay, los abogados Antonio Gómez Robledo, Mariano Alcocer, Efraín 
González Luna y los poetas Alfonso Junco, Enrique González Martínez y Manuel Ponce. 



146

J e s ú s  I vá n  M o r a  M u r o

seaban modernizar a la Iglesia, pero con una modernidad diferente, 
fundar una civilización católica que apelara a los valores fundamenta-
les del cristianismo. Concretamente, es importante intentar entender 
¿qué tipo de “modernidad”, o racionalidad, es la que persiguieron y 
cómo la fundamentaron? Una manera de conocer el pensamiento 
católico es acercarnos a la revista Ábside que se caracterizó, durante 
más de cuatro décadas, por ser referencia obligada de la cultura no 
laica en México. En pocas palabras, el escrito busca ser un acerca-
miento a la revista durante sus primeros años de existencia, es decir, 
bajo la dirección del padre Gabriel Méndez Plancarte (1937-1949). 

Gabriel Méndez Plancarte: un humanista cristiano 
ante la “crisis” de la modernidad

El fundador de Ábside, Gabriel Méndez Plancarte (1905-1949), de-
seaba dar a sus lectores lo que él consideraba los fundamentos de la 
“verdadera” cultura mexicana que se nutría con el acercamiento a 
poetas y escritores grecolatinos, autores novohispanos y pensadores 
católicos. De esta manera, desde el principio encontramos los traba-
jos de Octaviano Valdés, Gabriel y Alfonso Méndez Plancarte, Ne-
mesio García Naranjo, Robert Ricard y Ángel Ma. Garibay, quienes 
analizaron a los “clásicos” como Horacio o Virgilio; a letrados de la 
época colonial como don Luis de Sandoval y Zapata y sor Juana Inés 
de la Cruz del siglo xvii; y a don Cayetano de Cabrera y Quintero, 
el padre Alejo Cossío y fray Hernando de Ojea del siglo xviii. En 
palabras de Gabriel Méndez Plancarte, la importancia del estudio 
del humanismo grecolatino radicaba en lo siguiente:

Quienes propugnamos el humanismo grecolatino sostenemos que los 
grandes clásicos de la Antigüedad son, para quien de ellos se nutre, fuente 
inexhausta de elevación intelectual, moral, y estética; y mediante tal eleva-
ción, contribuyen a “hacer al hombre más humano” por el goce específica-
mente humano de la Verdad, la Bondad y la Belleza.22 

22 Herman von Bertrab, op. cit., p. 111.



147

E l  c ato l i c i s m o  f r e n t e  a  l a  m o d e r n i da d

Es notable que durante el siglo xix y los primeros años del xx los 
trabajos académicos relacionados con la época novohispana estaban 
ligados casi exclusivamente al catolicismo.23 Además, los estudios 
grecolatinos, aunque no se habían olvidado del todo durante el po-
sitivismo, tuvieron un retorno importante con los hombres del Ate-
neo de la Juventud y después con los autores de Ábside. La formación 
sacerdotal de Méndez Plancarte fue determinante en sus posteriores 
intereses literarios e intelectuales. El padre Gabriel inició sus estu-
dios en el Colegio Teresiano de su natal Zamora, Michoacán, des-
pués pasó al Colegio del Sagrado Corazón de los padres jesuitas en 
la ciudad de Puebla y en la ciudad de México ingresó al Colegio 
Francés y al Seminario Conciliar. En Roma estudió en el Pontificio 
Colegio Pío Latino-Americano y la Pontificia Universidad Grego-
riana en donde se doctoró en Filosofía el 17 de junio de 1924; y en 
Teología, por la misma Universidad, el 23 de julio de 1928: ambos 
con la suprema graduación de summa cum laude. Finalmente, se 
ordenó sacerdote en Roma el 30 de octubre de 1927 y culminó sus 
estudios en la Universidad de Lovaina, Bélgica, en donde estudió 
sociología en 1929.24

Estas instituciones educativas se caracterizaban por proponer un 
estudio de los clásicos a fondo. Por ejemplo, para los dirigentes del 
Colegio Pío Latinoamericano era una exigencia que los estudiantes 
tuvieran un elevado conocimiento del latín y el griego.25 Por otro 
lado, la Universidad de Lovaina se destacaba en aquellos años por la 
enseñanza neotomista introducida por el cardenal Mercier.26 Para 

23 Para Rafael Diego-Fernández Sotelo, antes de la llegada de los refugiados españoles 
a México durante la Guerra Civil la historia colonial por lo general era practicada única-
mente por los “religiosos o los conservadores”. Rafael Diego-Fernández Sotelo “Los pre-
cursores…”, op. cit., p. 93.

24 Ábside 1950/enero-junio, pp. 7-8.
25 Carlos Francisco Vera Soto, La formación del clero diocesano durante la persecución 

religiosa en México, 1910-1940, México, Universidad Pontificia de México, 2005. Según 
el autor de 1921 a 1930 se inició un periodo de esplendor para el Colegio Pío Latino-
americano y el número de mexicanos fue significativo, encabezando la lista las diócesis de 
Guadalajara, México y Zamora, p. 784.

26 Desideré Félicien-François-Joseph Mercier (1851-1926). Sacerdote belga quien 
desde 1882 fue profesor de filosofía en la Universidad de Lovaina, donde bajo los auspi-
cios de León XIII organizó un instituto para el estudio de Tomás de Aquino.



148

J e s ú s  I vá n  M o r a  M u r o

Jesús Guisa y Azevedo, el neotomismo era, más que un retorno a la 
Edad Media, un repensar a Santo Tomás cuya filosofía se entendía 
como de un orden trascendente, rejuvenecimiento de la escolástica 
y de adaptación general de sus tesis a la atmósfera moderna.27 Trata-
ron de “hacer vivir el tomismo en relación con las filosofías de hoy, 
en relación también con las ciencias y sus progresos más recientes”.28 
Según el mismo autor, en Lovaina se codeaban la escolástica y la fi-
losofía moderna porque ambas estudiaban los mismos problemas, 
partían del mismo lugar y hacían las mismas observaciones, es decir, 
la escolástica se había saturado de ciencia y convertido en moderna 
pero sin dejar de apelar a sus tradiciones.29 

Es importante recalcar que la formación intelectual de Gabriel 
Méndez Plancarte estuvo orientada tanto por el conocimiento de 
los autores grecolatinos como por la filosofía neotomista que desea-
ba estar en contacto con el pensamiento “moderno”. En opinión de 
Octaviano Valdés, las influencias más notables en la formación hu-
manística de Méndez Plancarte fueron las que adquirió de sus estu-
dios en la Universidad de Lovaina. Pero, sobre todo, para Valdés fue 
definitivo en su maduración intelectual el encuentro con los huma-
nistas del siglo xvi, porque fueron ellos quienes definieron y vitali-
zaron cabalmente su concepto humanista guiado por las ideas 
especialmente de Erasmo, Tomás Moro, Luis Vives. En suma fue-
ron estos pensadores quienes le dieron un humanismo “nutrido de 
amor evangélico, en el rescate de la persona humana”.30 

En 1950, Ábside organizó un número especial dedicado a Ga-
briel Méndez Plancarte quien en diciembre de 1949 había fallecido. 
En este homenaje se reunieron escritores de diversas personalidades 
del ámbito intelectual nacional y de la jerarquía eclesiástica, ambos 
grupos coincidieron en exaltar la importante labor que había tenido 
el padre Méndez Plancarte en el acercamiento entre los católicos y 
los no católicos. Agustín Yáñez apuntó que la patria se había cons-

27 Jesús Guisa y Azevedo, Lovaina de donde vengo, México, Excelsior, 1934, 58.
28 Ibid., p. 60.
29 Ibid., p. 67.
30 Octaviano Valdés, “Prólogo”, en Gabriel Méndez Plancarte, El humanismo mexi-

cano, México, Seminario de Cultura Mexicana, 1970, 18.



149

E l  c ato l i c i s m o  f r e n t e  a  l a  m o d e r n i da d

ternado por la pérdida “de una fuerza de concordia pública […] una 
fuerza de cohesión proyectada con la palabra y el ejemplo sobre el 
territorio de México, y más allá en la ilimitada jurisdicción de su 
Humanismo”.31 Por su parte, José Luis Martínez declaró que a par-
tir de 1937 en que se dio a conocer Ábside, Gabriel Méndez Plancar-
te fue el principal promotor de un renacimiento de la cultura 
cristiana y humanista en México, “no sólo con los trabajos que rea-
lizó o auspició, sino también, y acaso en mayor grado, con el ejem-
plo estimulante y conciliador de su conducta”.32 Además, para él, 
Méndez Plancarte fue un “hombre de su tiempo” porque había sa-
bido superar las falsas tradiciones para apoyar las causas que le pare-
cían justas, condenar dictaduras y luchar por las acciones liberales 
que él creía que eran verdaderamente cristianas. Según este autor, 
Méndez Plancarte era un “apóstol moderno”33 que luchaba contra a 
las incertidumbres de su tiempo.

Dentro de la jerarquía católica también el sacerdote jesuita José 
Antonio Romero coincidió en el carácter conciliador que caracteri-
zó a Méndez Plancarte, ya que “aún personas no católicas, o católi-
cas a medias, frecuentaban su amistad y leían sus escritos”.34 
Octaviano Valdés puntualizó que no sería fácil calcular el alcance de 
la obra de acercamiento y penetración que el padre Gabriel realizó 
entre los intelectuales más o menos distanciados de la idea católica. 
“Y cobra ella especial valor, en este México nuestro de extremismos 
contradictorios, dividido secularmente en dos bandos irreconcilia-
bles” [católicos y jacobinos]. Para estos autores, la obra del fundador 
de Ábside fue de concordia y contribuyó grandemente en el estable-
cimiento de una conexión con el medio universitario, periodístico, 
literario y artístico. Por último, Eduardo Olmedo Cotilla, miembro 
de la Unión de Católicos Mexicanos, lamentó la muerte de Méndez 
Plancarte porque la cultura mexicana había perdido a uno de sus 
principales exponentes, pero era

31 Agustín Yáñez, “Un duelo nacional”, en Ábside, 1950/enero-junio, p. 77. 
32 José Luis Martínez, “Gabriel Méndez Plancarte”, en Ábside, 1950/enero-junio, p. 79.
33 Ibid., p. 80.
34 José Antonio Romero, “La muerte de un apóstol”, en Ábside, 1950/enero-junio, p. 

85-86.



150

J e s ú s  I vá n  M o r a  M u r o

más lamentable pérdida la de la Iglesia mexicana, pues don Gabriel era, sin 
duda, el Sacerdote que ejercía mayor influjo en medios ajenos y, a veces, 
hostiles, al Catolicismo […] Tremendo problema para el Catolicismo en 
México es su escasa influencia en la vida intelectual. La muerte del Padre 
Gabriel resulta, por el indicado motivo, una catástrofe.35 

Siguiendo a Gabriel Zaid, no hay que olvidar que la cultura cató-
lica durante los primeros años del siglo xx había perdido el lugar de 
privilegio que había sustentado en México durante los siglos anterio-
res. De tener un lugar único durante la época colonial con sor Juana 
Inés de la Cruz, Carlos Sigüenza y Góngora, Clavijero, etcétera, había 
pasado con el triunfo de Benito Juárez (1867) a una época en la que 
el clero dejó de encabezar “la emancipación de la cultura mexicana” y 
pasó a la disidencia.36 Fue hasta después de la paz de 1929, continúa 
Zaid, cuando se dio el “renacimiento de la cultura clerical” y se creó 
un “foco de cultura católica”. Para él, la revista Ábside fue parte de este 
gran renacimiento.37 Tomando en cuenta esto, entendemos por qué 
Gabriel Méndez Plancarte era considerado por los católicos mexica-
nos de su época como un mediador cultural: porque había logrado 
consolidar un acercamiento con grupos lejanos al catolicismo gra-
cias, en gran parte, a su humanismo cercano a la tradición clásica. 

La propuesta humanista de Ábside

Podría decirse que la característica más importante de la revista Áb-
side, y por la que ha sido recordada hasta la fecha, fue su marcado 
carácter humanista basado tanto en la cultura griega como en la la-
tina. Siguiendo a Leonardo Martínez Carrizales, la cultura grecola-
tina no era sólo un concepto que describía los fundamentos del 
patrimonio literario de Europa, sino que también formaba parte 
central de las discusiones orientadas a probar la coherencia y la vi-

35 Eduardo Olmedo Cotilla, “Gabriel Méndez Plancarte”, en Ábside, 1950/enero-
junio, p. 171.

36 Gabriel Zaid, Muerte y Resurrección de la cultura católica, México, Instituto Mexi-
cano de Doctrina Social Cristiana, 2007, 43.

37 Idem, p. 46.



151

E l  c ato l i c i s m o  f r e n t e  a  l a  m o d e r n i da d

gencia de la civilización occidental y terminaba por cobrar un esta-
tuto ideológico.38 De esta manera, la cultura grecolatina fue 
reivindicada como una tradición, “la tradición clásica”, “fuente de la 
pretendida unidad de Occidente”.39 Es por esto que Gabriel Mén-
dez Plancarte y su revista promovieron la enseñanza de los “clási-
cos”, porque era el vínculo que los unía con la “esencia” de la cultura 
occidental. La tradición clásica, continúa Martínez Carrizalez, “más 
que un canon, se trata de una política literaria” y el prestigio y la 
distinción que le eran propios procedía más allá de un puro esteticis-
mo, porque tenía “un gran interés en las cuestiones sociales, mora-
les, políticas y religiosas”.40 

Dicho con otras palabras, el estudio de los clásicos tenía como 
finalidad, particularmente para los hombres de principios del siglo 
xx, lograr un crecimiento “espiritual” y moral. La meta era lograr un 
“progreso” espiritual, por lo menos a la par del progreso material 
que la humanidad había logrado en los llamados tiempos moder-
nos. Gilbert Highet, autor contemporáneo de Méndez Plancarte, 
englobaba en su pensamiento el papel de los estudios clásicos en 
unión con los valores cristianos, ya que para él, el verdadero deber 
del hombre no era extender su poder ni multiplicar sus bienes más 
allá de sus necesidades, sino “enriquecer y gozar su única posesión 
imperecedera: su alma”.41 

Ante el progreso netamente material se persiguió un progreso 
“espiritual” mediante un humanismo cristiano y grecorromano. 
También para Gabriel Méndez Plancarte el humanismo estaba ínti-
mamente ligado a la tradición grecolatina, muestra de esto es su 
primera investigación de largo alcance: Horacio en México, publica-
do en 1937 por la Universidad Autónoma de México. La obra mostró 
un meticuloso análisis de los imitadores, traductores y escritores in-
fluenciados por el poeta latino desde el siglo xvi hasta los primeros 

38 Leonardo Martínez Carrizales, “Una amistad en el contexto del clasicismo”, en op. 
cit., p. 41.

39 Idem.
40 Ibid., pp. 41-42.
41 Gilbert Highet, La tradición clásica, México, fce, 1954, citado por Leonardo Mar-

tínez Carrizalez, op. cit., p. 44.



152

J e s ú s  I vá n  M o r a  M u r o

años del siglo xx. Es importante destacar que para él su obra revivía 
los olvidados estudios clásicos en México en una época en la que la 
modernidad había exaltado los logros materiales y la producción 
acelerada, o como él lo resumía en una frase: time is money.42 

En su concepción, los griegos y los romanos eran “los maestros 
insustituibles de todo arte que aspire a perdurar”.43 Las humanida-
des eran parte fundamental o “esencial” del pensamiento humano, 
es decir, eran ideas pertenecientes a todas las épocas. Por esta razón, en 
Ábside la divulgación de autores como Horacio, Virgilio u Homero 
era primordial en la formación de México y de la cultura nacional. 
El “amor a Horacio y el amor a México” fue el impulso para que 
Méndez Plancarte iniciara esta obra y tratara de demostrar que 

Horacio es una de las más hondas y fecundas raíces” de la tradición litera-
ria mexicana y que su “alma nacional no es hija del feroz Huichilobos [sic] 
sino de la inmortal cultura greco-latina, depurada y ennoblecida por el 
Cristianismo, vigorizada y transfundida por la España materna.44 

En resumen, clasicismo, cristianismo e hispanismo fue el mensa-
je del Horacio en México.45 

El colaborador de Ábside, Octaviano Valdés (1901-1991),46 tam-
bién describió lo que entendía por humanismo en dos característi-
cas: la primera se reducía al conocimiento de las lenguas y sus 
literaturas grecorromanas; y la otra a la elevación del hombre hacia

42 Gabriel Méndez Plancarte, Horacio en México, México, Ediciones de la Universi-
dad Nacional, 1937, xiii-xiv.

43 Idem.
44 Ibid., p. xviii.
45 Alfonso Reyes se refirió de esta forma a la obra de Gabriel Méndez Plancarte: “Su 

Horacio en México es uno de esos libros que lo llenan a uno de optimismo con respecto a 
la literatura de un país. Hacía mucho que no se emprendían entre nosotros obras de 
tanto aliento, y puede usted estar seguro de que aprecio y aplaudo con toda conciencia la 
magna labor por usted realizada”. Alberto Enríquez Perea, op. cit., p. 48.

46 Sacerdote y escritor nacido en Cacolomacán, Estado de México. Se ordenó sacer-
dote en 1929. Estudió en el Colegio Pío Latinoamericano. Maestro de Arte Sacro y de 
Elocuencia Sagrada en el Seminario Conciliar de México. Fue deán de la Catedral de 
México y canónigo desde 1950. Miembro de número de la Academia Mexicana de la 
Lengua desde 1956. Diccionario Porrúa de historia, biografía y geografía de México, Méxi-
co, Porrúa, 1995, 3657. 



153

E l  c ato l i c i s m o  f r e n t e  a  l a  m o d e r n i da d

un ideal de perfección por medio del reconocimiento y realización 
de sus más altos valores materiales y espirituales.47 En su opinión, el 
humanismo de Gabriel Méndez Plancarte en sus años juveniles se 
desenvolvió en “el plano exclusivamente estético” (un humanismo 
literario), es decir, como conocedor de la literatura griega y especial-
mente de la latina “cuya lengua conoció a la perfección”.48 

En una segunda etapa, “con el crecer y profundizar de su cultura 
humanista su poesía se fue despojando de su brillo exterior y adqui-
riendo un sentido más humano”. Gabriel Méndez Plancarte no se 
estacionó en el cultivo del humanismo puramente literario, o sea, en 
lo que se ha llamado “Humanidades”,49 el cual, limitándose a la 
contemplación de la antigüedad clásica, se aleja de la realidad y de-
genera en hueca retórica. Su humanismo, “sin abandonar la preocu-
pación erudita y estética, se sigue ensanchando y profundizando en 
el orden del conocimiento y del juicio literario; pero sobre todo, 
como norma ético-social del mundo y de su conciencia personal”.50 
El propio padre Gabriel nos explica su concepción de humanismo:

El humanista auténtico es el hombre que, mediante la asimilación de los 
más altos valores de la humanidad precristiana y su síntesis vital con los 
supremos valores del cristianismo, llega a realizar en sí un tipo superior de 
hombre, en el que la esencia humana logra florecimiento y plenitud.51 

Su humanismo, más allá de buscar un acercamiento a los textos 
grecolatinos, quiso restaurar por medio del cristianismo el lugar que 
Dios ocupaba en el pensamiento moderno. En efecto, para el padre 
Gabriel, y para muchos otros pensadores católicos, la modernidad se 
había desviado de su cauce desde el preciso momento en que el indivi-
dualismo renacentista y el materialismo ilustrado sustituyeron a Dios 
por el “Hombre”. Es decir, la jerarquía se había invertido dando como 
resultado un humanismo antropocéntrico en lugar de uno teocéntrico.

47 Octaviano Valdés, “Prólogo”, op. cit., p. 14.
48 Idem.
49 Ibid., p. 16.
50 Idem.
51 Ibid., p. 17. 



154

J e s ú s  I vá n  M o r a  M u r o

Una de las influencias más notables de este humanismo teocén-
trico fue Jacques Maritain (1882-1972), quien en la primera mitad 
del siglo xx se destacó como importante pensador católico. El con-
cepto de “humanismo” propuesto por Maritain en su conocida obra 
Humanismo integral (1936) significó una salida para aquellos hom-
bres que habían vivido la Primera Guerra Mundial, la Revolución 
Mexicana y que, hacia los años treinta, se preocupaban por el ascen-
so del fascismo italiano y el nazismo alemán. De alguna manera se 
creía que los más altos “valores humanos” eran negados o pisoteados 
por las grandes naciones y sus aliados. Maritain postuló que el hu-
manismo, que se inició en la concepción medieval, que pasa des-
pués por el racionalismo del siglo xvii y xviii que negó toda idea 
trascendental o divina, y llega hasta el humanismo liberal (laico) y 
posteriormente al socialista o marxista que fue catalogado de ateo, 
corresponde a un mismo proceso en el que el hombre es concebido 
como el centro de todas las cosas. Además consideró que la salida a 
la pérdida de valores de la sociedad contemporánea era establecer un 
nuevo humanismo cristiano (católico) que buscara superar el huma-
nismo instaurado desde el Renacimiento.

A la historia del mundo sólo le queda una salida (quiero decir, un régimen 
cristiano): quiero decir que la criatura sea verdaderamente respetada en su 
enlace con Dios y porque todo lo tiene de él. Humanismo sí, pero huma-
nismo integral, humanismo de la Encarnación.52 

Para el pensador francés la filosofía social y política implicada en 
el humanismo integral requería cambios radicales para el “régimen 
de cultura” que se vivía. La transformación sustancial, “no sólo exi-
gía la instauración de nuevas estructuras sociales y la instauración de 
un nuevo régimen de vida en sustitución del capitalismo”, sino tam-
bién y consubstancialmente, “una ascensión de las fuerzas de fe, de 
inteligencia y de amor que brotan de las fuentes interiores del alma, 
un progreso en el descubrimiento del mundo de las realidades 

52 Jacques Maritain, Humanismo integral, Buenos Aires, Ediciones Carlos Lohlé, 
1966, 62.



155

E l  c ato l i c i s m o  f r e n t e  a  l a  m o d e r n i da d

espirituales”.53 Indudablemente, para Maritain el sistema capitalista 
había creado un mundo egoísta que perjudicaba enormemente al 
ser humano, además, el ateísmo se había convertido en la guía hu-
manista por excelencia, como el marxismo del siglo xx y otros pen-
samientos filosóficos como el existencialismo y el historicismo.  

Llegados a este punto cabría preguntarnos ¿cuál era el valor de 
los clásicos para la cultura en México según este grupo católico? Es 
claro que para los escritores de Ábside, la cultura grecolatina era de-
positaria de los “valores” occidentales, principalmente los estéticos. 
Estos valores, conjugados con las enseñanzas cristianas de amor al 
prójimo y de caridad, daban como resultado la síntesis de lo que 
debía ser la guía de la cultura nacional. El destino de la nación mexi-
cana, escribiría Felipe Pardinas Illanes (1912-1985),54 “está estre-
chamente enlazado al Catolicismo y a la cultura latina, y cuando lo 
abandonamos nuestros caminos descienden”.55

Hispanismo (los estudios novohispanos y el franquismo)

Otro tema de gran importancia para Ábside, íntimamente ligado al 
anterior, fue el que estaba relacionado con los escritores novohispa-
nos y la época colonial en general. El hispanismo en México estuvo 
relacionado con el conservadurismo y, por consiguiente, con el ca-
tolicismo. Para Ricardo Pérez Montfort el hispanismo, desde los 
años veinte hasta los cuarenta, se basó en un principio que planteaba 
la existencia de una gran familia, comunidad o raza trasatlántica que 
distinguía a todos los pueblos que en un momento de su historia 

53 Ibid., p. 74.
54 Jesuita y filósofo nacido el 28 de noviembre de 1912 en la ciudad de México. Hizo 

estudios de letras y filosofía en Loyola, España, en Ysleta College, EU, y teología en la 
Universidad Gregoriana de Roma. Decano del Departamento de Ciencias Políticas y 
Sociales de la Universidad Iberoamericana, promotor de la construcción de la misma; 
profesor de metodología y estadística; profesor de temas orientales y antropología; fun-
dador de la revista Comunidad. Hizo estudios en New Asia College, Hong Kong. Fue 
director de la Facultad de Arte y Arquitectura en el Centro Cultural Universitario. Profe-
sor de arte sacro en el Instituto Superior de Cultura Católica. Murió en la ciudad de 
México. Diccionario Porrúa, op. cit., p. 2636.

55 Felipe Pardinas Illanes, “Montecassino, otoño de 1938”, en Ábside 1938/noviem-
bre, p. 47.



156

J e s ú s  I vá n  M o r a  M u r o

pertenecieron a la Corona española. Esta identidad hispánica des-
cansaba en la convicción de que los españoles desarrollaron “una 
serie de formas de vida y de cultura propias” que fueron trasplanta-
das a las colonias y transmitidas a los aborígenes, “de manera que 
éstos quedaron definitivamente integrados a la raza española”. Para 
los hispanistas esta raza no era simplemente cuestión de sangre, sino 
que también la cultura, la historia, las tradiciones, la religión y el 
lenguaje formaban parte imprescindible de lo que llamaban “la pa-
tria espiritual”.56 “El imperio espiritual”, como también se le llamó, 
plantea que este hispanismo descansaba sobre varios principios en-
tre los que destacan tres: la religión católica (que se vincula con la 
nación), la sociedad jerarquizada (que defendía el gobierno de seres 
superiores o de una elite) y la lengua.57 Por último, rechazaban prác-
ticamente todas las contribuciones aborígenes en la formación de las 
nuevas naciones y eran opositores a la injerencia del pensamiento 
norteamericano en los países americanos.58 

Tanto Gabriel como Alfonso Méndez Plancarte (1909-1955)59 
fueron sin duda de los más comprometidos con las letras coloniales 
o con la raíz cultural hispánica. En el primer número de la revista, 
Alfonso dio a conocer la poesía de Luis de Sandoval y Zapata60 del 
siglo xvii de estilo similar a la de Quevedo (1580-1645), y en el 
mes de mayo estudió al padre Alejo Cossío.61 En febrero, el padre 

56 Ricardo Pérez Montfort, Hispanismo y Falange. Los sueños imperiales de la derecha 
española y México, México, fce, 1992, 15.

57 Ibid., p. 16.
58 Idem. 
59 Sacerdote, crítico y humanista. Nació en Zamora, Michoacán. Su vida académica fue 

gemela a la de su hermano Gabriel: estudios primarios con los maristas de Zamora y prepa-
ratorios en el Seminario Conciliar de México y en el Tridentino de Zamora. En Roma Co-
legio Pío Latinoamericano, doctorado en filosofía y teología por la Universidad Gregoriana. 
Después de fallecido su hermano en 1949, dirigió la revista Ábside. Correspondiente de la 
Academia Mexicana en 1950 y de número en 1952. Colaborador de El Universal. Dio a 
conocer interesantes muestras de la obra de Poetas novohispanos de 1521 a 1721 en los tomos 
33, 43 y 54 de la “Biblioteca del Estudiante Universitario” editada por la Universidad de 
México. Murió en la ciudad de México. Diccionario Porrúa, op. cit., p. 2193.

60 Alfonso Méndez Plancarte, “Para la historia de nuestra poesía colonial, Don Luis 
de Sandoval y Zapata, siglo xvii”, en Ábside 1937/enero. 

61 Alfonso Méndez Plancarte, “Para la historia de nuestra poesía colonial, El padre 
Alejo Cossío, Poeta Inédito del siglo xviii”, en Ábside 1937/mayo.



157

E l  c ato l i c i s m o  f r e n t e  a  l a  m o d e r n i da d

Gabriel escribió un artículo sobre Cayetano de Cabrera y Quinte-
ro, que a pesar de haber sido uno de los mayores poetas de la época 
colonial, había sido olvidado por la crítica “miope y rutinaria” de 
los últimos años.62 Además, resaltó la importancia de Cabrera y 
Quintero como traductor de Horacio y su amistad con Eguiara           
y Eguren. 

En 1938, Ábside nutrió sus contenidos con más temas coloniales 
como lo muestra el trabajo de Robert Ricard (1900-1984) sobre fray 
Alonso de la Vera Cruz,63 y el de Federico Gómez de Orozco (1891-
1962)64 sobre fray Francisco de Aguilar.65 También se dio a conocer 
el interesante artículo de Fernando Diez Urdanivia (1900-1966)66 
“Una ciudad colonial”, donde describió a la ciudad de Puebla. Lo 
colonial, explicaba el autor, significaba en México tradición hispáni-
ca. España conquistó creando tradición, es decir, “sin odios”, porque 
casi siempre “el vencedor trata de aniquilar al vencido, y entre ambos 
se establece un enfrentamiento de odios seculares”.67 

Conquistar materialmente, sometiendo a un pueblo e imponiéndole un 
yugo, es hazaña que se repite con trágica frecuencia […] Pero conquistar 
identificándose con el pueblo conquistado y uniéndose a él con una fuerte 

62 Gabriel Méndez Plancarte, “Para la historia del Humanismo en México. Don 
Cayetano de Cabrera y Quintero”, en Ábside 1937/febrero, p. 39.

63 Robert Ricard, “Fray Alonso de la Vera Cruz. Un documento desconocido en 
México”, en Ábside 1938/enero.

64 Nació en Tlalpan, DF. Perteneció a diversas asociaciones nacionales y extranjeras 
tales como la Academia Mexicana de la Historia y la Sociedad de Geografía y Estadística. 
Doctor en Filosofía y Letras, fue profesor del Departamento de Historia, Investigador del 
Instituto de Investigaciones Estéticas de la unam. Sus artículos están relacionados con la 
época prehispánica y la virreinal. Murió en Tizapán. Diccionario Porrúa, op. cit., p. 1504.

65 Federico Gómez de Orozco, “Fray Francisco de Aguilar y su Historia de la Con-
quista de México”, en Ábside, 1938/febrero.

66 Periodista y abogado nacido en Puebla. Desde la edad de 15 años se inició en la 
carrera periodística en las revistas El Proceso y Alfa. Pasó a México como director de El 
Debate. Editor de El Amigo de la Verdad y director de El País, que fue clausurado. Pasó a 
Guadalajara en donde fundó El Heraldo, clausurado en 1927. Poco después colaboró con 
los periódicos El Universal y Excélsior, así como en El Occidental de Guadalajara. Fue uno 
de los fundadores de la acjm, y de la Escuela de Periodismo para jóvenes de la Acción 
Católica. Murió en la ciudad de México. Diccionario Porrúa, op. cit., p. 1092.

67 Fernando de Urdanivia, “Una ciudad colonial”, en Ábside 1938/mayo, p. 41.



158

J e s ú s  I vá n  M o r a  M u r o

trabazón espiritual; fundar pueblos con el afán con que se construye un 
hogar común en el que habían de convivir conquistadores y conquistados 
bajo la sombra augusta de la cultura occidental, traer a las tierras domina-
das enhiestos el corazón y el alma cuando pudo sólo traerse la coraza y la 
espada, es, antes que una conquista, un soplo creador que únicamente la 
España del siglo xvi –rica en santos y artistas– fue capaz de lanzar sobre la 
virginidad esplendorosa de este Continente.68 

En efecto, para Urdanivia hablar de la tradición hispánica era refe-
rirse necesariamente a la modelación del espíritu nacional de México. 
Es por esto que lo colonial no era simple ornamentación de ciudades 
y arquitectura, sino que la síntesis de la conquista comprendió “un 
hondo sentido cristiano de la vida […], instituciones jurídicas, políti-
cas y sociales extraídas de España para aclimatarlas en México”.69

 Sobre la época colonial también son interesantes los trabajos de 
Manuel Romero de Terreros (1880-1968)70 acerca de los iniciadores 
del arte novohispano como fray Pedro de Gante, fray Diego Valadés 
y de pintores como Simón Pereyns, Andrés de la Concha y Francis-
co de Sumaya (del siglo xvi), Baltasar de Echave Orio, Alonso Ló-
pez de Herrera, Baltasar Echave Ibía, Luis Juárez, Sebastián de 
Arteaga y José Juárez (del xvii).71 También los cuentos de Artemio 
del Valle-Arizpe (1888-1961),72 cuya trama se desarrolla durante la 
época colonial,73 nos pueden mostrar el interés que los autores de 
Ábside tenían en la Nueva España como tema literario e histórico. 
Octaviano Valdés, además de abordar a los escritores clásicos, tam-
bién se destacó por sus trabajos sobre los misioneros franciscanos 

68 Ibid., pp. 41-42.
69 Ibid., pp. 42-43.
70 Polígrafo, especializado en la historia y el arte virreinal. Nació y murió en la ciudad 

de México. Diccionario Porrúa, op. cit., p. 3007.
71 Manuel Romero de Terreros, “Los principales pintores de la Nueva España”, en 

Ábside 1938/junio.
72 Escritor y abogado nacido en Saltillo, Coahuila. Designado cronista de la ciudad 

de México a la muerte de Luis González Obregón. Se dedicó a la novela de la vida virrei-
nal. Murió en la ciudad de México. Diccionario Porrúa, op. cit., p. 3671.

73 Artemio del Valle-Arizpe, “Cuentos Mexicanos. Las Flores del Pino”, en Ábside 
1938/junio.



159

E l  c ato l i c i s m o  f r e n t e  a  l a  m o d e r n i da d

como fray Juan Bautista de Moya quien fuera evangelizador en la 
Tierra Caliente michoacana.74 También para conmemorar el cuarto 
centenario (1538-1938) de la consagración del primer obispo de 
Michoacán, Vasco de Quiroga, José Herrera Rossi75 publicó un tex-
to biográfico del “apóstol y civilizador”.76 Finalmente, siguiendo 
con la misma región, Alfredo Maillefert (1889-1941)77 escribió so-
bre el Liceo Michoacano78 y acerca de fray Alonso de la Veracruz en 
Michoacán.79

La herencia hispánica de México fue exaltada en varias ocasiones 
por Ábside como en el caso de Juan Laine (1883-1977),80 quien 
buscó mostrar la influencia que en América habían ejercido “los 
dones preciosos de Castilla”.81 En suma, para el hispanista mexica-
no, la lengua y la religión eran los nexos que identificaban “a los 
veinte pueblos indo-españoles de América y quien dice idioma dice 
cultura.”82 La labor de la cultura hispánica era una herencia que se 
manifestaba en literatura, en ciencia, en historia y en todas las acti-
vidades humanas.83 

74 Octaviano Valdés, “El apóstol de Tierra Caliente, Fray Juan Bautista de Moya”, en 
Ábside 1938/julio.

75 Escritor posiblemente nacido en Guadalajara. 
76 José Herrera Rossi, “Don Vasco de Quiroga”, en Ábside, 1938/septiembre, p. 29.
77 Nació en Taretán, Michoacán. Dedicado a la literatura, en especial el ensayo y el 

teatro. En 1919 marchó a la ciudad de México. Redactor de La República; fue empleado 
de la oficina de Monumentos Artísticos de la Secretaría de Educación. Regresó a Morelia 
y desempeñó la cátedra de francés en el Colegio de San Nicolás y la de castellano en la 
Normal. En 1926 se trasladó a la capital y colaboró en periódicos y revistas. En 1934, en 
la Escuela Nacional Preparatoria atendió las cátedras de francés y literatura hispanoame-
ricana y en la Imprenta Universitaria fue traductor y corrector. Diccionario Porrúa, op. 
cit., p. 2082.

78 Alfredo Maillefert, “Sencillez, Perfección”, en Ábside 1938/noviembre.
79 Alfredo Maillefert, “Fray Alonso de la Veracruz”, en Ábside 1939/junio.
80 Empresario y filántropo. Nació en la ciudad de México. Hizo sus estudios en el 

Colegio Católico de Capuchinas de Puebla y en la Escuela Nacional Preparatoria. A 
causa de la persecución religiosa fue deportado a Estados Unidos, donde estableció casas 
para sacerdotes y religiosas exiliadas en Texas, Nuevo México y California. Miembro y 
alto funcionario de los Caballeros de Colón, miembro de la Cruz Roja Mexicana y presi-
dente de la misma en 1957. Diccionario Porrúa, op. cit., p. 1949.

81 Juan Laine, “Nuestra herencia hispánica”, en Ábside 1938/marzo, p. 21.
82 Ibid., p. 22.
83 Ibid., p. 26.



160

J e s ú s  I vá n  M o r a  M u r o

El propio Gabriel Méndez Plancarte declaró que “el tesoro que la 
Iglesia y España hicieron florecer en toda la amplitud” no era sólo 
“herencia, sino también […] obra porque en él palpita el espíritu de 
México”.84 La defensa del catolicismo y de la herencia española en 
México también se vio reflejada en la resistencia ante el imperialis-
mo estadounidense que económica y culturalmente iniciaba su ex-
pansión sobre América Latina. El padre Felipe Pardinas Illanes, ante 
la supuesta intención de transformar en bibliotecas y en museos los 
templos como el Sagrario Metropolitano, expresó que en el mo-
mento en que los mexicanos se resignaran a ver los templos en mu-
seos, Estados Unidos podría poner en las fronteras gigantescos 
anuncios “llamando al mundo a visitar el museo de una cultura 
desaparecida”.85 Además, afirmó que los mexicanos no pertenecían 
a la historia universal por el hecho de una evolución o de una revo-
lución sino por la “hegemonía espiritual y cultural en el continen-
te”. Evidentemente para Pardinas el continente “hispanoamericano” 
se caracterizaba por su “unidad religiosa” que era en su opinión par-
te esencial del ser nacional.86 Volviendo a la supuesta conversión del 
Sagrario de la Catedral en museo, para él, en clara crítica al gobierno 
postrevolucionario, se trataba de suplantar un “espiritualismo de 
raigambre hispánica, por un materialismo disfrazado de indianis-
mo”, pero que en el fondo era “standarización nórdica”, es decir, 
norteamericana. “Y una vez entrados por el materialismo, rendidos 
a la máquina, podemos cerrar nuestra historia y aceptar resignada-
mente la supremacía política y cultural de nuestros vecinos”.87 

Continuando con el texto, encontramos que la crítica hacia el 
“materialismo” capitalista y el socialismo se acentúa y se establece 
una defensa de las tradiciones:

84 Gabriel Méndez Plancarte, “Libros, Notas críticas y bibliográficas”, en Ábside 
1939/mayo, p. 68.

85 Felipe Pardinas Illanes, “Meditación sobre los ábsides. El misterio de Roma y el 
futuro de México”, en Ábside 1939/julio, p. 25.

86 Ibid., p. 26.
87 Ibid., p. 28.



161

E l  c ato l i c i s m o  f r e n t e  a  l a  m o d e r n i da d

México no se edificó ni conservó sobre materias primas, ni para convertir 
los hombres en máquinas: su leyenda es un arranque de fe invencible que 
se concretó en sus ábsides, en sus torres […] Nuestra fe y nuestra esperan-
za están en la vuelta al espíritu, a nuestros ábsides, que son el refugio de 
nuestra cultura y la promesa en piedra de nuestra reconstrucción. Y ese es 
el crimen de los que visten de tropiezos “pochos”, o de sindicalismos rojos 
y antinacionales, un materialismo que repugna perfectamente con lo que 
es y debe ser nuestro México.88 

Finalmente, el autor hizo hincapié en la labor que la revista Ábsi-
de jugó como impulsor de un movimiento consciente de retorno a 
lo que ellos pensaban era la auténtica cultura mexicana liberándola 
“de ajenas injerencias antimexicanas”.89

Las expresiones de tintes hispanistas en Ábside llegaron incluso a 
apoyar el régimen del general Franco en España. La Guerra Civil 
Española (1936-1939) fue un tema tabú en la revista durante el 
desarrollo de ésta. Una de las razones de este “silencio” fue el intento 
de no levantar controversias en torno a un conflicto en el que Méxi-
co estaba sentimentalmente y, en algunos casos, activamente involu-
crado. Con el triunfo de Franco la situación cambió y los textos en 
apoyo a los vencedores no se hicieron esperar. Por ejemplo, Efraín 
González Luna (1899-1964)90 en su artículo “Pasión y destino de 
España” inició el año de 1940 con un renovado hispanismo a la luz de 
los acontecimientos mundiales. El autor hizo un recorrido histórico 
de España: desde la España latina, pasando por la “avalancha islá
mica” en el siglo viii y la Reconquista que consolidó a España como 
el “paladín de valores supremos”, entendidos como la cristiandad y 

88 Idem.
89 Ibid., pp. 28-29.
90 Abogado y político nacido en Autlán, Jalisco. Hizo sus estudios profesionales en la 

Universidad de Occidente de Guadalajara y se graduó en 1923. Catedrático de esa Uni-
versidad y de la Universidad Autónoma de Guadalajara. Fue presidente de la acjm. Reci-
bió las Palmas Académicas de Francia y el grado de oficial de Instrucción Pública del 
mismo país. Fue, junto con el Lic. Manuel Gómez Morín, fundador del pan (1939) y el 
candidato presidencial de éste en 1952. Escritor y orador, escribió muchos artículos pe-
riodísticos y discursos principalmente de temas políticos. Murió en Guadalajara. Diccio-
nario Porrúa, op. cit., p. 1530.



162

J e s ú s  I vá n  M o r a  M u r o

el pensamiento occidental.91 Y pensaba que en el momento en que 
él escribía, España cumplía con la lucha contra la agresión al cristia-
nismo, es decir, “la barbarie marxista”.92 

Es importante recalcar que González Luna veía en la España de 
Franco la defensa de los valores “esenciales de la cultura occidental”, 
es decir, latinidad y cristianismo.93 Además, aclaró que el movimien-
to nacionalista español no era fascismo ni nazismo, sino que era 
“simplemente nacionalismo español”. Según este autor, el régimen 
de Franco no coartaba las libertades y, más aun, en España nunca se 
habían limitado los derechos de la persona.94 En resumen, el papel 
de México era, decía González Luna, “exaltar la fulgurante evidencia 
de que España es el centro de un sistema espiritual”.95 

También el poeta católico Alfonso Junco (1896-1974)96 fue uno 
de los más fervientes defensores tanto de la cultura española,97 como 
del régimen franquista.98 En su libro El difícil paraíso,99 compuesto 

91 Efraín González Luna, “Pasión y destino de España”, en Ábside 1940/enero, p. 5.
92 Ibid., p. 6.
93 Ibid., p. 7.
94 Ibid., p. 8.
95 Ibid., p. 16.
96 Escritor nacido en Monterrey, Nuevo León. Presidente del Instituto Hispano-

Mexicano de Cultura, de la Asociación Nacional de Periodistas y de la Academia de 
Historia “Santa María de Guadalupe”. Miembro de número de la Academia Mexicana 
de la Lengua desde 1950 y decano de la misma. Por largos años colaboró en Excélsior, El 
Universal, El Heraldo, Novedades y otros periódicos y revistas de la República. Defensor 
de la hispanidad y de la pureza de la lengua española, polemista católico. Fue director de 
la revista Ábside desde el año de 1955 hasta su muerte en la ciudad de México. Dicciona-
rio Porrúa, op. cit., p. 1924.

97 Alfonso Junco, Sangre de Hispania, Buenos Aires, Espalsa-Calpe, 1940, y sobre 
este libro el artículo de Gabriel Méndez Plancarte, “Notas críticas”, en Ábside 1941/
marzo, p. 220, en el que se comenta que “libros como éste son, a mi juicio, inmensamen-
te más útiles –para revivir en América nuestra conciencia hispánica y para difundir, entre 
propios y extraños, el conocimiento y el amor de nuestros genuinos valores– […] Esta 
hispanidad espiritual –no atada a partidos políticos siempre mudables y contingentes, 
cuando no claramente reprobables– es la que nosotros profesamos y amamos, y es una de 
las razones de ser de nuestro Ábside”. 

98 El trabajo de Alfonso Junco, como bien lo explicó Toribio Esquivel Obregón, es 
todo él una unidad, “el fin es el mismo”. Para él la vida literaria de Junco no tenía más 
que un propósito: la defensa del catolicismo y de España. Torivio Esquivel Obregón, 
“Notas críticas”, en Ábside 1940/diciembre, p. 66.

99 Sergio Méndez Arceo, “Libros, notas críticas y bibliográficas”, en Ábside 1940/



163

E l  c ato l i c i s m o  f r e n t e  a  l a  m o d e r n i da d

por artículos periodísticos que siguieron mes con mes el conflicto 
español, Junco defendió al régimen de Franco de los ataques perpe-
trados por sus opositores. Para él no existía “nazificación” en el Estado 
español, pese a que tanto los alemanes como los italianos ayudaron 
a Franco en la Guerra Civil: “La eventual alianza bélica, y las natu-
rales cortesías y deferencias entre los aliados, no implican identifi
cación de doctrinas. Como tampoco la hay, del otro campo, entre 
Inglaterra y Rusia”.100 Mejor dicho, “Franco y los suyos son católicos 
sinceros, y como tales repudian todo lo que en el nazismo es re
pudiable”.101 Además, fue enfático al apuntar que “un recio soplo 
cristiano” sacudió la empresa de Franco: “Un soplo de reforma, en-
derezamiento y resurrección”.102 

Concretamente en Ábside, Junco publicó el artículo “Entraña y 
símbolo de la Hispanidad” que originariamente fue un discurso 
pronunciado en la Real Academia de Ciencias y Artes de Cádiz 
(Sección de México) para conmemorar el 12 de octubre de 1940, 
día de la Raza. De entrada la “Raza” no significaba para el autor 
“exclusión altanera, sino amorosa fusión” bajo “la doctrina espiri-
tualista y cristiana de un hispanismo integrador”, porque para él al 
ser hispanista se era auténticamente indigenista.103

El indigenismo en México, explicó Junco, solía prescindir del 
hispanismo y aún repudiarlo. El hispanismo, en cambio, al afirmar 
lo hispánico afirmaba precisamente lo indígena, que no era cosa 
contrapuesta ni ajena a la hispanidad, “sino fundida a ella en una 
totalidad étnica e histórica objetivada por veinte pueblos”. El hispa-
nismo católico –“único hispanismo entero y verdadero, porque lo 
católico es la entraña misma de lo hispano–, ama y siente al indíge-

agosto, p. 52, en donde Méndez Arceo felicita a Alfonso Junco y coincide con él en que 
“ante los gravísimos problemas españoles debemos experimentar afectuosa simpatía para 
el hombre y el gobierno que salvaron a la Madre Patria del caos –por transitorio que se 
imagine– y se esfuerzan sinceramente por reconstruirla, pues no obstante los defectos, lo 
que importa es el porcentaje de bien público que se afianza”. 

100 Alfonso Junco, El difícil paraíso, México, Helios, 1940, 19.
101 Idem.
102 Ibid., p. 20.
103 Alfonso Junco, “Entraña y símbolo de la Hispanidad”, en Ábside, 1940/diciem-

bre, p. 10.



164

J e s ú s  I vá n  M o r a  M u r o

na como cosa propia. No lo segrega, sino lo incorpora. Quiere su 
mejoría y exaltación integral, como persona humana”.104 Hay que 
aclarar que el hispanismo de estos autores, aunque en el discurso 
incorporaban al indígena como una de las raíces de lo mexicano, en 
realidad muy pocas veces tomaban a la cultura autóctona como base 
de la nacionalidad. Por el contrario, como se ha expuesto, fueron 
más insistentes en los aspectos occidentales como la religión cristia-
na, la lengua castellana, las tradiciones europeas, etcétera.105

La religión católica era uno de los ejes de la identidad hispánica 
y se defendía como parte primordial de lo nacional en oposición a lo 
extranjero. Se le concebía como fisonomía, espíritu y savia de la 
cultura. Para este grupo, al separarse los mexicanos del catolicismo 
siguiendo ideas extranjeras como el protestantismo, negaban sus 
“auténticos valores”.106 El terror hacia el imperialismo estadouni-
dense ocasionó un llamado hacia la creación de un pensamiento 
propio latinoamericano, para Junco ese pensamiento propio ya exis-
tía y tenía bases hispánicas, pues exaltar la tradición no impedía que 
México se abriera al “progreso y la superación”. Es importante acla-
rar que el discurso hispanista, y el del católico mexicano en general, 
aparece en estos años como un intento de preservar las tradiciones 
pero, a un mismo tiempo, se pretendió buscar el progreso para en-
cajar con el pensamiento moderno. Más no la modernidad liberal 
sino una modernidad jerárquica, espiritual y teocéntrica. 

El mensaje de Alfonso Junco en defensa de la hispanidad tam-
bién buscó impactar a las juventudes y fomentar una unión conti
nental,107 como lo muestra su discurso pronunciado en el Congreso 

104 Ibid., p. 11.
105 Una clara excepción fue el padre Ángel Ma. Garibay quien dedicó gran parte de 

su vida a estudiar las lenguas y culturas otomí y náhuatl. Vid Ángel Ma. Garibay, “Tres 
poemas aztecas vertidos del náhuatl y anotados”, en Ábside 1937/febrero, “Los poetas 
aztecas ante el enigma del más allá”, en Ábside 1937/abril, y “El enigma Otomí” en Ábsi-
de 1938/marzo.

106 Alfonso Junco, “Entraña y símbolo…”,  op. cit., p. 17.
107 Durante aquellos años se buscó fomentar una unión con España y sus antiguas 

colonias para lograr una fuerza continental que, entre otros objetivos, buscara oponerse 
al creciente poder norteamericano en América. Un ejemplo de esto fue la Cancillería del 
Consejo de la Hispanidad en España cuya primera reunión (29 de julio de 1941) tuvo 
“como fin estudiar los puntos fundamentales sobre la forma de presentar al mundo la 



165

E l  c ato l i c i s m o  f r e n t e  a  l a  m o d e r n i da d

de Universitarios Iberoamericanos que a fines de julio de 1941 se 
reunió en la capital colombiana. Ante la tragedia europea, Junco 
hizo un llamado a las “juventudes católicas” a tomar la iniciativa 
para enfrentarse al materialismo que, según él, nutría la pugna mun-
dial y “el relajamiento de las costumbres”.108

Por otro lado, aunque la mayoría de los autores de Ábside se ca-
racterizaron por un franquismo de diferentes tonalidades, también 
tenemos el caso sui generis de Antonio Gómez Robledo (1908-
1994),109 quien se autoproclamaba “católico de izquierda” por haber 
apoyado a la República Española en el transcurso de la guerra ci-
vil.110 Esta postura se muestra en su libro Política de Vitoria111 que 
fue comentado por el padre Gabriel Méndez Plancarte en el núme-
ro de marzo de 1941. Fueron varios los puntos en los que el padre 
Gabriel estuvo en desacuerdo con la obra de Gómez Robledo, pero 
ahora únicamente nos detendremos en las cuestiones referentes al 
gobierno español. Primeramente, le dio la razón al autor por censu-
rar algunos actos del gobierno español y algunas de las orientaciones 
de la Falange, pero le refutó que “esté probado aquello que se ha di-
cho de las ejecuciones en masa de marxistas” y pidió que no se acep-
tara con facilidad lo que él llamaba un rumor difundido sin pruebas 
de veracidad. En general, consideró que era prematuro, “y probable-

doctrina de la Hispanidad. Establecer las normas para su desarrollo y redactar las consig-
nas que han de animarla”. Gabriel Méndez Plancarte, “Nuestro frustrado viaje a España. 
Documentos y aclaraciones”, en Ábside 1941/noviembre, p. 655.

108 Alfonso Junco, “Mensaje a las juventudes hispánicas”, en Ábside 1941/septiem-
bre, p. 543.

109 Abogado y embajador nacido el 7 de noviembre en Guadalajara Jalisco. Licen-
ciado en derecho y doctor en derecho por la unam. Tomó cursos de especialización en 
Francia, Holanda, Estados Unidos y Brasil. Miembro del servicio exterior mexicano 
desde 1936. Consultor jurídico de la cancillería. Por acuerdo presidencial, en marzo de 
1992 fue designado embajador emérito. Ejerció la docencia en la unam, la Escuela 
Libre de Derecho, el Tecnológico de Monterrey, etc. Miembro de Academia Mexicana 
de la Lengua, El Colegio Nacional y el Comité Jurídico de Derecho Interamericano de 
Derecho Internacional de EU. Murió en la ciudad de México. Diccionario Porrúa, op. 
cit., p. 1512.

110 Antonio Gómez Robledo, Vita et Opera, México, Colegio Nacional, 1996, p. 95.
111 Antonio Gómez Robledo, Política de Vitoria, México, Universidad Nacional de 

México, 1940.



166

J e s ú s  I vá n  M o r a  M u r o

mente injusto”, el juicio condenatorio contra el régimen y el movi-
miento franquista, “en el cual indudablemente no todo es digno de 
reprobación”. Después aclaró que las críticas a Franco eran “lamen-
tables desviaciones dentro de un movimiento substancialmente 
bueno y laudable, que tiende a restaurar espiritualmente los genui-
nos valores de la Hispanidad”.112

 Méndez Plancarte finalizó el artículo declarando su “profunda 
aversión –intelectual y sentimental– al nazismo y el fascismo”, pero, 
y esto es importante, consideró que el movimiento español estaba 
fuera de “estos funestísimos errores”. Además, hizo un llamado a 
tomar en cuenta la “actitud de elogio y de benevolencia” de la Santa 
Sede para con el régimen de Franco que debía pesar mucho al mo-
mento de externar un juicio definitivo en “tan grave y complicada 
cuestión”.113 Aunque ambos autores eran hispanistas tenían diferen-
tes orientaciones, esto es importante tenerlo en cuenta para no ha-
cer generalizaciones absolutas del pensamiento de Ábside. En el 
texto se muestra, por un lado, el catolicismo de izquierda de Anto-
nio Gómez Robledo, y por otro, el franquismo moderado de Ga-
briel Méndez Plancarte. 

Otra muestra del carácter moderado de Gabriel Méndez Plan-
carte era que evitaba las críticas hacia los Estados Unidos como sí lo 
hacían otros renombrados hispanistas. Para él era más importante 
estudiar y difundir la hispanidad por medio de los valores cristianos 
y humanistas que España les había heredado, y no con “alharacas 
imperiales y politiqueras” que tendían a fomentar un odio “senti-
mental, simplista y estéril contra los Estados Unidos y contra Ingla-
terra”. Además, fue reiterativo en su posición de categórica 
reprobación ante el nazismo y el totalitarismo estatal, así como del 
racismo del Tercer Reich. 114

112 Gabriel Méndez Plancarte, “Política de Vitoria. Carta al Lic. Antonio Gómez 
Robledo”, en Ábside 1941/marzo, pp. 216-217.

113 Ibid., p. 217.
114 Gabriel Méndez Plancarte, “Nuestro frustrado viaje a España…”, op. cit., pp. 

657-658.



167

E l  c ato l i c i s m o  f r e n t e  a  l a  m o d e r n i da d

Conclusión 

Para los hombres de Ábside, tanto la cultura cristiana y clásica como 
la española se convirtieron en el mejor instrumento de sus ideales 
civilizadores y humanistas. El resurgimiento de la cultura grecolati-
na en México como un retorno al humanismo se debió, principal-
mente, a un intento de oponerse a formas de pensamiento como el 
comunismo y el fascismo que durante los años treinta, y con el esta-
llido de la Segunda Guerra Mundial, se intensificaron en el mundo 
entero. Para los hombres de Ábside, “la civilización” corría un grave 
peligro y veían como única salida el retorno a los valores cristianos y 
espirituales que el Occidente había olvidado.115 Ante esta crisis, Ga-
briel Méndez Plancarte elaboró un programa cultural que se vio 
cristalizado en la revista. 

He querido destacar aquí que aunque Ábside se conformó de 
autores de diversas edades, profesiones y de ideologías diferentes, es 
también cierto que el grupo editorial se homogeneizaba para seguir 
una línea de pensamiento coherente. Los autores estaban unidos 
por tres ejes básicos: la cultura clásica, un hispanismo de diferentes 
tonalidades y el catolicismo. Estos tres tópicos formaron el esquele-
to temático de la revista durante más de tres décadas, pero obvia-
mente las preocupaciones históricas también fueron determinantes 
en los rumbos que tomaron. 

Los eventos que a estos hombres les tocó vivir fueron interpreta-
dos por ellos como una clara señal de la crisis a la que la civilización 
estaba llegando, y el problema provenía desde los fundamentos mis-
mos de la vida contemporánea: la modernidad. El énfasis en la ra-
cionalidad y el individualismo enajenante significaron para los 
autores de Ábside un retroceso en la humanidad y trataron de repen-
sar la modernidad restableciendo sus fundamentos “espirituales”. 

115 Para algunos como Alfonso Reyes el continente americano era una de las esperan-
zas, ante la decadencia europea, de la continuación del proyecto cultural occidental. Al-
fonso Reyes, Última Tule, ocar, pp. 9-153, citado por Leonardo Martínez Carrizalez, op. 
cit., p. 48.



168

J e s ú s  I vá n  M o r a  M u r o

Bibliografía

Aspe Armella, María Luisa, La formación social y política de los ca-
tólicos mexicanos. La Acción Católica Mexicana y la Unión Nacio-
nal de Estudiantes Católicos, 1929-1958, México, uia, 2008.

Barranco V., Bernardo, “Posiciones políticas en la historia de la 
Acción Católica Mexicana”, El pensamiento social de los católicos 
mexicanos, México, fce, 1996, 39-70.

Beuchot, Mauricio, El tomismo en el México del siglo xx, México, 
uia, 2004.

Blancarte, Roberto, “La doctrina social del episcopado católico 
mexicano”, El pensamiento social de los católicos mexicanos, Méxi-
co, fce, 1996, 13-38.

Contreras Pérez, Gabriela, Los grupos católicos en la Universidad 
Autónoma de México (1933-1944), México, uam, 2002.

Diego-Fernández Sotelo, Rafael, “Los precursores. Cincuenta 
años de historiografía colonial en México”, Gisela Von Wobeser, 
coord., Cincuenta años de investigación histórica en México, Méxi-
co, unam, Universidad de Guanajuato, 1998, 93-126.

Enríquez Perea, Alberto, comp., Humanismo y literatura: corres-
pondencia entre Alfonso Reyes y Gabriel y Alfonso Méndez Plancar-
te, 1937-1954, México, El Colegio Nacional, 2006.

Gómez Robledo, Antonio, Política de Vitoria, México, Universi-
dad Nacional de México, 1940.

______, Vita et Opera, México, Colegio Nacional, 1996.
Guisa y Azevedo, Jesús, Lovaina de donde vengo, México, Excel-

sior, 1934.
Junco, Alfonso, El difícil paraíso, México, Helios, 1940.
______, Sangre de Hispania, Buenos Aires, Espalsa-Calpe, 1940.
León-Portilla, Miguel, dir., Diccionario Porrúa de historia, biogra-

fía y geografía de México, sexta edición, México, Porrúa, 1995. 
Mallimaci, Fortunato, “Catolicismo y liberalismo: las etapas del 

enfrentamiento por la definición de la modernidad religiosa en 
América Latina”, en Jean-Pierre Bastian, coord., La modernidad 
religiosa: Europa latina y América Latina en perspectiva compara-
da, México, fce, 2004, 19-44. 



169

E l  c ato l i c i s m o  f r e n t e  a  l a  m o d e r n i da d

Maritain, Jacques, Humanismo integral, Buenos Aires, Ediciones 
Carlos Lohlé, 1966.

Pérez Montfort, Ricardo, Hispanismo y Falange. Los sueños impe-
riales de la derecha española y México, México, fce, 1992.

Martínez Assad, Carlos, El laboratorio de la revolución: el Tabasco 
garridista, México, Siglo XXI, 2004.

Martínez Carrizales, Leonardo, comp., Alfonso Reyes/Enrique 
González Martínez, El Tiempo de los patriarcas. Epistolario 1909-
1952, México, fce, 2002.

Méndez Plancarte, Gabriel, dir., Ábside, Revista de cultura mexi-
cana, México, enero 1937-diciembre 1950.

Méndez Plancarte, Gabriel, Horacio en México, México, Edicio-
nes de la Universidad Nacional, 1937, xiii-xiv.

Olimón Nolasco, Manuel, Asalto a las conciencias, Educación polí-
tica y educación pública (1934-1935), México, imdosoc, 2008.

______, Hacia un país diferente. El difícil camino hacia un modus 
vivendi estable 1935-1938, México, imdosoc, 2008.

______, “Los dos primeros años de la revista Ábside (1937-1938)”, 
en Los últimos cien años de la evangelización en América Latina, 
Ciudad del Vaticano, Editrice Vaticana, 2000, 1085-1101.

Panabière, Louis, “Ábside: un ejemplo de inscripción y de dilatación 
de la conciencia nacional por la cultura”, en Relaciones. Estudios 
de Historia y Sociedad, Zamora, Colegio de Michoacán, núm. 6, 
vol. II, primavera 1981, 106-130.

Pani, Erika, coord., Conservadurismo y derechas en la historia de 
México, México, fce/conaculta, 2 tomos, 2009.

Pérez Martínez, Herón, Alfonso Méndez Plancarte. Artífice del hu-
manismo mexicano, en Bárbara Skinfill Nogal, Alberto Carrillo 
Cázares, coord., Estudios michoacanos, VII, Zamora, El Colegio 
de Michoacán, 1999, 291-342.

Ríos, Eduardo Enrique, “Ábside”, en Las revistas literarias de México 
(Segunda serie), México, Instituto Nacional de Bellas Artes, 
1964, 77-92.

Valdés, Octaviano, “Prólogo”, Gabriel Méndez Plancarte, El hu-
manismo mexicano, México, Seminario de Cultura Mexicana, 
1970, 11-20.



170

J e s ú s  I vá n  M o r a  M u r o

Vera Soto, Carlos Francisco, La formación del clero diocesano du-
rante la persecución religiosa en México, 1910-1940, México, Uni-
versidad Pontificia de México, 2005.

Von Bertrab, Herman, Un humanista moderno (Gabriel Méndez 
Plancarte), México, uia, 1956. 

Zaid, Gabriel, Muerte y resurrección de la cultura católica, México, 
Instituto Mexicano de Doctrina Social Cristiana, 2007.

Zaid, Gabriel, Tres poetas católicos, México, Océano, 1997. 

Fecha de recepción del artículo: 25 de septiembre de 2009
Fecha de aceptación y recepción de la versión final: 4 de 
enero de 2011

  




