RELACIONES 124, OTONO 2010, VOL. XXX

LOCALIDAD, MODERNIDAD Y PERFORMANCE MISIONAL
EN LA MIGRACION DE RELIGIOSOS CATOLICOS A LA ARGENTINA
A COMIENZOS DEL SIGLO XX

Gustavo Andrés Luduena*
Universidad de Buenos Aires

Durante las tltimas décadas del siglo Xix y las primeras del siglo xx, una signifi-
cativa cantidad de congregaciones y érdenes religiosas catélicas se asentaron en
distintos puntos de América Latina. Caracterizada por el encuentro con un otro
cultural emergente de una situacién singular de desplazamiento geografico, el
despliegue de una estudiada performance misional permitié la edificacién de lo-
calidades evangelizadas y evangelizadoras destinadas a la construccién de una
nueva catolicidad romanizada en el espacio latinoamericano.

(Localidad, modernidad, misién, performance, catolicismo)

INTRODUCCION

esde una perspectiva histérica y epistemoldgica, la activi-

dad misional y la etnogréfica—como también la migratoria—

D resultaron ser comparables en virtud de un marcado com-
promiso con el desplazamiento geografico a regiones que,
generalmente, se ubicaban en las antfpodas culturales de quienes lo em-
prendian. De este modo, la presencia etnografica como la religiosa en
sitios extrafios a quienes las encarnaron, reunié ambas empresas en un
locus comtin caracterizado por el encuentro con el otro cultural (Rosens-
tiel 1959; Clifford 1980; Stipe 1980).! En este sentido, el viaje fue un enla-

*galuduena@hotmail.com

'Las etnografias, segtin afirmaron George E. Marcus y Dick E. Cushman en un traba-
jo ya clésico, “han estado ritmadas con diferencias explicitas ‘nosotros-ellos’, en las que
el ‘nosotros’ se refiere monoliticamente a la cultura occidental, euroamericana, en con-
traste con el ‘ellos’, que es la aldea, grupo o cultura especifica en tanto sujeto de la etnogra-
fia” (1996, 195) [subrayado en el original].

91



GUSTAVO ANDRES LUDUENA

ce que, con objeto de conocimiento para unos y conversion religiosa
para otros, dispard flujos de personas y saberes a través de latitudes le-
janas (véase, por ejemplo, Krotz 1988). Sin embargo, a diferencia de la
tarea de los etndgrafos abocados a lograr una insercion socialmente neu-
tra alli donde investigaban, la responsabilidad de los misioneros buscé
obtener, por el contrario, un importante grado de involucramiento en
las realidades locales y en su transformacion en los carriles de la reli-
gion. De allf su relacién con la construccién social de la “localidad”. En
un estudio sobre los procesos de desterritorializacion (deterritorializa-
tion) de los espacios nacionales en el orden global, Arjun Appadurai de-
fini6 la localidad (locality) “como principalmente relacional y contex-
tual, mds que escalar o espacial [...] como una cualidad fenomenoldgica
compleja constituida por una serie de vinculos entre el sentido social de
inmediacion, las tecnologfas de interactividad y la relatividad de los
contextos” (2001, 99). En este sentido, la localidad referiria no s6lo a un
espacio devenido en [ugar sino, ademds, a una estructura de sentimien-
to, una caracteristica de la vida social (property of social life), y una ideolo-
gia sui generis de comunidad situada.

En suma, dentro de este cruce analitico entre migracion, religion y
encuentros sociales con la diferencia en contextos locales, el objetivo de
este articulo es establecer las percepciones de los misioneros europeos de
la Orden Benedictina respecto de sus nuevos asentamientos en América,
particularmente, en la Argentina —pero también en México-, y determinar
las actividades que en ellos desarrollaron al momento de su llegada a
principios del siglo xx para configurar nuevas localidades.> Se mostrard
que la migracion, en tanto desplazamiento desde el exterior —predomi-
nantemente europeo-y por el interior -mayormente circunscripto a zonas
mas o menos aledafias a los sitios de instalacién de las misiones—, formé
parte constitutiva de la actividad misional de estos religiosos generando
encuentros permanentes con los otros. Veremos que aun cuando misiona-
ron sobre colectivos sociales no indigenas —contrariamente a los casos que

?Para la elaboraci6n de este trabajo se incluye material empirico procedente de fuen-
tes primarias de misioneros benedictinos que participaron en la fundacién de monaste-
rios de esa orden religiosa en la Argentina. Asimismo, se incorpora material etnogréfico
procedente de camparias de campo en tales establecimientos religiosos asf como en las
ciudades y pueblos aledafios.

92



LOCALIDAD, MODERNIDAD Y PERFORMANCE MISIONAL

laliteratura antropol6gica ha venido registrando-, una posicién europei-
zada y etnocéntrica abon6 visiones que construfan un sujeto social osci-
lante entre el salvajismo y la carencia de una correcta préctica religiosa.
En suma, argumentaremos que tales actividades formaron parte de un
paradigma sustentado en el ministerio sacerdotal sobre poblaciones no
siempre proximas geograficamente. Asf, migracién externa e interna die-
ron forma a lo que entenderemos como un modelo ministerial (cf,, Lu-
duefia 2007b, 2008), el cual se basé tanto en la produccién de una presencia
como de una localidad de misién. Los efectos directos de este paradigma
fueron, por un lado, la tendencia al reordenamiento de un catolicismo
verndculo que —percibido como rudimentario— debia establecer definiti-
vamente un habitus catélico en la poblacién y, por otro lado, la colabora-
cién con un proyecto moderno de nacién pergefiado por la elite gober-
nante del cual la religion era parte insustituible.’ Finalmente, se verd que
estas consecuencias desplegadas en el marco de un encuentro cultural -
aqui entre misioneros y criollos-no necesariamente implicaron un cam-
bio religioso como lo atestigua la literatura especifica sobre la materia.
Para explicitar estas afirmaciones comenzaremos, primero, presentan-
do un panorama global de las 6rdenes y congregaciones del clero regular
enla Argentina. Segundo, nos detendremos en las experiencias de despla-
zamiento y extrafiamiento del otro cultural caracteristicas de la situacién
migratoria y misional. Luego, se revisardn las actividades desplegadas
por los benedictinos que justificaron su caracterizacién como misioneros
y dieron forma tanto al modelo ministerial como a una localidad de mi-
sién. Por tltimo, unas palabras finales intentardn un cierre a modo de
conclusién. A continuacién, entonces, presentaremos algunos de los ras-
gos generales del clero regular en la Argentina, muchos de los cuales pue-
denigualmente ser aplicados a otras naciones de América Latina.

3 Entendemos el habitus en el sentido de Pierre Bourdieu, es decir, como “sistemas de
disposiciones duraderas y transferibles, estructuras estructuradas predispuestas para
funcionar como estructuras estructurantes, es decir, como principios generadores y orga-
nizadores de prdcticas y representaciones que pueden estar objetivamente adaptadas a su
fin sin suponer la bisqueda consciente de fines y el dominio expreso de las operaciones
necesarias para alcanzarlos, objetivamente ‘reguladas’ y ‘regulares’ sin ser el producto de
la obediencia a reglas, y, a la vez que todo esto, colectivamente orquestadas sin ser pro-
ducto de la accién organizadora de un director de orquesta” (1991, 92) [mi subrayado].

93



GUSTAVO ANDRES LUDUENA

RELIGIOSOS Y RELIGIOSAS DEL CLERO REGULAR EN LA ARGENTINA

Con posterioridad a los procesos independentistas en la regién —en es-
pecial durante la segunda mitad del siglo xix-, y atin en el contexto de
un estado nacional en formacién dominado por una elite liberal ligada
al control de la tierra (Botana 1979; Hora 2002), una nutrida variedad de
érdenes y congregaciones religiosas masculinas y femeninas comenza-
ron a redisefiar el mapa catélico para sumarse a un catolicismo en proce-
so de romanizacién (Di Stefano y Zanatta 2000); situaciones similares
también se registraron en otros paises de América Latina (Bidegain
2003). Sus misiones fueron tan disimiles como los origenes y grupos so-
ciales alos cuales se dirigieron. De estas agrupaciones congregacionales,
algunas se formaron en Argentina en tanto que otras ingresaron desde
Europa. Amodo de ejemplo, entre las primeras puede citarse a las Her-
manas Esclavas del Corazén de Jestis (1863), las Siervas de Jestis Sacra-
mentado (1871) y las Hermanas Terciarias Franciscanas de la Caridad
(1880); entre las segundas, las Hermanas Siervas del Espiritu Santo
(1896) y las Siervas de Marfa (1907). La presencia de misioneros del clero
regular en Latinoamérica se manifest6 desde los primeros tiempos de la
dominacién espafiola (cf.,, por ejemplo, Borges 1992). Sin embargo, los
procesos independentistas iniciados en la primera década del siglo xix
interrumpieron el flujo de representantes regulares que, posteriormen-
te, volveria a retomarse en la segunda mitad la misma centuria. En el
caso de las religiosas citadas, las misiones fueron tan variadas como la
atencion de enfermos, auspicios, institutos mentales, etcétera.

El caso delos religiosos no fue muy diferente. A partir de la década de
1870, salesianos, redentoristas, pasionistas, capuchinos y lasallistas, entre
otros, ingresaron al pafs (Di Stefano y Zanatta 2000). En este campo se
produjo, al decir de Susana Bianchi, “el desplazamiento de las antiguas
ordenes religiosas [dominicos, franciscanos, mercedarios y jesuitas], por
nuevas congregaciones de vida activa y de cardcter misional, vinculadas
ademéds al movimiento inmigratorio” (1997, 31). Asf, el volumen crecien-
te de religiosos y religiosas provenientes de Europa permitié incrementar
las articulaciones locales con un catolicismo mundial en curso de expan-
sion (Saliers 1989; Casanova 2001; Dunch 2002), del cual la Argentina se
habia autoexcluido durante largo tiempo. Asimismo, este flujo migrato-

94



LOCALIDAD, MODERNIDAD Y PERFORMANCE MISIONAL

rio proveniente del Viejo Mundo favoreci6 la importacién de practicas y
creencias enlazadas con el catolicismo europeo; en especial, con aquellas
précticas y creencias ligadas a movimientos de renovacién religiosa que
tuvieron lugar durante el siglo xix. Ese fue el caso, por ejemplo, de la li-
turgia y el canto gregoriano promovidos por los benedictinos del monas-
terio de Santo Domingo de Silos en Buenos Aires (Luduefia 2005).*

Aunque no fue el caso benedictino, algunos de estos misioneros ca-
tolicos se insertaban en grupos aborigenes. Una extensa literatura antro-
polégica presenta ejemplos de esta actividad misional (e.g., Cortese
2006; Peel 1968; Kehoe 1979; Rigby 1981; Furniss 1995). Esta circunstan-
cia no fue la excepcién en la regién meridional de América del Sur, en
donde misioneros catélicos iniciaron sendas empresas de conversién
religiosa de los pueblos originarios.” Como en el caso de los indios niva-
clé del Chaco paraguayo mencionado por Alejandra Siffredi, citando las
incursiones de la congregacién de los Oblatos de Marfa Inmaculada a
partir de 1925, los misioneros se acercaban con el objeto manifiesto de
atraerlos al terreno de su propia religion (Siffred 2001, 2007; Siffredi y
Spadafora 1998). Este objetivo de intromisién activa para la imposicion
de précticas y creencias fordneas a estas poblaciones, que se vinculé tan-
to a un plan de evangelizacién como de civilizacién de sujetos percibi-
dos -muchas veces- como salvajes, fue ligada a un poder colonial (Co-
maroff y Comaroff 1986; Dunch 2002). No obstante, estos misioneros,
que en ciertos casos lograban una proximidad social —o “inmediacién
social” (Appadurai 2001, 99)- que los acercaba a sus contemporaneos
etnografos, no trabajaron siempre y en todos los territorios con idénticos
grupos. También la poblacién criolla trabd relacién con ellos y, en esta
arena de interaccion, mostré sus propias formas de sociabilidad.

“Silos pertenecia entonces a la Congregacién de Solesmes que habfa sido creada en
1837 con motivo de un movimiento de restauracién iniciado por el benedictino Dom
Prosper Guéranger (1805-1875) en el monasterio francés homénimo. Siendo el lugar de
procedencia de la comunidad portefia, Silos fue, junto a otros monasterios europeos
como San Juan Evangelista de Parma (Italia) o Nuestra Sefiora de Montserrat (Espafia),
un destacado centro de irradiacion y formacién littirgica.

> Igualmente, una abultada bibliografia demuestra la existencia de otras denomina-
ciones religiosas de raiz protestante que desplegaron misiones en la misma region (véan-
se, por ejemplo, D'Epinay 1971/2; Wright 2002, Ceriani Cernadas y Citro 2005).

95



GUSTAVO ANDRES LUDUENA

Los religiosos y religiosas catélicos llegados al pais durante el cambio
de siglo intervinieron fervientemente en un catolicismo que, hacia las
décadas de 1930 y 1940, dio muestras de un notable dinamismo (Romero
1998; Lida 2005a). Mientras tanto, las labores misionales en la Argentina,
la pluralidad de apostolados emprendidos y la conformacién de asocia-
ciones pias que convocaban a un gran niimero de laicos, formaron parte
de una estrategia global de asentamiento en un escenario social en plena
transformacién (Luduefia 2007a). Esta tiltima hallaba sus razones en un
proceso de industrializacién consistente en la sustitucién del modelo
agricola exportador y, no menos relevante, en la llegada y asimilacién de
importantes contingentes de inmigrantes provenientes de Europa (De-
voto 1992). Entre varios de estos tiltimos también saldrian futuros consa-
grados a la profesion clerical. Al decir de Bianchi, para mediados del si-
glo pasado “nos encontramos con un clero que procede de una pequefia
burguesia, pobre aunque no indigente, de origen inmigratorio, funda-
mentalmente italiano, y predominantemente rural” (1997, 27).

Como la mayoria de estos miles de viajeros en busca de nuevas
oportunidades, los integrantes de las 6rdenes y congregaciones llegadas
ala Argentina también fueron de origen europeo. Entre ellos, muchos
desempefiaron sendos roles en la atencién de las comunidades de sus
coterrdneos con los que sintieron mayor afinidad por un parentesco ét-
nico y cultural; asi ocurri6 con la Congregacion de Misioneros Scalabri-
nianos de San Carlos llegados en 1940 para el cuidado espiritual de ita-
lianos emigrados (Bernasconi 2005). Como se indicé antes, también
hubo quienes prefirieron dirigir su actividad a la evangelizacién indige-
na (Siffredi 2001, 2007; Siffredi y Spadafora 1998). Finalmente, otros reli-
giosos apuntaron los esfuerzos a la poblacién criolla en sus diferentes
entornos socioculturales, econémicos y geograficos. Por ejemplo, fue el
caso de los Canénigos Regulares de San Agustin del Santisimo Salvador
de Letrdn venidos para establecer un establecimiento educativo en la
ciudad de Salta y, mds tarde, en Buenos Aires (Shirkin 2005); similar fue
la misién de los salesianos que se abocaron principalmente a la juven-
tud, dando lugar tanto a escuelas como a emprendimientos scoutistas
orientados a jévenes y nifios (Pierini 2004, 2005). De estas grandes dreas
de actividad misional, los benedictinos espafioles y franceses -y mds
tarde suizos- se concentraron en el Gltimo campo. La primera misién

96



LOCALIDAD, MODERNIDAD Y PERFORMANCE MISIONAL

benedictina estable que se radic6 en Hispano América lo hizo en 1899 en
la ciudad de Victoria (Entre Rios, Argentina). Alli se fund¢ la abadia
Nifio Dios cuya actividad misional se hizo sentir en la regién mesopoté-
mica compuesta por las provincias de Corrientes, Misiones y Entre Rios,
incluyendo —en menor medida- otros puntos geograficos de las provin-
cias de Buenos Aires y Santa Fe (Luduefia 2009a). La comunidad funda-
dora establecida en aquel afio era de origen vasco-francés y provenia del
monasterio de Notre Dame de Belloc.

La labor de estos misioneros, sin embargo, no se definié por una
evangelizacién compulsiva de conversién como la que habia acompa-
flado precedentemente la llegada de religiosos europeos ligados a la
conquista; aunque si conllevd la colonizacién de ciertos espacios socia-
les de misidn, sobre lo cual tratardn los item siguientes. Mds bien, se
traté de una evangelizacién de normalizacién de un catolicismo que,
aunque presente y extendido histéricamente a lo largo de la nacién -y,
por supuesto, del resto de América Latina—, era inadecuado en términos
de las crecientes pretensiones de una curia influenciada por la persisten-
te solicitud de la Santa Sede por estandarizar la liturgia, regularizar las
précticas religiosas de la feligresia, disciplinar un clero geograficamente
disperso, y perfeccionar la formacién religiosa de sus miembros. En este
orden, el catolicismo del cambio de siglo fue muy distinto del que pro-
gresivamente se desarrollarfa en los primeros decenios del siglo xx. En
palabras de monsefior Gustavo J. Franceschi (1881-1957), un reconocido
intelectual catélico argentino de la primera mitad de la centuria,

se trataba de una religiosidad muy sincera pero ignorante, una fe mezcla-
da con supersticiones, una sentimentalidad sin sustancia; de ahi también
que esa religiosidad no impidiera las desviaciones del orden moral: se in-
vocaba a la Virgen pero se vivia en concubinato. La préctica de los sacra-
mentos era en el campo punto menos que imposible, la sencilla asistencia
alamisa era accidental. El ambiente de la colonia, si se deja de lado alguna
que otra ciudad, fue desde el punto de vista religioso sumamente rudi-
mentario (Franceschi 1951, 19).

Esta percepci6n era aplicable, incluso, a las primeras décadas del siglo
Xx, tal como se deduce de las experiencias iniciales como sacerdote recor-

97



GUSTAVO ANDRES LUDUENA

dadas por el mismo personaje. “Encontré algunos que hacia diez afios
habian formulado la promesa de recibir los sacramentos, sin haber dado
con un solo sacerdote en este lapso por vivir a mds de cien kilémetros de
la iglesia mds cercana. Si esto podia acontecer en el primer decenio del
sigloxx, dejo a la consideracién de mis lectores qué ocurria dos centurias
antes” (Franceschi 1951, 20). Mientras la obra de misién podia ser mirada
por los religiosos catdlicos como evangelizadora, o de cristianizacién de
una sociedad valorada negativamente por estar cada vez mds seculariza-
da, para la elite politica gobernante de principios de siglo, por el contra-
rio, podia ser més bien modernizadora de una nacion advertida como
rezagada respecto de un mundo europeo que actuaba, paralelamente,
como paradigma arquetipico de civilizacion (véanse, por ejemplo, Hora
2002; Lida 2005b). De este modo, para los benedictinos, asi como para
otros religiosos y religiosas, el campo y la ciudad ~habitdculos culturales
privilegiados de la poblacién criolla- se convirtieron en espacios de mi-
sién (Bidegain 2003; Pierini 2005). Pese a su situacién de inmigrantes, sin
embargo, los benedictinos no atravesaron por una condicién de fragilidad
social a causa de etiquetamientos negativos. Muy por el contrario, el esta-
tus de especialistas religiosos ligados a la Iglesia Catélica Romana los in-
vistié de un capital simbélico que facilitd la accién misional. Mds atin, para
los benedictinos radicados en Buenos Aires su procedencia espafiola y alta
competencia de liturgistas los hizo acreedores de gran crédito y legitimi-
dad entre los circulos més encumbrados del catolicismo nacionalista, el
que goz6 de un significativo poder politico en las décadas de 1930 y 1940.
Precisamente, sobre su cualidad de inmigrantes versard el siguiente ftem.

LA DIASPORA CATOLICA: EL VIAJE COMO ENCUENTRO Y EXTRANAMIENTO DEL OTRO

Los misioneros benedictinos venidos a la Argentina eran de procedencia
espafiola y vasco-francesa, luego vendrian otros mds del monasterio
suizo de Einsiedeln en 1948. La raiz inmigrante de estos religiosos no se
reflejaba solamente en la composicién demografica de las comunidades,
en ocasiones, a su vez, de distintos origenes europeos. Al igual que en la
abadia entrerriana de Nifio Dios, se ponia de manifiesto en las vocaciones
locales que ingresaban a estos incipientes establecimientos religiosos. Tal

98



LOCALIDAD, MODERNIDAD Y PERFORMANCE MISIONAL

fue el caso de los pequefios oblatos de la abadia de Victoria. El oblatado
fue una institucion vigente hasta el Concilio Vaticano IT (1962-1965), el
cual finalmente decret6 su anulacion. Este consistia en una forma de
seminario menor en el que los nifios entraban a muy temprana edad,
entre los 10 y 12 afios aproximadamente. En €] realizaban estudios y
eran socializados de manera progresiva en los conocimientos de la reli-
gi6n. Sin embargo, no todos ellos continuaban con la profesién religiosa.

Nuestro Oblatado tuvo siempre cardcter cosmopolita y universal, como la
Iglesia de Cristo [....] los hijos de ascendencia italiana pasan en primer tér-
mino. Los hay que pertenecen a familias suizo-francesas. Existen asimismo
algunos apellidos alemanes, austriacos, espafioles. La misma sangre criolla
estd representada en algunas pocas pero honrosas unidades. Cabe destacar
asimismo el valioso aporte ofrecido al Oblatado por la cristianisima colonia
polaca de [la provincia de] Misiones: dio ella a la Orden [Benedictina] siete
Sacerdotes y dos Hermanos Legos. Las lejanas tierras de ultramar no po-
dian permanecer indiferentes a la obra de las obras. Entreveradas con las
del pais en amigable unidad, hubo alguna flor del Libano, de Rusia, de Bél-
gica, y sobre todo aromaticas y fuertes esencias de las montafias vasconga-
das [mi subrayado].®

La ascendencia familiar de los nifios del oblatado reflejaba una ma-
triz cultural heterogénea ligada a colonias de inmigrantes asentadas en
la regién mesopotdmica, de la cual, en su gran mayorfa, venian las jove-
nes vocaciones religiosas. Los monasterios, en este contexto, actuaban
como instancias de socializacién secundaria de nifios que, atravesados
por experiencias culturales primarias divergentes, eran instruidos en
una misma cultura catélica. En este sentido, atin cuando ya podian con-
tar con esta tltima en virtud de su pafs de origen —tales como en el caso
de espafioles, italianos y polacos, por ejemplo-, en el oblatado termina-
ban por profundizarla. Este hecho, en definitiva, mostraba el desplaza-
miento migratorio y la situacion de encuentro como protagonistas de la
construccién de un catolicismo local, todavia, en formacién. Estos ele-
mentos, reunidos por el viaje como préctica social caracteristica de la

SEI Mensajero de las Animas, afio xxxvim, octubre, niim. 448, 1959, 520.

99



GUSTAVO ANDRES LUDUENA

empresa migratoria, se manifestaban en las biograffas de los pioneros
religiosos que eran enviados en calidad de exploradores de nuevos terri-
torios. Ese fue el caso, por ejemplo, del padre benedictino Fermin de
Melchor (1872-1962). Procedente de la abadia de Santo Domingo de Si-
los (Burgos, Espatia), fue el primer superior del monasterio de San Beni-
to de Buenos Aires. Sin embargo, unos afios antes de su incursion en la
Argentina, mds exactamente en 1909, se embarcé con destino a México
junto a otros dos religiosos para fundar una comunidad en ese pais; este
intento finalmente fracasarfa a causa de los sucesos politicos que alli se
desarrollaban. El objeto del establecimiento mexicano fue, en palabras
de Melchor, el siguiente.

El abad de Silos, Dom Guépin, en plena restauracion de aquel monasterio,
se hall6 en necesidad de recoger medios de subsistir y desarrollar la comu-
nidad y oblatorio de nifios, y no hallaba en Esparia. En uno de sus viajes a
Francia, se encontré con un misionero que habfa estado en México, yle
animo a que destinase unos cuantos a aquellas tierras a misionar, y encon-
trarfa lo que necesitaba (citado en Elizalde 1998, 18).

El abad Idelfonso Guépin (1836-1917) fue restaurador del monasterio
de Silos hacia fines del siglo x1x, momento en el que la Orden Benedictina
también atravesaba por una profunda revitalizacién. En buena medida,
muchas de las fundaciones encaradas entonces reflejaron la vitalidad de
ese movimiento. La citada declaracién de Melchor en su diario personal
sugiere que Silos no estaba en una prédiga situacion econémica y que,
ciertamente, necesitaba recursos que en Espafia no podria hallar. La po-
sibilidad de una fundacién en América que por entonces gozaba de bue-
na reputacion en Europa, dado que distintas naciones del continente
—con los Estados Unidos al frente- estaban experimentando un proce-
so de modernizacidn, resultaba atractiva a un monasterio con necesi-
dades de sustentacion. Tal vez por esa razon, “las vocaciones misione-
ras [en Europa] no miraban hacia la América del Sur. Se orientaban con
preferencia hacia las llanuras y los indios del inmenso Far-West norte-
americano”.” Las condiciones en las que fueron enviados los primeros

7 El Mensajero de las Animas, afio xvin, ntim. 334, 1949, 5. De hecho, la abad{a de Notre

100



LOCALIDAD, MODERNIDAD Y PERFORMANCE MISIONAL

grupos de religiosos, caracterizadas por una acentuada limitacién de
recursos, indica que si bien las misiones podfan ser relevantes para quie-
nes las impulsaran, los fondos provendrian de financiamientos logrados
por los propios pioneros mediante estrategias sui generis imaginadas in
situ (véase Luduefia 2007a). Por supuesto, esta situacién conferia a la
empresa misional un marcado grado de imprevisibilidad y aventura
que, de tener éxito, adquirfa justificadamente un aire de gesta colectiva.

Alallegada de Melchor a México ya existia en la ciudad capital un
templo que, con el nombre de San Juan de Dios, permanecia desde 1902
al cuidado benedictino. Esta mision estaba en ese pais desde el afio ante-
rior a pedido del obispo de San Luis Potosi, monsefior Ignacio Montes
de Oca y Obreg6n (1840-1921), quien habia solicitado una comunidad
benedictina para su di6cesis. La fundacién de la abadia de Nifio Dios
también habia sido mediada por un pedido del entonces responsable de
la diécesis de Parand, el obispo Rosendo de La Lastra y Gordillo, quien a
cargo de una extensa drea recibi6 de buen dnimo la prestacién benedicti-
na.® Luego de la incorporacion del grupo conducido por Melchor en San
Juan de Dios, fueron destinados a Temascalillos (Tulancingo) y, luego, a
Saltillo (Coahuila) donde se le encomendd a los pioneros la capilla de
Nuestra Sefiora de Guadalupe (Elizalde 1998, 18). Alli permanecié Mel-
chor junto a su pequefia comunidad hasta su retorno a Espafia en 1913
por los problemas politicos que se desarrollaban entonces en México.
Frente a los intereses insistentes de Silos de lograr un establecimiento
definitivo en América, Melchor fue enviado nuevamente en bisqueda
delugares mds favorables. Asi exploré alternativas en Puerto Rico, Anti-
llas, Cuba y Nueva York (Elizalde 1998, 19), haciendo practicamente del
viaje un modus vivendi. No encontrando las apropiadas oportunidades
en estos lugares parti6 desde aquella tltima ciudad hacia la Argentina,

Dame de Belloc de donde provenfa el grupo fundador del monasterio Nifio Dios de Vic-
toria ya contaba con otra fundacién en Estados Unidos.

% La zona mesopotdmica que correspondia entonces a la diécesis de Parand estd si-
tuada enla regién noreste de Argentina y cubre una superficie de 196,781 km?. La injeren-
cia misional desplegada principalmente en esta amplia drea refuerza la tesis de la colabo-
racién de los religiosos con los obispados a los que prestaron servicios en diversas
actividades ministeriales. Rosendo de La Lastra y Gordillo ocupd el cargo de obispo de
Parand entre 1898 y 1909.

101



GUSTAVO ANDRES LUDUENA

donde esperaba contar con el apoyo de un familiar. Una vez allf, estable-
cié contacto con los obispos de Buenos Aires -monsefior Mariano Espi-
nosa-y La Plata-monsefior Juan Terrero-acerca de las posibilidades de
una fundaci6n en sus respectivas didcesis.” Finalmente, hall6 un sitio en
la Provincia de Buenos Aires dependiente del obispado de La Plata en el
pueblo de Bellocq, distrito municipal de Carlos Casares. Dirigida por
el padre Melchor, aquella comunidad fue formada por religiosos prove-
nientes de Silos y otros que, expulsados de México por el endurecimien-
to dela legislacién anticlerical, se encontraban distribuidos entre Espafia
y Estados Unidos. Quienes tuvieron en suerte desplazarse a este tltimo
pais, comparaban lo que vefan alli con su estancia precedente en México.
Asfilo hacia el benedictino Manuel Mahave en Nueva Orleans, por ejem-
plo, con la composicion y responsabilidades del clero local.

En cuanto a religién, es muy distinto de México. No hay curas sueltos ni para
capellanes de monjas, pues suelen serlo los parrocos del colegio: todos, has-
ta los religiosos, son parrocos, y atin el Obispo auxiliaz, que tiene su iglesia
parroquial. La mayorfa son extrangeros [sic], alemanes, franceses, italianos,
espafioles, algunos criollos, y muy raros los hijos de americanos, por tanto
no creo que haya el antagonismo que en México. El culto a juzgar por esta
parroquia de Sta. Teresa, no veo produzca mucho; es la més pequefia, 25.000
almas; los domingos todos echan su quinto, algunos un peso [...] Trabajo es
bien poco el que aqui les da la iglesia: con decir el mismo sermén cuatro
veces, 0 sea en todas las misas de los dfas de fiesta, ya esta todo, porque ni
novenas, ni misiones ni nada; de confesiones no se diga, sélo el sdbado 'y tal vez
las visperas de grandes fiestas, de cuatro a ocho de lanoche (nada de mafia-
na, ni a deshora), sin embargo comulga mucha gente, especialmente el do-
mingo, casi todos [mi subrayado]."®

Su percepcién de la religion del lugar era, ciertamente, méds negativa
que la que conservaba de México, en el sentido de que en Nueva Or-
leans advertia un catolicismo mds apagado y rutinario que en este tlti-

? Mariano Espinosa y Juan Terrero ocuparon sus cargos diocesanos, respectivamente,
en los perfodos 1902-1923 y 1900-1921.
1"Mahave, citado en Elizalde 1998, 32.

102



LOCALIDAD, MODERNIDAD Y PERFORMANCE MISIONAL

mo pais. Por otra parte, la constitucion del clero era igualmente hetero-
génea en cuanto a los origenes de sus miembros, quienes, en su mayorfa,
eran también inmigrantes. Respecto al culto, asimismo, Mahave mostra-
ba preocupacién por el seguimiento ritual de los sacramentos catélicos,
entre ellos, la confesién. En su conjunto, este escenario delineaba una
forma singular de catolicismo que, al juicio critico de este religioso, no
llegaba a colmar las expectativas de una deseable “religién”. Asi prose-
guia en su descripcién:

Gastos para culto tampoco se ven, no habiendo funciones ni adornos; en
todo el tiempo que estuve no llegué a ver una misa de funeral con mds apa-
rato que las ordinarias, y eso que asisti a muchos entierros. La funcién de
mayor solemnidad es la de las 40 horas, una vez por afio, en la fiesta patro-
nal de la parroquia; por la tarde de los tres dias hay Hora santa, con asisten-
cia numerosisima, adn de otras parroquias, sermén por algtin buen predi-
cador, y el dltimo dfa gran procesion por fuera de la iglesia, con gran
concurso de pérrocos y del Obispo, que esa noche tienen, después de termi-
nada la funcién, gran cena y trasnochada hasta media noche, sin faltar dul-
ces, copas y buenos habanos. Los jueves tienen una misa con platica para los
nifios todos del colegio. Cantan en todas las misas, aunque sean de difun-
tos. Las bendiciones con el Ssmo. los domingos son cortisimas, como en Si-
los. La iglesia estd todo el dia abierta, y algunos entran a hacer una visita
corta al ir o volver del trabajo [...] Domingos por la tarde, bautizos; sabados,
bodas. Un domingo al mes, hora santa.™

Para un benedictino de Silos como Mahave, de profunda formacién
litdrgica en su monasterio de origen, la visién de este culto era demole-
dora. Por supuesto, la moral no podia permanecer ausente en la mirada
del religioso acerca de las costumbres catdlicas en Nueva Orleans. “La
moralidad es muy dudosa; por una parte tienen mucha y sélida instruc-
cién religiosa todos los dfas en colegio y todos los domingos en las mi-
sas, por otra, hay mucha libertad, desnudez, cine, etc., y el Rmo. dijo en
cierta ocasién que ‘nifias de 12 afios en E.U. estaban perdidas™."

1 Ipid., p. 33,
1 pid.

103



GUSTAVO ANDRES LUDUENA

En este terreno de la construccién imaginaria sobre el lugar donde se
hallaban o al cual viajarfan, las representaciones de los benedictinos eran
bastante coincidentes en el sentido de combinar tanto lo desconocido y
peligroso como la prodigalidad de una tierra virgen y prometedora.” De
este modo, por ejemplo, “Buenos Aires gozaba fama de rica y populosa”.
Incluso, se llegaba a decir que “ahf, todas las escaleras [eran] de mdr-
mol”, segtin exclamaba un cura rural." De acuerdo a lo narrado por el
benedictino Esteban Lonné en 1940, un cronista del monasterio vasco-
francés de Nifio Dios, las imadgenes sobre América cuadraban bastante
bien con retratos imaginados que no cesaban de sublimar una envidiable
exuberancia de recursos, la cual, en un orden simbdlico, traducia metafé-
ricamente el progreso econémico que los esperaba a la vuelta del largo
viaje a ese lejano territorio. Por lo menos, asi parecfa deducirse de las en-
cendidas palabras del padre benedictino Fermin Ospital al regreso de la
Argentina a su monasterio, a la sazén, explorador enviado por la abadia
francesa de Notre Dame de Belloc. El padre “habia vuelto hacia mds de
un mes, dando noticias excelentes sobre el pais, los habitantes, los traba-
jos aemprender. De creerlo, era un pafs extraordinario: bastaba agacharse
para recoger dinero; las perdices abundaban tanto que a rebencazos se mataban a
montones, etc., etc.” [mi subrayado].” Los etcéteras repetidos al final de la
crénica de Lonné hacen suponer que Ospital habia sido bastante ilustra-
tivo sobre los potenciales beneficios que habia advertido en la Argentina.
Ello no hacia otra cosa que movilizar un imaginario ya existente sobre
América y arengar los preparativos para una fundacién. El resultado de
todo esto fue, al decir de Bronislaw Baczko para los dispositivos imagi-
narios, orientar “a los individuos en una direccién comtn” (1999, 30).

1 Parala nocion de imaginario seguimos a Bronislaw Baczko, quien sostiene que “[e]l
dispositivo imaginario asegura a un grupo social un esquema colectivo de interpretacion de
las experiencias individuales tan complejas como variadas, la codificacién de expectati-
vas y esperanzas asi como la fusién, en el crisol de una memoria colectiva, de los recuer-
dos y de las representaciones del pasado cercano o lejano [...] Al tratarse de un esquema
de interpretaciones pero también de valoracién, el dispositivo imaginario provoca la
adhesién a un sistema de valores e interviene eficazmente en el proceso de su interioriza-
cién por los individuos, moldea las conductas, cautiva las energfas y, llegado el caso,
conduce a los individuos en una direccién comiin” (1999, 30) [mi subrayado].

" El Mensajero de las Animas, afio xvir, ntim. 334, 1949, 4.

5 Lonné, Paralelo 32, n.d., p. 2.

104



LOCALIDAD, MODERNIDAD Y PERFORMANCE MISIONAL

Para muchos, América era sinénimo de tierra prometida, la cual, sin
duda, no se encontrarfa en Europa. Para los que se iban, igualmente, el
imaginario del viaje -y sobre todo del lugar a donde iban-no dejaba de
presentar, al fin y al cabo, un desafio venturoso y peligroso; no obstante,
la empresa no se percibia sin cierta dosis de heroismo para quienes mar-
chaban como cruzados dispuestos a encontrarse con lo impredecible.
“iEraimpresionante ver a toda esa juventud que se iba, como Col6n, tras
lo desconocido, anhelando trabajar entre los salvajes!”. Como conse-
cuencia, “muchos otros lloraban también, creyendo sin duda vernos ins-
critos antes de mucho en el catdlogo de los santos martires, enterrados
en el estdmago de salvajes canibales antrop6fagos”.'® En este caso, la
narrativa misional como género discursivo singular tendfa a exaltar la
proezay gallardia de sus protagonistas. El viaje, como el extrafiamiento
del otro —en tanto encuentro con hdbitos y creencias diferentes a las pro-
pias-—, forma parte de un género que reconstruye la memoria de un des-
plazamiento cultural y de sus experiencias. En el plano de la sensibili-
dad, el extrafiamiento dio cuerpo al encuentro cultural entre misioneros
y nativos criollos. El catolicismo, como obra misional y practica religiosa
comtn entre las partes -aunque diferentemente ejercido y vivido-, per-
mitid el intercambio cultural entre los actores. Como se vera en el si-
guiente apartado, este encuentro cultural -que no era idilico- no estaba
divorciado de una situacién més general de poder social. En este marco,
la misién no dejaba de estar destinada principalmente a sectores campe-
sinos bajo el auspicio econdmico y simbdlico de la clase terrateniente y
de una Iglesia que, si bien buscaba extender y consolidar sus redes de
influencia en la geografa nacional, era funcional en estos casos a un pro-
yecto de pais en el que los sectores dominados no tenfan participacion.

La percepcion etnocéntrica, mediada tanto por una distancia geo-
grafica como cultural, guardaba igualmente cierta correlacién con los
diagndsticos en el terreno. Es decir, algo muy similar a lo que ocurre con
la experiencia etnografica. Cuando -los “americanos”, como llamaban
los religiosos que se habian quedado en Europa a sus colegas migran-
tes— estaban allf en contacto directo con el otro (véase Marcus y Cush-
man 1996), los pueblerinos locales eran vistos desde sus propios es-

18 ]bid.

105



GUSTAVO ANDRES LUDUENA

quemas experienciales del catolicismo europeo, el cual conocfan y
practicaban ala perfeccién. En otras palabras, los visualizaban desde un
“esquema colectivo de interpretacién de las practicas individuales”
(Baczko 1999, 30). Tal como Mahave sentenciaba sobre los habitantes de
Bellocq, en la provincia de Buenos Aires, “[l]a gente es completamente
ignorante en religién en este campo, pues nuestra iglesia, ahora parro-
quia, esla tinica en diez leguas ala redonda”. Esta insuficiencia eclesids-
tica —i.e., ausencia de presencia y de una localidad misional (Appadurai
2001)-, que también habia sido puesta de manifiesto por Franceschi se-
gun vimos, se ilustraba nuevamente en el culto. “[E]l primer dia que re-
zamos el rosario, no sabfan contestar: en el colegio, a todos ha habido
que ensefiar el a, e, i, 0, u; por lo demds, visten bien y saludan, etc., sin
comparacién con México los del pafs”."” La falta de competencia ritual
de los feligreses destacada por Mahave indica que atin cuando podia
existir un catolicismo sedimentario, que proporcionaba una base cogni-
tiva general del culto y su cosmologfa, no llegaba a expresarse en las
conductas rituales de los fieles —ni tampoco, muy probablemente, en
otras—. Frente a ese catolicismo nominal y de apariencia fantasmal era
necesario construir en los sujetos un verdadero habitus catélico. Por tlti-
mo, una vez mads, el catolicismo mexicano aparecia como modelo de
excelencia en América Latina en comparacién con el que ya habian ad-
vertido tanto en los Estados Unidos como en la Argentina. No obstante,
en unas tierras como en otras, el imperativo de la mision conduciria a
estos pioneros a embarcarse en empresas que los llevarian a trabar rela-
cién con distintos grupos sociales, étnicos y culturales. Sobre estos con-
tactos y sus contextos trata el apartado que sigue a continuacion.

MISIONES Y LOCALIDADES: REORDENANDO LA RELIGION PARA UN HABITUS CATOLICO

Como mencionamos antes, la misién implicaba el viaje, es decir, la mi-
gracién y por tanto el desplazamiento. A los viajes internacionales de
ultramar que trafan a los religiosos europeos al continente americano
sucedieron los viajes regionales que, generalmente en los confines de las

”Mahave, citado en Elizalde 1998, 37.

106



LOCALIDAD, MODERNIDAD Y PERFORMANCE MISIONAL

circunscripciones diocesanas, los movilizaban regularmente de un lugar
a otro en pos del cumplimiento de distintas tareas pastorales. En este
escenario, la idea de misién domind los emprendimientos evangélicos
de los pioneros migrantes hacia América. Por este motivo, con ciertas
variantes, puede hablarse de la implantacién de un modelo ministerial
basado en el ejercicio del ministerio sacerdotal en tierras a veces inhds-
pitas y muchas veces sustraidas a la palabra espiritual de la Iglesia Caté-
lica—en donde podia surgir s6lo una religiosidad catdlica “sincera” pero
“ignorante” y “rudimentaria”, segtin la habia caracterizado Franceschi
(1951). Como habian sentenciado Mahave y el mismo Franceschi, urgfa
asi la necesidad de un cambio que provendria inexorablemente de la
construccién de una nueva presencia, de una nueva localidad. En pala-
bras de Appadurai, “la produccién de lalocalidad es inevitablemente, y
en alguna medida, generadora-de-contexto” (2001, 107). De modo tal
que esta forma de vida ajena a un catolicismo de presencia més regular
que la hasta entonces conocida, experimentarfa cambios a causa de las
acciones de diferentes 6rdenes y congregaciones.

En este sentido, las actividades de mision no fueron idénticas para
los diversos clivajes sociales a los que se dirigieron. Mientras para las
poblaciones indigenas persistié un paradigma que parecia reproducir la
l6gica de conversién evangélica vigente durante la colonia —en cuanto a
la sustitucion de teologfas y religiosidades-, la aplicacién de la actividad
misional en la poblacién criolla se orienté mds bien hacia la normaliza-
cién de un catolicismo que se manifestaba invertebrado y empobrecido
alos ojos de los misioneros europeos pero que, indudablemente, estaba
presente —aunque sea de una manera espectral que debia ser rapida-
mente corregida-. Si bien los benedictinos no acometieron la evangeli-
zacién de aborigenes —con la excepcién de contactos esporddicos tardios
con el grupo coliqueo de Los Toldos—," si lo hicieron en sectores rurales

1 Durante el trabajo etnografico en la ciudad de Los Toldos, provincia de Buenos Ai-
res, observamos la presencia de un sacerdote del monasterio benedictino aledafio para
atender espiritualmente a los miembros del pueblo coliqueo (de raiz mapuche), al cual
luego se agreg? el destino estable de unas pocas religiosas. Este es el tinico caso registrado
de misién en poblaciones originarias pero que, atin asf, estd lejos de la vitalidad misional
que acompaii6 los casos citados en poblaciones criollas. Algunos detalles sobre los “indios
amigos” dela tribu del cacique mapuche Ignacio Coliqueo pueden encontrarse en el traba-

107



GUSTAVO ANDRES LUDUENA

y urbanos. Asf fue en los casos del monasterio Nifio Dios, en el entorno
rural de Victoria y la didcesis mds extensa de Parand, y el de la abadia de
San Benito en Buenos Aires que, siendo concebida por los monjes como
la “inmensa urbe” portefia, sirvié de escenario a la difusion del aposto-
lado littirgico —primero en la capital argentina y, mds tarde, en otras re-
giones de la nacién- (Ludueria 2005).

De esta manera, por ejemplo, narraba Mahave sobre las misiones
realizadas en 1915 en los alrededores de su primer asentamiento rural
en Bellocq, donde les tocaba recorrer pequefios pueblos adyacentes.
“Salgo con P. Fermin [de Melchor] a misiones de tres dias cada una en
cuatro estancias de los Sres. Bellocq, duefios de [la estancia] Sta. Maria
y fundadores de nuestra casa. 1* Galpones, estacion Brandsen, pueblo
Ferrari; 2* en Cinco Lomas; 3° en El Sermén; 4° Larramendi”."” Como
afirmaba el mismo Mahave en su relato sobre la construccién de las
localidades misionales, los hacendados eran quienes por lo general
subvencionaban la empresa misionera. En este caso, todos los gastos
corrian “a cuenta de la duefia Da. Maria L. de Bellocq”. Aquella primera
misién habfa sido “debid[a] en parte al anciano y muy venerado mayor-
domo D. Martin d’Aguerre y a la buena gente de los alrededores que
acudian desde leguas con sus cabalgaduras y carruajes, fue edificante y
fructuosa. Parecian verdaderas romerfas”.* Luego, “[l]as otras tres [mi-
siones] fueron propiamente para el personal de las estancias [de los Be-
llocq], aunque en Larramendi acudieron muchisimos de fuera, hasta de
Pehuajo, para las confirmaciones y bautismos” .2 Por tiltimo, “[eJn Cin-
co Lomas se termina la misién con un dia de fiesta, en que se asa una
vaca con cuero, hay carreras, corridas de sortijas y otros juegos, y se ter-
mina con un gran baile!”* En esta forma, las localidades de misién, en
eventos publicos ritualizados, posibilitaban la interaccién social entre
personas de zonas aledafias en encuentros que, hasta entonces poco fre-
cuentes, eran ahora viables por la nueva presencia misional.

jo de Ingrid de Jong (2004); el benedictino suizo Meinrado Hux también publicé una im-
portante cantidad de datos etnohistéricos sobre la formacién del citado grupo de Coliqueo.
¥ Mahave, citado en Elizalde 1998, 37.
2 Ibid.
* bid.
2 Ibid.

108



LOCALIDAD, MODERNIDAD Y PERFORMANCE MISIONAL

Las tareas estrictamente religiosas en estas misiones, y seguramente
en otras similares, consistian “en 2 misas, pldtica de manda o instructi-
va, rosario, sermdn de misién, canticos, confesion, Bautismos, Confir-
maciones [...] y algin matrimonio”.” Mientras las tltimas actividades
estaban vinculadas a sacramentos legitimamente sancionados por la
Iglesia —confesién, bautismo, confirmacion y matrimonio-, los primeros
—platica y sermon- se ligaban directamente a procesos de socializacién
religiosa. Ademds, todas estas practicas iban acompariadas de los actos
devocionales de rigor tales como el rezo del rosario y la entonacién co-
lectiva de cénticos. En la misma crénica, Mahave describe otras ocupa-
ciones similares a las anteriores que dan una idea precisa de la construc-
cién de la presencia misional y de la nueva localidad de misi6n.

Aniversario 1° de la toma de posesién [del monasterio] por el P. . Melchor.
Primeras comuniones de los nifios del colegio y de las nifias del campo o
Estancia. Se hace gran fiesta, misa y visperas cantadas; gran banquete a
campo raso, con pan, vino, cerveza, asado con cuero, mate, dulces, etc., con
un concurso de mds de 250 personas; corridas de caballos y otros juegos; se
reparten trajes completos y plata a los nifios, pagando todo la Duefia [Marfa
L. de Bellocq], lo mismo que el gasto de los peregrinos.*

Fue precisamente en instancias rituales como la citada en las que los
religiosos europeos lograron crear una presencia misional. A través de
una performance litrgica fuertemente codificada, que muy seguramente
no era del todo comprendida por los sujetos, el misionero catélico se
tornaba en algo tan real como el catolicismo con el que se pretendia ins-
truir a los fieles.” Por otro lado, la manifestacién de lo festivo y lo lddico
—alternado por juegos y comidas- formaba parte de una estrategia de

 Ibid.

#Ibid. Unabuena cantidad de labores misionales similares puede leerse en las créni-
cas de viaje del benedictino Gregorio Spiazzi, quien centré su actividad en el drea de islas
dela ciudad de Victoria.

% Como bien afirma Edward L. Schieffelin, “la performance, ya sea ritual o dramati-
ca, crea y hace presentes realidades suficientemente vividas como para seducir, entrete-
ner o aterrorizar. Y a través de estas presencias se alteran los &nimos, las relaciones socia-
les, las disposiciones corporales y los estados de la mente” (1998, 194).

109



GUSTAVO ANDRES LUDUENA

atraccién de la feligresia a la religion.* También mostraba la constitu-
cién de una nueva vecindad entre los religiosos y los habitantes aleda-
fios al monasterio benedictino que celebraba su primer aniversario.
Todo ello era posible por la concesién del don econémico ofrecido por la
burguesia rural que se hacfa acreedora a un contra don simbdlico que la
posicionaba en el lugar de benefactora de la misién y, mds importante,
del pueblo. Por otra parte, estas actividades, realizadas tanto por los
misioneros como por los fieles, presuponfan un conocimiento —aunque
fuera s6lo embrionario- de la religion. En suma, implicaban la preexis-
tencia de una matriz -sea profunda o superficial- catélica. Asf, la pre-
sencia de estos religiosos —en el sentido de un estar alli'y de producir una
nueva configuracién local (Appadurai 2001)-no necesariamente derivo
en un proceso de cambio religioso, al menos en los términos dados por
la literatura antropolégica ligada a situaciones de contacto cultural que
tuvo a los misioneros como sus agentes principales (cf., Peel 1968). En
una conceptualizacién reciente, Rita L. Segato defini6 el cambio religio-
so de la siguiente manera,

Cambio religioso es [...] un proceso mediante el cual las personas cambian
sus antiguas afiliaciones religiosas por otras alternativas que se tornaron
disponibles a través de la accién misional o de otras situaciones de contacto
cultural. En este proceso, los credos recién llegados experimentardn trans-
formaciones en el nuevo entorno cultural mediante una diversidad de pro-
cesos de absorcién de las viejas ideas religiosas. El cambio religioso involu-
cra un amplio rango de fenémenos que normalmente suceden al encuentro
de dos conjuntos organizados de creencias. Esta forma particular de inter-
cambio y préstamo cultural usualmente da lugar a una variedad de resulta-
dos, aunque los patrones complejos resultantes no son necesariamente pro-
blemdticos o visibles a los actores involucrados en su produccién (2003, 11).

Asumir un cambio religioso definido en estos términos para la po-
blacién criolla, bajo la influencia misional de religiosos y religiosas du-
rante fines del siglo xix y comienzos del xx, serfa ignorar la actuacién

*Un caso similar para la atraccién de nifios y nifias al catolicismo durante los inicios
del siglo xx es analizado por Miranda Lida (2005c).

110



LOCALIDAD, MODERNIDAD Y PERFORMANCE MISIONAL

precedente del catolicismo en América Latina. De manera que corres-
ponde, més bien, hablar de la normalizacién o disciplinamiento de un
catolicismo preexistente, incluso, en un sentido que acomparié el mismo
proceso de romanizacién que atravesaba la institucion eclesidstica en
todo el mundo.”

La accién de los agentes evangelizadores oper6 sobre un horizonte
cultural caracterizado por la existencia histérica—aunque heterogénea e
invertebrada- de una religién catélica presente desde la colonia.?® Es
decir, la accién misionera se ancl6 en un tejido simbdlico ya atravesado
por el catolicismo. Estas afirmaciones no tienen como consecuencia di-
recta asumir la monopolizacién de esta religion en el concierto de las
preferencias de los actores sociales. Muy por el contrario, si bien el cato-
licismo ciertamente gozé de un privilegio monopélico en cuanto a su
legitimidad frente al Estado y a su condicién de interlocutor preferencial
con las clases y elites dominantes, dificilmente sea aceptable que lo mis-
mo haya sucedido en el nivel de los sectores populares, ya sea que éstos
fueran urbanos o rurales.”” Aun de este modo, lo tltimo tampoco elimi-
na la preexistencia de una matriz cultural catdlica que, con las dificulta-
des con que podia ser evaluada por los misioneros, sirvié como traduc-
tora de los discursos y practicas traidas por los religiosos europeos. Por
lo tanto, se diluyen las posibilidades de conceptualizar esta situaciéon
como una de cambio religioso radical a causa de la accion misional.

La literatura etnogrfica cldsica sobre situaciones de encuentro cul-
tural en contextos de dominacién colonial enfatiz la existencia de pro-

¥La temadtica referida al cambio religioso —asociada a la del “cambio social”’- es rele-
vante y merecerfa un tratamiento més exhaustivo del que aqui podemos brindar. Por lo
tanto, no agregaremos mucho mds a una discusion sobre la cual se ha escrito de manera
abundante en antropologia (véase, a modo de ejemplo, Gluckman 1942, 1978; Mair 1974;
Werbner 1990).

* Este aspecto en particular favorecié luego la produccién de un discurso esenciali-
zante del catolicismo, el cual lo tornaba en una suerte de quintaesencia de la cultura re-
gional (véase Luduefia 2009b).

» En un articulo reciente, Alejandro Frigerio (2007) presenta interesantes reflexiones
acerca del supuesto “monopolio” catélico en la Argentina. Asimismo, en otros estudios
abordamos la diversidad religiosa y la imaginacién de los sectores subalternos en la crea-
ci6n de alternativas al catolicismo durante el periodo en cuestién (Luduefia 2010, en
prensa).

111



GUSTAVO ANDRES LUDUENA

cesos de cambio religioso como consecuencia de obras misioneras (cf.,
por ejemplo, Segato 2003; Werbner 1990). Sin embargo, los ejemplos
abordados en este estudio divergen tanto en las poblaciones sobre las
que actuaron los religiosos como en el contexto politico general en el que
se sucedieron tales encuentros, es decir, durante el momento de la for-
macién de los estados nacionales asi como de su consolidacion interna y
regional (Botana 1979; Hora 2002). De esta forma, la penetracién capilar
delos actores eclesidsticos de diferentes érdenes y congregaciones cato-
licas aseguraron a la Iglesia tanto el fortalecimiento de un proceso que
iba en direccién a su propio reordenamiento interno como a su nuevo
posicionamiento externo, esto es, dando presencia espiritual en un esce-
nario mundial donde antes no la habia. La expansion geogrdfica y la
migracién de tales organizaciones religiosas dinamizaron la vitalidad
de un catolicismo global que tenfa a Europa por centro universal. En
particular, estas presencias en la Argentina -y en otros paises de Améri-
ca Latina- ayudaron desde las periferias a la normalizacién —i.e., roma-
nizacién-y propagacion de un catolicismo en vias de reestructuracién
mundial. Mds atin, este mismo proceso se desarroll6 a caballo de otro
mds amplio en la Reptblica Argentina, el cual estaba compuesto por la
constitucién de un estado nacional con un despliegue institucional em-
brionario que pudo haber advertido en la presencia de estos misioneros
los instrumentos humanos supletorios o complementarios de un brazo
estatal que todavia mostraba serias deficiencias de movilidad. Estos re-
ligiosos se sumaron de esta forma al proyecto de la modernizacion ar-
gentina impulsada por la elite liberal del cambio de siglo.* La finalidad
que habia traido a los benedictinos al pais habla a las claras de su fami-
liaridad con el proyecto modernizador de la nacién y de su economia.
Como relataba Lonné en sus memorias, “[h]abiamos venido expresa-
mente de Francia para instalar una Escuela de Agricultura; tenfamos mu-
chos libros en francés, sobre la materia; habiamos gastado centenares de
pesos en comprar arados y cuanta maquinaria —iiltimo modelo— se necesi-

% Roberto Di Stefano y Loris Zanatta sefialaron que “la ola de 6rdenes religiosas que
se volc hacia la Argentina tuvo efectos que fueron mucho mas alld de los confines del
mundo catdlico. Su apostolado desbordaba del terreno religioso al social, extendiéndose
desde la educacién hasta los hospitales, de las obras de caridad a las cérceles, de las mi-
siones al mutualismo y a muchos otros &mbitos” (2000, 329).

112



LOCALIDAD, MODERNIDAD Y PERFORMANCE MISIONAL

taba para el caso: pensdbamos deslumbrar a toda esa pobre gente ame-
ricana” [mi subrayado].”!

Bajo una mirada etnocéntrica cuyo imaginario no asociaba laidea de
progreso a una ciudadania americana percibida atin en estado de atraso
y precariedad cultural y tecnoldgica, los benedictinos contribuyeron al
proyecto modernizador de una elite que vefa en las tierras de proceden-
cia de estos misioneros las fuentes econdmicas y culturales para nutrir la
incipiente nacion. Los elogios que monsefior De Pietro habia vertido en
1881 sobre las 6rdenes de regulares extranjeros con referencia a “su con-
ducta y celo apostélico” ilustraban el lugar de estos migrantes en los
imaginarios locales del periodo (citado en Di Stefano y Zanatta 2000,
328). Por otra parte, alli donde el Estado emergente atin no estaba pre-
sente, los misioneros y misioneras -muchas veces- si podian estar, tor-
nando viable la incorporacién de los habitantes de distintos rincones de
lanacién a un plan general de civilizacién que inclufa la educacion basi-
cay la técnica como herramientas inmediatas para responder a un en-
torno agricola en crecimiento. La focalizacion de los benedictinos en la
direccion de establecimientos de esta naturaleza, incluso después del
debilitamiento del modelo agro exportador como fue el caso de la insta-
lacién de otra escuela agricola por parte del monasterio suizo de Santa
Maria de Los Toldos en 1948, los alined con el proyecto de pafs visuali-
zado por la burguesia terrateniente (cf,, Hora 2002).

En el imaginario de los misioneros, el catolicismo local ostentaba un
lugar de precariedad que era preciso revertir. Esta operacién se cumpli6
a través de misiones internas (i.e., regionales) que involucraron un alto
grado de desplazamiento. En este tltimo, el encuentro con la diferencia
cultural no se debié exclusivamente a las procedencias étnicas o cultura-
les de criollos y misioneros europeos. El relato reflejado en la narrativa
misional apunta en buena medida, de acuerdo al juicio de los religiosos,
alarusticidad de las précticas rituales de este otro americano. La accién
misional tendid insistentemente a modificar esta situacién, surgiendo
efectos tanto para el campo estrictamente catdlico como para el secular.

La misi6n, entonces, operéd més como normalizadora y disciplinado-
ra —i.e., ajustando la practica secular cotidiana a la religién y ésta a la

%' Lonné, Paralelo 32,n.d., p. 5.

113



GUSTAVO ANDRES LUDUENA

normativa catequistica romana-, y regularizadora de la religion preexis-
tente —i.e., regulando el ejercicio sacramental en tiempos y formas littir-
gicas—, que como transformadora de esta tltima —entendiendo “trans-
formadora” en el sentido adjudicado por las teorfas del cambio religioso,
es decir, como esquema de sustitucién de sistemas teologicos distintos
(véase Segato 2003)-. En suma, el plan desplegado para la poblacién
criolla se dirigi6 a construir un habitus catélico coherente con una vision
europeizada, predominantemente romanizada, del catolicismo. Pese a
los esfuerzos de los religiosos migrantes, el establecimiento de un habi-
tus catélico no fue completamente exitoso. Més alld de su propuesta en
los diferentes entornos en los que se desempefiaron, la presencia y la
accién misional no necesariamente implicé en todos los casos la adop-
cién de las costumbres impulsadas por ellos para los habitantes criollos.
En este sentido, tampoco resulta probable que las costumbres implanta-
das por los misioneros hayan podido exorcizar otras tradiciones religio-
sas. La misi6n, como préctica social desarrollada en distintos contextos
locales y como practica performativa —en tanto ejecutora de un cierto
performance misional- en diferentes medios rituales, fue generadora de
una presencia catélica mediante un estar all{'y un desplazamiento inter-
no regional que implicd la colonizacién evangelizadora de espacios an-
tes vacantes a esa presencia. En este proceso fue, por lo tanto, generado-
ra de nuevas localidades (Appadurai 2001). En el sentido de que, luego
de la accién misional y como resultado directo de ella, lo local mutaba
inexorablemente en algtin grado respecto de su configuracién prece-
dente; asi, en el imaginario de los misioneros, el espacio —inculto, salvaje,
y peor aun, sin religién- se transformaba ahora en un lugar donde el ca-
tolicismo imaginado podia hacerse realidad. Esto, por supuesto, vari6
de acuerdo al sitio y al éxito del proyecto misional pero, sin duda, en los
dmbitos donde si lo obtuvo emergieron nuevas localidades. Esta situa-
cién resulta paradigmdtica en el caso de la fundacién de la abadia de
Nifio Dios, en la cual verificamos durante el trabajo de campo la fuerte
identificacién de la ciudad de Victoria con la historia del monasterio
benedictino. Esta identificacién no es casual y estd tejida por un conjun-
to de acciones, representaciones y performances de mision que, por su
alta relevancia en la zona, concluyeron por construir una localidad en la
cual al citado establecimiento le cupo un lugar primordial.

114



LOCALIDAD, MODERNIDAD Y PERFORMANCE MISIONAL

CONCLUSIONES

Desde una perspectiva antropoldgica e historica, este trabajo ha intenta-
do analizar el lugar de misioneros benedictinos en situaciones de con-
tacto cultural con poblaciones criollas de la Argentina a comienzos del
siglo Xx. Asimismo, el estudio apunté a abrir nuevos interrogantes y li-
neas de investigacién acerca del rol de religiosos y religiosas catélicas
que trabajaron y atin trabajan en América Latina en estos conglomera-
dos sociales. En el periodo particularmente abordado, comprendido en
torno al cambio de siglo, el lugar de las congregaciones y érdenes reli-
giosas que ejercieron algtn tipo de mision fue destacado. Esto se torna
mds compresible si se atiende a la transformacién por la que atravesaba
el catolicismo universal. En este sentido, afirmamos que la 6rbita en la
que se desempefiaron los benedictinos, concentrada basicamente en di-
versos apostolados y atencién sacerdotal, hizo de ellos -y seguramente
de muchos otros y otras—los hacedores de un modelo ministerial de
préctica religiosa.

En el ejercicio cotidiano de este ministerio, el viaje -primero externo
desde Europa, y luego interno hacia diversos sitios donde la presencia
catdlica fue considerada necesaria— ocupé un lugar predominante. La
situacion migratoria de los religiosos y religiosas llegados ala Argentina
a fines del siglo xix y principios del xx se dirigié a una poblacioén criolla
rural y urbana que habia sido socializada en los confines de una matriz
cultural catdlica. Esta tiltima operé como elemento de traduccién sim-
bélica de la accién religiosa de estos misioneros y misioneras que mds
que producir un cambio religioso, entendido en los términos de la litera-
tura etnogréfica clasica sobre situaciones de contacto cultural y religio-
s0, se orientd hacia la normalizacién y regularizacién de un catolicismo
nativo sui generis que era percibido negativamente a la mirada etnocén-
trica y europeizante de estos agentes eclesidsticos.

Como resultado del modelo ministerial implementado, el proyecto
de migracion de misioneros tuvo consecuencias en la esfera estricta-
mente religiosa y en la secular. En la primera involucré tanto un reorde-
namiento del catolicismo local atin invertebrado —y de una apariencia
fantasmagdrica—, como el reforzamiento de una estructura capilar ecle-
sidstica a través de la creacion de presencias y localidades misionales.

115



GUSTAVO ANDRES LUDUENA

Asf, las empresas de mision desplegadas a fines del siglo xix e inicios del
XX contribuyeron con elementos para alimentar la fermentacién de un
catolicismo de base que alcanzarfa su primavera para los afios de 1930.
Todo ello encontraria su climax de visibilidad, dinamismo y movilidad
sociorreligiosa en el xxxir Congreso Eucaristico Internacional realizado en
Buenos Aires en 1934. En un marco mds amplio, la presencia de estos y
otros religiosos y religiosas en la Argentina —y también en otras naciones
de la regién- apoyaron el reforzamiento de la estructura eclesidstica en
el mundo. Al decir de Don E. Saliers, “[1]os grandes movimientos misio-
nales del siglo xix crearon las condiciones y, en algunos casos, las estruc-
turas eclesiales del ecumenismo del siglo xx” (1989, 521).

En el campo secular, por otra parte, los misioneros y misioneras
prestaron una colaboracién para nada menor a la modernizacién de un
Estado en plena constitucion a través de la construccion de una singular
civilidad. En este orden, retomando la visién de Appadurai, para el es-
tado-nacién moderno, la localidad “es un sitio de nostalgias nacional-
mente apropiadas, celebraciones y conmemoraciones [asf tanto como]
una condicién necesaria para la produccién de los ciudadanos de la na-
cién” (2001, 111). De este modo, en su contribucién a la realizacién de
sujetos y subjetividades locales (local subjects) (Appadurai 2001, 100) que
estuvieran atravesados por el catolicismo, los misioneros apuntaron a
crear ciudadanos para la novel nacién proporcionando tanto una educa-
cién bdsica como otra orientada a la formacién de mano de obra especia-
lizada para las economias rurales donde se instalaron sus monasterios,
motorizando asf los procesos de modernizacién lanzados por la elite
gobernante. Por supuesto, no fue menor el lugar reservado a la religién
en la formacidn de la civilidad local. En este sentido, el habitus catélico
impulsado para los pobladores guardaba correspondencia légica con el
ciudadano ideal imaginado por el establishment que ostentaba el lideraz-
go politico y econémico, el cual se encontraba tras la concrecién de una
nueva Argentina. En suma, la educacion bésica, y especialmente la agri-
cola como instruccién técnica para el desarrollo de la mano de obra ru-
ral, asi como la tarea de dar presencia catélica donde antes no la habia en
una tarea de normalizacion de la religion, fueron parte constitutiva de
un proyecto nacional global que encontré en estos migrantes religiosos
una de sus multiples vias de ejecuci6n.

116



LOCALIDAD, MODERNIDAD Y PERFORMANCE MISIONAL

BIBLIOGRAFIA

ArrADURAL Arjun, “The Production of Locality”, en Peter Beyer, ed., Reli-
gion in the Process of Globalization, Wiirzburg, Ergon Verlag, 2001, 99-123.

Baczko, Bronislaw, Los imaginarios sociales. Memorias y esperanzas colecti-
vas, Buenos Aires, Nueva Vision, 1999.

Bernascon, Alicia, “De Pergamino a la Boca en veinte afios: Los scalabri-
nianos y la asistencia a los inmigrantes italianos, 1940-1961”, X Jorna-
das de Interescuelas de Historia, Rosario, 2005.

BiaNcH], Susana, “La conformacion de la Iglesia Catélica como actor
politico-social: el episcopado argentino (1930-1960)", en Susana Bian-
chi y Maria E. Spinelli, comps., Actores, ideas y proyectos politicos en la
Argentina contempordnea, 1EHS, Tandil, 1997, 17-48.

BIDEGAIN, Ana Marfa, Vida religiosa femenina en América Latina y el Caribe.
Memoria histérica 1959-1999, Lima, CLAR, 2003.

Boraes, Pedro, Religiosos en Hispanoamérica, Madrid, MAPFRE, 1992.

Botana, Norberto, El orden conservador, Buenos Aires, Sudamericana,
1979.

Bourotey, Pierre, El sentido prdctico, Madrid, Taurus, 1991.

CasaNova, José, “Globalizing Catholicism and the Return to a ‘Univer-
sal’ Church”, en Peter Beyer, ed., Religion in the Process of Globalization,
Wiirzburg, Ergon Verlag, 2001, 201-225.

CeriaNt CErNADAS, César y Silvia Citro, “El movimiento del Evangelio
entre los Tobas del Chaco Argentino. Una revision histérica y etno-
grafica”, en Bernardo Guerrero Jiménez, comp., De Indio a Hermano:
Pentecostalismo Indigena en América Latina, Iquique, Ediciones Cam-
pvs, 2005, 111-170.

Cuirrorp, James, “Fieldwork, Reciprocity, and the Making of Ethno-
graphic Texts: The Example of Maurice Leenhardt”, en Man, 15(3),
1980, 518-532.

CoMAROFF, Jean y John Comarorr, “Christianity and Colonialism in
South Africa”, en American Ethnologist, 13(1), 1986, 1-22.

CorresE, Luis, “Religiosos viajeros: el Padre Giovacchino Geroni (0.f.m.)
en Chile (1920-1922)”, en Universum, 21(1), 2006, 120-137.

D’EriNay, Christian Lalive, “Les Eglises du Transplant: le Protestantisme
d'immigration en Argentine”, en Social Compass, xvi, 1971/72,213-229.

117



GUSTAVO ANDRES LUDUENA

DE JoNg, Ingrid, “De la asimilacién a la resistencia: disputas en torno al
pasado entre la poblacién indigena de Los Toldos (Provincia de Bue-
nos Aires)”, en Cuadernos de Antropologia Social, 20, 2004, 131-150.

Devoro, Fernando, Movimientos migratorios: historiografia y problemas,
Buenos Aires, Centro Editor de América Latina, 1992.

D1 Sterano, Roberto y Loris ZaNatra, Historia de la Iglesia Argentina. Desde la
Conquista hasta fines del Siglo xx, Buenos Aires, Grijalbo-Mondadori, 2000.

Dunch, Ryan, “Beyond Cultural Imperialism: Cultural Theory, Chris-
tian Missions, and Global Modernity”, en History and Theory, 41(3),
2002, 301-325.

El Mensajero de las Animas, xvi(334), Victoria, 1949.

El Mensajero de las Animas, xooxvin(448), Victoria, 1959.

ELizaLDE, Martin de, “Los Monjes Silenses en México y la Argentina. Dia-
rio del P. Manuel Mahave”, en Coloquio. Revista de la Abadia de San
Benito, 1(2), 1998, 16-44.

FrancescHl, Gustavo, “Argentina”, en Richard Pattee, ed., El Catolicismo
Contempordneo en Hispanoamérica, Buenos Aires, Editorial Fides, 1951,
17-44.

FriGerio, Alejandro, “Repensando el monopolio religioso del catolicismo
en la Argentina”, en Marfa Julia Carozzi y César Ceriani Cernadas,
eds., Ciencias sociales y religion en América Latina. Perspectivas en debate,
Buenos Aires, Biblos, 2007, 87-116.

Furniss, Elizabeth, “Resistance, Coercion, and Revitalization: The
Shuswap encounter with Roman Catholic Missionaries, 1860-1900”,
en Ethnohistory, 42(2), 1995, 231-263.

GLuckmaN, Max, “Some Processes of Social Change Illustrated from Zu-
luland”, en African Studies, 1, 1942, pp. 243-260.

, Politica, Derecho y Ritual en la Sociedad Tribal, Madrid, Akal, 1978.

Hora, Roy, Los Terratenientes de la Pampa Argentina. Una Historia Social y
Politica 1860-1945, Buenos Aires, Siglo XXI, 2002.

KeHoE, Alice, “The Sacred Heart: A Case for Stimulus Diffusion”, en
American Ethnologist, 6(4), 1979, 763-771.

Krotz, Esteban, “Viajeros y antrop6logos: aspectos histéricos y episte-
moldgicos de la produccién de conocimientos”, en Nueva Antropolo-
g1, 9(33), 1988, 17-52.

Lipa, Miranda, “Iglesia y sociedad portefias. El proceso de parroquiali-

118



LOCALIDAD, MODERNIDAD Y PERFORMANCE MISIONAL

zacién de la arquididcesis de Buenos Aires (1900-1928)”, en Entrepa-

sados, XIv(28), 2005a, 125-141.

, “Los terratenientes pampeanos y la Iglesia Catdlica, 1880-1920”,

X Jornadas Interescuelas | Departamentos de Historia, Rosario, 2005b.

, “Catecismo, cine y golosinas”, en Todo es Historia, Xxxxvi(457),
2005¢, 30-37.

LoNNE, Esteban, “Recuerdos de uno de los fundadores de la Abadia
‘Nifio Dios”, en Paralelo 32, n.d., pp. 2-6.

LupueNa, Gustavo A., “Los monjes benedictinos en Buenos Aires: Entre
laliturgia y el asociacionismo religioso, 1916-1973”, 11 Jornadas de His-
toria Argentina, Buenos Aires, 2005.

, “Los benedictinos jorar y trabajar?”, Todo es Historia, XL(479),

2007a, 44-52.

, De Padres a Monjes: Divinidad, Sociabilidad y Experiencia Religiosa

en el Monasticismo Catélico Argentino, Tesis Doctoral en Antropologfa,

Buenos Aires, Universidad de Buenos Aires, 2007b.

, “Tradition and Imagination in the Creation of a New Monastic

Model in Contemporary Hispanic America”, en International Journal

for the Study of the Christian Church, 8(1), 2008, 43-55.

, “Misiones benedictinas y sociabilidades catdlicas durante el

cambio de siglo en Victoria, Entre Rios”, en Miranda Lida y Diego A.

Mauro, eds., Catolicismo y Sociedad de Masas en Argentina: 1900-1950,

Rosario, Prehistoria, 2009a, 95-115.

, “La cultura catdlica en la imaginacién politica de las iglesias lati-

noamericanas”, en Carlos A. Steil, Eloisa Martin y Marcelo Camurga,

eds., Religiones y Culturas. Perspectivas Latinoamericanas, Buenos Aires,

Biblos, 2009b, 115-154.

, “Religious others: explorations on diversity and pluralism in

early twentieth-century Argentina”, Open Seminars of the Centre of La-

tin American Studies, Cambridge, 2010.

, “Popular epistemologies and ‘spiritual science’ in early twentieth-
century Buenos Aires”, en James R. Lewis y Olav Hammer, eds., Hand-
book of Religion and the Authority of Science, Londres, Brill, en prensa.

Mar, Lucy, “Malinowski y el Estudio del Cambio Social”, en et al., Hom-
bre y Cultura. La Obra de Bronislaw Malinowski, Madrid, Siglo xx1, 1974,
249-266.

119



GUSTAVO ANDRES LUDUENA

Marcus, George E. y Dick E. CusHmaN, “Las etnografias como textos”, en
Carlos Reynoso, comp., EI Surgimiento de la Antropologia Posmoderna,
Barcelona, Gedisa, 1996, 171-213.

PEEL, John, “Syncretism and Religious Change”, en Comparative Studies
in Society and History, 10(2), 1968, 121-141.

PieriNg Marfa, “Boy Scouts y Exploradores de Don Bosco: Dos Institucio-
nes ‘contendientes’ en el Territorio Nacional de Santa Cruz”, I Jornada
de Estudios sobre Religiosidad, Cultura y Poder, Buenos Aires, 2004.

, “Conlaayuda de Dios... y de los hombres: la obra de los Coope-
radores Salesianos en el Territorio Nacional de Santa Cruz”, X Jorna-
das de Interescuelas de Historia, Rosario, 2005.

RicBy, Peter, “Pastors and Pastoralists: The Differential Penetration of
Christianity among East African Cattle Herders”, en Comparative Stu-
dies in Society and History, 23(1), 1981, 96-129.

Rowmero, Luis A., “Catélicos en movimiento: activismo en una parroquia
de Buenos Aires, 1935-1946”, en Estudios Sociales, viii(14), 1998, 89-
104.

RosensTiEL, Annette, “Anthropology and the Missionary”, en The Journal
of the Royal Anthropological Institute of Great Britain and Ireland, 89(1),
1959, 107-115.

Saviers, Don, “Christian Spirituality in an Ecumenical Age”, en Louis
Dupré y Don E. Saliers, eds., Christian Spirituality. Post-Reformation
and Modern, Nueva York, Crossroad, 1989, 520-544.

ScrerreLIN, Edward L., “Problematizing performance”, en Felicia Hug-
hes-Freeland, ed., Ritual, Performance, Media, Londres, Routledge,
1998, 194-207.

SEGATO, Rita, “Religions in Transition. Changing Religious Adhesions in
aMerging World”, en Jan-Ake Alvarsson y Rita Segato, eds., Religions
in Transition. Mobility, Merging and Globalization in Contemporary Reli-
gious Adhesions, Uppsala, Uppsala Studies in Cultural Anthropology,
2003, 8-32.

SHIRKIN, Susana, “Inmigrantes para inmigrantes. El clero vasco en Bue-
nos Aires a través del ejemplo de los canénigos regulares de Letrdn
(1929-1939)”, 11 Jornadas Nacionales de Historia Argentina, Buenos Ai-
res, 2005.

SirrreDl, Alejandra, “Indigenas, misioneros y estados-nacién. Cambio

120



LOCALIDAD, MODERNIDAD Y PERFORMANCE MISIONAL

sociorreligioso a través de multiples voces: la interaccién nivaclé-

misioneros catélicos”, en Actas del Congreso Argentino de Americanis-

tas, tomo 2, Buenos Aires, Dunken, 2001, 307-347.

, “Misioneros-etnégrafos y mediaci6n intercultural. Dilemas de
un ensayo misionero catélico en el Gran Chaco a través del legado
del padre Walter Vervoort (1925-1940)", XIV Jornadas sobre Alternati-
vas Religiosas en América Latina, Buenos Aires, 2007.

Sirrrepl, Alejandra y Ana Marfa SPADAFORA, “De misioneros y etnégrafos:
equivocos, supersticiones y dilemas frente a la diferencia cultural”,
en Revista de Ciencias Humanas, 16(24), 1998, 9-27.

Spiazzi, Gregorio, Diario de actividades, 1949-1953, Victoria.

Stipg, Claude E., “Anthropologists Versus Missionaries: The Influence of
Presuppositions”, en Current Anthropology, 21(2), 1980, 165-179.

WERBNER, Richard, “South-Central Africa: The Manchester School and
After”, en Richard Fardon, ed., Localizing Strategies: Regional Tradi-
tions of Ethnographic Writing, Washington, Smithsonian Institution
Press, 1990, 152-181.

WRrIGHT, Pablo G., “L'“Evangelio”: pentecotisme indigéne dans le Chaco
argentin”, en Social Compass, 49(1), 2002, 43-66.

FECHA DE RECEPCION DEL ARTICULO: 24 de septiembre de 2009
FECHA DE ACEPTACION Y RECEPCION DE LA VERSION FINAL: 26 de abril de 2010

121



