
RELACIONES 124, OTOÑO 2010, VOL. XXXI

91

LOCALIDAD, MODERNIDAD Y PERFORMANCE MISIONAL 
EN LA MIGRACIÓN DE RELIGIOSOS CATÓLICOS A LA ARGENTINA 

A COMIENZOS DEL SIGLO XX

Gustavo Andrés Ludueña*
Universidad de Buenos Aires 

Durante las últimas décadas del siglo XIX y las primeras del siglo XX, una signifi-
cativa cantidad de congregaciones y órdenes religiosas católicas se asentaron en 
distintos puntos de América Latina. Caracterizada por el encuentro con un otro 
cultural emergente de una situación singular de desplazamiento geográfico, el 
despliegue de una estudiada performance misional permitió la edificación de lo-
calidades evangelizadas y evangelizadoras destinadas a la construcción de una 
nueva catolicidad romanizada en el espacio latinoamericano.

(Localidad, modernidad, misión, performance, catolicismo)

Introducción

esde una perspectiva histórica y epistemológica, la activi-
dad misional y la etnográfica –como también la migratoria– 
resultaron ser comparables en virtud de un marcado com-
promiso con el desplazamiento geográfico a regiones que, 

generalmente, se ubicaban en las antípodas culturales de quienes lo em-
prendían. De este modo, la presencia etnográfica como la religiosa en 
sitios extraños a quienes las encarnaron, reunió ambas empresas en un 
locus común caracterizado por el encuentro con el otro cultural (Rosens-
tiel 1959; Clifford 1980; Stipe 1980).1 En este sentido, el viaje fue un enla-

*galuduena@hotmail.com
1 Las etnografías, según afirmaron George E. Marcus y Dick E. Cushman en un traba-

jo ya clásico, “han estado ritmadas con diferencias explícitas ‘nosotros-ellos’, en las que 
el ‘nosotros’ se refiere monolíticamente a la cultura occidental, euroamericana, en con-
traste con el ‘ellos’, que es la aldea, grupo o cultura específica en tanto sujeto de la etnogra-
fía” (1996, 195) [subrayado en el original].

D



92

GUSTAVO ANDRÉS LUDUEÑA

ce que, con objeto de conocimiento para unos y conversión religiosa 
para otros, disparó flujos de personas y saberes a través de latitudes le-
janas (véase, por ejemplo, Krotz 1988). Sin embargo, a diferencia de la 
tarea de los etnógrafos abocados a lograr una inserción socialmente neu-
tra allí donde investigaban, la responsabilidad de los misioneros buscó 
obtener, por el contrario, un importante grado de involucramiento en 
las realidades locales y en su transformación en los carriles de la reli-
gión. De allí su relación con la construcción social de la “localidad”. En 
un estudio sobre los procesos de desterritorialización (deterritorializa-
tion) de los espacios nacionales en el orden global, Arjun Appadurai de-
finió la localidad (locality) “como principalmente relacional y contex-
tual, más que escalar o espacial […] como una cualidad fenomenológica 
compleja constituida por una serie de vínculos entre el sentido social de 
inmediación, las tecnologías de interactividad y la relatividad de los 
contextos” (2001, 99). En este sentido, la localidad referiría no sólo a un 
espacio devenido en lugar sino, además, a una estructura de sentimien-
to, una característica de la vida social (property of social life), y una ideolo-
gía sui generis de comunidad situada. 

En suma, dentro de este cruce analítico entre migración, religión y 
encuentros sociales con la diferencia en contextos locales, el objetivo de 
este artículo es establecer las percepciones de los misioneros europeos de 
la Orden Benedictina respecto de sus nuevos asentamientos en América, 
particularmente, en la Argentina –pero también en México–, y determinar 
las actividades que en ellos desarrollaron al momento de su llegada a 
principios del siglo XX para configurar nuevas localidades.2 Se mostrará 
que la migración, en tanto desplazamiento desde el exterior –predomi-
nantemente europeo– y por el interior –mayormente circunscripto a zonas 
más o menos aledañas a los sitios de instalación de las misiones–, formó 
parte constitutiva de la actividad misional de estos religiosos generando 
encuentros permanentes con los otros. Veremos que aun cuando misiona-
ron sobre colectivos sociales no indígenas –contrariamente a los casos que 

2 Para la elaboración de este trabajo se incluye material empírico procedente de fuen-
tes primarias de misioneros benedictinos que participaron en la fundación de monaste-
rios de esa orden religiosa en la Argentina. Asimismo, se incorpora material etnográfico 
procedente de campañas de campo en tales establecimientos religiosos así como en las 
ciudades y pueblos aledaños.



93

LOCALIDAD, MODERNIDAD Y PERFORMANCE MISIONAL

la literatura antropológica ha venido registrando–, una posición europei-
zada y etnocéntrica abonó visiones que construían un sujeto social osci-
lante entre el salvajismo y la carencia de una correcta práctica religiosa. 
En suma, argumentaremos que tales actividades formaron parte de un 
paradigma sustentado en el ministerio sacerdotal sobre poblaciones no 
siempre próximas geográficamente. Así, migración externa e interna die-
ron forma a lo que entenderemos como un modelo ministerial (cf., Lu-
dueña 2007b, 2008), el cual se basó tanto en la producción de una presencia 
como de una localidad de misión. Los efectos directos de este paradigma 
fueron, por un lado, la tendencia al reordenamiento de un catolicismo 
vernáculo que –percibido como rudimentario– debía establecer definiti-
vamente un habitus católico en la población y, por otro lado, la colabora-
ción con un proyecto moderno de nación pergeñado por la elite gober-
nante del cual la religión era parte insustituible.3 Finalmente, se verá que 
estas consecuencias desplegadas en el marco de un encuentro cultural –
aquí entre misioneros y criollos– no necesariamente implicaron un cam-
bio religioso como lo atestigua la literatura específica sobre la materia.

Para explicitar estas afirmaciones comenzaremos, primero, presentan-
do un panorama global de las órdenes y congregaciones del clero regular 
en la Argentina. Segundo, nos detendremos en las experiencias de despla-
zamiento y extrañamiento del otro cultural características de la situación 
migratoria y misional. Luego, se revisarán las actividades desplegadas 
por los benedictinos que justificaron su caracterización como misioneros 
y dieron forma tanto al modelo ministerial como a una localidad de mi-
sión. Por último, unas palabras finales intentarán un cierre a modo de 
conclusión. A continuación, entonces, presentaremos algunos de los ras-
gos generales del clero regular en la Argentina, muchos de los cuales pue-
den igualmente ser aplicados a otras naciones de América Latina.

3 Entendemos el habitus en el sentido de Pierre Bourdieu, es decir, como “sistemas de 
disposiciones duraderas y transferibles, estructuras estructuradas predispuestas para 
funcionar como estructuras estructurantes, es decir, como principios generadores y orga-
nizadores de prácticas y representaciones que pueden estar objetivamente adaptadas a su 
fin sin suponer la búsqueda consciente de fines y el dominio expreso de las operaciones 
necesarias para alcanzarlos, objetivamente ‘reguladas’ y ‘regulares’ sin ser el producto de 
la obediencia a reglas, y, a la vez que todo esto, colectivamente orquestadas sin ser pro-
ducto de la acción organizadora de un director de orquesta” (1991, 92) [mi subrayado].



94

GUSTAVO ANDRÉS LUDUEÑA

Religiosos y religiosas del clero regular en la Argentina

Con posterioridad a los procesos independentistas en la región –en es-
pecial durante la segunda mitad del siglo XIX–, y aún en el contexto de 
un estado nacional en formación dominado por una elite liberal ligada 
al control de la tierra (Botana 1979; Hora 2002), una nutrida variedad de 
órdenes y congregaciones religiosas masculinas y femeninas comenza-
ron a rediseñar el mapa católico para sumarse a un catolicismo en proce-
so de romanización (Di Stefano y Zanatta 2000); situaciones similares 
también se registraron en otros países de América Latina (Bidegain 
2003). Sus misiones fueron tan disímiles como los orígenes y grupos so-
ciales a los cuales se dirigieron. De estas agrupaciones congregacionales, 
algunas se formaron en Argentina en tanto que otras ingresaron desde 
Europa. A modo de ejemplo, entre las primeras puede citarse a las Her-
manas Esclavas del Corazón de Jesús (1863), las Siervas de Jesús Sacra-
mentado (1871) y las Hermanas Terciarias Franciscanas de la Caridad 
(1880); entre las segundas, las Hermanas Siervas del Espíritu Santo 
(1896) y las Siervas de María (1907). La presencia de misioneros del clero 
regular en Latinoamérica se manifestó desde los primeros tiempos de la 
dominación española (cf., por ejemplo, Borges 1992). Sin embargo, los 
procesos independentistas iniciados en la primera década del siglo XIX 
interrumpieron el flujo de representantes regulares que, posteriormen-
te, volvería a retomarse en la segunda mitad la misma centuria. En el 
caso de las religiosas citadas, las misiones fueron tan variadas como la 
atención de enfermos, auspicios, institutos mentales, etcétera.

El caso de los religiosos no fue muy diferente. A partir de la década de 
1870, salesianos, redentoristas, pasionistas, capuchinos y lasallistas, entre 
otros, ingresaron al país (Di Stefano y Zanatta 2000). En este campo se 
produjo, al decir de Susana Bianchi, “el desplazamiento de las antiguas 
órdenes religiosas [dominicos, franciscanos, mercedarios y jesuitas], por 
nuevas congregaciones de vida activa y de carácter misional, vinculadas 
además al movimiento inmigratorio” (1997, 31). Así, el volumen crecien-
te de religiosos y religiosas provenientes de Europa permitió incrementar 
las articulaciones locales con un catolicismo mundial en curso de expan-
sión (Saliers 1989; Casanova 2001; Dunch 2002), del cual la Argentina se 
había autoexcluido durante largo tiempo. Asimismo, este flujo migrato-



95

LOCALIDAD, MODERNIDAD Y PERFORMANCE MISIONAL

rio proveniente del Viejo Mundo favoreció la importación de prácticas y 
creencias enlazadas con el catolicismo europeo; en especial, con aquellas 
prácticas y creencias ligadas a movimientos de renovación religiosa que 
tuvieron lugar durante el siglo XIX. Ese fue el caso, por ejemplo, de la li-
turgia y el canto gregoriano promovidos por los benedictinos del monas-
terio de Santo Domingo de Silos en Buenos Aires (Ludueña 2005).4

Aunque no fue el caso benedictino, algunos de estos misioneros ca-
tólicos se insertaban en grupos aborígenes. Una extensa literatura antro-
pológica presenta ejemplos de esta actividad misional (e.g., Cortese 
2006; Peel 1968; Kehoe 1979; Rigby 1981; Furniss 1995). Esta circunstan-
cia no fue la excepción en la región meridional de América del Sur, en 
donde misioneros católicos iniciaron sendas empresas de conversión 
religiosa de los pueblos originarios.5 Como en el caso de los indios niva-
clé del Chaco paraguayo mencionado por Alejandra Siffredi, citando las 
incursiones de la congregación de los Oblatos de María Inmaculada a 
partir de 1925, los misioneros se acercaban con el objeto manifiesto de 
atraerlos al terreno de su propia religión (Siffred 2001, 2007; Siffredi y 
Spadafora 1998). Este objetivo de intromisión activa para la imposición 
de prácticas y creencias foráneas a estas poblaciones, que se vinculó tan-
to a un plan de evangelización como de civilización de sujetos percibi-
dos –muchas veces– como salvajes, fue ligada a un poder colonial (Co-
maroff y Comaroff 1986; Dunch 2002). No obstante, estos misioneros, 
que en ciertos casos lograban una proximidad social –o “inmediación 
social” (Appadurai 2001, 99)– que los acercaba a sus contemporáneos 
etnógrafos, no trabajaron siempre y en todos los territorios con idénticos 
grupos. También la población criolla trabó relación con ellos y, en esta 
arena de interacción, mostró sus propias formas de sociabilidad.

4 Silos pertenecía entonces a la Congregación de Solesmes que había sido creada en 
1837 con motivo de un movimiento de restauración iniciado por el benedictino Dom 
Prosper Guéranger (1805-1875) en el monasterio francés homónimo. Siendo el lugar de 
procedencia de la comunidad porteña, Silos fue, junto a otros monasterios europeos 
como San Juan Evangelista de Parma (Italia) o Nuestra Señora de Montserrat (España), 
un destacado centro de irradiación y formación litúrgica.

5 Igualmente, una abultada bibliografía demuestra la existencia de otras denomina-
ciones religiosas de raíz protestante que desplegaron misiones en la misma región (véan-
se, por ejemplo, D’Epinay 1971/2; Wright 2002, Ceriani Cernadas y Citro 2005).



96

GUSTAVO ANDRÉS LUDUEÑA

Los religiosos y religiosas católicos llegados al país durante el cambio 
de siglo intervinieron fervientemente en un catolicismo que, hacia las 
décadas de 1930 y 1940, dio muestras de un notable dinamismo (Romero 
1998; Lida 2005a). Mientras tanto, las labores misionales en la Argentina, 
la pluralidad de apostolados emprendidos y la conformación de asocia-
ciones pías que convocaban a un gran número de laicos, formaron parte 
de una estrategia global de asentamiento en un escenario social en plena 
transformación (Ludueña 2007a). Esta última hallaba sus razones en un 
proceso de industrialización consistente en la sustitución del modelo 
agrícola exportador y, no menos relevante, en la llegada y asimilación de 
importantes contingentes de inmigrantes provenientes de Europa (De-
voto 1992). Entre varios de estos últimos también saldrían futuros consa-
grados a la profesión clerical. Al decir de Bianchi, para mediados del si-
glo pasado “nos encontramos con un clero que procede de una pequeña 
burguesía, pobre aunque no indigente, de origen inmigratorio, funda-
mentalmente italiano, y predominantemente rural” (1997, 27).

Como la mayoría de estos miles de viajeros en busca de nuevas 
oportunidades, los integrantes de las órdenes y congregaciones llegadas 
a la Argentina también fueron de origen europeo. Entre ellos, muchos 
desempeñaron sendos roles en la atención de las comunidades de sus 
coterráneos con los que sintieron mayor afinidad por un parentesco ét-
nico y cultural; así ocurrió con la Congregación de Misioneros Scalabri-
nianos de San Carlos llegados en 1940 para el cuidado espiritual de ita-
lianos emigrados (Bernasconi 2005). Como se indicó antes, también 
hubo quienes prefirieron dirigir su actividad a la evangelización indíge-
na (Siffredi 2001, 2007; Siffredi y Spadafora 1998). Finalmente, otros reli-
giosos apuntaron los esfuerzos a la población criolla en sus diferentes 
entornos socioculturales, económicos y geográficos. Por ejemplo, fue el 
caso de los Canónigos Regulares de San Agustín del Santísimo Salvador 
de Letrán venidos para establecer un establecimiento educativo en la 
ciudad de Salta y, más tarde, en Buenos Aires (Shirkin 2005); similar fue 
la misión de los salesianos que se abocaron principalmente a la juven-
tud, dando lugar tanto a escuelas como a emprendimientos scoutistas 
orientados a jóvenes y niños (Pierini 2004, 2005). De estas grandes áreas 
de actividad misional, los benedictinos españoles y franceses –y más 
tarde suizos– se concentraron en el último campo. La primera misión 



97

LOCALIDAD, MODERNIDAD Y PERFORMANCE MISIONAL

benedictina estable que se radicó en Hispano América lo hizo en 1899 en 
la ciudad de Victoria (Entre Ríos, Argentina). Allí se fundó la abadía 
Niño Dios cuya actividad misional se hizo sentir en la región mesopotá-
mica compuesta por las provincias de Corrientes, Misiones y Entre Ríos, 
incluyendo –en menor medida– otros puntos geográficos de las provin-
cias de Buenos Aires y Santa Fe (Ludueña 2009a). La comunidad funda-
dora establecida en aquel año era de origen vasco-francés y provenía del 
monasterio de Notre Dame de Belloc.

La labor de estos misioneros, sin embargo, no se definió por una 
evangelización compulsiva de conversión como la que había acompa-
ñado precedentemente la llegada de religiosos europeos ligados a la 
conquista; aunque sí conllevó la colonización de ciertos espacios socia-
les de misión, sobre lo cual tratarán los ítem siguientes. Más bien, se 
trató de una evangelización de normalización de un catolicismo que, 
aunque presente y extendido históricamente a lo largo de la nación –y, 
por supuesto, del resto de América Latina–, era inadecuado en términos 
de las crecientes pretensiones de una curia influenciada por la persisten-
te solicitud de la Santa Sede por estandarizar la liturgia, regularizar las 
prácticas religiosas de la feligresía, disciplinar un clero geográficamente 
disperso, y perfeccionar la formación religiosa de sus miembros. En este 
orden, el catolicismo del cambio de siglo fue muy distinto del que pro-
gresivamente se desarrollaría en los primeros decenios del siglo XX. En 
palabras de monseñor Gustavo J. Franceschi (1881-1957), un reconocido 
intelectual católico argentino de la primera mitad de la centuria,

se trataba de una religiosidad muy sincera pero ignorante, una fe mezcla-
da con supersticiones, una sentimentalidad sin sustancia; de ahí también 
que esa religiosidad no impidiera las desviaciones del orden moral: se in-
vocaba a la Virgen pero se vivía en concubinato. La práctica de los sacra-
mentos era en el campo punto menos que imposible, la sencilla asistencia 
a la misa era accidental. El ambiente de la colonia, si se deja de lado alguna 
que otra ciudad, fue desde el punto de vista religioso sumamente rudi-
mentario (Franceschi 1951, 19).

Esta percepción era aplicable, incluso, a las primeras décadas del siglo 
XX, tal como se deduce de las experiencias iniciales como sacerdote recor-



98

GUSTAVO ANDRÉS LUDUEÑA

dadas por el mismo personaje. “Encontré algunos que hacía diez años 
habían formulado la promesa de recibir los sacramentos, sin haber dado 
con un solo sacerdote en este lapso por vivir a más de cien kilómetros de 
la iglesia más cercana. Si esto podía acontecer en el primer decenio del 
siglo XX, dejo a la consideración de mis lectores qué ocurría dos centurias 
antes” (Franceschi 1951, 20). Mientras la obra de misión podía ser mirada 
por los religiosos católicos como evangelizadora, o de cristianización de 
una sociedad valorada negativamente por estar cada vez más seculariza-
da, para la elite política gobernante de principios de siglo, por el contra-
rio, podía ser más bien modernizadora de una nación advertida como 
rezagada respecto de un mundo europeo que actuaba, paralelamente, 
como paradigma arquetípico de civilización (véanse, por ejemplo, Hora 
2002; Lida 2005b). De este modo, para los benedictinos, así como para 
otros religiosos y religiosas, el campo y la ciudad –habitáculos culturales 
privilegiados de la población criolla– se convirtieron en espacios de mi-
sión (Bidegain 2003; Pierini 2005). Pese a su situación de inmigrantes, sin 
embargo, los benedictinos no atravesaron por una condición de fragilidad 
social a causa de etiquetamientos negativos. Muy por el contrario, el esta-
tus de especialistas religiosos ligados a la Iglesia Católica Romana los in-
vistió de un capital simbólico que facilitó la acción misional. Más aún, para 
los benedictinos radicados en Buenos Aires su procedencia española y alta 
competencia de liturgistas los hizo acreedores de gran crédito y legitimi-
dad entre los círculos más encumbrados del catolicismo nacionalista, el 
que gozó de un significativo poder político en las décadas de 1930 y 1940. 
Precisamente, sobre su cualidad de inmigrantes versará el siguiente ítem.

La diáspora católica: el viaje como encuentro y extrañamiento del Otro

Los misioneros benedictinos venidos a la Argentina eran de procedencia 
española y vasco-francesa, luego vendrían otros más del monasterio 
suizo de Einsiedeln en 1948. La raíz inmigrante de estos religiosos no se 
reflejaba solamente en la composición demográfica de las comunidades, 
en ocasiones, a su vez, de distintos orígenes europeos. Al igual que en la 
abadía entrerriana de Niño Dios, se ponía de manifiesto en las vocaciones 
locales que ingresaban a estos incipientes establecimientos religiosos. Tal 



99

LOCALIDAD, MODERNIDAD Y PERFORMANCE MISIONAL

fue el caso de los pequeños oblatos de la abadía de Victoria. El oblatado 
fue una institución vigente hasta el Concilio Vaticano II (1962-1965), el 
cual finalmente decretó su anulación. Este consistía en una forma de 
seminario menor en el que los niños entraban a muy temprana edad, 
entre los 10 y 12 años aproximadamente. En él realizaban estudios y 
eran socializados de manera progresiva en los conocimientos de la reli-
gión. Sin embargo, no todos ellos continuaban con la profesión religiosa.

Nuestro Oblatado tuvo siempre carácter cosmopolita y universal, como la 
Iglesia de Cristo […] los hijos de ascendencia italiana pasan en primer tér-
mino. Los hay que pertenecen a familias suizo-francesas. Existen asimismo 
algunos apellidos alemanes, austriacos, españoles. La misma sangre criolla 
está representada en algunas pocas pero honrosas unidades. Cabe destacar 
asimismo el valioso aporte ofrecido al Oblatado por la cristianísima colonia 
polaca de [la provincia de] Misiones: dio ella a la Orden [Benedictina] siete 
Sacerdotes y dos Hermanos Legos. Las lejanas tierras de ultramar no po-
dían permanecer indiferentes a la obra de las obras. Entreveradas con las 
del país en amigable unidad, hubo alguna flor del Líbano, de Rusia, de Bél-
gica, y sobre todo aromáticas y fuertes esencias de las montañas vasconga-
das [mi subrayado].6

La ascendencia familiar de los niños del oblatado reflejaba una ma-
triz cultural heterogénea ligada a colonias de inmigrantes asentadas en 
la región mesopotámica, de la cual, en su gran mayoría, venían las jóve-
nes vocaciones religiosas. Los monasterios, en este contexto, actuaban 
como instancias de socialización secundaria de niños que, atravesados 
por experiencias culturales primarias divergentes, eran instruidos en 
una misma cultura católica. En este sentido, aún cuando ya podían con-
tar con esta última en virtud de su país de origen –tales como en el caso 
de españoles, italianos y polacos, por ejemplo–, en el oblatado termina-
ban por profundizarla. Este hecho, en definitiva, mostraba el desplaza-
miento migratorio y la situación de encuentro como protagonistas de la 
construcción de un catolicismo local, todavía, en formación. Estos ele-
mentos, reunidos por el viaje como práctica social característica de la 

6 El Mensajero de las Ánimas, año XXXVIII, octubre, núm. 448, 1959, 520.



100

GUSTAVO ANDRÉS LUDUEÑA

empresa migratoria, se manifestaban en las biografías de los pioneros 
religiosos que eran enviados en calidad de exploradores de nuevos terri-
torios. Ese fue el caso, por ejemplo, del padre benedictino Fermín de 
Melchor (1872-1962). Procedente de la abadía de Santo Domingo de Si-
los (Burgos, España), fue el primer superior del monasterio de San Beni-
to de Buenos Aires. Sin embargo, unos años antes de su incursión en la 
Argentina, más exactamente en 1909, se embarcó con destino a México 
junto a otros dos religiosos para fundar una comunidad en ese país; este 
intento finalmente fracasaría a causa de los sucesos políticos que allí se 
desarrollaban. El objeto del establecimiento mexicano fue, en palabras 
de Melchor, el siguiente.

El abad de Silos, Dom Guépin, en plena restauración de aquel monasterio, 
se halló en necesidad de recoger medios de subsistir y desarrollar la comu-
nidad y oblatorio de niños, y no hallaba en España. En uno de sus viajes a 
Francia, se encontró con un misionero que había estado en México, y le 
animó a que destinase unos cuantos a aquellas tierras a misionar, y encon-
traría lo que necesitaba (citado en Elizalde 1998, 18).

El abad Idelfonso Guépin (1836-1917) fue restaurador del monasterio 
de Silos hacia fines del siglo XIX, momento en el que la Orden Benedictina 
también atravesaba por una profunda revitalización. En buena medida, 
muchas de las fundaciones encaradas entonces reflejaron la vitalidad de 
ese movimiento. La citada declaración de Melchor en su diario personal 
sugiere que Silos no estaba en una pródiga situación económica y que, 
ciertamente, necesitaba recursos que en España no podría hallar. La po-
sibilidad de una fundación en América que por entonces gozaba de bue-
na reputación en Europa, dado que distintas naciones del continente 
–con los Estados Unidos al frente– estaban experimentando un proce-
so de modernización, resultaba atractiva a un monasterio con necesi-
dades de sustentación. Tal vez por esa razón, “las vocaciones misione-
ras [en Europa] no miraban hacia la América del Sur. Se orientaban con 
preferencia hacia las llanuras y los indios del inmenso Far-West norte
americano”.7 Las condiciones en las que fueron enviados los primeros 

7 El Mensajero de las Ánimas, año XVIII, núm. 334, 1949, 5. De hecho, la abadía de Notre 



101

LOCALIDAD, MODERNIDAD Y PERFORMANCE MISIONAL

grupos de religiosos, caracterizadas por una acentuada limitación de 
recursos, indica que si bien las misiones podían ser relevantes para quie-
nes las impulsaran, los fondos provendrían de financiamientos logrados 
por los propios pioneros mediante estrategias sui generis imaginadas in 
situ (véase Ludueña 2007a). Por supuesto, esta situación confería a la 
empresa misional un marcado grado de imprevisibilidad y aventura 
que, de tener éxito, adquiría justificadamente un aire de gesta colectiva. 

A la llegada de Melchor a México ya existía en la ciudad capital un 
templo que, con el nombre de San Juan de Dios, permanecía desde 1902 
al cuidado benedictino. Esta misión estaba en ese país desde el año ante-
rior a pedido del obispo de San Luis Potosí, monseñor Ignacio Montes 
de Oca y Obregón (1840-1921), quien había solicitado una comunidad 
benedictina para su diócesis. La fundación de la abadía de Niño Dios 
también había sido mediada por un pedido del entonces responsable de 
la diócesis de Paraná, el obispo Rosendo de La Lastra y Gordillo, quien a 
cargo de una extensa área recibió de buen ánimo la prestación benedicti-
na.8 Luego de la incorporación del grupo conducido por Melchor en San 
Juan de Dios, fueron destinados a Temascalillos (Tulancingo) y, luego, a 
Saltillo (Coahuila) donde se le encomendó a los pioneros la capilla de 
Nuestra Señora de Guadalupe (Elizalde 1998, 18). Allí permaneció Mel-
chor junto a su pequeña comunidad hasta su retorno a España en 1913 
por los problemas políticos que se desarrollaban entonces en México. 
Frente a los intereses insistentes de Silos de lograr un establecimiento 
definitivo en América, Melchor fue enviado nuevamente en búsqueda 
de lugares más favorables. Así exploró alternativas en Puerto Rico, Anti-
llas, Cuba y Nueva York (Elizalde 1998, 19), haciendo prácticamente del 
viaje un modus vivendi. No encontrando las apropiadas oportunidades 
en estos lugares partió desde aquella última ciudad hacia la Argentina, 

Dame de Belloc de donde provenía el grupo fundador del monasterio Niño Dios de Vic-
toria ya contaba con otra fundación en Estados Unidos.

8 La zona mesopotámica que correspondía entonces a la diócesis de Paraná está si-
tuada en la región noreste de Argentina y cubre una superficie de 196,781 km2. La injeren-
cia misional desplegada principalmente en esta amplia área refuerza la tesis de la colabo-
ración de los religiosos con los obispados a los que prestaron servicios en diversas 
actividades ministeriales. Rosendo de La Lastra y Gordillo ocupó el cargo de obispo de 
Paraná entre 1898 y 1909.



102

GUSTAVO ANDRÉS LUDUEÑA

donde esperaba contar con el apoyo de un familiar. Una vez allí, estable-
ció contacto con los obispos de Buenos Aires –monseñor Mariano Espi-
nosa– y La Plata –monseñor Juan Terrero– acerca de las posibilidades de 
una fundación en sus respectivas diócesis.9 Finalmente, halló un sitio en 
la Provincia de Buenos Aires dependiente del obispado de La Plata en el 
pueblo de Bellocq, distrito municipal de Carlos Casares. Dirigida por          
el padre Melchor, aquella comunidad fue formada por religiosos prove-
nientes de Silos y otros que, expulsados de México por el endurecimien-
to de la legislación anticlerical, se encontraban distribuidos entre España 
y Estados Unidos. Quienes tuvieron en suerte desplazarse a este último 
país, comparaban lo que veían allí con su estancia precedente en México. 
Así lo hacía el benedictino Manuel Mahave en Nueva Orleans, por ejem-
plo, con la composición y responsabilidades del clero local.

En cuanto a religión, es muy distinto de México. No hay curas sueltos ni para 
capellanes de monjas, pues suelen serlo los párrocos del colegio: todos, has-
ta los religiosos, son párrocos, y aún el Obispo auxiliar, que tiene su iglesia 
parroquial. La mayoría son extrangeros [sic], alemanes, franceses, italianos, 
españoles, algunos criollos, y muy raros los hijos de americanos, por tanto 
no creo que haya el antagonismo que en México. El culto a juzgar por esta 
parroquia de Sta. Teresa, no veo produzca mucho; es la más pequeña, 25.000 
almas; los domingos todos echan su quinto, algunos un peso […] Trabajo es 
bien poco el que aquí les da la iglesia: con decir el mismo sermón cuatro 
veces, o sea en todas las misas de los días de fiesta, ya está todo, porque ni 
novenas, ni misiones ni nada; de confesiones no se diga, sólo el sábado y tal vez 
las vísperas de grandes fiestas, de cuatro a ocho de la noche (nada de maña-
na, ni a deshora), sin embargo comulga mucha gente, especialmente el do-
mingo, casi todos [mi subrayado].10

Su percepción de la religión del lugar era, ciertamente, más negativa 
que la que conservaba de México, en el sentido de que en Nueva Or-
leans advertía un catolicismo más apagado y rutinario que en este últi-

9 Mariano Espinosa y Juan Terrero ocuparon sus cargos diocesanos, respectivamente, 
en los períodos 1902-1923 y 1900-1921.

10 Mahave, citado en Elizalde 1998, 32.



103

LOCALIDAD, MODERNIDAD Y PERFORMANCE MISIONAL

mo país. Por otra parte, la constitución del clero era igualmente hetero-
génea en cuanto a los orígenes de sus miembros, quienes, en su mayoría, 
eran también inmigrantes. Respecto al culto, asimismo, Mahave mostra-
ba preocupación por el seguimiento ritual de los sacramentos católicos, 
entre ellos, la confesión. En su conjunto, este escenario delineaba una 
forma singular de catolicismo que, al juicio crítico de este religioso, no 
llegaba a colmar las expectativas de una deseable “religión”. Así prose-
guía en su descripción: 

Gastos para culto tampoco se ven, no habiendo funciones ni adornos; en 
todo el tiempo que estuve no llegué a ver una misa de funeral con más apa-
rato que las ordinarias, y eso que asistí a muchos entierros. La función de 
mayor solemnidad es la de las 40 horas, una vez por año, en la fiesta patro-
nal de la parroquia; por la tarde de los tres días hay Hora santa, con asisten-
cia numerosísima, aún de otras parroquias, sermón por algún buen predi-
cador, y el último día gran procesión por fuera de la iglesia, con gran 
concurso de párrocos y del Obispo, que esa noche tienen, después de termi-
nada la función, gran cena y trasnochada hasta media noche, sin faltar dul-
ces, copas y buenos habanos. Los jueves tienen una misa con plática para los 
niños todos del colegio. Cantan en todas las misas, aunque sean de difun-
tos. Las bendiciones con el Ssmo. los domingos son cortísimas, como en Si-
los. La iglesia está todo el día abierta, y algunos entran a hacer una visita 
corta al ir o volver del trabajo […] Domingos por la tarde, bautizos; sábados, 
bodas. Un domingo al mes, hora santa.11  

Para un benedictino de Silos como Mahave, de profunda formación 
litúrgica en su monasterio de origen, la visión de este culto era demole-
dora. Por supuesto, la moral no podía permanecer ausente en la mirada 
del religioso acerca de las costumbres católicas en Nueva Orleans. “La 
moralidad es muy dudosa; por una parte tienen mucha y sólida instruc-
ción religiosa todos los días en colegio y todos los domingos en las mi-
sas, por otra, hay mucha libertad, desnudez, cine, etc., y el Rmo. dijo en 
cierta ocasión que ‘niñas de 12 años en E.U. estaban perdidas’”.12

11 Ibid., p. 33.
12 Ibid.



104

GUSTAVO ANDRÉS LUDUEÑA

En este terreno de la construcción imaginaria sobre el lugar donde se 
hallaban o al cual viajarían, las representaciones de los benedictinos eran 
bastante coincidentes en el sentido de combinar tanto lo desconocido y 
peligroso como la prodigalidad de una tierra virgen y prometedora.13 De 
este modo, por ejemplo, “Buenos Aires gozaba fama de rica y populosa”. 
Incluso, se llegaba a decir que “ahí, todas las escaleras [eran] de már-
mol”, según exclamaba un cura rural.14 De acuerdo a lo narrado por el 
benedictino Esteban Lonné en 1940, un cronista del monasterio vasco-
francés de Niño Dios, las imágenes sobre América cuadraban bastante 
bien con retratos imaginados que no cesaban de sublimar una envidiable 
exuberancia de recursos, la cual, en un orden simbólico, traducía metafó-
ricamente el progreso económico que los esperaba a la vuelta del largo 
viaje a ese lejano territorio. Por lo menos, así parecía deducirse de las en-
cendidas palabras del padre benedictino Fermín Ospital al regreso de la 
Argentina a su monasterio, a la sazón, explorador enviado por la abadía 
francesa de Notre Dame de Belloc. El padre “había vuelto hacía más de 
un mes, dando noticias excelentes sobre el país, los habitantes, los traba-
jos a emprender. De creerlo, era un país extraordinario: bastaba agacharse 
para recoger dinero; las perdices abundaban tanto que a rebencazos se mataban a 
montones, etc., etc.” [mi subrayado].15 Los etcéteras repetidos al final de la 
crónica de Lonné hacen suponer que Ospital había sido bastante ilustra-
tivo sobre los potenciales beneficios que había advertido en la Argentina. 
Ello no hacía otra cosa que movilizar un imaginario ya existente sobre 
América y arengar los preparativos para una fundación. El resultado de 
todo esto fue, al decir de Bronislaw Baczko para los dispositivos imagi-
narios, orientar “a los individuos en una dirección común” (1999, 30).

13 Para la noción de imaginario seguimos a Bronislaw Baczko, quien sostiene que “[e]l 
dispositivo imaginario asegura a un grupo social un esquema colectivo de interpretación de 
las experiencias individuales tan complejas como variadas, la codificación de expectati-
vas y esperanzas así como la fusión, en el crisol de una memoria colectiva, de los recuer-
dos y de las representaciones del pasado cercano o lejano […] Al tratarse de un esquema 
de interpretaciones pero también de valoración, el dispositivo imaginario provoca la 
adhesión a un sistema de valores e interviene eficazmente en el proceso de su interioriza-
ción por los individuos, moldea las conductas, cautiva las energías y, llegado el caso, 
conduce a los individuos en una dirección común” (1999, 30) [mi subrayado].

14 El Mensajero de las Ánimas, año XVIII, núm. 334, 1949, 4.
15 Lonné, Paralelo 32, n.d., p. 2.



105

LOCALIDAD, MODERNIDAD Y PERFORMANCE MISIONAL

Para muchos, América era sinónimo de tierra prometida, la cual, sin 
duda, no se encontraría en Europa. Para los que se iban, igualmente, el 
imaginario del viaje –y sobre todo del lugar a donde iban– no dejaba de 
presentar, al fin y al cabo, un desafío venturoso y peligroso; no obstante, 
la empresa no se percibía sin cierta dosis de heroísmo para quienes mar-
chaban como cruzados dispuestos a encontrarse con lo impredecible. 
“¡Era impresionante ver a toda esa juventud que se iba, como Colón, tras 
lo desconocido, anhelando trabajar entre los salvajes!”. Como conse-
cuencia, “muchos otros lloraban también, creyendo sin duda vernos ins-
critos antes de mucho en el catálogo de los santos mártires, enterrados 
en el estómago de salvajes caníbales antropófagos”.16 En este caso, la 
narrativa misional como género discursivo singular tendía a exaltar la 
proeza y gallardía de sus protagonistas. El viaje, como el extrañamiento 
del otro –en tanto encuentro con hábitos y creencias diferentes a las pro-
pias–, forma parte de un género que reconstruye la memoria de un des-
plazamiento cultural y de sus experiencias. En el plano de la sensibili-
dad, el extrañamiento dio cuerpo al encuentro cultural entre misioneros 
y nativos criollos. El catolicismo, como obra misional y práctica religiosa 
común entre las partes –aunque diferentemente ejercido y vivido–, per-
mitió el intercambio cultural entre los actores. Como se verá en el si-
guiente apartado, este encuentro cultural –que no era idílico– no estaba 
divorciado de una situación más general de poder social. En este marco, 
la misión no dejaba de estar destinada principalmente a sectores campe-
sinos bajo el auspicio económico y simbólico de la clase terrateniente y 
de una Iglesia que, si bien buscaba extender y consolidar sus redes de 
influencia en la geografía nacional, era funcional en estos casos a un pro-
yecto de país en el que los sectores dominados no tenían participación.

La percepción etnocéntrica, mediada tanto por una distancia geo-
gráfica como cultural, guardaba igualmente cierta correlación con los 
diagnósticos en el terreno. Es decir, algo muy similar a lo que ocurre con 
la experiencia etnográfica. Cuando –los “americanos”, como llamaban 
los religiosos que se habían quedado en Europa a sus colegas migran-
tes– estaban allí en contacto directo con el otro (véase Marcus y Cush-
man 1996), los pueblerinos locales eran vistos desde sus propios es

16 Ibid.



106

GUSTAVO ANDRÉS LUDUEÑA

quemas experienciales del catolicismo europeo, el cual conocían y 
practicaban a la perfección. En otras palabras, los visualizaban desde un 
“esquema colectivo de interpretación de las prácticas individuales” 
(Baczko 1999, 30). Tal como Mahave sentenciaba sobre los habitantes de 
Bellocq, en la provincia de Buenos Aires, “[l]a gente es completamente 
ignorante en religión en este campo, pues nuestra iglesia, ahora parro-
quia, es la única en diez leguas a la redonda”. Esta insuficiencia eclesiás-
tica –i.e., ausencia de presencia y de una localidad misional (Appadurai 
2001)–, que también había sido puesta de manifiesto por Franceschi se-
gún vimos, se ilustraba nuevamente en el culto. “[E]l primer día que re-
zamos el rosario, no sabían contestar: en el colegio, a todos ha habido 
que enseñar el a, e, i, o, u; por lo demás, visten bien y saludan, etc., sin 
comparación con México los del país”.17 La falta de competencia ritual 
de los feligreses destacada por Mahave indica que aún cuando podía 
existir un catolicismo sedimentario, que proporcionaba una base cogni-
tiva general del culto y su cosmología, no llegaba a expresarse en las 
conductas rituales de los fieles –ni tampoco, muy probablemente, en 
otras–. Frente a ese catolicismo nominal y de apariencia fantasmal era 
necesario construir en los sujetos un verdadero habitus católico. Por últi-
mo, una vez más, el catolicismo mexicano aparecía como modelo de 
excelencia en América Latina en comparación con el que ya habían ad-
vertido tanto en los Estados Unidos como en la Argentina. No obstante, 
en unas tierras como en otras, el imperativo de la misión conduciría a 
estos pioneros a embarcarse en empresas que los llevarían a trabar rela-
ción con distintos grupos sociales, étnicos y culturales. Sobre estos con-
tactos y sus contextos trata el apartado que sigue a continuación.

Misiones y localidades: reordenando la religión para un habitus católico

Como mencionamos antes, la misión implicaba el viaje, es decir, la mi-
gración y por tanto el desplazamiento. A los viajes internacionales de 
ultramar que traían a los religiosos europeos al continente americano 
sucedieron los viajes regionales que, generalmente en los confines de las 

17 Mahave, citado en Elizalde 1998, 37.



107

LOCALIDAD, MODERNIDAD Y PERFORMANCE MISIONAL

circunscripciones diocesanas, los movilizaban regularmente de un lugar 
a otro en pos del cumplimiento de distintas tareas pastorales. En este 
escenario, la idea de misión dominó los emprendimientos evangélicos 
de los pioneros migrantes hacia América. Por este motivo, con ciertas 
variantes, puede hablarse de la implantación de un modelo ministerial 
basado en el ejercicio del ministerio sacerdotal en tierras a veces inhós-
pitas y muchas veces sustraídas a la palabra espiritual de la Iglesia Cató-
lica –en donde podía surgir sólo una religiosidad católica “sincera” pero 
“ignorante” y “rudimentaria”, según la había caracterizado Franceschi 
(1951). Como habían sentenciado Mahave y el mismo Franceschi, urgía 
así la necesidad de un cambio que provendría inexorablemente de la 
construcción de una nueva presencia, de una nueva localidad. En pala-
bras de Appadurai, “la producción de la localidad es inevitablemente, y 
en alguna medida, generadora-de-contexto” (2001, 107). De modo tal 
que esta forma de vida ajena a un catolicismo de presencia más regular 
que la hasta entonces conocida, experimentaría cambios a causa de las 
acciones de diferentes órdenes y congregaciones.

En este sentido, las actividades de misión no fueron idénticas para 
los diversos clivajes sociales a los que se dirigieron. Mientras para las 
poblaciones indígenas persistió un paradigma que parecía reproducir la 
lógica de conversión evangélica vigente durante la colonia –en cuanto a 
la sustitución de teologías y religiosidades–, la aplicación de la actividad 
misional en la población criolla se orientó más bien hacia la normaliza-
ción de un catolicismo que se manifestaba invertebrado y empobrecido 
a los ojos de los misioneros europeos pero que, indudablemente, estaba 
presente –aunque sea de una manera espectral que debía ser rápida-
mente corregida–. Si bien los benedictinos no acometieron la evangeli-
zación de aborígenes –con la excepción de contactos esporádicos tardíos 
con el grupo coliqueo de Los Toldos–,18 sí lo hicieron en sectores rurales 

18 Durante el trabajo etnográfico en la ciudad de Los Toldos, provincia de Buenos Ai-
res, observamos la presencia de un sacerdote del monasterio benedictino aledaño para 
atender espiritualmente a los miembros del pueblo coliqueo (de raíz mapuche), al cual 
luego se agregó el destino estable de unas pocas religiosas. Este es el único caso registrado 
de misión en poblaciones originarias pero que, aún así, está lejos de la vitalidad misional 
que acompañó los casos citados en poblaciones criollas. Algunos detalles sobre los “indios 
amigos” de la tribu del cacique mapuche Ignacio Coliqueo pueden encontrarse en el traba-



108

GUSTAVO ANDRÉS LUDUEÑA

y urbanos. Así fue en los casos del monasterio Niño Dios, en el entorno 
rural de Victoria y la diócesis más extensa de Paraná, y el de la abadía de 
San Benito en Buenos Aires que, siendo concebida por los monjes como 
la “inmensa urbe” porteña, sirvió de escenario a la difusión del aposto-
lado litúrgico –primero en la capital argentina y, más tarde, en otras re-
giones de la nación– (Ludueña 2005).

De esta manera, por ejemplo, narraba Mahave sobre las misiones 
realizadas en 1915 en los alrededores de su primer asentamiento rural 
en Bellocq, donde les tocaba recorrer pequeños pueblos adyacentes. 
“Salgo con P. Fermín [de Melchor] a misiones de tres días cada una en 
cuatro estancias de los Sres. Bellocq, dueños de [la estancia] Sta. María 
y fundadores de nuestra casa. 1ª Galpones, estación Brandsen, pueblo 
Ferrari; 2ª en Cinco Lomas; 3ª en El Sermón; 4ª Larramendi”.19 Como 
afirmaba el mismo Mahave en su relato sobre la construcción de las 
localidades misionales, los hacendados eran quienes por lo general 
subvencionaban la empresa misionera. En este caso, todos los gastos 
corrían “a cuenta de la dueña Da. María L. de Bellocq”. Aquella primera 
misión había sido “debid[a] en parte al anciano y muy venerado mayor-
domo D. Martín d’Aguerre y a la buena gente de los alrededores que 
acudían desde leguas con sus cabalgaduras y carruajes, fue edificante y 
fructuosa. Parecían verdaderas romerías”.20 Luego, “[l]as otras tres [mi-
siones] fueron propiamente para el personal de las estancias [de los Be-
llocq], aunque en Larramendi acudieron muchísimos de fuera, hasta de 
Pehuajó, para las confirmaciones y bautismos”.21 Por último, “[e]n Cin-
co Lomas se termina la misión con un día de fiesta, en que se asa una 
vaca con cuero, hay carreras, corridas de sortijas y otros juegos, y se ter-
mina con un gran baile!”22 En esta forma, las localidades de misión, en 
eventos públicos ritualizados, posibilitaban la interacción social entre 
personas de zonas aledañas en encuentros que, hasta entonces poco fre-
cuentes, eran ahora viables por la nueva presencia misional.

jo de Ingrid de Jong (2004); el benedictino suizo Meinrado Hux también publicó una im-
portante cantidad de datos etnohistóricos sobre la formación del citado grupo de Coliqueo.

19 Mahave, citado en Elizalde 1998, 37.
20 Ibid.
21 bid.
22 Ibid.



109

LOCALIDAD, MODERNIDAD Y PERFORMANCE MISIONAL

Las tareas estrictamente religiosas en estas misiones, y seguramente 
en otras similares, consistían “en 2 misas, plática de manda o instructi-
va, rosario, sermón de misión, cánticos, confesión, Bautismos, Confir-
maciones […] y algún matrimonio”.23 Mientras las últimas actividades 
estaban vinculadas a sacramentos legítimamente sancionados por la 
Iglesia –confesión, bautismo, confirmación y matrimonio–, los primeros 
–plática y sermón– se ligaban directamente a procesos de socialización 
religiosa. Además, todas estas prácticas iban acompañadas de los actos 
devocionales de rigor tales como el rezo del rosario y la entonación co-
lectiva de cánticos. En la misma crónica, Mahave describe otras ocupa-
ciones similares a las anteriores que dan una idea precisa de la construc-
ción de la presencia misional y de la nueva localidad de misión.

Aniversario 1º de la toma de posesión [del monasterio] por el P. F. Melchor. 
Primeras comuniones de los niños del colegio y de las niñas del campo o 
Estancia. Se hace gran fiesta, misa y vísperas cantadas; gran banquete a 
campo raso, con pan, vino, cerveza, asado con cuero, mate, dulces, etc., con 
un concurso de más de 250 personas; corridas de caballos y otros juegos; se 
reparten trajes completos y plata a los niños, pagando todo la Dueña [María 
L. de Bellocq], lo mismo que el gasto de los peregrinos.24

Fue precisamente en instancias rituales como la citada en las que los 
religiosos europeos lograron crear una presencia misional. A través de 
una performance litúrgica fuertemente codificada, que muy seguramente 
no era del todo comprendida por los sujetos, el misionero católico se 
tornaba en algo tan real como el catolicismo con el que se pretendía ins-
truir a los fieles.25 Por otro lado, la manifestación de lo festivo y lo lúdico 
–alternado por juegos y comidas– formaba parte de una estrategia de 

23 Ibid.
24 Ibid. Una buena cantidad de labores misionales similares puede leerse en las cróni-

cas de viaje del benedictino Gregorio Spiazzi, quien centró su actividad en el área de islas 
de la ciudad de Victoria.

25 Como bien afirma Edward L. Schieffelin, “la performance, ya sea ritual o dramáti-
ca, crea y hace presentes realidades suficientemente vívidas como para seducir, entrete-
ner o aterrorizar. Y a través de estas presencias se alteran los ánimos, las relaciones socia-
les, las disposiciones corporales y los estados de la mente” (1998, 194).



110

GUSTAVO ANDRÉS LUDUEÑA

atracción de la feligresía a la religión.26 También mostraba la constitu-
ción de una nueva vecindad entre los religiosos y los habitantes aleda-
ños al monasterio benedictino que celebraba su primer aniversario. 
Todo ello era posible por la concesión del don económico ofrecido por la 
burguesía rural que se hacía acreedora a un contra don simbólico que la 
posicionaba en el lugar de benefactora de la misión y, más importante, 
del pueblo. Por otra parte, estas actividades, realizadas tanto por los 
misioneros como por los fieles, presuponían un conocimiento –aunque 
fuera sólo embrionario– de la religión. En suma, implicaban la preexis-
tencia de una matriz –sea profunda o superficial– católica. Así, la pre-
sencia de estos religiosos –en el sentido de un estar allí y de producir una 
nueva configuración local (Appadurai 2001)– no necesariamente derivó 
en un proceso de cambio religioso, al menos en los términos dados por 
la literatura antropológica ligada a situaciones de contacto cultural que 
tuvo a los misioneros como sus agentes principales (cf., Peel 1968). En 
una conceptualización reciente, Rita L. Segato definió el cambio religio-
so de la siguiente manera,

Cambio religioso es […] un proceso mediante el cual las personas cambian 
sus antiguas afiliaciones religiosas por otras alternativas que se tornaron 
disponibles a través de la acción misional o de otras situaciones de contacto 
cultural. En este proceso, los credos recién llegados experimentarán trans-
formaciones en el nuevo entorno cultural mediante una diversidad de pro-
cesos de absorción de las viejas ideas religiosas. El cambio religioso involu-
cra un amplio rango de fenómenos que normalmente suceden al encuentro 
de dos conjuntos organizados de creencias. Esta forma particular de inter-
cambio y préstamo cultural usualmente da lugar a una variedad de resulta-
dos, aunque los patrones complejos resultantes no son necesariamente pro-
blemáticos o visibles a los actores involucrados en su producción (2003, 11).

Asumir un cambio religioso definido en estos términos para la po-
blación criolla, bajo la influencia misional de religiosos y religiosas du-
rante fines del siglo XIX y comienzos del XX, sería ignorar la actuación 

26 Un caso similar para la atracción de niños y niñas al catolicismo durante los inicios 
del siglo XX es analizado por Miranda Lida (2005c).



111

LOCALIDAD, MODERNIDAD Y PERFORMANCE MISIONAL

precedente del catolicismo en América Latina. De manera que corres-
ponde, más bien, hablar de la normalización o disciplinamiento de un 
catolicismo preexistente, incluso, en un sentido que acompañó el mismo 
proceso de romanización que atravesaba la institución eclesiástica en 
todo el mundo.27

La acción de los agentes evangelizadores operó sobre un horizonte 
cultural caracterizado por la existencia histórica –aunque heterogénea e 
invertebrada– de una religión católica presente desde la colonia.28 Es 
decir, la acción misionera se ancló en un tejido simbólico ya atravesado 
por el catolicismo. Estas afirmaciones no tienen como consecuencia di-
recta asumir la monopolización de esta religión en el concierto de las 
preferencias de los actores sociales. Muy por el contrario, si bien el cato-
licismo ciertamente gozó de un privilegio monopólico en cuanto a su 
legitimidad frente al Estado y a su condición de interlocutor preferencial 
con las clases y elites dominantes, difícilmente sea aceptable que lo mis-
mo haya sucedido en el nivel de los sectores populares, ya sea que éstos 
fueran urbanos o rurales.29 Aun de este modo, lo último tampoco elimi-
na la preexistencia de una matriz cultural católica que, con las dificulta-
des con que podía ser evaluada por los misioneros, sirvió como traduc-
tora de los discursos y prácticas traídas por los religiosos europeos. Por 
lo tanto, se diluyen las posibilidades de conceptualizar esta situación 
como una de cambio religioso radical a causa de la acción misional.

La literatura etnográfica clásica sobre situaciones de encuentro cul-
tural en contextos de dominación colonial enfatizó la existencia de pro-

27 La temática referida al cambio religioso –asociada a la del “cambio social”– es rele-
vante y merecería un tratamiento más exhaustivo del que aquí podemos brindar. Por lo 
tanto, no agregaremos mucho más a una discusión sobre la cual se ha escrito de manera 
abundante en antropología (véase, a modo de ejemplo, Gluckman 1942, 1978; Mair 1974; 
Werbner 1990).

28 Este aspecto en particular favoreció luego la producción de un discurso esenciali-
zante del catolicismo, el cual lo tornaba en una suerte de quintaesencia de la cultura re-
gional (véase Ludueña 2009b). 

29 En un artículo reciente, Alejandro Frigerio (2007) presenta interesantes reflexiones 
acerca del supuesto “monopolio” católico en la Argentina. Asimismo, en otros estudios 
abordamos la diversidad religiosa y la imaginación de los sectores subalternos en la crea-
ción de alternativas al catolicismo durante el periodo en cuestión (Ludueña 2010, en 
prensa). 



112

GUSTAVO ANDRÉS LUDUEÑA

cesos de cambio religioso como consecuencia de obras misioneras (cf., 
por ejemplo, Segato 2003; Werbner 1990). Sin embargo, los ejemplos 
abordados en este estudio divergen tanto en las poblaciones sobre las 
que actuaron los religiosos como en el contexto político general en el que 
se sucedieron tales encuentros, es decir, durante el momento de la for-
mación de los estados nacionales así como de su consolidación interna y 
regional (Botana 1979; Hora 2002). De esta forma, la penetración capilar 
de los actores eclesiásticos de diferentes órdenes y congregaciones cató-
licas aseguraron a la Iglesia tanto el fortalecimiento de un proceso que 
iba en dirección a su propio reordenamiento interno como a su nuevo 
posicionamiento externo, esto es, dando presencia espiritual en un esce-
nario mundial donde antes no la había. La expansión geográfica y la 
migración de tales organizaciones religiosas dinamizaron la vitalidad 
de un catolicismo global que tenía a Europa por centro universal. En 
particular, estas presencias en la Argentina –y en otros países de Améri-
ca Latina– ayudaron desde las periferias a la normalización –i.e., roma-
nización– y propagación de un catolicismo en vías de reestructuración 
mundial. Más aún, este mismo proceso se desarrolló a caballo de otro 
más amplio en la República Argentina, el cual estaba compuesto por la 
constitución de un estado nacional con un despliegue institucional em-
brionario que pudo haber advertido en la presencia de estos misioneros 
los instrumentos humanos supletorios o complementarios de un brazo 
estatal que todavía mostraba serias deficiencias de movilidad. Estos re-
ligiosos se sumaron de esta forma al proyecto de la modernización ar-
gentina impulsada por la elite liberal del cambio de siglo.30 La finalidad 
que había traído a los benedictinos al país habla a las claras de su fami-
liaridad con el proyecto modernizador de la nación y de su economía. 
Como relataba Lonné en sus memorias, “[h]abíamos venido expresa-
mente de Francia para instalar una Escuela de Agricultura; teníamos mu-
chos libros en francés, sobre la materia; habíamos gastado centenares de 
pesos en comprar arados y cuanta maquinaria –último modelo– se necesi-

30 Roberto Di Stefano y Loris Zanatta señalaron que “la ola de órdenes religiosas que 
se volcó hacia la Argentina tuvo efectos que fueron mucho más allá de los confines del 
mundo católico. Su apostolado desbordaba del terreno religioso al social, extendiéndose 
desde la educación hasta los hospitales, de las obras de caridad a las cárceles, de las mi-
siones al mutualismo y a muchos otros ámbitos” (2000, 329).



113

LOCALIDAD, MODERNIDAD Y PERFORMANCE MISIONAL

taba para el caso: pensábamos deslumbrar a toda esa pobre gente ame-
ricana” [mi subrayado].31

Bajo una mirada etnocéntrica cuyo imaginario no asociaba la idea de 
progreso a una ciudadanía americana percibida aún en estado de atraso 
y precariedad cultural y tecnológica, los benedictinos contribuyeron al 
proyecto modernizador de una elite que veía en las tierras de proceden-
cia de estos misioneros las fuentes económicas y culturales para nutrir la 
incipiente nación. Los elogios que monseñor De Pietro había vertido en 
1881 sobre las órdenes de regulares extranjeros con referencia a “su con-
ducta y celo apostólico” ilustraban el lugar de estos migrantes en los 
imaginarios locales del periodo (citado en Di Stefano y Zanatta 2000, 
328). Por otra parte, allí donde el Estado emergente aún no estaba pre-
sente, los misioneros y misioneras –muchas veces– sí podían estar, tor-
nando viable la incorporación de los habitantes de distintos rincones de 
la nación a un plan general de civilización que incluía la educación bási-
ca y la técnica como herramientas inmediatas para responder a un en-
torno agrícola en crecimiento. La focalización de los benedictinos en la 
dirección de establecimientos de esta naturaleza, incluso después del 
debilitamiento del modelo agro exportador como fue el caso de la insta-
lación de otra escuela agrícola por parte del monasterio suizo de Santa 
María de Los Toldos en 1948, los alineó con el proyecto de país visuali-
zado por la burguesía terrateniente (cf., Hora 2002).

En el imaginario de los misioneros, el catolicismo local ostentaba un 
lugar de precariedad que era preciso revertir. Esta operación se cumplió 
a través de misiones internas (i.e., regionales) que involucraron un alto 
grado de desplazamiento. En este último, el encuentro con la diferencia 
cultural no se debió exclusivamente a las procedencias étnicas o cultura-
les de criollos y misioneros europeos. El relato reflejado en la narrativa 
misional apunta en buena medida, de acuerdo al juicio de los religiosos, 
a la rusticidad de las prácticas rituales de este otro americano. La acción 
misional tendió insistentemente a modificar esta situación, surgiendo 
efectos tanto para el campo estrictamente católico como para el secular.

La misión, entonces, operó más como normalizadora y disciplinado-
ra –i.e., ajustando la práctica secular cotidiana a la religión y ésta a la 

31 Lonné, Paralelo 32, n.d., p. 5.



114

GUSTAVO ANDRÉS LUDUEÑA

normativa catequística romana–, y regularizadora de la religión preexis-
tente –i.e., regulando el ejercicio sacramental en tiempos y formas litúr-
gicas–, que como transformadora de esta última –entendiendo “trans-
formadora” en el sentido adjudicado por las teorías del cambio religioso, 
es decir, como esquema de sustitución de sistemas teológicos distintos 
(véase Segato 2003)–. En suma, el plan desplegado para la población 
criolla se dirigió a construir un habitus católico coherente con una visión 
europeizada, predominantemente romanizada, del catolicismo. Pese a 
los esfuerzos de los religiosos migrantes, el establecimiento de un habi-
tus católico no fue completamente exitoso. Más allá de su propuesta en 
los diferentes entornos en los que se desempeñaron, la presencia y la 
acción misional no necesariamente implicó en todos los casos la adop-
ción de las costumbres impulsadas por ellos para los habitantes criollos. 
En este sentido, tampoco resulta probable que las costumbres implanta-
das por los misioneros hayan podido exorcizar otras tradiciones religio-
sas. La misión, como práctica social desarrollada en distintos contextos 
locales y como práctica performativa –en tanto ejecutora de un cierto 
performance misional– en diferentes medios rituales, fue generadora de 
una presencia católica mediante un estar allí y un desplazamiento inter-
no regional que implicó la colonización evangelizadora de espacios an-
tes vacantes a esa presencia. En este proceso fue, por lo tanto, generado-
ra de nuevas localidades (Appadurai 2001). En el sentido de que, luego 
de la acción misional y como resultado directo de ella, lo local mutaba 
inexorablemente en algún grado respecto de su configuración prece-
dente; así, en el imaginario de los misioneros, el espacio –inculto, salvaje, 
y peor aun, sin religión– se transformaba ahora en un lugar donde el ca-
tolicismo imaginado podía hacerse realidad. Esto, por supuesto, varió 
de acuerdo al sitio y al éxito del proyecto misional pero, sin duda, en los 
ámbitos donde sí lo obtuvo emergieron nuevas localidades. Esta situa-
ción resulta paradigmática en el caso de la fundación de la abadía de 
Niño Dios, en la cual verificamos durante el trabajo de campo la fuerte 
identificación de la ciudad de Victoria con la historia del monasterio 
benedictino. Esta identificación no es casual y está tejida por un conjun-
to de acciones, representaciones y performances de misión que, por su 
alta relevancia en la zona, concluyeron por construir una localidad en la 
cual al citado establecimiento le cupo un lugar primordial.



115

LOCALIDAD, MODERNIDAD Y PERFORMANCE MISIONAL

Conclusiones

Desde una perspectiva antropológica e histórica, este trabajo ha intenta-
do analizar el lugar de misioneros benedictinos en situaciones de con-
tacto cultural con poblaciones criollas de la Argentina a comienzos del 
siglo XX. Asimismo, el estudio apuntó a abrir nuevos interrogantes y lí-
neas de investigación acerca del rol de religiosos y religiosas católicas 
que trabajaron y aún trabajan en América Latina en estos conglomera-
dos sociales. En el periodo particularmente abordado, comprendido en 
torno al cambio de siglo, el lugar de las congregaciones y órdenes reli-
giosas que ejercieron algún tipo de misión fue destacado. Esto se torna 
más compresible si se atiende a la transformación por la que atravesaba 
el catolicismo universal. En este sentido, afirmamos que la órbita en la 
que se desempeñaron los benedictinos, concentrada básicamente en di-
versos apostolados y atención sacerdotal, hizo de ellos –y seguramente 
de muchos otros y otras– los hacedores de un modelo ministerial de 
práctica religiosa.

En el ejercicio cotidiano de este ministerio, el viaje –primero externo 
desde Europa, y luego interno hacia diversos sitios donde la presencia 
católica fue considerada necesaria– ocupó un lugar predominante. La 
situación migratoria de los religiosos y religiosas llegados a la Argentina 
a fines del siglo XIX y principios del XX se dirigió a una población criolla 
rural y urbana que había sido socializada en los confines de una matriz 
cultural católica. Esta última operó como elemento de traducción sim-
bólica de la acción religiosa de estos misioneros y misioneras que más 
que producir un cambio religioso, entendido en los términos de la litera-
tura etnográfica clásica sobre situaciones de contacto cultural y religio-
so, se orientó hacia la normalización y regularización de un catolicismo 
nativo sui generis que era percibido negativamente a la mirada etnocén-
trica y europeizante de estos agentes eclesiásticos.

Como resultado del modelo ministerial implementado, el proyecto 
de migración de misioneros tuvo consecuencias en la esfera estricta-
mente religiosa y en la secular. En la primera involucró tanto un reorde-
namiento del catolicismo local aún invertebrado –y de una apariencia 
fantasmagórica–, como el reforzamiento de una estructura capilar ecle-
siástica a través de la creación de presencias y localidades misionales. 



116

GUSTAVO ANDRÉS LUDUEÑA

Así, las empresas de misión desplegadas a fines del siglo XIX e inicios del 
XX contribuyeron con elementos para alimentar la fermentación de un 
catolicismo de base que alcanzaría su primavera para los años de 1930. 
Todo ello encontraría su clímax de visibilidad, dinamismo y movilidad 
sociorreligiosa en el XXXII Congreso Eucarístico Internacional realizado en 
Buenos Aires en 1934. En un marco más amplio, la presencia de estos y 
otros religiosos y religiosas en la Argentina –y también en otras naciones 
de la región– apoyaron el reforzamiento de la estructura eclesiástica en 
el mundo. Al decir de Don E. Saliers, “[l]os grandes movimientos misio-
nales del siglo XIX crearon las condiciones y, en algunos casos, las estruc-
turas eclesiales del ecumenismo del siglo XX” (1989, 521).

En el campo secular, por otra parte, los misioneros y misioneras 
prestaron una colaboración para nada menor a la modernización de un 
Estado en plena constitución a través de la construcción de una singular 
civilidad. En este orden, retomando la visión de Appadurai, para el es-
tado-nación moderno, la localidad “es un sitio de nostalgias nacional-
mente apropiadas, celebraciones y conmemoraciones [así tanto como] 
una condición necesaria para la producción de los ciudadanos de la na-
ción” (2001, 111). De este modo, en su contribución a la realización de 
sujetos y subjetividades locales (local subjects) (Appadurai 2001, 100) que 
estuvieran atravesados por el catolicismo, los misioneros apuntaron a 
crear ciudadanos para la novel nación proporcionando tanto una educa-
ción básica como otra orientada a la formación de mano de obra especia-
lizada para las economías rurales donde se instalaron sus monasterios, 
motorizando así los procesos de modernización lanzados por la elite 
gobernante. Por supuesto, no fue menor el lugar reservado a la religión 
en la formación de la civilidad local. En este sentido, el habitus católico 
impulsado para los pobladores guardaba correspondencia lógica con el 
ciudadano ideal imaginado por el establishment que ostentaba el lideraz-
go político y económico, el cual se encontraba tras la concreción de una 
nueva Argentina. En suma, la educación básica, y especialmente la agrí-
cola como instrucción técnica para el desarrollo de la mano de obra ru-
ral, así como la tarea de dar presencia católica donde antes no la había en 
una tarea de normalización de la religión, fueron parte constitutiva de 
un proyecto nacional global que encontró en estos migrantes religiosos 
una de sus múltiples vías de ejecución. 



117

LOCALIDAD, MODERNIDAD Y PERFORMANCE MISIONAL

Bibliografía

Appadurai, Arjun, “The Production of Locality”, en Peter Beyer, ed., Reli-
gion in the Process of Globalization, Würzburg, Ergon Verlag, 2001, 99-123.

Baczko, Bronislaw, Los imaginarios sociales. Memorias y esperanzas colecti-
vas, Buenos Aires, Nueva Visión, 1999.

Bernasconi, Alicia, “De Pergamino a la Boca en veinte años: Los scalabri-
nianos y la asistencia a los inmigrantes italianos, 1940-1961”, X Jorna-
das de Interescuelas de Historia, Rosario, 2005.

Bianchi, Susana, “La conformación de la Iglesia Católica como actor 
político-social: el episcopado argentino (1930-1960)”, en Susana Bian-
chi y María E. Spinelli, comps., Actores, ideas y proyectos políticos en la 
Argentina contemporánea, IEHS, Tandil, 1997, 17-48.

Bidegain, Ana María, Vida religiosa femenina en América Latina y el Caribe. 
Memoria histórica 1959-1999, Lima, CLAR, 2003.

Borges, Pedro, Religiosos en Hispanoamérica, Madrid, MAPFRE, 1992.
Botana, Norberto, El orden conservador, Buenos Aires, Sudamericana, 

1979.
Bourdieu, Pierre, El sentido práctico, Madrid, Taurus, 1991.
Casanova, José, “Globalizing Catholicism and the Return to a ‘Univer-

sal’ Church”, en Peter Beyer, ed., Religion in the Process of Globalization, 
Würzburg, Ergon Verlag, 2001, 201-225.

Ceriani Cernadas, César y Silvia Citro, “El movimiento del Evangelio 
entre los Tobas del Chaco Argentino. Una revisión histórica y etno-
gráfica”, en Bernardo Guerrero Jiménez, comp., De Indio a Hermano: 
Pentecostalismo Indígena en América Latina, Iquique, Ediciones Cam-
pvs, 2005, 111-170.

Clifford, James,�������������������������������������������������� “Fieldwork, Reciprocity, and the Making of Ethno-
graphic Texts: The Example of Maurice Leenhardt”, en Man, 15(3), 
1980, 518-532.

Comaroff, Jean y John Comaroff, “Christianity and Colonialism in 
South Africa”, en American Ethnologist, 13(1), 1986, 1-22.

Cortese, Luis, “Religiosos viajeros: el Padre Giovacchino Geroni (o.f.m.) 
en Chile (1920-1922)”, en Universum, 21(1), 2006, 120-137.

D’Epinay, Christian Lalive, “Les Eglises du Transplant: le Protestantisme 
d’immigration en Argentine”, en Social Compass, XVIII, 1971/72, 213-229.



118

GUSTAVO ANDRÉS LUDUEÑA

De Jong, Ingrid, “De la asimilación a la resistencia: disputas en torno al 
pasado entre la población indígena de Los Toldos (Provincia de Bue-
nos Aires)”, en Cuadernos de Antropología Social, 20, 2004, 131-150.

Devoto, Fernando, Movimientos migratorios: historiografía y problemas, 
Buenos Aires, Centro Editor de América Latina, 1992.

Di Stefano, Roberto y Loris Zanatta, Historia de la Iglesia Argentina. Desde la 
Conquista hasta fines del Siglo XX, Buenos Aires, Grijalbo-Mondadori, 2000.

Dunch, Ryan,������������������������������������������������������ “Beyond Cultural Imperialism: Cultural Theory, Chris-
tian Missions, and Global Modernity”, en History and Theory, 41(3), 
2002, 301-325.

El Mensajero de las Ánimas, XVIII(334), Victoria, 1949.
El Mensajero de las Ánimas, XXXVIII(448), Victoria, 1959.
Elizalde, Martín de, “Los Monjes Silenses en México y la Argentina. Dia-

rio del P. Manuel Mahave”, en Coloquio. Revista de la Abadía de San 
Benito, I(2), 1998, 16-44.

Franceschi, Gustavo, “Argentina”, en Richard Pattee, ed., El Catolicismo 
Contemporáneo en Hispanoamérica, Buenos Aires, Editorial Fides, 1951, 
17-44.

Frigerio, Alejandro, “Repensando el monopolio religioso del catolicismo 
en la Argentina”, en María Julia Carozzi y César Ceriani Cernadas, 
eds., Ciencias sociales y religión en América Latina. Perspectivas en debate, 
Buenos Aires, Biblos, 2007, 87-116.

Furniss, Elizabeth, “Resistance, Coercion, and Revitalization: The 
Shuswap encounter with Roman Catholic Missionaries, 1860-1900”, 
en Ethnohistory, 42(2), 1995, 231-263.

Gluckman, Max, “Some Processes of Social Change Illustrated from Zu-
luland”, en African Studies, 1, 1942, pp. 243-260.

______, Política, Derecho y Ritual en la Sociedad Tribal, Madrid, Akal, 1978.
Hora, Roy, Los Terratenientes de la Pampa Argentina. Una Historia Social y 

Política 1860-1945, Buenos Aires, Siglo XXI, 2002.
Kehoe, Alice, “The Sacred Heart: A Case for Stimulus Diffusion”, en 

American Ethnologist, 6(4), 1979, 763-771.
Krotz, Esteban, “Viajeros y antropólogos: aspectos históricos y episte-

mológicos de la producción de conocimientos”, en Nueva Antropolo-
gía, 9(33), 1988, 17-52.

Lida, Miranda, “Iglesia y sociedad porteñas. El proceso de parroquiali-



119

LOCALIDAD, MODERNIDAD Y PERFORMANCE MISIONAL

zación de la arquidiócesis de Buenos Aires (1900-1928)”, en Entrepa-
sados, XIV(28), 2005a, 125-141.

______, “Los terratenientes pampeanos y la Iglesia Católica, 1880-1920”, 
X Jornadas Interescuelas / Departamentos de Historia, Rosario, 2005b.

______, “Catecismo, cine y golosinas”, en Todo es Historia, XXXVIII(457), 
2005c, 30-37.

Lonné, Esteban, “Recuerdos de uno de los fundadores de la Abadía 
‘Niño Dios’”, en Paralelo 32, n.d., pp. 2-6.

Ludueña, Gustavo A., “Los monjes benedictinos en Buenos Aires: Entre 
la liturgia y el asociacionismo religioso, 1916-1973”, II Jornadas de His-
toria Argentina, Buenos Aires, 2005.

______, “Los benedictinos ¿orar y trabajar?”, Todo es Historia, XL(479), 
2007a, 44-52.

______, De Padres a Monjes: Divinidad, Sociabilidad y Experiencia Religiosa 
en el Monasticismo Católico Argentino, Tesis Doctoral en Antropología, 
Buenos Aires, Universidad de Buenos Aires, 2007b.

______, “Tradition and Imagination in the Creation of a New Monastic 
Model in Contemporary Hispanic America”, en International Journal 
for the Study of the Christian Church, 8(1), 2008, 43-55.

______, “Misiones benedictinas y sociabilidades católicas durante el 
cambio de siglo en Victoria, Entre Ríos”, en Miranda Lida y Diego A. 
Mauro, eds., Catolicismo y Sociedad de Masas en Argentina: 1900-1950, 
Rosario, Prehistoria, 2009a, 95-115.

______, “La cultura católica en la imaginación política de las iglesias lati-
noamericanas”, en Carlos A. Steil, Eloísa Martín y Marcelo Camurça, 
eds., Religiones y Culturas. Perspectivas Latinoamericanas, Buenos Aires, 
Biblos, 2009b, 115-154.

______, “Religious others: explorations on diversity and pluralism in 
early twentieth-century Argentina”, Open Seminars of the Centre of La-
tin American Studies, Cambridge, 2010. 

______, “Popular epistemologies and ‘spiritual science’ in early twentieth-
century Buenos Aires”, en James R. Lewis y Olav Hammer, eds., Hand
book of Religion and the Authority of Science, Londres, Brill, en prensa.

Mair, Lucy, “Malinowski y el Estudio del Cambio Social”, en et al., Hom-
bre y Cultura. La Obra de Bronislaw Malinowski, Madrid, Siglo XXI, 1974, 
249-266.



120

GUSTAVO ANDRÉS LUDUEÑA

Marcus, George E. y Dick E. Cushman, “Las etnografías como textos”, en 
Carlos Reynoso, comp., El Surgimiento de la Antropología Posmoderna, 
Barcelona, Gedisa, 1996, 171-213.

Peel, John, “Syncretism and Religious Change”, en Comparative Studies 
in Society and History, 10(2), 1968, 121-141.

Pierini, María, “Boy Scouts y Exploradores de Don Bosco: Dos Institucio-
nes ‘contendientes’ en el Territorio Nacional de Santa Cruz”, I Jornada 
de Estudios sobre Religiosidad, Cultura y Poder, Buenos Aires, 2004.

______, “Con la ayuda de Dios… y de los hombres: la obra de los Coope-
radores Salesianos en el Territorio Nacional de Santa Cruz”, X Jorna-
das de Interescuelas de Historia, Rosario, 2005.

Rigby, Peter, “Pastors and Pastoralists: The Differential Penetration of 
Christianity among East African Cattle Herders”, en Comparative Stu-
dies in Society and History, 23(1), 1981, 96-129.

Romero, Luis A., “Católicos en movimiento: activismo en una parroquia 
de Buenos Aires, 1935-1946”, en Estudios Sociales, VIII(14), 1998, 89-
104.

Rosenstiel, Annette, “Anthropology and the Missionary”, en The Journal 
of the Royal Anthropological Institute of Great Britain and Ireland, 89(1), 
1959, 107-115.

Saliers, Don, “Christian Spirituality in an Ecumenical Age”, en Louis 
Dupré y Don E. Saliers, eds., Christian Spirituality. Post-Reformation 
and Modern, Nueva York, Crossroad, 1989, 520-544.

Schieffelin, Edward L., “Problematizing performance”, en Felicia Hug-
hes-Freeland, ed., Ritual, Performance, Media, Londres, Routledge, 
1998, 194-207.

Segato, Rita, “Religions in Transition. Changing Religious Adhesions in 
a Merging World”, en Jan-Åke Alvarsson y Rita Segato, eds., Religions 
in Transition. Mobility, Merging and Globalization in Contemporary Reli-
gious Adhesions, Uppsala, Uppsala Studies in Cultural Anthropology, 
2003, 8-32.

Shirkin, Susana, “Inmigrantes para inmigrantes. El clero vasco en Bue-
nos Aires a través del ejemplo de los canónigos regulares de Letrán 
(1929-1939)”, II Jornadas Nacionales de Historia Argentina, Buenos Ai-
res, 2005.

Siffredi, Alejandra, “Indígenas, misioneros y estados-nación. Cambio 



121

LOCALIDAD, MODERNIDAD Y PERFORMANCE MISIONAL

sociorreligioso a través de múltiples voces: la interacción nivaclé-
misioneros católicos”, en Actas del Congreso Argentino de Americanis-
tas, tomo 2, Buenos Aires, Dunken, 2001, 307-347.

______, “Misioneros-etnógrafos y mediación intercultural. Dilemas de 
un ensayo misionero católico en el Gran Chaco a través del legado 
del padre Walter Vervoort (1925-1940)”, XIV Jornadas sobre Alternati-
vas Religiosas en América Latina, Buenos Aires, 2007.

Siffredi, Alejandra y Ana María Spadafora, “De misioneros y etnógrafos: 
equívocos, supersticiones y dilemas frente a la diferencia cultural”, 
en Revista de Ciencias Humanas, 16(24), 1998, 9-27.

Spiazzi, Gregorio, Diario de actividades, 1949-1953, Victoria.
Stipe, Claude E., “Anthropologists Versus Missionaries: The Influence of 

Presuppositions”, en Current Anthropology, 21(2), 1980, 165-179.
Werbner, Richard, “South-Central Africa: The Manchester School and 

After”, en Richard Fardon, ed., Localizing Strategies: Regional Tradi-
tions of Ethnographic Writing, Washington, Smithsonian Institution 
Press, 1990, 152-181.

Wright, Pablo G., “L’“Evangelio”: pentecôtisme indigène dans le Chaco 
argentin”, en Social Compass, 49(1), 2002, 43-66.

Fecha de recepción del artículo: 24 de septiembre de 2009
Fecha de aceptación y recepción de la versión final: 26 de abril de 2010


