
RELACIONES 124, OTOÑO 2010, VOL. XXXI

55

El análisis de un funeral funciona como una especie de tragaluz que permite es-
tudiar una época a través de la muerte y de la vida, de un individuo. En este ar-
tículo se estudia el funeral del arzobispo de Guadalajara Francisco Orozco y Ji-
ménez (quien murió en esa ciudad en 1936), partiendo del contexto político y 
social de la década de los años treinta en Jalisco. 

(Iglesia, siglo XX, estudio de funerales)

Introducción

iferentes estudios han interpretado de varias formas cómo 
el Estado usa los funerales que organiza para sus grandes 
personajes.1 La disposición de un funeral de Estado no es 
simplemente una ceremonia en la que, más allá de la fami-

lia, el Estado se apropia de la muerte del personaje. La detallada planea-
ción de un funeral persigue un desarrollo y objetivo precisos. Durante la 
Tercera República francesa los funerales eran una especie de festivales 
cívicos en los que el gobierno autocelebraba sus logros.2 A propósito de 
la muerte de Abraham Lincoln, los bien organizados eventos en los que 
se le despidió y homenajeó, lograron unir a los habitantes de Estados 
Unidos, quienes en el pasado reciente se hallaban divididos por los es-

*julia_preciado@yahoo.com     julia@ciesas.edu.mx
1 Un funeral de Estado es una ceremonia pública que homenajea a jefes de Estado, 

héroes nacionales o altos funcionarios de la administración. 
2 Avner Ben-Amos, Funerals, Politics, and Memory in Modern France, 1789-1996, 

Oxford, Oxford University Press, 2000.

EL INICIO DE LA CONCILIACIÓN ENTRE LA IGLESIA Y EL ESTADO:
EL FUNERAL DEL ARZOBISPO DE GUADALAJARA FRANCISCO 

OROZCO Y JIMÉNEZ

Julia Preciado Zamora*
CIESAS-Unidad Occidente

D



JUL IA PRECIADO ZAMORA

56

tragos de la guerra civil y sus secuelas.3 El funeral de Bernardo 
O’Higgins en Chile, aunque realizado 45 años después de su muerte, 
funcionó como un referente de la identidad nacional, al tiempo que con-
cilió las diferentes opiniones políticas.4

A la muerte de Manuel Romero Rubio, suegro de Porfirio Díaz, le 
siguió un funeral de Estado que sirvió al régimen para impulsar la crea-
ción de nuevos héroes nacionales.5 En el funeral de Álvaro Obregón, se 
logró momentáneamente la unión de la familia revolucionaria. Mientras 
que en dos funerales que no pertenecen a los de la categoría de Estado 
–los de José de León Toral y Pedro Infante– ciertas particularidades de 
las ceremonias permiten concluir que las mujeres católicas retomaron el 
funeral del ejecutor de Obregón para protestar por las medidas anticle-
ricales del Estado.6 En el funeral de Pedro Infante se escindieron las di-
mensiones de lo tradicional y lo moderno, transformación evidente en el 
México de la década de los cincuenta.7 

En la bibliografía que estudia funerales de hombres famosos, hasta 
donde he podido establecer no existen estudios de personajes de la Igle-
sia católica. Es posible, sin embargo, retomar el análisis de los funerales 
de Estado para estudiar específicamente las ceremonias fúnebres de 
obispos y arzobispos. En el caso del arzobispo Orozco y Jiménez su fu-
neral sirvió para iniciar la conciliación entre la Iglesia y el Estado. El ar-
zobispo sucesor José Garibi Rivera,8 junto con la jerarquía de la Iglesia 

3 Barry Schwartz, “Mourning and the Making of a Sacred Symbol: Durkheim and the 
Lincoln Assasination, Social Forces 70.2, diciembre de 1991, 343-364.

4 Carmen Mc Evoy, “El regreso del héroe: Bernardo O´Higgins y su contribución en 
la construcción del imaginario nacional chileno, 1868-1869”, en Funerales Republicanos en 
América del Sur: tradición, ritual y nación, 1832-1896, editado por idem, pp. 125-155, Santia-
go, Centro de Estudios Bicentenario/Pontificia Universidad Católica de Chile, 2006.

5 Matthew D. Esposito, “Death and Disorder in México City: The State Funeral of 
Manuel Romero Rubio”, en Latin American Popular Culture: An Introduction, editado por 
William H. Beezley y Linda A. Curcio, Wilmington, Scholarly Resources Inc., 2000, 87-103

6 Amanda Marie López, “El manco y el mártir: Funerals, The Family, and Popular 
Memory of the Assassination of Álvaro Obregón, 1928-1929, Tesis de maestría, Universi-
ty of Arizona, 2004.

7 Anne Rubenstein, “Bodies, Cities, Cinema: Pedro Infante´s Death as Political Specta-
cle”, en Fragments of a Golden Age. The Politics of Culture in Mexico Since 1940, editado por Gil-
bert Joseph, Anne Rubenstein y Eric Zolov, London, Duke University Press, 2001, 199-233,

8 Para entender la actitud de Garibi Rivera es necesario conocer su “cercanía-distan-



EL INICIO DE LA CONCIL IACIÓN ENTRE LA IGLESIA Y EL ESTADO

57

en Jalisco, organizó el funeral de Orozco y Jiménez apegándose estricta-
mente a las normas que dispuso el gobierno local. Garibi Rivera trató de 
mostrar, a través de las diferentes ceremonias del funeral, que la Iglesia 
tapatía estaba dispuesta a iniciar una nueva era de conciliación con el 
Estado, en una época en la que en el ámbito nacional estaba a punto de 
romperse el modus vivendi entre la Iglesia y el gobierno civil. 

Obispo y arzobispo durante la Revolución

Francisco Orozco y Jiménez nació en Zamora, Michoacán, el 19 de no-
viembre de 1864, al seno de una familia acaudalada. A los 12 años viajó, 
junto con Luis su hermano mayor, a Roma para estudiar en el Colegio 
Pío Latinoamericano. Permaneció en esa ciudad entre 1876 y 1888. En 
este último año regresó a Zamora y se convirtió en capellán del templo 
de San Francisco y de la hacienda de La Noria. Ocho años más tarde se 
doctoró en Sagrada Teología en la Pontificia Universidad de México.9 
Como parte de su formación sacerdotal Orozco y Jiménez dominaba el 
latín, el griego, el italiano, el francés, el inglés y el portugués. Manejaba 
además con maestría su correspondencia privada y pública.

te” con Orozco y Jiménez. José Garibi Rivera (1889-1972) se convirtió en sacerdote en 
1912. Un año después formó parte de un grupo de ocho estudiantes, de entre muchos 
tapatíos, a quien el recién llegado arzobispo Orozco y Jiménez envío (como él había lo 
hecho en su momento) a prepararse al Colegio Pío Latino Americano. Garibi Rivera re-
gresó de Roma en 1916 y a partir de entonces se empeñó en varias actividades dentro de 
la Iglesia tapatía; dio clases en el Seminario Mayor en Guadalajara, y también se encargó 
de varias parroquias en la región de Los Altos. Poco a poco se acercó a la ciudad de Gua-
dalajara para ocupar cargos importantes dentro de la administración de la arquidiócesis. 
En 1930, Garibi Rivera se convirtió en coadjutor del arzobispo. A partir de entonces com-
partió tareas y responsabilidades cada vez mayores con su superior inmediato. El 22 de 
diciembre de 1934, por Bula Pontificia y por petición de Orozco y Jiménez, se designó a 
Garibi Rivera arzobispo auxiliar con derecho a sucesión. Véase José Salazar, “Mons. 
Orozco y el Pontificio Colegio Pío Latino-Americano” en Homenaje a la memoria del Excmo. 
y Revmo. Sr. Dr. y Mtro. D. Francisco Orozco y Jiménez, arzobispo de Guadalajara, coordinado 
por J. Ruiz Medrano, Guadalajara, Imprenta Font, 1936, 157-162, 159. 

9 J. Ignacio Dávila Garibi, Apuntes para la Historia de la Iglesia en Guadalajara, vol. 5, 
México, Libros de México, 1977, 5:145.



JUL IA PRECIADO ZAMORA

58

Más tarde cambió sus actividades de simple capellán en Zamora y 
emigró a la ciudad de México. Ahí fue profesor del Colegio Clerical de 
San Joaquín y del Seminario Conciliar. El 30 de mayo de 1902 el papa 
León XIII lo designó obispo de Chiapas, función que desempeñó hasta 
1912. Este nombramiento tuvo que ver con la pertenencia de Orozco y 
Jiménez al grupo formado en el Colegio Pío Latinoamericano, institu-
ción que en 1858 fundó el arzobispo chileno Víctor Eyzaguirre.10 El Pío 
Latinoamericano nació con el objetivo de formar “un nuevo tipo de je-
rarquía clerical latinoamericana”, instruida por profesores jesuitas de la 
Universidad Gregoriana.11 La creación del Pío Latinoamericano formaba 
parte del proceso de “romanización” que consistió en “la reforma ecle-
siástica del Vaticano” a través de la “centralización de las iglesias ten-
diente a fortalecer la autoridad de la jerarquía romana y del papado fren-
te al poder que ejercía el clero local”.12 El arzobispo de México, Pelagio 
Antonio de Labastida y Dávalos y el arzobispo de Michoacán, José Cle-
mente de Jesús Munguía, apoyaron en su momento la creación del Pío 
Latinoamericano. El arzobispo Labastida impulsó además “la formación 
de una nueva generación de jerarcas mexicanos educados” en ese cole-
gio.13 Entre dichos estudiantes se encontraba su sobrino José Antonio 
Plancarte, quien a su regreso a Zamora, Michoacán, envió a varios estu-
diantes a Roma, entre los que se hallaba Francisco Orozco y Jiménez.

Ese selecto grupo una vez en México aplicó con celo “el ritual roma-
no”, pero a su vez “se topó con la jerarquía clerical educada en las insti-
tuciones mexicanas, que se vio desplazada por la aparición de este nue-
vo grupo”.14 Hacia finales del siglo XIX este equipo ejercía gran peso en el 
episcopado mexicano. Además de Orozco y Jiménez, el grupo estaba 

10 Cecilia Adriana Bautista García, “Hacia la romanización de la Iglesia Mexicana a 
fines del siglo XIX”, Historia Mexicana LV, 1, 2005, 99-144, 109.

11 Ibid., 109.
12 Ibid., 100.
13 Ibid., 120.
14 Años después en 1899 cuando se celebró el Concilio Plenario de América Latina, el 

Pio Latino se convirtió en la sede del evento que reunió a la curia latinoamericana. En          
el concilio se acordó que los obispos latinoamericanos protegerían económicamente al 
Colegio, además de comprometerse a enviar estudiantes a Roma. De esta forma se con
tinuaría con la formación de futuros obispos. Ibid., 121.



EL INICIO DE LA CONCIL IACIÓN ENTRE LA IGLESIA Y EL ESTADO

59

conformado Eulogio Gillow, obispo de Oaxaca; Ignacio Montes de Oca, 
obispo de San Luis Potosí; Antonio Plancarte, abad de la Basílica de 
Guadalupe y Jesús Herrera y Piña, del Seminario Conciliar de México.15 
Gillow y Antonio Plancarte estudiaron en Roma pero no en el Colegio 
Pío Latinoamericano. Durante las primeras décadas del siglo XX, este 
grupo, que se educó en Roma, continuaría ejerciendo el poder. 

Como obispo de Chiapas (1902-1912), Orozco y Jiménez organizó la 
extensa diócesis, formó asociaciones católicas y construyó templos. En 
1912, el gobierno civil de Chiapas acusó a Orozco y Jiménez de “sublevar 
a los indios de aquella región”,16 y a raíz de ese conflicto recibió el mote de 
“El chamula”. En ese mismo año, como parte de la deferencia especial de 
Roma hacia los egresados del Colegio Pío Latinoamericano, el papa Pío XI 
lo designó arzobispo de Guadalajara. El cambio forzado de Orozco y Ji-
ménez del obispado de Chiapas al arzobispado de Guadalajara, debió 
augurarle a las autoridades de Jalisco un futuro poco tranquilo: frente a 
ellas se encontraba un novel arzobispo que podía dirigir a su nueva grey 
por los caminos de la intransigencia.17 Tiempo, lugar y condiciones resul-

15 Cecilia Adriana Bautista García, “Hacia la romanización de la Iglesia mexicana”, 123.
16 Francisco Barbosa Guzmán, Jalisco desde la Revolución: la Iglesia y el gobierno civil, 

tomo 6, Guadalajara, Gobierno del Estado de Jalisco, Universidad de Guadalajara, 1988, 
6: 115. Tiempo después Orozco y Jiménez escribió acerca de su participación en el asunto 
de los indígenas de Chiapas: “algunos jóvenes, viendo el ascendiente de que yo gozaba 
ante los indios, me suplicaron que los recomendara para que se dejaran dirigir por ellos 
y los indios ejercitaran así sus derechos de ciudadanos; pero más tarde aconteció que los 
habitantes de San Cristóbal de Las Casas quisieron que volvieran allí a residir los pode-
res que el gobernador Rabasa había trasladado a Tuxtla Gutiérrez, con grande menosca-
bo y disgusto eterno de la Ciudad Víctima, y los expresados jóvenes los aprovecharon, 
incorporándolos al Cuerpo de voluntarios que habían organizado para ese conflicto in-
creíble entre Ciudad y Ciudad, más temible que una revolución general, sin que por esto 
se pueda decir que hubo sublevación de indios, a quienes nada interesaba aquella cues-
tión: a este abuso agregaron los mencionados políticos el de incomunicarme absoluta-
mente durante todo el tiempo que duró el conflicto, de los pobres indios, para que yo no 
los disuadiera de prestar su ayuda”. Véase Francisco Orozco y Jiménez, Memorándum 
¡Acerquémonos a Dios! (Suscrito en San Juan de los Lagos, el 16 de junio de 1918), 13.

17 En un ensayo reciente, Jean Meyer muestra las semejanzas de las actuaciones al fren-
te de la diócesis de Chiapas entre Orozco y Jiménez y Samuel Ruiz, ex Obispo de Chiapas. 
Véase Jean Meyer, “Dos Obispos Príncipes, dos hombres una situación”, Mi pueblo 131 
(2000), 20-23. Sobre el mismo tema reflexiona Fernando M. González en “Sobre las similitu-
des y diferencias entre los monseñores Francisco Orozco y Jiménez y Samuel Ruiz (polémi-



JUL IA PRECIADO ZAMORA

60

taron propicios para las ocupaciones del arzobispo, quien fundó semina-
rios, instaló y reinstaló vicarías, organizó a las damas católicas, y creó el 
Círculo de Estudios Sociales León XIII. Su controvertida presencia recru-
deció los ánimos entre los católicos y el gobierno civil en Jalisco.

Muestra de ello fueron los reiterados destierros que como arzobispo 
de Guadalajara vivió Orozco y Jiménez, el primero comenzó el viernes 
14 de agosto de 1914. Tras las disposiciones anticlericales de los revolu-
cionarios en Jalisco, encabezados por Manuel M. Diéguez, Orozco y Ji-
ménez salió de Guadalajara y se refugió en Chicago, en Nueva York y 
luego en Roma. Retornó a Guadalajara el 20 de noviembre de 1916. El 
segundo exilio comenzó el sábado 20 de julio de 1918, también por órde-
nes de Manuel M. Diéguez, para ese entonces gobernador de Jalisco. En 
esa oportunidad el arzobispo salió de Guadalajara y radicó en Chicago, 
Nueva York y Washington. Volvió a Guadalajara el martes 14 octubre de 
1919. El tercer distanciamiento de su arquidiócesis fue un autoexilio. A 
Orozco y Jiménez se le acusó de participar en el movimiento “estradis-
ta” en Guadalajara.18 Para escapar de sus enemigos, el arzobispo se au-
toexilió el lunes 2 de junio de 1924: viajó a la ciudad de México, a Roma 
y después a Chicago. Tornó a Guadalajara en mayo de 1925. 

El cuarto exilio principió a finales de julio de 1929. Tras los arreglos 
entre el gobierno civil y la Iglesia que dieron oficialmente por terminada 
la guerra cristera,19 el presidente de México, Emilio Portes Gil, ordenó a 

ca amistosa con Jean Meyer)”, en Matar y morir por Cristo Rey. Aspectos de la cristiada, México, 
Instituto de Investigaciones Sociales de la UNAM, Plaza y Valdés, 2001, 335-347.

18 Se llamó movimiento “estradista” al apoyo que el general Enrique Estrada brindó 
en Jalisco al levantamiento armado de Adolfo de la Huerta en contra del presidente Ál-
varo Obregón, en diciembre de 1923. Los “estradistas” se posesionaron del gobierno del 
estado de Jalisco. El entonces gobernador Guadalupe Zuno salió de Guadalajara, mos-
trando así su adhesión a Obregón (o su recelo ante los “estradistas”; además, el gobierno 
zunista acusó a Orozco y Jiménez de participar en el levantamiento armado). Alicia Cue-
vas Miranda, “La política laboral de José Guadalupe Zuno 1923-1926” en idem et al., José 
Guadalupe Zuno Hernández. Vida, obra y pensamiento, Guadalajara, Universidad de Guada-
lajara, 1991, 123-139 en especial 134-135. El ministro de Guerra, el general Serrano, decla-
ró en enero de 1924 que la rebelión estradista era considerada como la parte “más peli-
grosa” de la rebelión delahuertista. Véase “Obregón Preparing for Decisive Blow”, The 
New York Times, 5 de enero de 1924. 

19 Conocida también como “La Cristiada” (1926-1929), consistió en un levantamiento 
armado de los católicos del occidente mexicano contra el gobierno anticlerical y proagra-



EL INICIO DE LA CONCIL IACIÓN ENTRE LA IGLESIA Y EL ESTADO

61

Orozco y Jiménez que abandonara el país. El arzobispo desterrado salió 
a El Paso, Texas, para regresar en marzo de 1930. La quinta expatriación 
la ordenó el presidente Pascual Ortiz Rubio y al arzobispo se le condujo 
a los Ángeles, California, el domingo 24 enero de 1932. Parte de este 
exilio lo vivió en Roma. El arzobispo volvió a la capital de Jalisco el do-
mingo 19 de agosto de 1934. Además de estas salidas intempestivas de 
su patria, Orozco y Jiménez vivió durante dos periodos (1917-1918 y 
1926-1929) oculto en pueblos y rancherías alejadas de la ciudad de Gua-
dalajara. El arzobispo dirigió la arquidiócesis, la mayor parte del tiem-
po, desde la distancia.

En tiempos de la Revolución, la Iglesia en Jalisco limitó, entre 1913 y 
1919, su esfera de acción como consecuencia de las medidas restrictivas 
de los diferentes gobiernos revolucionarios. En contraste, en la década 
de 1920 –durante el gobierno de Álvaro Obregón en la presidencia de la 
república (1920-1924)– la Iglesia planeó un “proyecto de reconstrucción 
que le permitiese retomar su espacio como institución representante de 
la religión católica”.20 Con este objetivo, los obispos y arzobispos traba-
jaron en el campo social para desterrar la doctrina del liberalismo y el 
socialismo.21 Los miembros de la jerarquía eclesiástica, en mayor o me-
nor medida, promovieron el programa social de la Iglesia. Dos arzobis-
pos se destacaron en este campo: el de México, José Mora y del Río y el 
de Guadalajara, Francisco Orozco y Jiménez.

Sin embargo, en 1926 las medidas anticlericales del gobierno de Plu-
tarco Elías Calles (1924-1928), que pretendían regular las prácticas reli-
giosas de los católicos, desataron el descontento de los dirigentes de la 
Iglesia y de los feligreses de diferentes regiones de México, especial-
mente del centro occidente. Del desacuerdo entre la Iglesia y el Estado 
nació la respuesta armada de los católicos. Una vez que se inició la lu-

rista de Plutarco Elías Calles. Ramón Jrade, “La organización de la Iglesia a nivel local y 
el desafío de los levantamientos cristeros al poder del Estado revolucionario”, Estudios 
del Hombre 1 (1992), 65-80.

20 Gabriela Aguirre Cristiani, “Iglesia y revolución. Los católicos, el episcopado mexi-
cano y el gobierno de Álvaro Obregón 1920-1924”, ponencia presentada en el Congreso 
Internacional “Dos siglos de revoluciones en México”, Morelia, Michoacán, 17 al 20 de 
septiembre de 2008, 1-27, en especial 10.

21 Gabriela Aguirre Cristiani, “Iglesia y revolución”, 10.



JUL IA PRECIADO ZAMORA

62

cha armada, los obispos se dividieron en dos grupos antagónicos: los 
que favorecían la intransigencia, que eran los más, y los transigentes 
que eran minoría. 

Francisco Orozco y Jiménez, del ala intransigente, influyó en la ver-
tiente que tomó el conflicto armado en Jalisco, aunque no haya fungido 
como capellán de los cristeros, como varios historiadores lo han repre-
sentado. Orozco y Jiménez se opuso a las medidas anticlericales con su 
presencia pasiva –mientras permaneció escondido en su arquidiócesis– 
y con su autoridad de arzobispo de Guadalajara. A partir de que contra-
vino las órdenes gubernamentales, el 24 de octubre de 1926, fecha en 
que, a través de un sacerdote jesuita, la Secretaría de Gobernación le pi-
dió que se “presentara espontáneamente” de lo contrario sería “llevado 
por la fuerza”,22 las autoridades civiles lo acusaron de ser el cabecilla de 
los católicos armados. En esta versión se apoyaron las notas, hasta cierto 
grado sensacionalistas, de la prensa de la época. La figura de Orozco y 
Jiménez, construida con base en desacatos a las autoridades civiles, se 
irguió entre los católicos como el símbolo de la resistencia a las medidas 
anticlericales de los gobiernos locales y nacionales. 

Diferentes significados de un funeral

En el centro, la cama con cabecera de ébano, sostenía la figura inmóvil 
del arzobispo de Guadalajara, Francisco Orozco y Jiménez. La cabeza, 
reposada sobre dos cojines, mantenía su frente en alto. Sus manos, tan 
acostumbradas a formar la señal de la cruz, se ocultaban a la vista, iner-
tes. Vestía sotana oscura, y sobre ésta un manto morado.23 El atuendo 
cubría brazos y piernas, pero resaltaba lo blanco y delgado de su rostro. 
La luz se había apagado en sus ojos, es cierto, pero cuatro cirios ardían, 
a las cuatro esquinas de la cama, e iluminaban toda la recámara. Afuera 
había oscurecido. El primer mensaje que salió del arzobispado se dirigió 

22 Vicente Camberos Vizcaíno, Francisco el Grande: Mons. Francisco Orozco y Jiménez, 
vol. 2. México, editorial Jus, 1966, 191.

23 “Falleció anoche el Sr. Arzobispo Orozco y Jiménez”, El Informador (Guadalajara), 
19 de febrero de 1936.



EL INICIO DE LA CONCIL IACIÓN ENTRE LA IGLESIA Y EL ESTADO

63

a la Santa Sede en Roma: “Grandísima pena comunico hoy murió Arzo-
bispo Orozco”.24 Era el 18 de febrero de 1936.

Francisco Orozco y Jiménez murió a consecuencia de la infección 
que le perjudicó el hígado y le complicó el corazón. Sus funerales dura-
ron cuatro días, del 18 al 21 de febrero de 1936. Iniciaron con la espera de 
los católicos para ver el cadáver en la casa del arzobispo; después el ve-
lorio en el Sagrario Metropolitano; la ceremonia en la catedral y la pro-
cesión que recorrió la avenida Alcalde y que condujo el féretro del arzo-
bispo al panteón de Belén. Para entender la simbología detrás del 
funeral de Francisco Orozco y Jiménez, y comprender el significado de 
ritual como categoría analítica, retomo los fundamentos del antropólo-
go David I. Kertzer. Como conducta simbólica, afirma Kertzer, el ritual 
“es socialmente estandarizado y repetitivo”. 

	
La acción ritual tiene una cualidad formal. Sigue secuencias estandarizadas 
altamente estructuradas y con frecuencia es representada en ciertos lugares 
y momentos que están dotados en sí con un significado simbólico especial. 
La acción ritual es repetitiva y, por lo tanto, redundante, pero estos mismos 
factores sirven como medios importantes para canalizar la emoción, guiar 
la cognición y organizar a los grupos sociales.25

Pese a que por varios siglos no varió en gran medida la forma en que 
los obispos católicos debían ser enterrados, es evidente que, como lo 
señala Kertzer, el impacto que se deriva de poner en marcha un ritual, se 
debe a sus representaciones pasadas: “los recuerdos asociados con 
aquellas experiencias rituales anteriores dan colorido a la experiencia de 
una nueva promulgación de los ritos”.26 Entre más importante es la po-
sición de poder del individuo, “más elaborados y resplandecientes” son 

24 Archivo Histórico de la Arquidiócesis de Guadalajara (en adelante, AHAG). Sección 
gobierno, serie obispos, Francisco Orozco y Jiménez, años 1936-1943, expediente 27, caja 
6. Boletín Oficial en que la Sagrada Mitra de Guadalajara, da cuenta al pueblo católico de 
los telegramas cambiados con la Santa Sede con la ocasión de la gravedad y fallecimiento 
del Excmo. y Rvmo. Sr. Arzobispo Dr. y Maestro Dn. Francisco Orozco y Jiménez. 

25 David I. Kertzer, Ritual, Politics, and Power, New Haven, Yale University Press, 
1988, 9.

26 Ibid., 12.



JUL IA PRECIADO ZAMORA

64

los funerales. En casos de exgobernantes, “su ceremonia se coloca bajo 
los auspicios del Estado y sufre una transformación. Se convierte en un 
funeral de Estado: un asunto público en el que el gobierno, los medios y 
la gente están involucrados”.27

En un funeral de Estado se va más allá del rito de paso, puesto que 
ya pertenece “a la categoría de ceremonias de poder que constituyen 
una parte integral de cualquier régimen político”. Los estudiosos de los 
funerales, y en particular Ben-Amos, han retomado la teoría de los ritos 
de paso del antropólogo flamenco Arnold van Gennep. Los ritos de 
paso, para Van Gennep, son ceremonias que marcan el tránsito de una 
fase de la vida o la transición de un estatus social a otro. Un periodo 
tradicional de ritos o rituales marca cada uno de estos cambios. En cada 
uno de ellos, Van Gennep identificó tres fases: la separación (pérdida por 
parte de la persona de su estatus anterior), la transición (periodo de tran-
sición con rituales específicos) y la reincorporación (readmisión en la so-
ciedad con el nuevo estatus).28

“El enfoque retórico”, nos dice Avner Ben-Amos, “considera al fune-
ral de Estado como una ceremonia conmemorativa –el aniversario cero 
de la muerte de un héroe– cuyo objetivo es grabar, en la memoria nacio-
nal, el pasado glorioso del difunto y del régimen por el que él luchó”.29 
En el caso de un jerarca de la Iglesia católica como Francisco Orozco y 
Jiménez, se dan muchos paralelos entre él y la figura de un hombre de 
Estado. En particular, en lo referente a la experiencia que viven los par-
ticipantes en la ceremonia, ya como miembros de la procesión o como 
espectadores, dado el impacto emocional que un rito como el funeral 
que estudio deja en los participantes del evento, éstos “derivan gran 

27 Avner Ben-Amos, Funerals, Politics, and Memory, 3.
28 Véase Arnold van Gennep, Los ritos de paso, Madrid, Taurus, 1986.
29 Avner Ben-Amos, Funerals, Politics, and Memory, 3. Según Ben-Amos, los funerales 

de Estado en Francia durante la Tercera República “eran, al mismo tiempo, ritos de paso 
y fiestas cívicas a través de las cuales el régimen celebraba a la vez a sus grandes hombres 
y sus propios méritos”. Para Ben-Amos, los funerales nacionales “ocupaban un lugar 
exclusivo en las fiestas cívicas del régimen, porque eran los únicos que a la vez eran ritos 
de paso personales”. Avner Ben-Amos, “Les funérailles du maréchal Foch. Le retour de 
la Grande Guerre”, en La mort du roi: essai d’ethnographie politique comparée, coordinado 
por Jacques Juillard, París, Gallimard, 1999, 231-232; 231-258



EL INICIO DE LA CONCIL IACIÓN ENTRE LA IGLESIA Y EL ESTADO

65

satisfacción”30 al participar en éste, de una u otra manera: “La ceremo-
nia, entonces, sirve como mediadora entre diferentes tipos de memorias; 
la de un individuo solo, la memoria oficial del régimen y la memoria 
nacional, que intenta moldear”.31

Para los observadores, el funeral de un “gran hombre”, en principio 
transmite la apariencia de que es un evento totalmente fortuito, sin pre-
via planeación; pero en realidad, como lo muestra Ben-Amos, las tres 
fases que se dan entre la muerte y el entierro de un individuo: a) la de 
separación de una posición previa o donde yace el cuerpo del finado; b) la 
de transición durante la cual el cuerpo se conduce en procesión por las 
calles; y c) la de incorporación, durante la cual se le traslada a una nueva 
posición, cuando se sepulta el cuerpo del gran hombre y se une así a sus 
ancestros,32 tienen que ver con etapas previstas. En ellas se siguen requi-
sitos formales que aparentemente no lo son (porque parecen desarro-
llarse de manera espontánea), pero que están ahí: son una especie de 
guión de cómo se debe montar esta representación. En otras palabras se 
trata el funeral como performance: la actuación o ejecución de ciertas eta-
pas siguiendo una normatividad clara y predefinida.

Durante siglos, la Iglesia como institución organizaba los funerales 
de sus prelados con sumo detalle y cuidaba que las ceremonias influye-
ran en el ánimo de los fieles.33 El funeral del arzobispo de Guadalajara 
atravesó por tres fases. La de separación de una posición previa en la 
casa del arzobispo, luego el Sagrario Metropolitano y por último en la 
aledaña catedral; la de transición en la procesión por la avenida Alcalde 
(antes San Francisco); y la de incorporación en el panteón de Belén.

30 David I. Kertzer, Ritual, Politics, and Power, 14.
31 Avner Ben-Amos, Funerals, Politics, and Memory, 6-7.
32 Avner Ben-Amos, “El centro sagrado del poder: París y los funerales de Estado re-

publicanos”, Culturales 6 (2007), 49-74, passim; Avner Ben-Amos y Eyal Ben-Ari, “Reso-
nance and Reverberation: Ritual and Bureaucracy in the State Funerals of the French 
Third Republic”, Theory and Society 24.2 (1995), 163-191, en esp. 169.

33 “Tercer Concilio Provincial Mexicano. Anexo II. Estatutos ordenados por el Santo 
Concilio Provincial Mexicano en el año del Señor de 1589”, en María Pilar Martínez Ló-
pez-Cano, coord., Concilios Provinciales Mexicanos. Época Colonial, México, UNAM, 2004, 
formato en CD, 2.



JUL IA PRECIADO ZAMORA

66

El funeral como reflejo

La etapa de separación de la que nos hablan Van Gennep y Ben-Amos, 
para el caso que analizo, fue la más prolongada de las tres que constitu-
yen el rito de paso. Estuvo formada por el velorio durante un día y dos 
noches en la casa particular del arzobispo; una noche en el Sagrario Me-
tropolitano y la ceremonia luctuosa en la catedral. En esta primera fase 
la noticia de la muerte del personaje marca el inicio de la organización 
de los funerales. Hay que considerar que la Iglesia como una institución 
regida por jerarquías bien delineadas, obedece los grados de autoridad. 
La primera noticia oficial de la muerte del arzobispo se dirigió, respe-
tando esas jerarquías, a la Iglesia en Roma y al papa como máxima auto-
ridad de los católicos.34 En segundo lugar, se difundió entre los sacerdo-
tes y los católicos de la arquidiócesis.35 

El arzobispo reposó en un féretro metálico que a decir de las notas de 
los periódicos era “una verdadera obra de arte”.36 Fue entonces cuando 
la sala de estar de su residencia se convirtió en capilla ardiente. “Una 
mujer”, cuenta una norteamericana que llegó a la residencia arquiepis-
copal, “a mi lado lloró y me hizo señas para que le pasara su rosario al 
guardia”. En la primera oportunidad, hombres y mujeres “le ofrecían 
rosarios o recuerdos a un miembro de la guardia de honor, quien los 
colocaba en la mano del arzobispo muerto y luego se los regresaba”.37 

34 Según las reglas que “gobiernan la transmisión de las noticias acerca de la 
muerte”, nos dicen Richard Huntington y Peter Metcalf, importa particularmente el 
orden en que se difunden las noticias: “la familia inmediata tiene el derecho de cono-
cer [la noticia] dentro de un margen de minutos o de horas, y espera ser informada 
en persona o por teléfono”. Véase Richard Huntington y Peter Metcalf, Celebrations 
of Death. The Anthropology of Mortuary Ritual, Cambridge, Cambridge University 
Press, 1985, 198-199.

35 AHAG. Sección gobierno, serie obispos, Francisco Orozco y Jiménez, años 1936-
1943, expediente 27, caja 6. Boletín de José Garibi Rivera a los sacerdotes y fieles del arzo-
bispado, Guadalajara, 18 de febrero de 1936.

36 “Hoy será inhumado el cadáver de Monseñor Fco. Orozco y Jiménez”, El Informa-
dor (Guadalajara), 21 de febrero de 1936.

37 Bess Adams Garner, Mexico: Notes in the Margin, Boston, Houghton Mifflin Com-
pany, 1937, 13.



EL INICIO DE LA CONCIL IACIÓN ENTRE LA IGLESIA Y EL ESTADO

67

Meses después, la gente consideró los rosarios, “benditos esa noche por 
las manos muertas del arzobispo”, como verdaderas reliquias.38 

La foto 1 muestra al arzobispo ataviado con sus ropas normales, co-
rresponde a la primera noche que fue velado; en la foto 2 aparece embal-
samado y revestido con sus ropajes arzobispales, mostrando la digni-
dad de su cargo. La Iglesia tapatía en la forma de presentar el cadáver, 
como se aprecia en esta segunda imagen, logró que los católicos de Jalis-
co percibieran que la persona pública que había construido de sí Orozco 
y Jiménez se perpetuara en el momento mismo de los funerales. Garibi 
Rivera en particular, se aseguró que nadie pusiera en duda que Orozco 
y Jiménez fue el jerarca de más influencia en su arquidiócesis durante el 
siglo XX. 

A la Iglesia en Guadalajara le correspondía homenajear a su arzo-
bispo en su último rito de paso. El cabildo eclesiástico acordó que el 
cadáver se llevara a la catedral el jueves 20 a las 12 horas del día para 
velarlo y que un día después, el viernes 21, a las 9 de la mañana, se rea-

38 Ibid., 14.

Foto 1. Momentos después de morir. Fuente: Fototeca de El Informador.



JUL IA PRECIADO ZAMORA

68

lizaran los funerales.39 Es importante conocer los planes originales del 
cabildo respecto a la organización del funeral, porque muestran que las 
disposiciones eclesiásticas se toparon con las órdenes del gobierno civil 
respecto a los trámites y las modificaron. José Garibi Rivera, podía elegir 
la opción de ignorar las reglas que imponía el gobierno civil y continuar 
con la línea dura de su antecesor, o bien cumplir con las disposiciones y 
transmitir el mensaje de que su gobierno eclesiástico optaría por la con-
ciliación y se sometería a las órdenes de la administración en turno.

Garibi Rivera, eligió la segunda alternativa, y ejecutó las instruc
ciones que le marcaron las autoridades civiles. Esta conducta de Garibi 
Rivera era previsible, pues durante la rebelión cristera, se mostró en des-
acuerdo con la defensa armada de los católicos; más tarde, a principios 

39 El cabildo aceptó la propuesta de Garibi Rivera, de que los restos de Orozco y Jimé-
nez se sepultaran en la cripta de la familia Rivera, en el cementerio de Belén. “Libro de 
Actas Capitulares del V. Cabildo Metropolitano, número XXXI, 484-486”, citado en J. Ignacio 
Dávila Garibi, Apuntes para la historia de la Iglesia en Guadalajara, 5, 524-525. 

Foto 2. Recubierto con sus insignias arzobispales. Fuente: J. Ruiz Medrano (coord.), 
Homenaje a la memoria del Excmo. y Revmo. Sr. Dr. y Mtro. D. Francisco Orozco y 
Jiménez, arzobispo de Guadalajara, Guadalajara, Imprenta Font, 1936.



EL INICIO DE LA CONCIL IACIÓN ENTRE LA IGLESIA Y EL ESTADO

69

de la década de 1930, cuando ya era obispo coadjutor de Orozco y Jimé-
nez, actuó con prudencia respecto a la reglamentación del culto en 
Jalisco,40 para evitar enfrentamientos con las autoridades civiles. 

El funeral de Orozco y Jiménez, cual espejo, reflejó la conflictiva re-
lación entre la Iglesia y el Estado: no se realizó el velorio en la catedral, 
como estaba previsto, ante las complicaciones que surgieron para obte-
ner el permiso correspondiente. En consecuencia, el velorio se efectuó 
en el Sagrario Metropolitano. El entonces presidente municipal de Gua-
dalajara Florencio Topete, negó el permiso del traslado del cadáver a 
catedral, pese a que lo había autorizado el secretario del gobierno esta-
tal.41 Topete prefirió que el secretario de Gobernación, en la capital de la 
República, aprobara esa medida. Los trámites para el funeral del arzo-
bispo cobraron dimensión nacional en el momento en que las autorida-
des locales transfirieron el asunto a la Secretaría de Gobernación, y pu-
sieron en manos de los mandos nacionales la responsabilidad de lo que 
–si algo salía mal– podría convertirse en el foco de un nuevo conflicto 
entre católicos y autoridades civiles. 

Hay que considerar que el gobernador de Jalisco, Everardo Topete 
(1935-1939), al igual que su antecesor Sebastián Allende (1932-1935),42 
implementó medidas anticlericales, sumadas a la polémica por implan-
tar la educación socialista y el conflicto universitario, aspectos que enra-
recieron el clima de represión en la entidad. En marzo de 1935, mientras 
se desataba el conflicto universitario, en un mitin político se enfrentaron 
miembros de la Federación de Estudiantes de Jalisco con otros grupos 
antagónicos; el saldo fue de varios muertos y heridos. El gobierno culpó 
al clero de estar involucrado en el suceso, así como a “estudiantes reac-

40 Patricia Valles, “José Garibi Rivera: primer cardenal mexicano”, en A Dios lo que es 
de Dios, coordinado por Carlos Martínez Assad, 267-285, México, Aguilar, 1994, 272.

41 AHAG. Sección gobierno, serie obispos, Francisco Orozco y Jiménez, años de 1936-
1943, expediente 27, caja 6. Carta de Miguel Guevara, secretario del gobierno de Jalisco al 
presidente municipal Florencio Topete. Guadalajara, 19 de febrero de 1936. 

42 En 1934, contendieron por la gubernatura el candidato cardenista Silvano Barba 
González y el candidato callista que apoyaba el grupo del gobernador Sebastián Allende, 
Everardo Topete. Topete, el nuevo gobernador de Jalisco, recibió un gobierno “consolida-
do” gracias a la gestión de Allende, quien sometió “al clero y a un buen número de caci-
ques”. Véase Alma Dorantes González, “El conflicto universitario en Guadalajara”, 1933-
1937”, Tesis de maestría, Universidad de Guadalajara, 1993, 133. 



JUL IA PRECIADO ZAMORA

70

cionarios y a elementos fanáticos”.43 A raíz de ese hecho, el gobernador 
Everardo Topete ordenó que el ejército disolviera las marchas no autori-
zadas. Los militares “patrullaron durante varios días la ciudad con obje-
to de no permitir la reunión de más de cinco personas en las calles y 
plazas”.44 

De autorizarse el traslado del cuerpo a la catedral, quedaba implícito 
que se consentiría que los católicos acompañaran al arzobispo en su úl-
timo recorrido por el centro neurálgico de Guadalajara. El tiempo en el 
que el arzobispo murió, no era el más propicio para que, con toda liber-
tad, la Iglesia organizara los funerales del prelado al igual que en otras 
épocas preparaba los actos públicos de culto. La guerra cristera, en la 
que Orozco y Jiménez tuvo un papel protagónico, era todavía un tema 
vigente tanto para los católicos como para las autoridades civiles. Pese 
al clima de represión y a la presencia meses antes de militares por las 
calles de la ciudad, los católicos tapatíos se apostaron para participar en 
los diferentes actos del funeral de su arzobispo.

Lejos de ser un evento improvisado, cuando la preparación de un 
funeral toma varios días, a los organizadores se les permite imbuir al 
evento con un simbolismo que escapa a primera vista a los mismos par-
ticipantes. No sólo los funerales de un “gran hombre” como el arzobis-
po de Guadalajara servirían para congregar a los católicos jaliscienses, 
sino que los organizadores, encabezados por Garibi Rivera, fraguaron 
su movilización para resaltar los valores de unidad y obediencia que la 
misma Iglesia en Jalisco intentó infructuosamente de implantar incluso 
durante los últimos años de vida de Orozco y Jiménez.

Por ejemplo, el convulsivo año de 1935 fue difícil para los habitantes 
de Jalisco: “en la ciudad, frente al impulso oficial a la educación socialis-
ta, las clases medias enarbolaron la educación laica, la autonomía uni-
versitaria y la libertad de cátedra como límites a la expansión del Estado 
posrevolucionario”.45 El 18 de octubre de ese año fuerzas federales apre-
hendieron a 31 sacerdotes por considerarlos sospechosos de planear una 
rebelión. A los clérigos se les encarceló. Tras las averiguaciones, el juez 

43 Alma Dorantes González, “El conflicto universitario en Guadalajara”, 270.
44 Ibid.
45 Ibid., 88.



EL INICIO DE LA CONCIL IACIÓN ENTRE LA IGLESIA Y EL ESTADO

71

segundo de Distrito les levantó el cargo, pero enseguida les dictó formal 
prisión por violar la ley de culto vigente.46 

La prensa ventiló que Orozco y Jiménez era el cabecilla de la rebelión 
que se fraguaba en Jalisco. Tal vez atendiendo a esa sospecha, el 19 de 
octubre de 1935, las fuerzas federales catearon la casa del arzobispo en 
San Pedro, Tlaquepaque, y el Santuario de la Soledad en busca de su per-
sona.47 José Garibi Rivera, en carta abierta, fechada el 1 de noviembre de 
1935 y publicada en el periódico El Informador, pidió a Lázaro Cárdenas 
garantías para los sacerdotes y para el arzobispo.48 La organización de los 
funerales de Orozco y Jiménez reflejó las tensas relaciones en el pasado 
inmediato entre la Iglesia y el Estado, las autoridades civiles recelaban de 
las eclesiásticas en atención a su larga tradición de oponerse al régimen.

El funeral y el espacio público

Todos los actos del funeral del arzobispo tuvieron lugar en el “centro 
sagrado” de la ciudad de Guadalajara. Es decir, después de muerto, el 
arzobispo no salió de ese espacio significativo para la Iglesia y los cató-
licos, como para el gobierno civil. En el centro además de la catedral, se 
encontraban las sedes del poder estatal y municipal. El centro de la ciu-
dad, ya lo dijo Ben-Amos, guarda los valores más viejos; ahí la arqui
tectura se transforma con lentitud. Los edificios y las casas forman un 
conjunto que enmarca celebraciones tales como festivales cívicos y fu-
nerales significativos. En la década de los treinta, la ciudad de Guadala-
jara modificó sus espacios. Con la injerencia del “Estado y de las clases 
sociales”, resultó en “una ciudad con espacios mucho más diferencia-
dos en cuanto a sus funciones”; así, las familias de la clase alta se esta-
blecieron en “colonias ubicadas en el poniente y el norte con la subse-
cuente especialización del centro como zona comercial y de oficinas. 
Las colonias de las clases medias crecieron hacia el oriente, el norte y el 

46 AGN. Grupo documental Lázaro Cárdenas del Río, volumen 914, expediente 547-
3/86. Carta abierta de José Garibi Rivera a Lázaro Cárdenas, Guadalajara, 1 de noviem-
bre de 1935.

47 Ibid.
48 “Carta abierta”, El Informador (Guadalajara), 10 de noviembre de 1935.



JUL IA PRECIADO ZAMORA

72

noreste; por su parte, las clases populares saturaron los barrios tra
dicionales”.49 

La catedral de Guadalajara fue, por definición, el medio en el que 
Orozco y Jiménez se desenvolvió durante los 23 años que duró su arzo-
bispado. Pero también lo fueron el Sagrario Metropolitano y el Santua-
rio de Guadalupe. Esos edificios estaban revestidos de valor. En princi-
pio la catedral era el símbolo para los católicos de la arquidiócesis; y el 
medio o el espacio en el que el arzobispo se revestía del poder que le 
confería la Iglesia, como el sucesor de los apóstoles que era.50 Por otra 
parte, el Sagrario Metropolitano, ubicado en el costado sur de la cate-
dral, era una especie de prolongación de esta última. Al Santuario de 
Guadalupe lo separaban varias cuadras de la catedral; pero uno de sus 
costados daba a la entonces calle de San Francisco la misma en que se 
situaban los dos recintos antes mencionados. La zona del Santuario era 
una zona popular, y para Orozco y Jiménez guardaba un doble signifi-
cado: el arzobispo era ferviente seguidor de la Virgen de Guadalupe, 
como “símbolo de todos los católicos mexicanos”,51 y el barrio lo habita-
ban las clases populares. 

Estas construcciones quedaron, en los días del funeral de Orozco y 
Jiménez, conectadas entre sí. Después de que se veló durante dos días el 
cadáver del arzobispo en su casa, a las 16 horas del jueves 20 de febrero 
se formó una procesión que recorrió unas cuantas cuadras hasta llegar al 
Sagrario Metropolitano. De ahí se trasladó el cadáver a la catedral, el 
viernes 21 a las 9 horas. En estos dos actos, los fieles usaron el espacio 
público para acompañar y manifestar gratitud al arzobispo muerto, 
pero también para desafiar simbólicamente a las autoridades guberna-
mentales, pues tomaron las calles inmediatas cuando se volvió imposi-
ble entrar a la catedral, apropiándose el espacio público más allá de los 
edificios dedicados al culto.

Una nueva etapa se iniciaba para la Iglesia tapatía en relación con el 
Estado. Seguramente informadas las autoridades nacionales de la mul-

49 Alma Dorantes González, “El conflicto universitario en Guadalajara”, 83.
50 Adriano Cance y Miguel de Arquer, El Código de derecho canónico, 2 vols., Barcelona, 

Litúrgica Española, 1933, 1: 220.
51 “Our Lady of Guadalupe”, http://en.wikipedia.org/wiki/Our_Lady_of_Guada-

lupe (Fecha de acceso: 2 de mayo de 2009).



EL INICIO DE LA CONCIL IACIÓN ENTRE LA IGLESIA Y EL ESTADO

73

titud que se apostaba frente a la casa donde Orozco y Jiménez yacía, 
decidieron otorgar “un permiso” que el mismo pueblo ya había tomado 
por su cuenta, de salir a la calle. 

El funeral como espectáculo

El espectáculo que la Iglesia preparó se resumió en el funeral. Dicho es-
pectáculo se dio en dos grandes actos y tuvo lugar específicamente den-
tro de los dos templos mencionados, es decir en los recintos de culto; 
nunca en el espacio exterior. Una vez que el cadáver de Orozco y Jimé-
nez proveniente de su casa y acompañado del nuevo arzobispo traspasó 
la puerta del Sagrario, ésta se cerró y se impidió la entrada a los fieles. La 
puerta se abrió sólo hasta que el Sagrario se transformó en un escenario 
que prestaba su boato al ataúd del arzobispo, que se encontraba en el 
centro sobre una gran mesa cubierta con paños negros, rodeada por seis 
cirios. El efecto visual lo complementaron los organizadores con el audi-
tivo, cuando se aseguraron que al entrar los fieles escucharan el canto de 
los maitines. El arreglo del templo, según testigos oculares, transmitía 
un “tono de tristeza solemne”.52 Después de esa apertura dramática y de 
que los fieles entraran al Sagrario para observar el cuerpo del arzobispo, 
las guardias de honor privilegiaron en orden de preeminencia a la jerar-
quía eclesiástica, después de ésta los feligreses montaron guardias. Se 
calculó que “no menos de cuarenta mil personas desfilaron ante el 
féretro”.53 Si se considera que la población de la ciudad de Guadalajara 
en 1930 era de 184,826 habitantes,54 esto significa que casi 25 por ciento 
de la población de la ciudad participó en el funeral. 55 

52 “Hoy será inhumado el cadáver de Monseñor Fco. Orozco y Jiménez”, El Informa-
dor (Guadalajara), 21 de febrero de 1936.

53 Rafael Rafael Regalado, “Postrer Homenaje”, en Homenaje a la memoria del Excmo. y 
Revmo. Sr. Dr. Mtro. Francisco Orozco y Jiménez, arzobispo de Guadalajara, coordinado por J. 
Ruiz Medrano, 42-47, Guadalajara, Imprenta Font, 1936, 45.

54 Alma Dorantes González, “El conflicto universitario en Guadalajara”, 79.
55 Sin embargo, también existieron personas que no comulgaron con la política reli-

giosa de Orozco y Jiménez, por ejemplo la señora María Concepción Remus de Matute, a 
quien el arzobispo había excomulgado. Remus de Matute catalogó de “borregos” a los 



JUL IA PRECIADO ZAMORA

74

El segundo acto del espectáculo del funeral, y el principal, fue en la 
catedral. El centro de la Iglesia tapatía –la catedral– era al mismo tiempo 
que el núcleo de su reino temporal, un espacio sacro; es decir, “un lugar 
en donde se enfocan los valores sagrados de una comunidad y se vuel-
ven tangibles a través de un conjunto de símbolos y rituales, y donde se 
comunica la sociedad con estos valores sagrados”.56 Una vez que el ca-
dáver de Orozco y Jiménez entró a la catedral el viernes 21 a las 9:00 
horas, de inmediato lo colocaron en un catafalco que había servido para 
el mismo propósito en los funerales de otros obispos. La organización 
del evento y su magistral sincronización de súbito se sintieron. Los seve-
ros cortinajes negros “en todas las columnas y uno mayor en la cúpula, 
sobre el altar”;57 la música –la “partitura fúnebre del abate Lorenzo Pe-
rossi”– ejecutada por la filarmónica “Santa Cecilia” y dirigida por el 
presbítero Manuel Aréchiga;58 y la oración fúnebre que pronunció Ma-
nuel Fulcheri y Pietra Santa, obispo de Zamora, en la que exaltó las 
“cualidades que adornaron la vida del [quinto] arzobispo”59 de Guada-
lajara, contribuyeron a que los numerosos asistentes, colocados de 
acuerdo a su jerarquía eclesiástica y social, se creyeran ante una repre-
sentación teatral, tal como la concibe el antropólogo Clifford Geertz. 

Geertz señala que, en Bali, los funerales de los reyes conformaban un 
espectáculo para el pueblo. El acto principal del funeral era la incinera-
ción. Ese suceso congregaba a la multitud, que iba vestida de fiesta. El 
lugar de la cremación estaba dispuesto para el espectáculo. Los asisten-
tes ocupaban un lugar privilegiado en el que observaban cómodamente 
el evento. Había una torre de 11 pisos; en el sitio superior, se colocaba el 
cuerpo del rajá. La torre decorada, y el ataúd en forma de animal, eran 
elementos que contribuían a la espectacularidad del evento.60 En el caso 

católicos que siguieron de cerca los diferentes actos del funeral del arzobispo. Véase, Bess 
Adams Garner, Mexico: Notes in the Margin, 15.

56 Avner Ben-Amos, “The Sacred Center of Power”, 28.
57 J. Ignacio Dávila Garibi, Apuntes para la historia de la Iglesia en Guadalajara, 5, 229.
58 “Los funerales del Sr. Arzobispo D. Francisco Orozco y Jiménez revistieron gran 

solemnidad”, El Informador (Guadalajara), 22 de febrero de 1936.
59 Ibid.
60 Clifford Geertz, “La afirmación política: espectáculo y ceremonia”, en Idem, Negara. 

El estado-teatro en el Bali del siglo XIX, Barcelona, Paidós, 1999, 177-215, passim.



EL INICIO DE LA CONCIL IACIÓN ENTRE LA IGLESIA Y EL ESTADO

75

de la catedral de Guadalajara, el catafalco con el ataúd de Orozco y Jimé-
nez era el centro del espectáculo.

Los estudiosos de los funerales, en particular Ben-Amos, señalan 
que la cercanía en relación con el féretro, revela el grado de importancia 
social o política de los asistentes. Las guardias de honor fueron un claro 
ejemplo de la dimensión vertical y horizontal que conforma a la Iglesia. 
Según De la Torre, la institución católica está formada por la Ecclesia que 
se refiere a la “estructura jerárquica” y al “funcionamiento vertical” que 
emana del Vaticano para las Iglesias locales. Nostra alude a la “comuni-
dad de cristianos” que “forman parte de la Iglesia”; ésta sería la dimen-
sión horizontal. Sin embargo, ambas dimensiones, aunque separadas, 
interactúan entre sí.61

De la Torre aplica lo anterior para un periodo reciente de la Iglesia en 
Guadalajara en el que analiza “el catolicismo desde la perspectiva de los 
laicos”; en mi caso lo retomo para destacar esas dos dimensiones –la de la 
jerarquía y la de los fieles– de la Iglesia como institución. Dimensiones 
que se reflejaron en los funerales del arzobispo, especialmente en las 
guardias que se montaron en el Sagrario y en la procesión del funeral. Por 
ejemplo, en primer término se ubicaban los miembros del cabildo metro-
politano, vestidos con su traje ordinario;62 al pie del catafalco estaban los 
sacerdotes de las parroquias, las órdenes religiosas63 y sólo conforme pa-
saban las horas, hicieron guardia muchos de los habitantes de la ciudad.64

Los deudos del fallecido, o las autoridades a quienes por jerarquía les 
corresponde representar el papel de orquestador de los funerales, están 
obligados por las normas no escritas de las ceremonias fúnebres –pero ob-
servadas desde hace tiempo por sociólogos y antropólogos65– a no separar-

61 Renée de la Torre, La Ecclesia Nostra, El catolicismo desde la perspectiva de los laicos: el 
caso de Guadalajara, México, Fondo de Cultura Económica, CIESAS, 2006, 15.

62 “Libro de Actas Capitulares del V. Cabildo Metropolitano, número XXXI, 484-486”, 
citado en J. Ignacio Dávila Garibi, Apuntes para la historia de la Iglesia en Guadalajara, 5, 524.

63 AHAG. Sección gobierno, serie obispos, Francisco Orozco y Jiménez, años 1936-
1943, expediente 27, caja 6. Invitación de Narciso Aviña Ruiz a Fray Bernardino Madrue-
ño. Guadalajara, 19 de febrero de 1936.

64 Rafael Regalado, “Postrer Homenaje”, 44.
65 Véase Erving Goffman, La presentación de la persona en la vida cotidiana, Buenos Ai-

res, Amorrortu, 2004, 47.



JUL IA PRECIADO ZAMORA

76

se del cadáver y mostrar tristeza. Por extraño que parezca, los dolientes 
presentan una cara de congoja por la pérdida reciente del ser querido, por-
que entienden que eso es lo que se espera de ellos. Las fotografías que so-
breviven de José Garibi Rivera bajo estas circunstancias lo muestran en una 
actitud triste, dolida. Pero como lo observa Durkheim: quizá no porque se 
sintiera de esa manera, sino porque entendía perfectamente que ese era el 
papel que debía desempeñar. La tristeza de los deudos del difunto “surge 
no porque se esté triste, sino porque se está obligado a hacerlo”: porque esa 
es la costumbre del grupo al que pertenece.66 La evidente pesadumbre de 
las autoridades eclesiásticas formó parte sustancial del espectáculo del 
funeral, especialmente dentro del Sagrario Metropolitano y de catedral.

El funeral a través de la estructura y el communitas 

La segunda fase del funeral correspondió a la etapa de transición y con-
sistió en la procesión del funeral por la avenida Alcalde. Esta etapa se 

66 Émile Durkheim, Las formas elementales de la vida religiosa, México, Ediciones Co-
yoacán, 1995, 370.

Foto 3. Cabizbajo, José Garibi Rivera acompaña los restos de Francisco Orozco y Jiménez.
Fuente: J. Ruiz Medrano (coord.), Homenaje a la memoria del Excmo. y Revmo. Sr. Dr. y 
Mtro. D. Francisco Orozco y Jiménez, arzobispo de Guadalajara, Guadalajara, Imprenta 
Font, 1936.



EL INICIO DE LA CONCIL IACIÓN ENTRE LA IGLESIA Y EL ESTADO

77

inició en el momento mismo en que terminó la celebración religiosa y el 
féretro salió de la catedral. Analizo la procesión del funeral a la manera 
metafórica de una peregrinación a través de la noción de estructura y 
communitas que emplea Victor Turner. Para Turner estructura y commu-
nitas se presentan “generalmente en oposición”. Según Turner, “el com-
munitas aparece cuando la estructura no lo hace”. Por communitas Turner 
entiende esa fase en la que se da un “sentimiento de camaradería en las 
personae liminales”. En contraste, explica que “la estructura social se re-
fiere a un arreglo de posiciones o estatus”. El communitas surge en la fase 
de liminalidad. Es decir, cuando los individuos son ellos mismos.

Turner “argumentó que communitas y estructura también se refieren 
a dos modalidades de la sociedad. Concebía a la sociedad como que in-
volucraba un proceso dialéctico entre communitas, la comunidad indife-
renciada de individuos iguales y la estructura, el sistema diferenciado y 
con frecuencia jerárquico de posiciones [o puestos] sociales”.67 Turner 
aplicó los conceptos anteriores al análisis de peregrinaciones, en las que 
demostró que en éstas se borran las diferencias sociales. Sin embargo, 
Renée de la Torre encontró que dentro de las procesiones también pue-
den darse simultáneamente la estructura y el communitas.68 Las peregri-
naciones son un espacio en el que los peregrinos participan en “el sentido 
de identidad compartida”, pero “idealizado en el sentimiento de co
mmunitas”.69 De la Torre analizó el caso de la romería de la Virgen de Za
popan que tiene lugar cada 12 de octubre en la zona metropolitana de 
Guadalajara y demuestra que el carácter de las peregrinaciones es “am-
biguo”, y en ellas no necesariamente se trastocan o desaparecen “las re-
presentaciones de autoridad y jerarquía”.70

Al estudiar la peregrinación de la Virgen de Zapopan bajo los postu-
lados de Turner, De la Torre proporciona un ejemplo cercano a la proce-
sión funeraria. Un ejemplo en el cual la teoría de este antropólogo puede 

67 Mathieu Deflem, “Ritual, Anti-Structure, and Religion: A Discussion of Victor 
Turner’s Processual Symbolic Analysis” http://www.cas.sc.edu/socy/fac (fecha de ac-
ceso: 30 de abril de 2009).

68 Renée de la Torre, “La eclesialidad representada en la romería de la Virgen de Za-
popan”, en Ciencias Religiosas 4, 2001, 39-46.

69 Ibid., 40.
70 Ibid.



JUL IA PRECIADO ZAMORA

78

entenderse en un caso concreto. La autora señala que la romería de Za-
popan está lejos de adecuarse a la idea de “un lugar idóneo de communi-
tas”, en cambio se observa que “se da una pugna por la definición de las 
prácticas rituales ligadas al catolicismo, en donde a la vez está presente 
la estructura y el communitas”.71

En el caso del funeral del arzobispo Orozco y Jiménez se encontró la 
estructura y el communitas entre varios elementos a los que se refiere De 
la Torre para el caso de la romería, quien afirma que “las peregrinacio-
nes dramatizan tanto una forma de estar juntos, idealizado en el senti-
miento de communitas, como la realidad fáctica del orden social, cimen-
tado en la estructura, que impone jerarquías, normas y comportamientos 
institucionalizados por la ortodoxia católica”.72 Las peregrinaciones ca-
tólicas reúnen tres características: “integrar, resistir y renovar”,73 aten-
diendo esas particularidades “en ellas se dramatizan en un mismo esce-
nario espacio-temporal” dos aspectos: las normas que la Iglesia como 
institución jerárquica dispone para “estructurar los modos de acceso a 
lo sagrado” y las “prácticas espontáneas de los creyentes que manifies-
tan la resistencia, la reinvención y el dinamismo simbólico”. 74 

Las mujeres fueron un sector de la población al que, durante los 23 
años del arzobispado de Orozco y Jiménez, la política católica se dirigió 
como formadoras en el hogar. Numerosas de ellas permanecieron muy 
cercanas a la puerta de catedral cuando la entrada a las exequias se vol-
vió inaccesible (se observan en las fotografías con las cabezas cubiertas 
con pañoletas), se deduce que las mujeres fueron las primeras que vis-
lumbraron el ataúd del arzobispo. Enseguida se formó la procesión, 
compuesta por todas las clases sociales, según reporte de los periódicos 
de la época. Si tenemos en cuenta que en la ceremonia dentro de la cate-
dral se marcaron las jerarquías tanto eclesiásticas como sociales, cuando 
el féretro salió de ese recinto, la procesión que formaron los fieles borró 
esas diferencias de clase entre ellos. Durante la procesión las personas 
caminaron con los brazos entrelazados, según se aprecia en la foto 4 y se 
reporta en las notas de periódico. 

71 Ibid., 46.
72 Ibid., 40.
73 Ibid.
74 Ibid.



EL INICIO DE LA CONCIL IACIÓN ENTRE LA IGLESIA Y EL ESTADO

79

La procesión del funeral, recordemos, se efectuó el viernes 21 de fe-
brero de 1936. Ese luctuoso día, la gente abandonó sus ocupaciones habi-
tuales para asistir al acto. De la Torre señala que “durante la peregrina-
ción, se suspenden temporalmente las estructuras del orden, de la 
normatividad y de la normalidad de la organización social. Por ejemplo, 
se interrumpe con el trabajo para liberar el tiempo; se invierte la obliga-
toriedad de las actividades diarias por una actividad voluntaria que es 
sumarse a la peregrinación: se dejan los lugares de residencia para des-

Foto 4. La procesión. Fuente: H2-047a, Centro Documental de las Artes de Jalisco, 
Dirección de Investigaciones Estéticas, Dirección General de Patrimonio Cultural, 
Secretaría de Cultura del Gobierno del Estado de Jalisco. 



JUL IA PRECIADO ZAMORA

80

plazarse a un santuario, se abandona la vida profana para lograr una 
experiencia (individual y colectiva) sagrada”.75 Eso fue lo que ocurrió en 
la procesión, la gente de la ciudad y de puntos circunvecinos: dejaron 
sus ocupaciones habituales y sus lugares de residencia para sumarse al 
funeral y, más particularmente, a la procesión.

El cortejo fúnebre se encaminó por la amplia avenida Alcalde (antes 
de San Francisco) una de las arterias vitales de la ciudad, en dirección 
norte, rumbo al legendario panteón de Belén (véase mapa de la proce
sión).76 Para que esa procesión avanzara, se formó una valla humana 
desde catedral hasta el cementerio. A esa larga columna se integraron 
más de 300 vehículos que también enfilaron hacia el panteón de Belén. 
“Sin hipérbole estaba la mitad de los habitantes locales”.77 En las plazas, 
en las aceras de la calle, en las azoteas, en los balcones y ventanas de las 
casas, la gente observó el funeral.

Otras personas siguieron el cortejo por callejuelas adyacentes como 
la de Pedro Loza “lo mismo que por las demás calles que convergen al 
panteón de Belén, hasta situarse frente a éste, ocupando algunas cua-
dras a la redonda en el lado poniente del mismo”.78 El cortejo recorrió 
nueve cuadras en línea recta de la avenida Alcalde hasta llegar a la es-
quina con Juan Álvarez, lugar donde se ubicaba un barrio popular habi-
tado por obreros y se alzaba el Santuario de Guadalupe, un edificio sim-
bólico para Orozco y Jiménez: ahí se le recibió cuando se le nombró 
arzobispo de Guadalajara, y allí regresaría en varias ocasiones para en-
cabezar los desfiles de los católicos que, con o sin permiso de las autori-
dades, iniciaban y terminaban en ese recinto. El que el cortejo enfilara 
hasta el Santuario en vez de ir directamente a la calle de Belén en donde 

75 Renée de la Torre, “La eclesialidad representada en la romería”, 40.
76 El panteón de Santa Paula o de Belén se construyó en 1848, sin embargo su erección 

estaba planeada desde 1787, fecha en que se inició el proyecto del Hospital de San Mi-
guel, que contemplaba contar con un cementerio anexo. El panteón de Belén se edificó 
con el apoyo del obispo Diego Aranda y Carpinteiro; Manuel Gómez Ibarra fue el arqui-
tecto encargado de levantarlo. Véase Ramiro Villaseñor y Villaseñor, Epigrafía del panteón 
de Belén, Guadalajara, Gobierno del Estado de Jalisco, 1985, 11.

77 “Funerales de Mons. Orozco y Jiménez. El arzobispo de Zamora hizo el elogio al 
desaparecido. Las honras fúnebres”, El Universal (ciudad de México), 22 de febrero de 1936.

78 “Los funerales del Sr. Arzobispo D. Francisco Orozco y Jiménez, revistieron gran 
solemnidad”, El Informador (Guadalajara), 22 de febrero de 1936.



EL INICIO DE LA CONCIL IACIÓN ENTRE LA IGLESIA Y EL ESTADO

81

se ubicaba el panteón, no fue fortuito: permitió a la gente pobre (la mis-
ma que tradicionalmente había seguido de cerca al arzobispo) identifi-
carse también con el difunto. 

Una vez que llegó a la esquina del santuario, el cortejo bajó tres cua-
dras por la calle de Juan Álvarez hasta alcanzar el entrecruce con la de 
Belén. De ahí continuó dos cuadras más para llegar al panteón. La pro-
cesión terminó con el ingreso al panteón de Belén. El gobierno civil ma-

Procesión funeral del arzobispo de Guadalajara Francisco Orozco y Jiménez (1936).

Panteón
de Belén

Av
. A

lc
al

de

C
. P

ed
ro

 L
oz

a

C. Mariano Arista

C. Juan Álvarez

Av. Hidalgo

Simbología

Recorrido
de la Procesión

100 50 0 100 200

Metros

300 400

Sitios
de interés

Fuente:
Periódico Las Noticias (Guadalajara), 
22 de febrero de 1936

Elaboración:
Geógrafa Erika García Zamora
Roberto Brambila Carrillo

Traza
Urbana

Ayuntamiento
de Guadalajara

Rotonda de los
Jaliciences Ilustres

Catedral
Metropolitana

El Sagrario
Metropolitano

Av. Vallarta Av. Vallarta

Av. Hidalgo

C. Juan ÁlvarezSantuario de
Guadalupe

C
. P

ed
ro

 L
oz

a

C
. P

ed
ro

 L
oz

a

A
v.

 A
lc

al
de

C
. B

el
én

Ca
lz

. I
nd

ep
en

de
nc

ia

C
. B

el
én

C
. B

el
ém

N

Hospital
Civil



JUL IA PRECIADO ZAMORA

82

nifestó su autoridad a través de la presencia de la “policía de tráfico” y 
de los “servicios de vigilancia y auxilio”. Los fieles que no pudieron en-
trar aguardarían afuera hasta que se sepultó el cuerpo del arzobispo. 

La tercera fase del funeral, correspondió a la reintegración, es decir 
al momento en que el cuerpo es enterrado, y se une a sus ancestros. José 
Garibi Rivera optó por inhumar a Orozco y Jiménez en la tumba de su 
familia. El joven Antonio Llerenas, integrante de la antigua unión de 
sindicatos de obreros católicos –asociación que albergó más de treinta 
sindicatos católicos, los cuales empezaron a formarse alrededor de 1919 
a instancias del arzobispo Orozco y Jiménez, con el apoyo de los sacer-
dotes de las parroquias– pronunció un discurso antes de que el féretro 
entrara a la cripta.79 Llerenas “expresó [al arzobispo] la gratitud y el ca-
riño de los trabajadores”.80 Según Ben-Amos uno de los secretos de la 
longevidad de la Iglesia universal es que ha sabido movilizar el apoyo 
de los creyentes al atraer a las masas utilizando su propio lenguaje.81

Al menos simbólicamente Garibi Rivera asumió la muerte de Orozco 
y Jiménez no sólo como su sucesor, sino como “un hijo” que vio morir a su 
padre. Así, el nuevo arzobispo se apoderó en el último instante del cuerpo 
de Orozco y Jiménez, a quien en los días anteriores e inmediatamente 
posteriores a su fallecimiento, se refirió como a un progenitor. Así acen-
tuaba, el sucesor, los lazos que lo unían con el gran hombre de la Iglesia. 

En la procesión del funeral se dio la noción de communitas entre los 
fieles de la arquidiócesis, ante la pérdida de uno de sus miembros. Al ca-
minar hombro con hombro y con los brazos entrelazados, los feligreses se 
hermanaron a través del dolor que les provocó la muerte de su líder reli-
gioso. La noción de estructura se observó cuando el féretro apareció 
acompañado por la jerarquía eclesiástica. El orden en que marchó el cor-
tejo (según se observa en las fotografías) dio preeminencia a la carroza, 
tirada por dos caballos y un cochero vestido de gala; después venía el 
ataúd en hombros de los sacerdotes, quienes se turnaron hasta llegar al 

79 Sin autor, “A la memoria del amado padre desaparecido el Excmo. Y Rvdmo. Sr. 
Dr. y Maestro Don Francisco Orozco y Jiménez”. Labor 28 (1936), 4-66, 50. También Vicen-
te Camberos Vizcaíno, Francisco el Grande, 2, 480.

80 J. Ignacio Dávila Garibi, Apuntes para la Historia de la Iglesia en Guadalajara, 5, 230.
81 Avner Ben-Amos, “Patriotism and Popular Culture in the State Funerals of the 

French Third Republic”, History of European Ideas 16 (1993), 4-6, 459-465, 463.



EL INICIO DE LA CONCIL IACIÓN ENTRE LA IGLESIA Y EL ESTADO

83

panteón de Belén. Garibi Rivera presidió el cortejo. Enseguida estaban los 
miembros del cabildo eclesiástico, la curia y demás sacerdotes de la ar-
quidiócesis y de otras sedes.82 Ya mencioné que al final caminaba el públi-
co general, que también se distribuyó a los costados de la procesión: los 
feligreses que participaron en la marcha, formaron una especie de cua-
drado en cuyo centro estaba el ataúd que “ondeaba como una bandera”.83 

En esta procesión, el recién estrenado arzobispo de Guadalajara, José 
Garibi Rivera, estuvo expuesto a las miradas de decenas de miles católi-
cos que observaron en silencio la procesión desde la distancia. Garibi 
Rivera, a quien los veteranos cristeros consideraban un traidor a su cau-
sa, ahora quedaba frente a ellos y frente al resto de los católicos como el 
heredero legítimo de Francisco Orozco y Jiménez, de quien se creía ha-
bía emanado buena parte del impulso de la insurrección cristera en Jalis-
co y el colindante estado de Colima.

Conclusiones

Las autoridades eclesiásticas tapatías planificaron con sumo cuidado el 
funeral de Francisco Orozco y Jiménez con el objetivo de que la ceremo-
nia sirviera para unir a los católicos jaliscienses de todas las ramas de la 
sociedad, y de todos los matices políticos. Al erguirse no sólo como el 
coordinador del evento luctuoso sino por encima de todo, como el suce-
sor “ideológico” de Francisco Orozco y Jiménez, José Garibi Rivera bus-
có convencer a propios y extraños de que en lo sucesivo debían seguir 
sus consejos y mandatos. 

Durante la procesión los fieles se unieron y desaparecieron las dife-
rencias sociales. Es pertinente citar a este propósito al sociólogo Émile 
Durkheim:

Cuando un individuo muere, el grupo familiar al que pertenece se siente 
disminuido y, para reaccionar contra esta disminución, se reúne. Una des-
gracia común tiene los mismos efectos que la cercanía de un acontecimiento 

82 J. Ignacio Dávila Garibi, Apuntes para la Historia de la Iglesia en Guadalajara, 5, 230.
83 Benjamín Ruelas Sánchez, “Frente a la muerte”, 138.



JUL IA PRECIADO ZAMORA

84

feliz: aviva los sentimientos colectivos que, a su vez, llevan a que los indivi-
duos se busquen y se aproximen. Hemos visto incluso cómo esa necesidad 
de concentración se afirma a veces con una energía particular: la gente se 
abraza, se estrecha, se junta lo más que puede entre sí.84

Con el duelo, la familia católica jalisciense experimentó una “impre-
sión de debilitamiento” al sentir en carne viva la pérdida de uno de sus 
miembros más célebres. Pero la misma impresión de debilitamiento, si-
guiendo el argumento de Durkheim, llevó a esa familia a cerrar filas, a 
aproximarse entre sí, a relacionarse más estrechamente, a asociarse “en 
un mismo estado espiritual” que conllevaba “una sensación de consuelo 
que compensa el inicial debilitamiento”:

Al llorar en común todos se unen entre sí y la colectividad, a pesar del golpe 
que la ha abatido, no resulta mermada. Sin duda, entonces, no se ponen en 
común más que emociones tristes; pero comulgar en la tristeza sigue siendo 
una comunión, y toda comunión de conciencias, con independencia de la 
forma que adopte, eleva la vitalidad social. La violencia excepcional de las 
manifestaciones en que necesaria y obligatoriamente se exterioriza el dolor 
común es en sí testigo de que la sociedad se encuentra, en ese momento, 
más viva y en acto que nunca.85

Mientras, la jerarquía eclesiástica mostró que para la Iglesia católica 
–ahora encabezada por José Garibi Rivera– importaba subrayar la unión 
y obediencia de todos los católicos, así como enfatizar la continuidad simbó-
lica de la Iglesia que tuteló, durante 23 años, Francisco Orozco y Jiménez.86

Fue precisamente debido a ese fortalecimiento, a ese duelo que ayudó 
a superar el otro duelo –el de los católicos que se sentían traicionados por 

84 Émile Durkheim, Las formas elementales de la vida religiosa, 271.
85 Ibid., 374.
86 Dadas las muchas desavenencias políticas que existieron entre Orozco y Jiménez y 

Garibi Rivera, no convenía al segundo que se interpretara la nueva situación como una 
excusa para vengarse de su antecesor. De hecho, el que Garibi Ribera haya cedido parte 
de su cripta familiar al arzobispo Orozco y Jiménez, muestra hasta qué punto el primero 
se esforzó por aparentar que, pese a sus diferencias con el arzobispo, para la hora de su 
muerte ya lo había perdonado por completo.



EL INICIO DE LA CONCIL IACIÓN ENTRE LA IGLESIA Y EL ESTADO

85

sus jerarcas– me atrevo a aseverar, lo que los unificó en su gran mayoría y 
los alejó, de una vez por todas, de los caminos que los más subversivos de 
entre ellos habían elegido por cuenta propia: el de los fusiles. No es coin-
cidencia que a partir de ese mismo 1936 muchos abandonaran las armas 
para siempre y que a poco más de un año un grupo de jesuitas fundara, 
con la anuencia de los jerarcas de la Iglesia y la participación multitudina-
ria de los católicos legos, una organización paraguas que habría de unir 
en un sólo cuerpo a todos los católicos: la Unión Nacional Sinarquista.87 

Una etapa insumisa había culminado y no quedaba sino una si-
guiente fase: la de reconciliación con el Estado mexicano y, por ende, la 
de la paz. Orozco y Jiménez, sería recordado, es cierto, no como un re-

87 Servando Ortoll, “Faccionarismo episcopal”, passim; Servando Ortoll. “Las legio-
nes, la Base y el Sinarquismo ¿tres organizaciones distintas y un solo fin verdadero? 1929-
1948”, en El PDM, movimiento regional, coordinado por Jorge Alonso, 17-63, Guadalajara, 
Universidad de Guadalajara, 1990; Servando Ortoll, “Catholic Organizations in Mexico’s 
National Politics and International Diplomacy, 1924-1942”, Tesis de doctorado, Columbia 
University, 1987.

Foto 5. La cripta familiar. Fuente: H2-047b, Centro Documental de las Artes de 
Jalisco, Dirección de Investigaciones Estéticas, Dirección General de Patrimonio 
Cultural, Secretaría de Cultura del Gobierno del Estado de Jalisco. 



JUL IA PRECIADO ZAMORA

86

presentante de la Iglesia cuyo ejemplo había de ser emulado, sino como 
un individuo que había vivido (y sobrevivido) a través de una época de 
lucha constante contra las autoridades instituidas, pero que ahora habría 
de ser remplazado por alguien que –descollando por encima de todo 
conflicto y desavenencia con el gobierno estatal y nacional– buscaría la 
armonía y la tranquilidad para todos los católicos de la arquidiócesis.

Pocos años después de la muerte de Orozco y Jiménez, las relaciones 
de la Iglesia en Jalisco con el gobierno civil local –especialmente con 
Marcelino García Barragán (1943-1947) y con Jesús González Gallo 
(1947-1949 y 1949-1953)– y nacional eran de concordia. El arzobispo José 
Garibi Rivera a lo largo de su administración eclesiástica se vinculó con 
los gobernadores en turno, y se alió con los comerciantes y empresarios 
de Jalisco. Así, a partir de los años cuarenta el gobierno, los empresarios, 
y el arzobispo colaboraron en diferentes ámbitos de la vida local. Garibi 
Rivera también llegó a un nivel más alto, pues mantuvo buenas relacio-
nes con los sucesivos presidentes de la república.88 En esta época a la 
Iglesia se le permitió que organizara las manifestaciones públicas de cul-
to como misas, desfiles y procesiones.89 

En 1958, el papa Juan XXIII nombró cardenal a Garibi Rivera, quien 
para entonces era uno de los jerarcas más importantes dentro del Epis-
copado.90 El 29 de diciembre de 1958, tras recibir el nombramiento en 
Roma, la ciudad tapatía con sus calles engalanadas, recibió al primer 
cardenal de México. Esta manifestación de júbilo que inflamó las arte-
rias de la ciudad –feligreses, empresarios y funcionarios del gobierno 
local se reunieron– recordó los apoteósicos funerales de Francisco Oroz-
co y Jiménez. Garibi Rivera se encargó en 1936 de que el peso de la lápi-
da que cerró la tumba de Orozco y Jiménez, derrumbara también el peso 
político que cargaba la Iglesia tapatía. 

88 Patricia Valles, “José Garibi Rivera: primer cardenal mexicano”, 277.
89 Ibid., 276. 
90 Ibid., 278.



EL INICIO DE LA CONCIL IACIÓN ENTRE LA IGLESIA Y EL ESTADO

87

Fuentes y Bibliografía

Archivo General de la Nación, Fondo Presidentes Lázaro Cárdenas del 
Río, México, D.F. 

Archivo Histórico de la Arquidiócesis de Guadalajara, Sección Gobier-
no, Serie Obispos, Francisco Orozco y Jiménez, Guadalajara, Jalisco.

Aguirre Cristiani, Gabriela, “Iglesia y Revolución. Los católicos, el episco-
pado mexicano y el gobierno de Álvaro Obregón 1920-1924”, ponen-
cia presentada en el Congreso Internacional “Dos siglos de revolucio-
nes en México”, Morelia, Michoacán, 17 al 20 de septiembre de 2008. 

Barbosa Guzmán, Francisco, Jalisco desde la Revolución: la Iglesia y el gobier-
no civil, Guadalajara, Gobierno del Estado de Jalisco, Universidad de 
Guadalajara, 1988, vol. 6.

Bautista García, Cecilia Adriana, “Hacia la romanización de la Iglesia 
Mexicana a fines del siglo XIX”, Historia Mexicana LV, 1, 2005, 99-144.

Beezley, William H. y Linda A. Curcio, coords., Latin American popular 
culture: an introduction, Wilmington, Scholarly Resources Inc., 2000.

Ben-Amos, Avner, Funerals, Politics, and Memory in Modern France, 1789-
1996, Oxford, Oxford University Press, 2000.

_____, “The Other World of Memory: State Funerals of the French Third 
Republic as Rites of Commemoration”, en History and Memory 1. 1, 
1989, 85-108.

_____, “The Sacred Center of Power: Paris and Republican State Fune-
rals”, Journal of Interdisciplinary History 22, 1, 1991, 27-48. 

_____, “Patriotism and Popular Culture in the State Funerals of the 
French Third Republic”, en History of European Ideas 16, 4-6, 1993, 459-
465.

_____y Eyal Ben-Ari , “Resonance and Reverberation: Ritual and Bu-
reaucracy in the State Funerals of the French Third Republic”, en 
Theory and Society 24, 2, 1995, 163-191. 

_____, “El centro sagrado del poder: París y los funerales de Estado re-
publicanos”, en Culturales 6, 2007, 49-74. 

Camberos Vizcaíno, Vicente, Francisco el Grande. Mons. Francisco Orozco y 
Jiménez, México, Jus, 1966, vol. 2.

Cuevas Miranda, Alicia, “La política laboral de José Guadalupe Zuno 



JUL IA PRECIADO ZAMORA

88

1923-1926” en Idem et al., José Guadalupe Zuno Hernández. Vida, obra y 
pensamiento, Guadalajara, Universidad de Guadalajara, 1991, 123-139.

Dávila Garibi, J. Ignacio, Apuntes para la Historia de la Iglesia en Guadalaja-
ra, México, Libros de México, 1977, vol. 5.

De la Torre, Renée, “La eclesialidad representada en la romería de la 
Virgen de Zapopan”, en Ciencias Religiosas 4, 2001, 39-46.

_____, La Ecclesia Nostra. El catolicismo desde la perspectiva de los laicos: el 
caso de Guadalajara, México, Fondo de Cultura Económica, Centro de 
Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social, 2006.

Dorantes González, Alma, “El conflicto universitario en Guadalajara”. 
Tesis de maestría, Universidad de Guadalajara, 1993.

Durkheim, Emile, Las formas elementales de la vida religiosa en México, 
México, ediciones Coyoacán, 1995.

Esposito, Matthew D., “Death and Disorder in Mexico City: The State 
Funeral of Manuel Romero Rubio”, en William H. Beezley y Linda A. 
Curcio, coords., Latin American popular culture: an introduction, Wil
mington, Scholarly Resources Inc., 2000, 87-103. 

Galindo Gaitán, Manuel, Estampas de Guadalajara, Guadalajara, Edicio-
nes Pacífico, 2004, vol. 1.

Garner, Bess Adams, Mexico: Notes in the Margin, Boston, Houghton 
Mifflin Company, 1937.

Geertz, Clifford, Negara. El Estado-teatro en el Bali del siglo XIX, Barcelona, 
Paidós, 1999.

Goffman, Erving, La presentación de la persona en la vida cotidiana, Buenos 
Aires, Amorrortu editores, 2004.

González, Fernando, Matar y morir por Cristo Rey. Aspectos de la cristiada, 
México, Instituto de Investigaciones Sociales de la UNAM, Plaza y Val-
dés, 2001.

Gram, Jorge, La guerra sintética, San Antonio, Texas, Rex-Mex, 1937.
Huntington, Richard y Peter Metcalf, Celebrations of Death: The Anthropo-

logy of Mortuary Ritual, Cambridge, Cambridge University Press, 1979.
Julliard, Jacques, coord., La mort du roi: essay d’ethnographie politique com-

parée, Mesnil-sur-l’Estrée, Gallimard, 1999.
Kertzer, David I. Ritual, Politics, and Power, New Haven, Yale University 

Press, 1988.



EL INICIO DE LA CONCIL IACIÓN ENTRE LA IGLESIA Y EL ESTADO

89

López, Amanda Marie, “El manco y el mártir: funerals, the family, and 
popular memory of the assassination of Álvaro Obregón, 1928-1929”, 
Tesis de maestría, The University of Arizona, 2004.

Martínez López-Cano, María Pilar, coord., “Tercer Concilio Provincial 
Mexicano. Anexo II. Estatutos ordenados por el Santo Concilio Pro-
vincial Mexicano en el año del Señor de 1589”, en Concilios Provincia-
les Mexicanos, época colonial, en CD-Rom, México, Universidad Na-
cional Autónoma de México, 2004.

Mc Evoy, Carmen, “El regreso del héroe: Bernardo O´Higgins y su contri-
bución en la construcción del imaginario nacional chileno, 1868-1869”, 
en idem.,coord., Funerales Republicanos en América del Sur: tradición, 
ritual y nación, 1832-1896, Santiago, Centro de Estudios Bicentenario, 
Pontificia Universidad Católica de Chile, 2006, 125-155. 

Meyer, Jean, “Dos Obispos Príncipes, dos hombres una situación”, Mi 
pueblo 131, 2000, 20-23.

Orozco y Jiménez, Francisco, Memorándum ¡Acerquémonos a Dios!, San 
Juan de los Lagos, sin editorial, 1918.

Ortoll, Servando, “Faccionarismo Episcopal en México y Revolución 
Cristera”, en Martín de la Rosa y Charles A. Reilly, coord., Religión y 
política en México, México, Siglo XXI, 1985, 27-41. 

_____ “Catholic Organizations in Mexico’s National Politics and Inter-
national Diplomacy, 1924-1942”. Tesis de doctorado, Nueva York, 
Columbia University, 1987.

______ “Las legiones, la Base y el Sinarquismo ¿tres organizaciones dis-
tintas y un solo fin verdadero? 1929-1948”, en Jorge Alonso, coord., El 
PDM, movimiento regional, Guadalajara, Universidad de Guadalajara, 
1990, 17-63. 

Regalado, Rafael, “Postrer Homenaje”, en J. Ruiz Medrano, coord., Ho
menaje a la memoria de Excmo. y Rvmo. Sr. Dr. Mtro. D. Francisco Orozco 
y Jiménez arzobispo de Guadalajara, Guadalajara, Imprenta Font, 1936, 
42-47. 

Rubenstein, Anne, “Bodies, Cities, Cinema: Pedro Infante’s Death as Po-
litical Spectacle”, en Gilbert Joseph, Anne Rubenstein y Eric Zolov, 
coords., Fragments of a Golden Age: The Politics of Culture In Mexico 
Since 1940, Durham, Duke University Press, 2001, 199-233. 



JUL IA PRECIADO ZAMORA

90

Ruelas Sánchez, Benjamín, “Frente a la muerte”, en J. Ruiz Medrano, 
coord., Homenaje a la memoria de Excmo. y Rvmo. Sr. Dr. Mtro. D. Fran-
cisco Orozco y Jiménez arzobispo de Guadalajara, Guadalajara, Imprenta 
Font, 1936, 95-139.

Ruiz Medrano, J., coord., Homenaje a la memoria del Excmo. y Rvmo. Sr. Dr. 
y Mtro. D. Francisco Orozco y Jiménez, arzobispo de Guadalajara, Guada-
jara, Imprenta Font, 1936.

Schwartz, Barry, “Mourning and the Making of a Sacred Symbol: 
Durkheim and the Lincoln Assasination”, en Social Forces 70.2., 1991, 
343-364. 

Sin autor, “A la memoria del amado padre desaparecido, el Excmo. Y 
Rvdmo. Sr. Dr. y Maestro Don Francisco Orozco y Jiménez”, en Labor 
28, 1936, 4-66.

Salazar, José, “Mons. Orozco y el Pontificio Colegio Pio Latino-Ameri-
cano” en J. Ruiz Medrano coord., Homenaje a la memoria de Excmo. y 
Rvmo. Sr. Dr. Mtro. D. Francisco Orozco y Jiménez arzobispo de Guadala-
jara, Guadalajara, Imprenta Font, 1936, 157-162.

Turner, Victor, “Social Dramas and Ritual Metaphors”, en idem., Dramas, 
Fields, and Metaphors: Symbolic Action in Human Society, Ithaca, Cor-
nell University Press, 1974, 23-59.

Valles, Patricia, “José Garibi Rivera: primer cardenal mexicano”, en 
Carlos Martínez Assad, coord., A Dios lo que es de Dios, México, Agui-
lar, 1994, 267-285.

Villaseñor y Villaseñor, Ramiro, Epigrafía del panteón de Belén, Guadala-
jara, Gobierno del estado de Jalisco, 1985.

Fecha de recepción del artículo: 21 de julio de 2009
Fecha de aceptación y recepción de la versión final: 24 de abril de 2010


