
RELACIONES 124, OTOÑO 2010, VOL. XXXI

19

PROCESIONES: ESPACIO, RELIGIÓN Y POLÍTICA 
EN ORIZABA, 1762-1834

David Carbajal López*
Université Paris I Panthéon-Sorbonne

En la segunda mitad del siglo XVIII, el espacio público de la villa de Orizaba era 
recorrido de manera cotidiana por un amplio número de procesiones. Organiza-
das en general por corporaciones religiosas de seglares, en ellas se mezclaban 
celebraciones devotas y actos de exhibición profana. En ellas se aprecia una ten-
dencia creciente a la intervención de actores externos (el rey primero y luego, tras 
la independencia, los gobiernos federal y estatal) y a la politización.

(Procesiones, rituales públicos, fiestas, religiosidad, secularización, liberalismo)

n las últimas décadas la historiografía sobre la Iglesia cató-
lica mexicana de finales del siglo XVIII y principios del siglo 
XIX ha conocido una amplia renovación. Gracias a los estu-
dios recientes contamos con mayores conocimientos de la 

historia social, económica y sobre todo política de las corporaciones reli-
giosas de esa época. Así, se ha profundizado en la sociología del clero, 
especialmente en los elementos de su “carrera profesional”,1 como tam-
bién en el estudio de las siempre legendarias “riquezas de la Iglesia”, 
tanto bajo la forma del diezmo como de los capitales piadosos;2 asimis-

*davidclopez@hotmail.com
1 Rodolfo Aguirre, El mérito y la estrategia. Clérigos, juristas y médicos en Nueva España, 

México, Centro de Estudios sobre la Universidad-Universidad Nacional Autónoma de 
México, Plaza y Valdés, 2003; William B. Taylor, Ministros de lo sagrado. Sacerdotes y feligre-
ses en el México de la segunda mitad del siglo XVIII, Zamora, El Colegio de Michoacán, Secre-
taría de Gobernación, El Colegio de México, 1999.

2 Por ejemplo, los trabajos reunidos en María del Pilar Martínez López-Cano (coord.), 
Iglesia, Estado y economía, siglos XVI al XIX, México, Universidad Nacional Autónoma de 
México, Instituto Mora, 1995.

E



DAVID CARBAJAL LÓPEZ

20

mo, se conocen mejor las diversas corrientes de pensamiento que se ex-
presaban lo mismo en foros conciliares que en los púlpitos de las cate-
drales e iglesias principales,3 y de manera más general el impacto de la 
Reformas borbónicas, la guerra de 1810 y la independencia en la vida 
eclesiástica en general.4 

Sin embargo, la historia propiamente dicha de las prácticas reli
giosas de esta época ha tenido una atención relativamente menor, con 
notables excepciones, como prueban los trabajos de William B. Taylor.5 
Desde nuestro punto de vista, se trata de un asunto que no es menor. 
Sabemos bien que la religión era un elemento fundamental en la vida 
cotidiana de los novohispanos, por lo que nos parece válido pregun-
tarnos qué fue de sus prácticas en esta época de cambios políticos tan 
trascendentales como la independencia y la introducción del libera
lismo. En este artículo queremos centrar la atención sobre todo en una 
de esas prácticas, las procesiones, a partir del caso de una parroquia de 
la diócesis de Puebla y de la provincia de Veracruz: la de San Miguel 
Orizaba.

Cierto, el tema de la procesión ha conocido también estudios impor-
tantes en fecha reciente, tanto por lo que toca a su trascendencia política 

3 Brian Connaughton, Ideología y sociedad en Guadalajara, México, Consejo Nacional 
para la Cultura y las Artes, 1992 y Dimensiones de la identidad patriótica. Religión, política y 
regiones, siglo XIX, México, Universidad Autónoma Metropolitana-Iztapalapa, Miguel Án-
gel Porrúa, 2001; Carlos Herrejón Peredo, Del sermón al discurso cívico. México, 1760-1834, 
Zamora, El Colegio de Michoacán, 2003; Elisa Luque, “Debates doctrinales en el IV Con-
cilio provincial mexicano (1771), Historia mexicana, vol. LV, núm. 1, 5-66; Ivan Escamilla, 
“El arzobispo Lorenzana: la Ilustración en el IV concilio de la Iglesia mexicana”, en María 
del Pilar Martínez López-Cano y Francisco Javier Cervantes Bello (coords.), Los concilios 
provinciales en la Nueva España. Reflexiones e influencias, México, Universidad Nacional 
Autónoma de México, Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, 1995, 123-144.

4 David Brading, Una Iglesia asediada: el obispado de Michoacán, 1749-1810, México, 
Fondo de Cultura Económica, 1994; Óscar Mazín, Entre dos majestades. El obispo y la Iglesia 
del Gran Michoacán ante las reformas borbónicas, 1758-1772, Zamora, El Colegio de Mi-
choacán, 1987; Eric Van Young, La otra rebelión. La lucha por la independencia de México, 
1810-1821, México, Fondo de Cultura Económica, 2006.

5 Especialmente los reunidos en su obra Entre el proceso global y el conocimiento local. 
Ensayos sobre el Estado, la sociedad y la cultura en el México del siglo XVIII, México, Universi-
dad Autónoma Metropolitana-Iztapalapa, Miguel Ángel Porrúa , Consejo Nacional de 
Ciencia y Tecnología, 2003.



PROCESIONES: ESPACIO, REL IGIÓN Y POLÍT ICA EN ORIZABA, 1762-1834

21

como parte de la “liturgia del poder”,6 por emplear el término de Jaime 
Valenzuela para el caso chileno,7 y como recurso para hacer frente a los 
desastres naturales (epidemias y terremotos por ejemplo) que hacían 
peligrar entonces la existencia humana de manera incluso mucho más 
palpable que hoy en día.8 Empero, nos parece que su importancia no ha 
sido suficientemente ponderada en ambos tipos de estudio. Como nos 
lo ha mostrado la historiografía europea, francesa sobre todo, en la cul-
tura religiosa del Antiguo Régimen la procesión constituía una práctica 
indispensable, común a los clérigos y a los seglares, propia por igual de 
las ciudades que del campo. De hecho, como advirtió Jean Delumeau en 
una obra ya clásica, existía entonces una verdadera “necesidad de pro-
cesionar” que los fieles europeos de los siglos XIV al XVIII llegaron inclu-
sive a imponer a sus pastores, quienes, incapaces de combatirla, hacían 
más bien todo lo posible por reglamentarla y orientarla en un sentido lo 
más “religioso” posible, según sus propios términos.9

Y es que en la procesión, lo ha destacado también la historiografía fran-
cesa, tenía lugar la mezcla característica de “sagrado y profano” propia de 
la cultura religiosa de la época. Era a un mismo tiempo ritual protector ca-
paz de participar en la construcción del espacio público como espacio 
sagrado,10 recorrido de conmemoración de los lugares de la memoria local, 
fiesta siempre en riesgo de desbordamiento,11 y en fin, oportunidad de ex-

6 María Dolores Bravo, “La fiesta pública: su tiempo y su espacio”, en Antonio Rubial 
García (coord.), Historia de la vida cotidiana en México, tomo II “La ciudad barroca”, Méxi-
co, Fondo de Cultura Económica, El Colegio de México, 2005, 435-460.

7 Jaime Valenzuela, Las liturgias del poder. Celebraciones públicas y estrategias persuasivas 
en Chile colonial (1609-1709), Santiago, Centro de Investigaciones Diego Barros Arana, 
Lom Editores, 2001.

8 América Molina del Villar, “Remedios contra la enfermedad y el hambre”, en Pilar Gon-
zalbo Aizpuru (coord.), Historia de la vida cotidiana en México, tomo III “El siglo XVIII: entre tradi-
ción y cambio”, México, Fondo de Cultura Económica, El Colegio de México, 2005, 179-212.

9 Jean Delumeau, Rassurer et protéger. Le sentiment de sécurité dans l’Occident d’autrefois, 
París, Fayard, 1989, 110-112 particularmente.

��� Annick Lempérière, Entre Dieu et le roi, la république. Mexico, XVIe-XIXe siècles, París, 
Les Belles Letres, 2004, 102-119.

11 Al respecto para México, Juan Pedro Viqueira, ¿Relajados o reprimidos? Diversiones 
públicas y vida social en la ciudad de México durante el siglo de las Luces, México, Fondo de 
Cultura Económica, 1987, 158-160.



DAVID CARBAJAL LÓPEZ

22

hibición de las jerarquías sociales y políticas.12 Desde esa perspectiva, 
trataremos de presentar el lugar de las procesiones entre las prácticas 
religiosas de la época, su densidad, su impacto en el espacio urbano, los 
actores que las protagonizaban y sus motivaciones, ya desde el Antiguo 
Régimen, tanto religiosas como políticas. Pero sobre todo, nos interesa 
hacer notar las críticas que contra la cultura religiosa tradicional, y parti-
cularmente contra las procesiones, comenzaron a difundirse en las nue-
vas “opiniones religiosas” de la tercera década del siglo XIX. Tales críticas, 
fundadas muchas veces también en una perspectiva religiosa, no menos 
que en la seguridad de la “causa pública”, tuvieron su impacto en las 
medidas tomadas por los políticos liberales de la época, las cuales gene-
raron a su vez reacciones defensivas importantes y desencadenaron, di-
gamos desde ahora, la politización de esta práctica tradicional.

Para todo ello, la parroquia de Orizaba nos ofrece fuentes especial-
mente ricas. Nuestro estudio comienza en 1762, fecha de los informes 
recabados por el alcalde mayor de Córdoba Matías de Mejorena y Leja-
raz, enviado por el virrey en el marco del proceso de fundación del 
ayuntamiento de españoles en Orizaba, nos permiten conocer con deta-
lle buena parte de la vida religiosa local.13 Las obras de cronistas locales 
del siglo XIX, como Joaquín Arróniz y José María Naredo (esta última 
incluye el diario que durante los años de la guerra de 1810 llevó un veci-
no de la villa), aportan también información interesante sobre las proce-
siones extraordinarias de principios de ese siglo.14 Para el análisis de las 
opiniones religiosas que se difundían en la región, hemos analizado la 
prensa que sabemos se leía en Orizaba, aunque publicada en otras urbes 
cercanas (Xalapa, Veracruz y Puebla), concretamente los periódicos El 
Oriente (1824-1828), El patriota (1827-1829) y El mensagero federal llamado 

12 Alain Cabantous, Entre fêtes et clochers. Profane et sacré dans l’Europe moderne, XVIIe-
XVIIIe siècle, París, Fayard, 2004, 38-44.

13 Archivo General de Indias (en adelante AGI), México, 1927-1928, “Testimonio del 
padrón general del pueblo de Orizaba con excepción de indios ejecutado de mandato de 
Su Alteza con lo demás que incluye en el año de 1762”, fs. 338v y ss.

14 Joaquín Arróniz, Ensayo de una historia de Orizaba, México, Fundación Miguel Alemán, 
Instituto Veracruzano de la Cultura, 2004 y José María Naredo, Estudio Geográfico, Histórico 
y Estadístico del Cantón y de la Ciudad de Orizaba, Orizaba, Imprenta del Hospicio, 1898.



PROCESIONES: ESPACIO, REL IGIÓN Y POLÍT ICA EN ORIZABA, 1762-1834

23

luego El procurador del pueblo (1833-1834).15 En fin, podemos decir de an-
temano que la agitada vida política del primer federalismo en Orizaba 
ha generado también diversos testimonios, tanto en las actas del ayun-
tamiento como en la correspondencia de los jefes políticos, en las obras 
de los cronistas y en documentos impresos, que nos permiten acercar-
nos a las acciones y reacciones en torno a las procesiones en esos prime-
ros años de vida independiente.

Tiempos, actores y espacios de la procesión

Veamos en principio, el cuándo se procesionaba, quiénes lo hacían y 
por dónde. Al respecto hay que comenzar por decir que para los oriza-
beños de la época que tratamos, la procesión era todo menos un hecho 
extraordinario. Como en las parroquias europeas de la misma época, el 
acto de procesionar era prácticamente cotidiano.16 Así pues, resulta casi 
imposible decir con precisión cuántas procesiones se realizaban anual-
mente en nuestra, a pesar de todo pequeña, parroquia de San Miguel 
Orizaba. Si nos pusiéramos a contar, habría que comenzar por las que 
estaban mandadas organizar en todo el mundo católico, y que aparecen 
por tanto en el Ritual Romano: la de la fiesta de la Purificación de la 
Virgen, el 2 de febrero; la del Domingo de Ramos, al inicio de la Semana 
Santa; las de Letanías mayores, es decir la del 25 de abril, fiesta de San 
Marcos Evangelista; y las de los tres días previos al Jueves de la Ascen-
sión; y por supuesto, la más solemne y triunfal de todo el año, la de 
Corpus Christi.17

A estas siete procesiones fundamentales hay que agregar las que, sin 
estar especificadas en el Ritual, se celebraban también anualmente de 

15 El Oriente, Xalapa, Imprenta del Gobierno, 1824-1827; El patriota, Puebla, Imprenta 
del Patriota, 1827-1829, El mensagero federal-El procurador del pueblo, Veracruz, Imprenta 
del Gobierno, 1833-1834.

16 Cfr. Jean Delumeau, op. cit., pp. 90-99.
17 Rituale Romanum Pauli V Pontificis maximi jussu editum, atque a felicis recordationis 

Benedicto XIV auctum et castigatur, París, Jacques Lecoffre, 1855, 397-435. Archivo His-
tórico Parroquial del Sagrario de San Miguel Arcángel de Orizaba (AHPSSMAO en ade-
lante), caja 208, libro de gobierno de la parroquia, fs. 144-148.



DAVID CARBAJAL LÓPEZ

24

manera generalizada en los momentos más importantes del calendario 
litúrgico, como en Cuaresma, Semana Santa, Corpus y Fieles Difuntos. 
Cada una conllevaba una frecuencia distinta: durante la Cuaresma, las 
había que recorrían las estaciones del Calvario el miércoles de Ceniza y 
los días viernes.18 La Semana Santa era testigo de procesiones cotidianas, 
entre las cuales las más solemnes eran las de los días Jueves y Viernes 
Santo, dedicadas nuevamente al Vía Crucis y al Santo Entierro.19 La fies-
ta del Corpus implicaba, en fin, otras dos procesiones más modestas, las 
de la infraoctava y octava, realizadas a los siete y ocho días siguientes 
respectivamente.20 Todas ellas, junto con la del 2 de noviembre, suma-
ban ya veintidós procesiones indispensables. Hay ahora que agregar 
dieciséis que correspondían a celebraciones locales: dos que conmemo-
raban pasajes de la vida de Cristo,21 seis que hacían lo propio con la vida 
de la Virgen22 y ocho más, en fin, que correspondían a las fiestas de los 
santos.23 

Celebraciones universales y locales a las que tenemos todavía que 
agregar las devociones más sencillas que implicaban procesiones mucho 
más pequeñas y pero también más frecuentes: los Vía Crucis de cada 
primer domingo de mes, los rosarios del domingo siguiente y los de to-

18 Archivo Histórico Provincial del Santo Evangelio de México (AHPSEM en adelante), 
caja 226, “Libro donde se ponen y escriben las constituciones, tablas capitulares y decre-
tos…”, fs. 6v-7v.

19 AGI, México, “Testimonio del padrón general del pueblo de Orizaba…”, fs. 485v-503.
20 Archivo Notarial de Orizaba (ANO en adelante), Registro de Instrumentos Públicos 

(RIP en adelante) 1769, fs. s/n, “Convenio”, 24 de mayo de 1769.
21 Las de la Circuncisión del Señor (1 de enero) y la del Santo Sepulcro (después de la 

Pascua).
22 La Asunción (15 de agosto), la Natividad (8 de septiembre), los Dolores de la 

Virgen (tercer domingo de septiembre), la Inmaculada Concepción (8 de diciembre),            
la aparición de la Nuestra Señora de Guadalupe (12 de diciembre) y la Soledad (18 de 
diciembre).

23 San José, tanto en su fiesta (19 de marzo) como en sus desposorios (29 de agosto), y 
el santo patrono local, San Miguel Arcángel, asimismo en su fiesta (29 de septiembre) 
como en una de sus apariciones (8 de mayo), San Antonio (14 de junio), San Luis rey (25 
de agosto), la de las llagas de San Francisco (17 de septiembre) y la San Diego de Alcalá 
(13 de noviembre). Sobre todas estas fiestas: AHPSSMAO, caja 208, libro de gobierno de la 
parroquia, fs. 155-169v.



PROCESIONES: ESPACIO, REL IGIÓN Y POLÍT ICA EN ORIZABA, 1762-1834

25

dos los sábados por la tarde.24 Sumándolas todas, en un año relativa-
mente normal, los orizabeños de mediados del siglo XVIII podrían haber 
visto fácilmente pasar por sus calles cerca de un centenar de procesio-
nes. Más adelante veremos que había numerosas ocasiones extraordina-
rias que daban motivo a otras procesiones, algunas tan solemnes y os-
tentosas como las de Semana Santa, motivadas lo mismo por fiestas que 
por calamidades públicas. Asimismo, procesiones incluso más peque-
ñas, como las de los entierros de los fieles orizabeños, completaban el 
denso cuadro de una villa donde, como en el resto del mundo occiden-
tal, la “necesidad de procesionar” marcaba la vida de sus habitantes.

Ahora bien, respecto los actores, incluso por lo que toca a las proce-
siones del santo patrono de la villa, casi ninguna de éstas era organizada 
por la parroquia de San Miguel Arcángel, aun si el párroco presidía bue-
na parte de ellas. En su gran mayoría eran asunto de las corporaciones 
religiosas, y en ocasiones también de las civiles, que constituían el entra-
mado mismo de la sociedad orizabeña. En efecto, el denso tejido proce-
sional era, en principio, responsabilidad de las corporaciones de laicos: 
la orden tercera franciscana, de tres archicofradías y once cofradías, y es 
que, de la misma forma que en la Europa católica, una cofradía que no 
procesionara era apenas concebible.25 Si bien, algunas de estas corpora-
ciones, cuatro en concreto, procesionaban sólo una vez al año con moti-
vo de sus fiestas titulares, había las que lo hacían también en la Semana 
Santa o mensualmente. Los hermanos terceros franciscanos eran sin 
duda los que mayor número de veces recorrían las calles de la villa: en 
los Vía Crucis de los viernes de Cuaresma y del Viernes Santo, en las 
procesiones de cuerda cada mes y con motivo de sus fiestas patronales, 
los días de San Luis Rey y de la Natividad de la Virgen.26 

Ciertas procesiones eran oportunidad para que varias corporaciones 
se reunieran. Era el caso de las del Viernes Santo, Corpus Christi, de los 

24 AHPSSMAO, caja 208, libro de gobierno de la parroquia, fs. 155-169v y caja 184, expe-
diente de la fundación de la archicofradía del Rosario. AHPSEM, caja 226, “Libro donde se 
ponen y escriben las constituciones, tablas capitulares y decretos…”, fs. 6v-7v.

��� “Des confréries, de métier ou de piété, qui n’auraient pas processionné, voilà qui 
n’était pas concevable”, Jean Delumeau, op. cit., 93.

26 AHPSEM, caja 226, “Libro donde se ponen y escriben las constituciones, tablas capi-
tulares y decretos…”, fs. 6v-7v.



DAVID CARBAJAL LÓPEZ

26

Fieles Difuntos y de las letanías mayores, que debían contar con la asis-
tencia de varias de ellas, de varias cofradías en estos dos últimos casos 
–aunque lamentablemente no conocemos a detalle cuáles eran las que 
efectivamente participaban–, y de varias corporaciones civiles para el 
Viernes Santo y Corpus Christi. En efecto, en la procesión del Santo En-
tierro marchaban también los gremios de artesanos de la villa llevando 
cada uno un ángel con una de las insignias de la Pasión.27 En la segunda 
mitad de la década de 1760 se sumó a la procesión de Corpus el Ilustre 
Ayuntamiento de Orizaba, corporación recién fundada en 1764, y que 
pocos años después sustituiría inclusive a la archicofradía del Santísimo 
Sacramento en su organización.28 El ayuntamiento se uniría también a 
otras procesiones ya establecidas: las de la Candelaria, Domingo de Ra-
mos, Viernes Santo, de la Virgen de Guadalupe, y por supuesto, de su 
patrona, la Inmaculada Concepción, e incluso tenía la opción de partici-
par en las rogativas de la Ascensión y de San Marcos.29 Hasta donde sa-
bemos, la única procesión original aportada por la nueva corporación 
sería la del 1 de enero, en que asistían “bajo de mazas” a la capilla del 
Rosario con motivo de la acción de gracias por la elección de sus alcal-
des cadañeros.30 Se diría que el nacimiento de una nueva corporación 
seglar no quedaba consagrado hasta que establecía su salida procesio-
nal por las calles: en 1767 la diputación de cosecheros de tabaco, funda-
da dos años antes, establecía la procesión dedicada a la patrona de sus 
campos, la Virgen de la Soledad, en la fiesta de los Dolores.31

A pesar de todo, procesionar no era sólo asunto de seglares. El clero 
orizabeño, incorporado en la Congregación de San Pedro, salía también 
en procesión, aunque sólo una vez al año: el Viernes Santo, con la ima-

27 Archivo Histórico Municipal de Orizaba (AHMO en adelante), “Libro de acuerdos 
del Ilustre Ayuntamiento celebrados desde el año de 1763 hasta el año de 1771”, fs. 21-
21v, sesión del 4 de febrero de 1765.

28 ANO, RIP 1769, fs. s/n, “Convenio”, 24 de mayo de 1769, y AHMO, “Libro de acuerdos 
del Ilustre Ayuntamiento celebrados desde el año de 1763 hasta el año de 1771”, “Concor-
dato entre el Ilustre ayuntamiento de españoles, república de naturales y archicofradía 
del Santísimo Sacramento de Orizaba, 1769”. 

29 AHMO, “Libro de acuerdos del Ilustre Ayuntamiento celebrados desde el año de 
1763 hasta el año de 1771”, fs. 7-7v, sesión de 8 de marzo de 1764.

30 Ibidem.
31 ANO, RIP 1767, fs. 66-70, Orizaba, 18 de abril de 1767.



PROCESIONES: ESPACIO, REL IGIÓN Y POLÍT ICA EN ORIZABA, 1762-1834

27

gen del Santo Entierro.32 En cuanto a los religiosos, debemos señalar que 
Orizaba llegó a contar tres conventos masculinos en la época que nos 
ocupa: el hospital de la Inmaculada Concepción de hermanos de San 
Juan de Dios (1610), el convento de San Juan de la Cruz de carmelitas 
descalzos (1735) y el Colegio Apostólico de San José de Gracia de misio-
neros franciscanos (1799). Todos ellos organizaban procesiones o debían 
hacerlo según sus respectivos ceremoniales y rituales. Conviene desta-
car las de los misioneros apostólicos, que realizar procesiones era uno de 
los muchos elementos de sus misiones cuaresmales. Extraordinarias al 
inicio, pues las hubo de cuando en cuando gracias a los religiosos del 
Colegio de San Fernando de México (1774, 1793 cuando menos), se con-
vertirían en anuales una vez instalados los franciscanos en la villa. 

Las procesiones organizadas por los otros religiosos nos permiten 
pasar a otro aspecto de dicha práctica, sus espacios. Y es que carmelitas 
y juaninos estaban obligados a realizarlas, no por las calles de la villa, 
sino por sus claustros, haciendo estación en cada una de sus esquinas.33 
Estas procesiones, por tanto, no eran vistas sino más bien oídas por los 
orizabeños, pues las campanas de las respectivas iglesias conventuales 
debían sonar a la entrada y salida de ellas, o incluso durante todo su re-
corrido.34 Asimismo, estrictamente dedicadas a recorrer un espacio cuya 
sacralización reiteraban, debemos contar las procesiones que sólo ro-
deaban el atrio parroquial, como las de la Purificación, Domingo de Ra-
mos y Fieles Difuntos.35 En cambio, gracias a la obra de José María Nare-
do, sabemos que había otras, las del Viernes Santo y Corpus Christi, que 

32 Archivo General de la Nación (en adelante AGN), Indiferente Virreinal, c. 3901, exp. 
4, fs. 10-14v.

33 Véase Agustín de la Victoria, Manual del orden de la hospitalidad de Nuestro Padre S. 
Juan de Dios conforme al Misal, Ceremonial y Ritual romano reformado por Paulo Quinto, Ma-
drid, Imprenta de la Viuda de Juan García Infanzón, 1718. Ceremonial de los religiosos des-
calzos de Nuestra Señora del Carmen conforme al Misal y Breviario reformados y según las cere-
monias y costumbres antiguas de su religión, Madrid, imprenta de Antonio González de los 
Reyes, 1679, 2ª. parte, cap. III. Ceremonial y ordinario de los religiosos descalzos de Nuestra 
Señora del Carmen, de nuevo aumentado, corregido y enmendado conforme al Misal y Breviario 
reformados y decretos de la Sagrada Congregación y según las ceremonias, uso y costumbres anti-
guas de su religión, Madrid, imprenta de Joseph Rodriguez Escobar, 1734, 4ª. parte, cap. I.

34 Ibidem.
35 AHPSSMAO, caja 208, libro de gobierno de la parroquia, fs. 145-148.



DAVID CARBAJAL LÓPEZ

28

recorrían los ejes y lugares principales de la memoria local, así como en 
cualquier otra urbe del mundo católico de la época (mapa 1).36

Orizaba, en efecto, se había organizado en torno a dos ejes principa-
les, uno norte-sur, el más antiguo, marcado por la iglesia parroquial y el 
hospital de los juaninos, y uno más reciente, propio de la construcción 
propiamente urbana de principios del siglo XVIII, pero que iba de po-
niente a oriente, hacia el convento carmelita, la capilla de la Virgen de 
los Dolores y el santuario de la Virgen de Guadalupe. La procesión del 
Viernes Santo recorría precisamente esos dos ejes, saliendo de la parro-

36 José María Naredo, op. cit., t. II, pp. 36 y 53.

Mapa 1. Trayectos de las procesiones de Viernes Santo y Corpus Christi en Orizaba

Realizado a partir del “Plano topográfico de la ciudad de Orizava. Levantado de orden del Sr. Brigadier 
Subinspector de ingenieros D. Manuel Agustín Mascaró, por D. Manuel María López Bueno a fines del año 
de 1810”, publicado por Rivera Cambas, 1870, vol. III, plano 4.

1 2
4

3

5 6

7

Camino Real

Río Orizaba

Iglesias

1-2. Parroquia de San Miguel y Capilla 
de Nuestra Señora del Rosario

3. 	 Convento hospital de la Inmaculada 
Concepción

Corpus Christi

4. 	 Capilla del Calvario
5. 	 Capilla de la Escuela de Cristo
6. 	 Convento de San Juan de la Cruz
7. 	 Capilla de Nuestra Señora de los Dolores

Viernes Santo



PROCESIONES: ESPACIO, REL IGIÓN Y POLÍT ICA EN ORIZABA, 1762-1834

29

quia hacia el sur hasta el camino real, donde podemos imaginar que era 
saludada por las campanas del hospital juanino, como lo indicaba el 
manual litúrgico de la orden. Enseguida el cortejo viraba hacia el orien-
te, sobre el camino real, para luego entrar a la iglesia de los carmelitas y 
después remontar hacia el norte hasta la que era considerada la más 
antigua de las iglesias orizabeñas, la del Señor del Calvario,37 para final-
mente volver a la parroquial. La procesión del Corpus seguía un recorri-
do semejante, hacia el sur y luego hacia el oriente, aunque algo más re-
ducido, si bien siempre pasando frente a la iglesia del Calvario, que era 
también el destino de las procesiones de letanías mayores.38 

La parroquia y el Calvario constituían los lugares más visibles de la 
actividad procesional de la villa. Había buenos motivos para ello. Uno, 
era la iglesia principal, recién reconstruida en las primeras décadas del 
siglo XVIII, lugar fundamental para la vida cristiana de los habitantes de 
Orizaba por la impartición de los sacramentos (el bautismo sobre todo) 
y por ser el lugar de descanso de los muertos. Templo que además se 
había ido enriqueciendo a lo largo del siglo y, por ello mismo, orgullo de 
sus corporaciones39. El Calvario, por su parte, era casi igual en importan-
cia para la memoria local, por su antigüedad, por el culto de su imagen 
titular y por su relación con la visita del obispo Palafox y Mendoza a 
mediados del siglo XVII.40

Así pues, la villa de Orizaba del siglo XVIII era constantemente reco-
rrida por las procesiones que organizaban las corporaciones religiosas y 
civiles, a través de los lugares fundamentales del espacio urbano y de la 
memoria local. El espacio era así reapropiado por ellas y sacralizado de 
manera continua por esos actores fundamentales de la época que, como 
veremos ahora, procesionaban también por los más diversos motivos 
locales y globales.

37 Sobre la historia de las iglesias orizabeñas, ibid., pp. 21-198.
38 AHPSSMAO, caja 208, libro de gobierno de la parroquia, f. 148.
39 La parroquia, diría la república de indios al final del siglo, era “una alhaja que ha 

sido la emulación de todas las villas y lugares de esta América”. AGN, Templos y conven-
tos, vol. 17, exp. 3, fs. 116-148.

40 Véase por ejemplo la solicitud para su reparación de 1782 en AGN, Indiferente Vi-
rreinal, c. 5475, exp. 67.



DAVID CARBAJAL LÓPEZ

30

Espectáculos sagrados y profanos

A lo largo de todo el periodo que aquí tratamos, no faltaron jamás en la 
villa de Orizaba motivos para procesionar; de hecho, se diría que recorrer 
el espacio sacralizado de la urbe no requería de demasiados motivos y 
que había efectivamente una “necesidad de procesionar” similar a la de 
las ciudades europeas. En principio, la procesión, como hemos visto al 
hacer el recuento de las que se realizaban de manera ordinaria en la villa, 
estaba ligada íntimamente a toda actividad festiva. Las corporaciones 
religiosas y civiles procesionaban para festejar a sus santos patronos, a las 
advocaciones marianas de su devoción, y por supuesto, a la presencia 
real de Cristo en la Eucaristía. Si así era en las fiestas ordinarias, con ma-
yor razón en las extraordinarias. En una villa como Orizaba, donde las 
corporaciones religiosas tenían el predominio en el espacio público, no es 
de sorprender que las principales fiestas tuvieran que ver con la instala-
ción de una nueva corporación y/o con la consagración de sus templos. 

Los cronistas decimonónicos José María Naredo y Joaquín Arróniz 
nos han legado descripciones más o menos detalladas de los ostento
sos despliegues barrocos que tuvieron lugar en ellas. En estas grandes 
ocasiones se ofrecía a la vista el espectáculo de calles adornadas con 
colgaduras, arcos triunfales y flores, y al oído el no menos espectacular 
despliegue de cohetes, música sacra y repiques de campanas, todo 
acompañando a las diversas corporaciones, que acudían llevando a sus 
santos patronos para dar mayor lustre a la celebración. Así fue el 29 de 
junio de 1736 para la instalación del Santísimo Sacramento en el nuevo 
convento de carmelitas descalzos;41 el 12 de diciembre de 1776 para la 
dedicación del Oratorio de San Felipe Neri;42 y el 10 de noviembre de 
1799 para la instalación de los primeros misioneros apostólicos funda-
dores del Colegio de San José de Gracia.43 Incluso en las difíciles condi-
ciones que imponía la guerra civil, se celebró de igual forma la consagra-
ción de la capilla de San Antonio el 25 de julio de 1813.44 No era necesario, 

41 José María Naredo, op. cit., t. II, pp. 125-128.
42 Ibid., pp. 96-98.
43 Román Zulaica OFM, Monografía del Colegio Apostólico de San José de Gracia de Oriza-

ba, separata de la revista Asís, Mexico, s.e., 1939, 15-17.
44 José Casimiro Roldán, “Fastos militares de iniquidad, barbarie y despotismo del 



PROCESIONES: ESPACIO, REL IGIÓN Y POLÍT ICA EN ORIZABA, 1762-1834

31

por cierto, la consagración de un templo completo para una procesión 
de este tipo. La consagración del “ciprés” nuevo (es decir, el baldaquín) 
de la parroquia de San Miguel, el 5 de junio de 1813, motivó también 
una procesión de este tipo, acaso la única que salió de la iglesia de los 
carmelitas y no de la principal.45

Cabe decir, cada una de estas procesiones tuvo algún matiz particu-
lar: la de los carmelitas fue una procesión eucarística que consagraría 
además el trayecto de las futuras procesiones de Corpus Christi; la de 
los misioneros apostólicos cobró la forma de un nuevo Domingo de Ra-
mos, pues la recepción de los frailes tuvo lugar en medio de grupos de 
niños llevando palmas en las manos y cantando los himnos difundidos 
por los religiosos (el Alabado en particular). En fin, la consagración del 
baldaquín, efectuada en un contexto de guerra, tuvo la novedad de una 
mayor presencia de las corporaciones militares.46 Pero con esos matices, 
todas ellas estaban unidas por el amplio despliegue de pompas barro-
cas, el cual, no debemos olvidarlo, mantenía un sentido religioso muy 
claro: era parte de una cultura religiosa sensible, en la que los misterios 
de la fe no podían sino representarse a través de la ostentación.47 Por 
decirlo con los términos de Jaime Valenzuela, se trataba de una auténtica 
“manipulación estética” en que la presencia real de la Eucaristía y las 
imágenes de la Virgen y de los santos, la presencia pues del Cielo en la 
Tierra, debía imponerse de inmediato a la admiración de los espectado-
res despertando en ellos emociones cuando menos de devoción.48 Con 

gobierno español ejecutados en las villas de Orizaba y Córdoba en la guerra de once años 
por causa de la independencia y libertad de la nación mexicana, hasta que se consumó la 
primera por los Tratados de Córdoba, celebrados por los Exmos. Señores Don Agustín de 
Iturbide y Don Juan O’Donojú”, en José María Naredo, op. cit., t. II, p. 352.

45 Ibid., p. 350.
46 De hecho, el padrino de la ocasión fue el comandante militar José Antonio Andra-

de, Ibidem.
47 Existe una amplia bibliografía sobre el tema, pero como esa religiosidad espectacu-

lar y sensible era evidente en particular en las misiones que la difundían, citemos por 
ejemplo: Bernardette Majorana, “Une pastorale spectaculaire. Missions et missionnaires 
jésuites en Italie (XVIe-XVIIIe siècle)”, Annales. Histoire, Sciences Sociales, año 57, 2002-2, 297-
320. Louis Châtellier, La religión de los pobres. Europa en los siglos XVI-XIX y la formación del 
catolicismo moderno, Bilbao, Desclée de Brouwer, 2002, sobre todo caps. V-VII. 

48 Jaime Valenzuela, op. cit., pp. 140-143.



DAVID CARBAJAL LÓPEZ

32

un aire de nostalgia característico, lo expresaba bien el cronista José Ma-
ría Naredo, a propósito de las procesiones de Corpus Christi, en las cua-
les “el rey de los Cielos salía de su templo para bendecir en sus calles a la 
ciudad y recibir en ellas las adoraciones de sus moradores”.49

En ese mismo marco deben entenderse otras fiestas religiosas asi-
mismo excepcionales, las misiones apostólicas, de las que ya hemos 
hecho mención, pero de las que es preciso dar aún mayores detalles. En 
ellas tenían lugar sobre todo dos tipos de procesiones, las que llamaban 
a la penitencia en la apertura de la misión, y la triunfal que marcaba su 
fin.50 En las primeras, nocturnas generalmente, los misioneros salían por 
las calles alumbrados con antorchas, haciendo sonar campanillas y can-
tando versos (saetillas) que llamaban a los fieles a la misión recordán-
doles los riesgos de morir en pecado. Las procesiones de cierre, en cam-
bio, celebraban la reconciliación de los pueblos con Dios, luego de la 
confesión y comunión generales, y podían tener por final el estableci-
miento de una cruz, la “cruz de la misión”, en un lugar elevado del pue-
blo, a la vista de todos sus habitantes, para recordarles de manera per-
manente su consagración a Cristo. A lo largo de las semanas de la 
misión, podían organizarse también otras procesiones, bajo la forma de 
Vía Crucis o incluso de representaciones vivas de la Pasión. Lamenta-
blemente no contamos con descripciones detalladas de las que tuvieron 
lugar en Orizaba,51 pero es claro que se inscribían también en la especta-

49 José María Naredo, op. cit., p. 50.
50 Además de las obras citadas en la nota 47, para el caso particular del mundo hispá-

nico véanse los trabajos de Francisco Luis Rico Callado, particularmente Las misiones in-
teriores en la España de los siglos XVII-XVIII, Alicante, Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, 
2002. Para el caso novohispano: David Brading, “La devoción católica y la heterodoxia en 
el México borbónico”, en Manuel Ramos Medina y Clara García Ayluardo (coords.), Ma-
nifestaciones religiosas en el mundo colonial americano, 2ª. ed., México, Instituto Nacional de 
Antropología e Historia, Universidad Iberoamericana, Centro de Estudios de Historia de 
México Condumex, 25-49. 

51 Sin embargo, sabemos que efectivamente tenían lugar las procesiones nocturnas y 
conocemos incluso los versos que en ellas se cantaban, pues fueron impresos por los reli-
giosos. Versos entresacados de varios autores que para mover á los pecadores á penitencia, cantan 
los RR.PP. Misioneros del Colegio de San José de Gracia de la Villa de Orizava en el exercicio de 
sus misiones. Y otros que en honor de los Sagrados Corazones de Jesús y de María, compuestos por 
un Religioso del mismo Colegio, Puebla, s.e., 1816 y Versos que los RR.PP. Misioneros del Cole-
gio Apostolico de San José de Gracia de la Villa de Orizava, cantan en sus misiones, Puebla, Ofi-



PROCESIONES: ESPACIO, REL IGIÓN Y POLÍT ICA EN ORIZABA, 1762-1834

33

cularidad barroca. Incluso los clérigos expresaron su emoción frente a 
las prácticas de los misioneros. El párroco de la villa decía en 1794 que 
con el establecimiento definitivo de los frailes en Orizaba: 

Se conmoverán sin duda los fundamentos de los montes y temblarán los 
valles, florecerán los desiertos, y de las tierras más áridas brotarán fuentes 
de agua; el gozo y la alegría reinarán en ella, y no se oirá otra cosa que la 
acción de gracias y la voz de la alabanza. Los lobos se convertirán en ovejas, 
y éstas aprovecharán en su humildad y mansedumbre, y en suma se con-
fundirá el Infierno y se repetirán las festividades de los Cielos delante de los 
ángeles de Dios.52

Algo menos espectacular apenas era el procesionar en memoria de 
los fieles. En efecto, como lo ha advertido la historiografía francesa,53 los 
cortejos fúnebres constituían también una procesión que contribuía a la 
sacralización del espacio, además de instruir a los fieles en la muerte de-
vota y reunir las oraciones de sus participantes por el alma del difunto. 
Algunas veces podían ser actos fastuosos: el de doña Petra Bernarda de 
la Cruz, dama devota de una de las familias de mediana posición de la 
villa, celebrado el 22 de enero de 1772, contó por ejemplo con la asisten-
cia de todas las cofradías de la parroquia.54 Si éste fue un auténtico des-
pliegue de las corporaciones religiosas de seglares, unos años más tarde, 
en marzo de 1785, tocaría el turno de procesionar con el cadáver de uno 
de sus miembros a la principal de las corporaciones civiles. Entonces, el 
cuerpo de don Manuel Montes Argüelles, regidor perpetuo contador de 
menores, fue llevado “en el centro del ilustre ayuntamiento de españo-
les, debajo de mazas”55 hasta la iglesia del convento del Carmen. 

cina del Oratorio de S. Felipe Neri, 1820. También: AGN, Justicia Eclesiástica, vol. 30, fs. 
373–375, fray José García al obispo de Puebla, Orizaba, 30 de junio de 1824.

52 AGI, México, 1304, “Testimonio del expediente formado en la secretaría del obispa-
do…”, el cura de Orizaba al obispo de Puebla, 8 de noviembre de 1794, f. 44v.

��� Véase: Jean Delumeau, op. cit., pp. 100-101.
54 ANO, RIP 1772, fs. s/n, “Testamento en virtud de poder”, Da. Petra Bernarda de la 

Cruz, Orizaba, 4 de febrero de 1772.
55 ANO, RIP 1785, fs. 169v-191, “Testamento por poder”, D. Antonio Montes Argüelles 

por D. Manuel Montes Argüelles, Orizaba, 30 de junio de 1785.



DAVID CARBAJAL LÓPEZ

34

Sin embargo, el cortejo fúnebre no tenía que ser necesariamente os-
tentoso para impresionar a los vecinos. En los primeros años del siglo 
XIX hubo un comerciante y dos cosecheros de tabaco que ordenaron que 
sus entierros, al contrario, estuvieran marcados por la más absoluta po-
breza: los tres debían ser “conducidos por cuatro cargadores”, “sin el 
menor acompañamiento”, y más impresionante aún, en el silencio más 
absoluto, pues prohibieron también todo toque de campanas.56

Así, la procesión era parte indispensable de unos fastos destinados a 
conmover a los fieles, mas era también la oportunidad para lucimientos 
más profanos. En efecto, ella era la ocasión en que las corporaciones ci-
viles hacían gala de su proximidad a los más importantes símbolos loca-
les. Lo hemos señalado ya, la procesión de Corpus Christi contaba con la 
presencia del Ilustre Ayuntamiento, que acabó por asumir su organiza-
ción. Pero más importante tal vez incluso que el Corpus Christi, fue la 
participación del ayuntamiento en la procesión de la Inmaculada Con-
cepción, llevando el paso de su estandarte. Y es que siendo el ayunta-
miento español una corporación nueva y en constante cuestionamiento 
por parte de la mucho más antigua República de indios, insistió en su 
momento en que el vecindario que representaba era anterior al de sus 
rivales. Como explicó en su momento uno de los primeros regidores, 
Diego Pérez Castropol, siendo entonces considerada la cofradía de la 
Inmaculada como la más antigua de las de españoles, “la más distingui-
da entre todas, […] supliendo con ella los vecinos principales la falta de 
ayuntamiento”, era por tanto “peculiar derecho suyo” la portación del 
estandarte. Así, la nueva corporación encontró en la procesión una vía 
para reforzar su particular legitimidad.57

Mas incluso, antes de contar con una corporación reconocible, la eli-
te orizabeña participó ampliamente dentro de las grandes festividades 
religiosas extraordinarias, siempre en forma de procesión. Así, con mo-
tivo de la consagración del convento de carmelitas, el 28 de junio de 

56 ANO, RIP 1812, fs. 38-40v, testamento de Domingo Antonio Piñeiro, Orizaba, 21              
de mayo de 1812; RIP 1819, fs. 58-61, testamento de Rafael García, Orizaba, 4 de marzo de 
1818; RIP 1821, fs. 47v-50, testamento de José Antonio Bermúdez, Orizaba, 9 de mayo           
de 1821.

57 AHMO, fondo Colonia, sección Gobierno, caja 3, escrito de D. Diego Pérez Castro-
pol, 1764.



PROCESIONES: ESPACIO, REL IGIÓN Y POLÍT ICA EN ORIZABA, 1762-1834

35

1736, “las personas lucidas de este vecindario” salieron a pasear un es-
tandarte con la imagen de su titular, San Juan de la Cruz, por las calles 
principales, haciendo estación para cantar loas al santo delante del pro-
pio convento, de la casa del párroco y de la del alcalde mayor.58 

Décadas más tarde, en la que fue tal vez la única gran celebración 
que pudo competir con las organizadas por las corporaciones religiosas, 
la de la obtención del título de villa en 1771, no pudo tampoco faltar la 
procesión del ayuntamiento para la misa de acción de gracias. Los regi-
dores desfilaron bajo de mazas de las casas consistoriales a la parroquia, 
precedidos por la República de indios, que iba acompañada de sus mú-
sicos (“timbales, clarines, tambores y chirimías”), y escoltados por ofi-
ciales de milicias, funcionarios de las Reales Rentas “y otras [personas] 
que por su nacimiento no lo desmereciesen”.59 La reunión de las corpo-
raciones y autoridades era así una forma de dar “mayor lustre” a las ce-
lebraciones de cada una, con lo cual la procesión era un acto religioso 
que contribuía además a reforzar el honor corporativo.

En el marco de estos intereses profanos, la historiografía reciente ha 
destacado de manera particular el tema de los conflictos de preceden-
cias en las procesiones, sobre todo la de Corpus, que en ese sentido era 
no sólo una representación de la sociedad, sino incluso una de las prác-
ticas con la que los actores políticos renegociaban constantemente sus 
espacios de poder.60 Hasta donde tenemos conocimiento no hubo nada 
semejante en la villa de Orizaba, pero en cambio sus corporaciones nos 
ofrecen un claro ejemplo de cómo la procesión podía bien marcar el pre-
dominio de una sobre otra. Cuando entre 1772 y 1774, el hospital de los 
juaninos pasó a depender de la parroquia, producto de un conflicto que 
no nos es posible detallar aquí,61 una de las primeras medidas del párro-

58 José María Naredo, op. cit., t. II, p. 126.
59 Joaquín Arróniz, op. cit., pp. 411-412.
60 Véase por ejemplo: Serge Gruzinski, “El Corpus Christi de México en tiempos de 

la Nueva España”, en Antoinnette Molinié Fioravanti (ed.), Celebrando el cuerpo de Dios, 
Lima, Pontificia Universidad Católica de Perú, 1999, 151-173.

61 El conflicto en AGI, México, 2743, algunas notas al respecto en Solange Alberro, 
Apuntes para la historia de la Orden Hospitalaria de San Juan de Dios en la Nueva España-
México, 1604-2004, México, El Colegio de México, Orden Hospitalaria de San Juan de 
Dios, 2004, 204-213.



DAVID CARBAJAL LÓPEZ

36

co fue reorganizar las fiestas de los religiosos. Hasta entonces, lo hemos 
dicho, sus procesiones tenían lugar sólo al interior de sus claustros, du-
rante esos años, en cambio, el párroco organizó una procesión de la ima-
gen de su patrono, San Juan de Dios, de la iglesia del hospital a la parro-
quia.62 Procesionar podía ser pues, no sólo un acto de ostentación sino 
también de subordinación.

Asimismo, en la historiografía también se ha tratado de manera im-
portante el tema de las expresiones que, de vez cuando, salían de los 
marcos establecidos por las autoridades eclesiásticas.63 Sin embargo, es 
un hecho remarcable de la villa que, ni siquiera en las revisiones anuales 
que los párrocos hacían de la conducta de las cofradías hubo mención 
alguna de ese tipo de “excesos” durante sus procesiones. Ya lo decía el 
autor de la reseña de la fiesta del ayuntamiento de 1771, incluso enton-
ces, “los detestables vicios que en semejantes ocasiones acontecen […] 
absolutamente han estado desterrados”.64 La procesión, siendo parte de 
una fiesta, daba cuenta también del buen orden garantizado por las au-
toridades corporativas.

El rey, la república y el público

Las procesiones festivas no se debían sólo a los actores locales. En el pe-
riodo que tratamos el rey ordenó cuando menos dos de ellas, de las que 
tenemos noticias gracias a las cordilleras en que los obispos daban los 
mandatos correspondientes a los párrocos. La primera tuvo lugar en 
1781, en acción de gracias por las “bendiciones para Su Majestad y su real 
familia”; la otra tuvo lugar en 1795, con motivo de la paz con Francia.65 

62 AHMO, “Libro de acuerdos del Ilustre Ayuntamiento celebrados desde el año de 
1772 hasta el año de 1777”, f. 31, sesión del 2 de marzo de 1772.

63 Véase Juan Pedro Viqueira, op. cit. y Serge Gruzinski, op. cit.
64 Joaquín Arróniz, op. cit., 425.
65 Se trata de las únicas cordilleras en las que, además de misa y Te Deum se manda 

explícitamente la celebración de preces que, según los rituales de la época, iban acom
pañadas de una procesión. Hemos tomado las cartas cordilleras de los obispos de Pue-
bla del libro de otra parroquia de la provincia de Veracruz, la de San Gerónimo Coate-
pec. Libro en donde se asientan las cartas cordilleras que comienza hoy, seis de septiembre del 



PROCESIONES: ESPACIO, REL IGIÓN Y POLÍT ICA EN ORIZABA, 1762-1834

37

La procesión era así, no sólo festejo religioso sino también un elemento 
fundamental del ritual político, capaz de reunir a los fieles y de hacerlos 
recorrer el espacio público por la causa, a veces muy distante, del rey.

Además, era también posible procesionar de manera ocasional para 
rogar por la causa de su familia real y de las armas de la monarquía. 
Contrario a las procesiones festivas que hemos visto antes, las de rogati-
va, incluyendo las de San Marcos y del triduo de la Ascensión que les 
servían de modelo, revestían un carácter más bien penitencial, que se 
advertía ya en color litúrgico que les correspondía: el morado. En ellas, 
el rito principal era el canto de la letanía mayor, que consta de dos partes, 
en la primera se invoca sucesivamente a todos los miembros de la Corte 
celestial, en orden jerárquico, desde cada una de las personas de la Tri
nidad hasta las santas vírgenes, viudas y mártires; en la segunda, se citan 
todas las causas posibles de daño a la comunidad implorando directa-
mente a Dios la liberación de ellas.66 Esto es, se trata tal vez de la mejor 
expresión litúrgica de la intercesión de los bienaventurados por los vi-
vos, proclamada por el Concilio de Trento.

En la segunda mitad del siglo XVIII, la mitra de Puebla ordenó al me-
nos tres novenarios de rogativas, cuyas preces debían incluir, según los 
rituales del caso, la procesión cantando la letanía de los santos al interior 
o alrededor de la parroquia.67 Las hubo lo mismo en 1771 por la preñez 
de la princesa de Asturias, que en 1779 con motivo de la guerra contra 
Inglaterra –la de la independencia de las Trece Colonias norteamerica-
nas–, y en 1793 por la guerra contra la Francia revolucionaria.68 Desde 
luego, el mensaje que se transmitía era el de la identificación entre la 
causa de la monarquía y la de la religión. La procesión tenía lugar, lo 

año de 1765…, transcripción de José Roberto Sánchez Fernández, mecanuscrito, cordi-
lleras 60 y 120.

66 Rituale Romanum…, op. cit., 415 y ss.
67 Aunque no hemos podido confirmarlo con claridad, parece ser que los obispos se 

referían aún como ritual oficial al elaborado por orden de monseñor Palafox y Mendoza 
en el siglo XVII, el de Andrés Sáenz de la Peña, Manual de los santos sacramentos conforme al 
ritual de Paulo V, México, Francisco Robledo impresor, 1642. En todo caso se referían a los 
ritos establecidos por el Ritual Romano.

68 Libro en donde se asientan las cartas cordilleras que comienza hoy, seis de septiembre del 
año de 1765… op. cit., cordilleras 33, 53, 111.



DAVID CARBAJAL LÓPEZ

38

decían claramente las cartas cordilleras de los obispos, “para implorar el 
auxilio divino a favor de las armas cristianas”. 

En las primeras décadas del siglo XIX, estas procesiones no hicieron 
más que incrementarse. La crisis monárquica de 1808 las ameritó desde 
luego con abundancia: en principio las que ordenaron los obispos, que 
al menos en el caso de la diócesis de Puebla las hubo en 1809 y luego en 
diciembre de 1810, en esta última ocasión bajo la forma de un triduo 
dedicado tanto a los patronos de la monarquía, Santiago Apóstol y a la 
Inmaculada Concepción, como a los santos patronos de cada parroquia. 
Más tarde, en 1814, las habría también, ahora por el “feliz arribo” del rey 
a Madrid y “por el buen éxito y acierto de su gobierno”.69 Mas cabe decir 
que la procesión de rogativa fue también una reacción inmediata de las 
otras corporaciones religiosas locales: apenas se conoció la noticia de la 
cautividad del rey, los frailes del Colegio Apostólico de San José de Gra-
cia comenzaron de inmediato el novenario de rogativas con el Santísimo 
Sacramento expuesto.70 

En los años siguientes, seguirían habiendo sendas rogativas por la 
causa de la familia real, por ejemplo, por la preñez de la reina en 1818, y 
tras la independencia por la familia imperial, como la de “la felicidad en 
el parto” de la emperatriz Ana María Huarte en 1822.71 De hecho, al me-
nos por lo que nos permiten saber los libros de cordilleras, hubo más 
procesiones de rogativas después de la independencia que antes de ella. 
Las hubo en noviembre de 1821, “por el acierto del gobierno” indepen-
diente; en febrero de 1822 por la instalación del Congreso Constituyente; 
en junio, por la proclamación del emperador Agustín de Iturbide y en 
noviembre siguiente por su feliz viaje a Veracruz. Esto es, cinco en apenas 
un año, con lo que el Primer Imperio superaba por mucho la que hasta 
1808 había sido una presencia más bien esporádica bajo los Borbones.72 

69 Ibid., cordilleras 151, 159 y 172.
70 AGI, México, 2737, “Instrucción de lo que ha hecho este Apostólico Colegio de San 

José de Gracia de Orizaba desde principios de junio del año próximo pasado de 1808 
hasta el día de la fecha à beneficio de la Nacion y de su amado monarca el Sr. D. Fernando 
Séptimo”.

71 Libro en donde se asientan las cartas cordilleras que comienza hoy, seis de septiembre del 
año de 1765… op. cit., cordilleras 183bis y 220.

72 Ibid., cordilleras 209, 217, 220 y AHMO, “Libro de acuerdos del Ilustre Ayunta-



PROCESIONES: ESPACIO, REL IGIÓN Y POLÍT ICA EN ORIZABA, 1762-1834

39

Enseguida, y sin solución de continuidad, se pasó de procesionar 
para rogar por el monarca a hacerlo por la República, por el acierto en 
las elecciones y por sus congresos. Los actores externos de las procesio-
nes orizabeñas se multiplicaron: éstas se realizaban ahora ya no sólo por 
el mandato del rey remitido a través del obispo, sino por decretos de los 
congresos federales y estatales, y por órdenes de los gobiernos de uno y 
otro nivel. Triduos de rogativas públicas los hubo por el Congreso tras la 
caída de Iturbide en mayo de 1823; por la proclamación del Acta consti-
tutiva de la República Federal en noviembre siguiente; por la instalación 
del Congreso constituyente de Veracruz en junio de 1824; por la del Con-
greso federal en abril de 1825; por el “feliz éxito” de la legación enviada 
a la Santa Sede en diciembre de ese mismo año; por las elecciones de 
agosto de 1828, y en fin, con motivo de la expedición enviada por Espa-
ña en agosto de 1829.73 Así, en efecto, la procesión de rogativa siguió 
siendo parte durante varias décadas del ritual político, el cual permitía 
hacer presente en el espacio público local a las autoridades distantes, 
primero las monárquicas y luego las republicanas.

Señalemo, en fin, que en 1831 tuvo lugar una procesión, festiva en 
este caso, por un actor aún más distante: el papa. En virtud del arribo al 
solio pontificio de Gregorio XVI, quien además había preconizado a los 
primeros obispos del México independiente –entre ellos el de Puebla– el 
gobierno estatal ordenó la celebración de “demostraciones públicas por 
tan plausible acontecimiento”. Muestra de que se trataba de una cele-
bración inédita, su preparación motivó la reunión del párroco, el jefe 
político y el ayuntamiento, quienes confiaron el asunto a una comisión 
especial. Siguiendo su dictamen, el 14 de junio de ese año, el ayunta-
miento orizabeño saldría de sus casas consistoriales rumbo a la parro-
quia, bajo de mazas, acompañado de los oficiales militares, jefes de ofi-
cinas “y demás personas distinguidas de la ciudad”, escoltados por la 

miento celebrados desde el año de 1815 hasta el año de 1822”, acta de 22 de febrero         
de 1822.

73 Ibid., cordilleras, 229, 241, 243 y 259. Decreto núm. 6 del Congreso Constituyente 
del Estado de Veracruz, 12 de mayo de 1824 y orden del II Congreso Constitucional de 
Veracuz del 13 de agosto de 1828 ambos en Carmen Blázquez Domínguez y Ricardo 
Corzo Ramírez, Colección de leyes y decretos de Veracruz, 1824-1919, Xalapa, Universidad 
Veracruzana, 1997, t. I, pp. 36-37 y t. II, p. 50.



DAVID CARBAJAL LÓPEZ

40

tropa de la guarnición, y en medio de las calles adornadas con colgado-
ras.74 La procesión del ayuntamiento, que recordaba ampliamente la que 
tuvo lugar en las celebraciones por la obtención del título de villa en el 
siglo XVIII, da cuenta de que, a pesar del tiempo transcurrido y los cam-
bios habidos, era cuando menos difícil pensar otra forma de festejo que 
no incluyera la procesión de las corporaciones y autoridades.

Este incremento de los actores que regían la procesión orizabeña no 
quiere decir, sin embargo, que éstas fuesen directamente expropiadas. 
Antes bien, si durante todo este periodo se procesionaba por el bien de 
la monarquía y luego de la república, no era menos común ver que se 
hiciera por el público. Debemos tenerlo presente, en esta época el públi-
co no tenía sino un sentido muy concreto, el del conjunto de vecinos que 
formaban parte de una comunidad, la república en su sentido tradicio-
nal; es decir, aquella que contaba con lo necesario para garantizar su 
subsistencia material y espiritual, así como lazos orgánicos que los dis-
tinguían de otras, además de símbolos religiosos, bienes comunes y so-
bre todo un gobierno particular.75 Era para rogar por su bienestar frente 
a los peligros más cotidianos de la época que las corporaciones religio-
sas se ponían en movimiento constante. No era, desde luego, un asunto 
excepcional. Ya lo tenía previsto el Ritual Romano: en él figuran procesio-
nes lo mismo para pedir lluvias, que para repeler tormentas, para pedir 
serenidad, contra el hambre, la peste y la guerra.76 

Sabemos que este tipo de procesiones tenían también lugar en Oriza-
ba en el siglo XVIII pues el directorio de la parroquia contemplaba llamar 
a la rogativa con las campanas en caso de “temblor, peste, tempestad, 
necesidad o causa pública”.77 Sin embargo, los testimonios que han lle-
gado hasta nosotros dan cuenta más bien de las que tuvieron lugar des-
pués de 1819. El primero de ellos, el diario de un vecino de la villa du-
rante los años de la guerra civil, da cuenta inclusive de la lógica que 
presidía este tipo de celebraciones: “Irritada la Divina justicia contra los 
habitadores de esta villa por sus muchos pecados –decía el autor–, es 

74 AHMO, “Libro de acuerdos del Ilustre Ayuntamiento celebrados en los años de 1830 
y 1831”, fs. 86-86v. acta de cabildo extraordinario de 9 de junio de 1831.

75 Véase Annick Lempérière, op. cit., pp. 49-56.
76 Rituale Romanum…, op. cit., pp. 435-473.
77 AHPSSMAO, caja 208, libro de gobierno de la parroquia, f. 146.



PROCESIONES: ESPACIO, REL IGIÓN Y POLÍT ICA EN ORIZABA, 1762-1834

41

amenazada con temblores, peste, seca y hambre”. Y para calmar la ira 
celestial nada mejor que abundantes procesiones en el novenario que 
concluyó el 23 de mayo de 1819. Además de llevar a la parroquia al Se-
ñor del Calvario, imagen considerada de las más antiguas de la villa, 
salió una solemne procesión eucarística, y sobre todo, por las noches, 
cortejos de vecinos recorrían las estaciones del Vía Crucis, cantaban la 
letanía mayor, “rematando siempre con una fuerte disciplina”. También 
penitencial fue la última de las procesiones de esa ocasión, acompañan-
do a la imagen del Cristo de vuelta a su capilla.78

Aunque las rogativas públicas eran parte del ritual político de la 
época, y en esta época estaban cada vez más bajo la influencia de actores 
externos (los gobiernos y congresos federales y estatales), no por ello 
dejaron de formar parte de los rituales protectores del público en su 
sentido tradicional. Y ya que de proteger al público se trataba, también 
podía ser asunto del nuevo ayuntamiento constitucional, que reconocía 
en julio de 1822 “que era indispensable rogar al Señor para que libre al 
vecindario de los repetidos rayos que están cayendo”.79

Cierto, en el tema de la organización de las procesiones se seguían 
mezclando, tal vez más que nunca, intereses profanos, incluso en este 
mismo nivel. Hay que señalar que la nueva municipalidad heredó de su 
antecesora de Antiguo Régimen responsabilidades en la organización 
de las procesiones, en particular la de Corpus Christi. Al respecto tuvie-
ron que afrontar un problema constante: la colocación de la enramada. 
Ésta había sido responsabilidad tradicional de la República de indios, 
pero habiendo sido disuelta en el nuevo régimen liberal, no había argu-
mento para obligarlos a ello, pues “estos son iguales ante la ley”.80 Pero 
más allá de ese problema, es de hacer notar que algunos de esos ayunta-
mientos, el de 1825-1826 en concreto, intentaron dar incluso mayor real-

78 José Casimiro Roldán, op. cit., pp. 408-409.
79 AHMO, “Libro de acuerdos del Ilustre Ayuntamiento celebrados desde el año de 

1815 hasta el año de 1822”, f. s/n, acta de cabildo del 15 de julio de 1822.
80 AHMO, “Libro de acuerdos del Ilustre Ayuntamiento celebrados desde el año de 

1815 hasta el año de 1822”, f. s/n, acta de cabildo del 17 de mayo de 1822. Hasta donde 
hemos podido ver en las actas de cabildo, el problema se resolvía cada año de manera 
distinta, contando a veces con la colaboración voluntaria de los indios, y otras debiendo 
la corporación cubrir los costos. 



DAVID CARBAJAL LÓPEZ

42

ce a esta procesión que ellos organizaban. Entonces por ejemplo, los 
munícipes buscaron infructuosamente la asistencia de los religiosos car-
melitas y franciscanos, exentos de participar en ella por su vida contem-
plativa y misionera, respectivamente.81 Tratándose del primer ayunta-
miento electo bajo el régimen federal y el primero también que contaba 
entre sus miembros a un grupo muy activo de liberales, se diría que era 
también una manera de reforzar su legitimidad y el honor de la munici-
palidad. Algo semejante puede decirse del ayuntamiento de 1831, que 
introdujo la participación del ayuntamiento bajo mazas en la procesión 
de la Virgen de Guadalupe.82 Así, la municipalidad constitucional parti-
cipaba en más procesiones que su antecesora del Antiguo Régimen.

Al mismo tiempo, la procesión no había perdido su carácter de re-
curso popular indispensable ante los peligros. En los primeros meses de 
1833, cuando se anunciaba la amenaza de la epidemia de cólera, de ma-
nera conjunta el ayuntamiento y el clero organizaron un novenario de 
rogativas al Señor del Calvario, “para que nos libre de sus estragos”. 
Cabe decir que era una ocasión ideal, pues al mismo tiempo se celebró la 
dedicación de la nueva capilla de dicha imagen. En aquel mes de marzo 
de 1833, se celebraron tanto las preces penitenciales pidiendo el amparo 
del público, como los fastos correspondientes al templo de la que era 
una de las imágenes más importantes de la memoria local.83

A pesar de las rogativas, la epidemia llegó a Orizaba en el mes de 
septiembre. Como una reacción casi inmediata, hubo de nueva cuenta 
una gran procesión el 24 de ese mes, iniciativa del párroco José Nicolás 
de Llano, por entonces recién llegado a la villa. “Vamos a sacar por esas 
calles a Nuestro Señor Sacramentado, para que mande cesar tanto mal”, 
decía entonces el cura, según versión del cronista José María Naredo.84 Y 
en efecto tuvo entonces lugar una procesión eucarística, mucho más 
sencilla y espontánea que las de 1819. Al paso del párroco, decía el mis-

81 AHMO, “Libro de acuerdos del Ilustre Ayuntamiento celebrados en los años de 1823, 
1824, 1825 y 1826”, f. s/n. actas de cabildo de 9 y 23 de mayo de 1825.

82 AHMO, “Libro de acuerdos del Ilustre Ayuntamiento celebrados en los años de 1830 
y 1831”, fs. 114-114v, acta de cabildo extraordinario de 10 de diciembre de 1831.

83 AHMO, “Libro de acuerdos del Ilustre Ayuntamiento celebrados en los años de 1832, 
1833 y 1834”, fs. 33-34v, acta de cabildo de 11 y 18 de marzo de 1833.

84 José María Naredo, op. cit., t. I, p. 95.



PROCESIONES: ESPACIO, REL IGIÓN Y POLÍT ICA EN ORIZABA, 1762-1834

43

mo cronista, salían “las turbas que se aumentaban a cada paso”. La pro-
cesión, pues, en esta época era ritual político, pero no menos una reac-
ción inmediata y lógica ante todo lo que amenazaba a la comunidad. Sin 
embargo, es importante decir que, simultáneamente, algunas procesio-
nes causaban ya interesantes debates en una nueva forma de expresión 
que se expandía por entonces: la opinión pública.

Sensibilidades religiosas y divisiones políticas

En aquellos años de la década de 1820, no todas las procesiones eran 
necesariamente bien vistas por la elite. Paradójicamente, las primeras en 
despertar sospechas fueron las que los franciscanos del Colegio de San 
José de Gracia organizaban en la Cuaresma durante sus misiones, prohi-
bidas en 1821 por el ayuntamiento constitucional. Procesiones noctur-
nas, cierto, pero de carácter marcadamente penitencial y además guia-
das por unos religiosos que insistían en el tema de la reforma de las 
costumbres, por lo que difícilmente se entiende el argumento de las “mil 
ofensas a Dios” que podían tener lugar en tales ocasiones. Los nuevos 
munícipes constitucionales podían participar de rogaciones por el bien 
público y, entonces todavía, en honor del rey y de la propia corporación, 
las procesiones de los misioneros les parecían en cambio peligrosas. La-
mentablemente, los miembros del ayuntamiento no explicaron sus moti-
vos, aunque había posiblemente ya diferencias de sensibilidad religiosa, 
y sobre todo, preocupación por la movilización del pueblo en el espacio 
público. Lo advirtió uno de los síndicos, la procesión de los misioneros 
era temida “siendo por la noche y por las calles”. Al año siguiente, a pe-
sar del esfuerzo por repetir la prohibición, los munícipes debieron per-
mitirlas por “razones políticas y morales”.85

Unos pocos años más tarde, en 1824, fueron los diputados del Con-
greso Constituyente del Estado de Veracruz los que manifestaron tam-

85 AHMO, “Libro de acuerdos del Ilustre Ayuntamiento celebrados desde el año de 
1820-1821”, fs. s/n, acta de cabildo de 30 de enero de 1821; “Libro de acuerdos del Ilustre 
Ayuntamiento celebrados desde el año de 1815 hasta el año de 1822”, f. s/n, actas de ca-
bildo del 22 de marzo y 7 de abril de 1822.



DAVID CARBAJAL LÓPEZ

44

bién su rechazo a este género de prácticas. Lo hemos indicado en otras 
oportunidades, los miembros de esa legislatura se distinguieron por 
emprender un primer intento, relativamente moderado, de reforma de 
la cultura religiosa que se reflejó especialmente en su decreto 19, del 17 
de agosto de ese año. En él, además de dar indicaciones para la organi-
zación de los aranceles parroquiales, prohibieron una larga serie de 
prácticas, entre ellas, las procesiones nocturnas.86

Aunque el decreto mismo no llegó a aplicarse porque fue suspendido 
por razones que no viene al caso exponer ahora,87 es importante además 
porque dio pie a la aparición de la crítica de las procesiones en el nuevo 
espacio de expresión que por entonces se extendía por buena parte de la 
república: la prensa. En la que se leía en Orizaba, llegada de Xalapa, Ve-
racruz y Puebla, había constantemente espacio para la crítica de la cultu-
ra religiosa tradicional, de modo que en el otoño de 1824 las procesiones 
prohibidas llamaron especialmente su atención. De vez en cuando iróni-
cas o satíricas, coincidían en general en partir de una perspectiva asimis-
mo religiosa. Esto es, denunciaban un problema en principio disciplinar, 
pues señalaban las numerosas faltas “al orden establecido por la iglesia 
y por la ley”, orden asentado en el Evangelio, los concilios, los Padres de 
la Iglesia y demás “doctrinas añejas”; pero aún más, rechazaban lo que 
consideraban una profanación. Prácticas como las procesiones noctur-
nas o las penitenciales de la Semana Santa, no eran sino “costumbres ri-
sibles”, “que no pueden seguirse sin ofensa gravísima de su santo e in-
maculado autor”. Había, en fin, denuncias de la dimensión económica 
de estas prácticas: de los emolumentos que el clero recibía por tolerarlas, 
de los “santos usureros” dueños de las tiendas “de trapos viejos y asque-
rosos” como los disfraces de los centuriones romanos.88 

86 Decreto núm. 19 del Congreso Constituyente de Veracruz, 17 de agosto de 1824 en 
Carmen Blázquez Domínguez y Ricardo Corzo Ramírez, op. cit., t. I, pp. 89-90.

87 El decreto fue suspendido por otro del Congreso federal de diciembre de 1824, 
no tanto por las prácticas que prohibía, sobre las cuales incluso los obispos reconocie-
ron existían “abusos”, sino por tocar las rentas eclesiásticas, en este caso los aranceles 
parroquiales, cuya reforma debía esperar hasta alcanzar un acuerdo con la Santa 
Sede.

88 Véase especialmente: El Oriente, núm. 21, 21 de septiembre de 1824, pp. 82-84; núm. 
51, 21 de octubre de 1824, pp. 203-204.



PROCESIONES: ESPACIO, REL IGIÓN Y POLÍT ICA EN ORIZABA, 1762-1834

45

La procesión pues, con sus fastos barrocos estaba ya alejada de la 
sensibilidad religiosa de los publicistas. Sin embargo, con el paso de los 
años hubo nuevos motivos para censurarlas. En los periódicos llegó a 
denunciarse el uso de las procesiones por parte de las facciones políticas 
que nacían en esta época para distribuir panfletos y “sembrar el espíritu 
de partido y la sedición”. Sutilmente era la oportunidad de sugerir que 
la autoridad, civil como eclesiástica, “no permita los actos públicos reli-
giosos que no sean de obligación”.89 Además, especialmente en el caso 
de Orizaba, las procesiones de rogativas comenzaron a organizarse a 
favor o en contra de sucesos impulsados en el marco las propias dispu-
tas entre facciones. Por ejemplo, al decretarse la expulsión de los espa-
ñoles a finales de 1827, la reacción de los fieles orizabeños fue automá
ticamente llevar en procesión al Señor del Calvario de su capilla a la 
parroquia para evitar su salida. Una carta de un orizabeño publicada en 
Puebla se burlaba directamente de tal conducta: “si Dios fuera materia 
risible, ¿no se reiría de las sandeces de mis paisanos?” preguntaba el 
autor.90 Sin embargo, en uno y otro caso es evidente que la procesión ya 
no era sólo vista con desconfianza por supersticiosa, sino sobre todo 
porque iba tomando partido.

Aún más, la procesión podía llegar a ser literalmente subversiva. 
Nuevamente es el Colegio apostólico de San José de Gracia el que nos 
ofrece el caso más explícito. Entre 1825 y 1828, los religiosos, de origen 
peninsular en su gran mayoría, de clara filiación tradicionalista, y con 
antecedentes de colaboración con las autoridades realistas durante la 
guerra de 1810, fueron vistos con particular desconfianza por las nuevas 
autoridades. El descubrimiento, además, de la conspiración del padre 
Arenas y la “campaña antiespañola” del año 1827 reforzaron dicha des-
confianza.91 Precisamente en el marco de las averiguaciones que se ha-
cían sobre las posibles ramificaciones de esa conspiración, el jefe político 
de Orizaba, Vicente de Segura, envió al gobierno veracruzano un exten-
so informe sobre la “conducta política” de los religiosos. En él se aprecia 

89 El Oriente, núm. 1156, 30 de octubre de 1827, pp. 4625-4626.
90 El patriota, año 2, núm. 61, 2 de enero de 1828, p. 2.
91 Al respecto: Michael P. Costeloe, La república federal de México (1824-1835). Un estu-

dio de los partidos políticos en el México independiente, México, Fondo de Cultura Económica, 
1975, 87-98.



DAVID CARBAJAL LÓPEZ

46

explícitamente el temor que las procesiones podían llegar a causar en las 
autoridades. De acuerdo al funcionario, los frailes esperaban precisa-
mente que en algún momento el gobierno se decidiera por expulsarlos, 
“para que en aquel lance presenten el espectáculo bien premeditado de 
salir en comunidad”. Entonces, a la vista de la procesión de los frailes 
fuera de su convento, “el pueblo, enternecido y conmovido romperá en 
una demagogia”, es decir, se amotinaría, con consecuencias que el jefe 
político pintaba con los más negros matices. Según él, se trataba de una 
estrategia consciente y descarada de los misioneros, que ante cualquier 
amenaza contestaban directamente “nos saldremos todos”.92

A pesar de los temores de Segura, no hubo en aquel año de 1827 otra 
procesión extraordinaria que la rogativa, “muy edificante” a decir del 
ayuntamiento, “para impetrar por los arbitrios de la religión el remedio 
del que consideran el mayor de sus males”, es decir, para evitar la expul-
sión de los religiosos españoles, como ya habíamos indicado. Cabe ad-
vertir que esta rogación fue literalmente demandada a gritos por los ve-
cinos delante de la casa del párroco, Francisco García Cantarines, quien 
era también un enemigo de los misioneros.93 La procesión podía ser en-
tonces, literalmente, una exigencia popular a la cual las autoridades 
eclesiásticas no podían oponerse.

Motivo pues de desconfianza de las autoridades, tanto por sus sen-
sibilidades religiosas como por ser expresión de rivalidades políticas, la 
presencia de las procesiones y de las otras prácticas festivas tradiciona-
les trató de ser cuando menos reducida en los años siguientes. Tal era el 
sentido del decreto expedido por la legislatura de Veracruz, en enero de 
1834, prohibiendo a los ayuntamientos cualquier gasto en fiestas políti-
cas y religiosas fuera del aniversario de la independencia el 16 de sep-
tiembre.94 Un año antes, en enero de 1833, la municipalidad de Orizaba 
había hecho también un intento por reducir su participación en fiestas y 
procesiones, si bien conservó las más importantes, como las del Viernes 

92 AGN, Justicia Eclesiástica, vol. 78, fs. 4-6, Vicente de Segura al gobernador de Vera-
cruz, Orizaba, 31 de enero de 1827.

93 AGN, Justicia Eclesiástica, vol. 68, fs. 99-102v, representación del ayuntamiento y 
párroco de Orizaba.

94 Decreto núm. 67 del IV Congreso Constitucional de Veracruz, 23 de enero de 1834, 
en El Censor, t. 13, núm. 2002, 6 de febrero de 1834.



PROCESIONES: ESPACIO, REL IGIÓN Y POLÍT ICA EN ORIZABA, 1762-1834

47

Santo, Corpus Christi y de su patrona la Inmaculada Concepción.95 Em-
pero, como hemos dicho antes, ello no evitaba la asistencia de las autori-
dades civiles a procesiones de rogativa o a otras ceremonias religiosas. 
La procesión podía ser peligrosa pero era necesaria para la legitimación 
de las autoridades, por lo que la reducción de su presencia en el espacio 
público, incluso en los años de la primera reforma liberal (1833-1834), 
fue más bien limitada.

Mas la moderación que a nosotros nos parece evidente no evitó que 
la procesión continuara su camino hacia la politización. En el marco de 
las reformas eclesiásticas que emprendió la legislatura veracruzana de 
los años 1833-183496 tuvo lugar finalmente el motín pronosticado por 
Vicente de Segura en 1827. En la primavera de 1834, en virtud de la su-
presión de los conventos de todas las órdenes decretada por la legislatu-
ra, los frailes del Colegio de San José de Gracia abandonaron secreta-
mente su convento para esconderse en la casa de su síndico, es decir, del 
seglar que administraba sus limosnas. Pocos días más tarde, en la ma-
drugada del domingo 20 de abril de 1834, estalló un tumulto popular 
ante la posibilidad del traslado de los religiosos y del cura párroco, se-
guramente hacia Puebla. El motín duró prácticamente hasta el medio-
día, y culminó con la victoria de los habitantes de la villa, quienes logra-
ron desarmar a la milicia que respaldaba al jefe político, parapetada en 
su cuartel en el convento del Carmen.97 

Cierto, entonces no fueron los misioneros franciscanos los que sa
lieron en procesión formados en comunidad por las calles, sino los fieles 
de la parroquia, quienes como decía el cronista Joaquín Arróniz, “re
corría[n] las calles victorioso[s] en busca de los frailes de San José de 
Gracia”. La celebración cobró entonces la forma de una verdadera proce-
sión triunfal, similar a las que los mismos religiosos organizaban al final 
de sus misiones, la multitud, decía también Arróniz: “los llevó triunfal-
mente a su convento, entonando como canto de victoria, un ruidoso 

95 AHMO, “Libro de acuerdos del Ilustre Ayuntamiento celebrados en los años de 1832, 
1833 y 1834”, fs. 18v-19, acta de cabildo de 28 de enero de 1833.

96 Al respecto: David Carbajal López, La política eclesiástica del estado de Veracruz, 
1824-1834, México, Instituto Nacional de Antropología e Historia, Miguel Ángel Porrúa, 
2006, 93-114.

97 José María Naredo, op. cit., pp. 97-98. Joaquín Arróniz, op. cit., pp. 580-583.



DAVID CARBAJAL LÓPEZ

48

Alabado”.98 Procesión triunfal que recuperaba por un instante las calles 
de Orizaba para la celebración de las corporaciones. En los días siguien-
tes, la villa volvió a llenarse de procesiones, como ante los terremotos de 
1819, pero ahora con el claro propósito de recuperar el espacio público. 
La más ostentosa fue la que recibió a los coristas y novicios de San José 
de Gracia, que se habían ocultado en un rancho cercano, pero más aún, 
como en respuesta a las críticas, sarcasmos y prohibiciones contra las 
procesiones nocturnas, los vecinos orizabeños “todas las noches andan 
rezando por las calles y cantando alabanzas, el Santo Dios, etc.”99 

Sin embargo, todas esas procesiones tenían la novedad de consagrar 
también la politización de dicha práctica. En efecto, desde la propia sali-
da triunfal de los religiosos estos actos tuvieron un aspecto de intimida-
ción para la facción que era entonces derrotada. Uno de sus integrantes 
alcanzó a publicarlo en un periódico de Veracruz, “todos los patriotas se 
escondieron”, y mientras “la plebe” y “los católicos” festejaban, ellos 
estaban “como suele decirse, con el rabo entre las piernas”.100 En los días 
siguientes sus temores no hicieron sino incrementarse “porque andan 
con sus puñales y machetes para el que siquiera muestre desprecio a to-
dos estos actos de escándalo”. En la villa de Orizaba, donde tradicional-
mente se había procesionado para festejar a los abogados del cielo; para 
celebrar la instalación de nuevas corporaciones religiosas; para reforzar 
el honor y legitimidad de las corporaciones civiles; para manifestar la 
lealtad al rey y a la República; y para calmar la ira del cielo ante los desas-
tres naturales, se hacía ahora también para mostrar a los enemigos polí-
ticos quiénes eran los que se hallaban con el control del espacio público.

Comentarios finales

Hemos visto que, como en sus similares europeas de la misma época, la 
procesión literalmente inundaba el espacio urbano de la villa de Oriza-
ba, sacralizándolo y consagrando el predominio que sobre él tenían las 

98 Joaquín Arróniz, op. cit., p. 583.
99 El procurador del pueblo, núm. 125, 19 de mayo de 1834, pp. 1-2.
100 Ibidem.



PROCESIONES: ESPACIO, REL IGIÓN Y POLÍT ICA EN ORIZABA, 1762-1834

49

corporaciones, sobre todo las religiosas, toda vez que la presencia de 
cualquier actor externo, incluyendo el rey, era más bien limitada. Reli-
giosidad y predominio corporativos que, hasta donde hemos podido 
ver, nadie discutía en aquellos mediados y finales del siglo XVIII, por lo 
que bien podría decirse que las procesiones hacían parte de una cultura 
ampliamente compartida, e inclusive gozaban de la unanimidad de to-
dos los actores.

Hemos visto también cómo en los primeros años del siglo XIX, funda-
mentalmente tras la independencia, esa unanimidad se va desgastando, 
en principio, por la intervención cada vez mayor de nuevos actores. Lo 
hemos destacado, nunca como a partir de 1821 fue necesario hacer tan-
tas rogaciones públicas por la causa, primero del imperio y luego de la 
nueva república. Al mismo tiempo, sin embargo, se conserva el uso tra-
dicional de las procesiones tanto para reforzar la legitimidad del nuevo 
ayuntamiento, como para proteger los intereses públicos, frente a los 
desastres que siguen amenazando, como el siglo XVIII a la comunidad en 
su conjunto. En ese sentido, podemos bien decir que la procesión seguía 
siendo una práctica de utilidad pública, reclamada incluso por los veci-
nos e impuesta tanto a autoridades civiles como eclesiásticas. Hay sin 
duda que destacarlo, incluso en los momentos de radicalización, no 
hubo, hasta donde sabemos, propuestas definitivas de suprimir unas 
procesiones que seguían siendo indispensables para el ritual político. 
Casi sobra decir que las procesiones de cofradías y archicofradías siguie-
ron gozando largo tiempo de buena salud y continuaron la obra de sa-
cralización del espacio público, cuando menos hasta la época de la refor-
ma de 1859.101

Sin embargo, incluso conservando esa dimensión tradicional, la pro-
cesión en esta época ha perdido la unanimidad de que gozaba en el pe-
riodo anterior. En efecto, a pesar de su espectacularidad, la victoria de 
abril de 1834 no significó en absoluto la restauración de la situación an-
terior a la independencia. La procesión ahora es motivo de escándalo 
para algunos, es asunto de discusión en los periódicos y de debate en las 
legislaturas, causa la sospecha de los funcionarios, y es incluso un acto 

101 La obra de José María Naredo, quien fue testigo de las procesiones de la primera 
mitad del siglo XIX, da cuenta al respecto. José María Naredo, op. cit., t. II, pp. 33-53.



DAVID CARBAJAL LÓPEZ

50

que intimida a algunos de los sectores de la elite, independientemente 
de la realidad o no de sus temores. Opiniones religiosas y políticas y 
control del espacio se mezclan en una práctica cuya importancia no pue-
de ser soslayada para comprender la vida de los pueblos en el tránsito 
del Antiguo Régimen al primer liberalismo.

Fuentes y bibliografía

Archivos

AGI	      Archivo General de Indias
AGN 	      Archivo General de la Nación
AHPSSMAO    Archivo Histórico Parroquial del Sagrario de San Miguel 	

	      Arcángel de Orizaba
AHPSEM 	       Archivo Histórico Provincial del Santo Evangelio de México
AHMO 	      Archivo Histórico Municipal de Orizaba
ANO 	      Archivo Notarial de Orizaba

Periódicos

El Oriente, Xalapa, Imprenta del Gobierno, 1824-1827.
El patriota, Puebla, Imprenta del Patriota, 1827-1829.
El mensagero federal-El procurador del pueblo, Veracruz, Imprenta del Go-

bierno, 1833-1834.
El Censor, Veracruz, Imprenta de Valdés a cargo de Antonio Mosquera, 

1833-1834.

Fuentes impresas

Agustín de la Victoria, Manual del orden de la hospitalidad de Nuestro Padre 
S. Juan de Dios conforme al Misal, Ceremonial y Ritual romano reformado 
por Paulo Quinto, Madrid, Imprenta de la Viuda de Juan García Infan-
zón, 1718. 

Arróniz, Joaquín, Ensayo de una historia de Orizaba, México, Fundación 
Miguel Alemán, Instituto Veracruzano de la Cultura, 2004.



PROCESIONES: ESPACIO, REL IGIÓN Y POLÍT ICA EN ORIZABA, 1762-1834

51

Blázquez Domínguez, Carmen y Ricardo Corzo Ramírez, Colección de le-
yes y decretos de Veracruz, 1824-1919, Xalapa, Universidad Veracruza-
na, 1997.

Ceremonial de los religiosos descalzos de Nuestra Señora del Carmen conforme 
al Misal y Breviario reformados y según las ceremonias y costumbres anti-
guas de su religión, Madrid, imprenta de Antonio González de los Re-
yes, 1679.

Ceremonial y ordinario de los religiosos descalzos de Nuestra Señora del Car-
men, de nuevo aumentado, corregido y enmendado conforme al Misal y Bre-
viario reformados y decretos de la Sagrada Congregación y según las cere
monias, uso y costumbres antiguas de su religión, Madrid, imprenta de 
Joseph Rodriguez Escobar, 1734.

Libro en donde se asientan las cartas cordilleras que comienza hoy, seis de sep-
tiembre del año de 1765…, transcripción de José Roberto Sánchez Fer-
nández, mecanuscrito.

Naredo, José María, Estudio Geográfico, Histórico y Estadístico del Cantón y 
de la Ciudad de Orizaba, Orizaba, Imprenta del Hospicio, 1898.

Rituale Romanum Pauli V Pontificis maximi jussu editum, atque a felicis recor-
dationis Benedicto XIV auctum et castigatur, París, Jacques Lecoffre, 1855.

Roldán, José Casimiro, “Fastos militares de iniquidad, barbarie y des-
potismo del gobierno español ejecutados en las villas de Orizaba y 
Córdoba en la guerra de once años por causa de la independencia y 
libertad de la nación mexicana, hasta que se consumó la primera 
por los Tratados de Córdoba, celebrados por los Exmos. Señores 
Don Agustín de Iturbide y Don Juan O’Donojú”, en José María Na-
redo, op. cit., t. II, p. 352.

Sáenz de la Peña, Andrés, Manual de los santos sacramentos conforme al ri-
tual de Paulo V, México, Francisco Robledo impresor, 1642.

Versos entresacados de varios autores que para mover á los pecadores á penitencia, 
cantan los RR.PP. Misioneros del Colegio de San José de Gracia de la Villa de 
Orizava en el exercicio de sus misiones. Y otros que en honor de los Sagrados 
Corazones de Jesús y de María, compuestos por un Religioso del mismo Cole-
gio, Puebla, s.e., 1816.

Versos que los RR.PP. Misioneros del Colegio Apostolico de San José de Gracia 
de la Villa de Orizava, cantan en sus misiones, Puebla, Oficina del Orato-
rio de S. Felipe Neri, 1820. 



DAVID CARBAJAL LÓPEZ

52

Zulaica, Román, OFM, Monografía del Colegio Apostólico de San José de Gra-
cia de Orizaba, separata de la revista Asís, Mexico, s.e., 1939.

Bibliografía

Aguirre, Rodolfo El mérito y la estrategia. Clérigos, juristas y médicos en 
Nueva España, México, Centro de Estudios sobre la Universidad-Uni-
versidad Nacional Autónoma de México, Plaza y Valdés, 2003.

Alberro, Solange, Apuntes para la historia de la Orden Hospitalaria de San 
Juan de Dios en la Nueva España-México, 1604-2004, México, El Colegio 
de México, Orden Hospitalaria de San Juan de Dios, 2004, 204-213.

Brading, David, Una Iglesia asediada: el obispado de Michoacán, 1749-1810, 
México, Fondo de Cultura Económica, 1994.

______, “La devoción católica y la heterodoxia en el México borbónico”, 
en Manuel Ramos Medina y Clara García Ayluardo (coords.), Mani-
festaciones religiosas en el mundo colonial americano, 2ª. ed., México, Ins-
tituto Nacional de Antropología e Historia, Universidad Iberoameri-
cana, Centro de Estudios de Historia de México Condumex, 1997, 
25-49. 

Bravo, María Dolores, “La fiesta pública: su tiempo y su espacio”, en 
Antonio Rubial García (coord.), Historia de la vida cotidiana en México, 
tomo II “La ciudad barroca”, México, Fondo de Cultura Económica, 
El Colegio de México, 2005, 435-460.

Cabantous, Alain, Entre fêtes et clochers. Profane et sacré dans l’Europe mo-
derne, XVIIe-XVIIIe siècle, París, Fayard, 2004.

Carbajal López, David, La política eclesiástica del estado de Veracruz, 1824-
1834, México, Instituto Nacional de Antropología e Historia, Miguel 
Ángel Porrúa, 2006, 93-114.

Châtellier, Louis, La religión de los pobres. Europa en los siglos XVI-XIX y la 
formación del catolicismo moderno, Bilbao, Desclée de Brouwer, 2002. 

Connaughton, Brian, Ideología y Sociedad en Guadalajara, México, Consejo 
Nacional para la Cultura y las Artes, 1992.

______, Dimensiones de la identidad patriótica. Religión, política y regiones, 
siglo XIX, México, Universidad Autónoma Metropolitana-Iztapalapa, 
Miguel Ángel Porrúa, 2001.

Costeloe, Michael P., La república federal de México (1824-1835). Un estudio 



PROCESIONES: ESPACIO, REL IGIÓN Y POLÍT ICA EN ORIZABA, 1762-1834

53

de los partidos políticos en el México independiente, México, Fondo de 
Cultura Económica, 1975.

Delumeau, Jean, Rassurer et protéger. Le sentiment de sécurité dans l’Occi-
dent d’autrefois, París, Fayard, 1989.

Escamilla, Ivan “El arzobispo Lorenzana: la Ilustración en el IV concilio 
de la Iglesia mexicana”, en María del Pilar Martínez López-Cano y 
Francisco Javier Cervantes Bello (coords.), Los concilios provinciales en 
la Nueva España. Reflexiones e influencias, México, Universidad Nacio-
nal Autónoma de México, Benemérita Universidad Autónoma de 
Puebla, 1995, 123-144.

Gruzinski, Serge, “El Corpus Christi de México en tiempos de la Nueva 
España”, en Antoinnette Molinié Fioravanti (ed.), Celebrando el cuer-
po de Dios, Lima, Pontificia Universidad Católica de Perú, 1999, 151-
173.

Herrejón Peredo, Carlos, Del sermón al discurso cívico. México, 1760-1834, 
Zamora, El Colegio de Michoacán, 2003.

Lempérière, Annick, Entre Dieu et le roi, la république. Mexico, XVIe-XIXe 
siècles, París, Les Belles Letres, 2004.

Luque, Elisa, “Debates doctrinales en el IV Concilio provincial mexicano 
(1771), Historia mexicana, vol. LV, núm. 1, 5-66.

Majorana, Bernardette, “Une pastorale spectaculaire. Missions et mis-
sionnaires jésuites en Italie (XVIe-XVIIIe siècle)”, Annales. Histoire, 
Sciences Sociales, año 57, 2002-2, 297-320. 

Martínez López-Cano, María del Pilar (coord.), Iglesia, Estado y economía, 
siglos XVI al XIX, México, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto Mora, 1995.

Mazín, Óscar, Entre dos majestades. El obispo y la Iglesia del Gran Michoacán 
ante las reformas borbónicas, 1758-1772, Zamora, El Colegio de Mi-
choacán, 1987.

Molina del Villar, América, “Remedios contra la enfermedad y el ham-
bre”, en Pilar Gonzalbo Aizpuru (coord.), Historia de la vida cotidiana 
en México, tomo III, “El siglo XVIII: entre tradición y cambio”, México, 
Fondo de Cultura Económica, El Colegio de México, 2005, 179-212.

Rico Callado, Francisco Luis, Las misiones interiores en la España de los si-
glos XVII-XVIII, Alicante, Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, 2002. 

Taylor, William B., Ministros de lo sagrado. Sacerdotes y feligreses en el Mé



DAVID CARBAJAL LÓPEZ

54

xico de la segunda mitad del siglo XVIII, Zamora, El Colegio de Mi-
choacán, Secretaría de Gobernación, El Colegio de México, 1999.

______,  Entre el proceso global y el conocimiento local. Ensayos sobre el Esta-
do, la sociedad y la cultura en el México del siglo XVIII, México, Universi-
dad Autónoma Metropolitana-Iztapalapa, Miguel Ángel Porrúa , 
Consejo Nacional de Ciencia y Tecnología, 2003.

Valenzuela, Jaime, Las liturgias del poder. Celebraciones públicas y estrate-
gias persuasivas en Chile colonial (1609-1709), Santiago, Centro de In-
vestigaciones Diego Barros Arana, Lom Editores, 2001.

Van Young, Eric, La otra rebelión. La lucha por la independencia de México, 
1810-1821, México, Fondo de Cultura Económica, 2006.

Viqueira, Juan Pedro, ¿Relajados o reprimidos? Diversiones públicas y vida 
social en la ciudad de México durante el siglo de las Luces, México, Fondo 
de Cultura Económica, 1987.

Fecha de recepción del artículo: 26 de septiembre de 2009
Fecha de aceptación y recepción de la versión final: 10 de mayo de 2010




