RELACIONES 120, OTONO 2009, VOL. XXX

“NUESTRO SONIDO TRADICIONAL LO ESTAMOS DISTORSIONANDO".
PASADO Y PRESENTE DE LA MUSICA TRADICIONAL Y LAS BANDAS
DE VIENTO EN TINGAMBATO, MICHOACAN

B. Georgina Flores Mercado
Universidad Auténoma Metropolitana-lztapalapa

La milsica siempre ha estado presente en todos los momentos,
es parte de la existencia, memoria histérica de nuestros pueblos,
Y por eso casi siempre todos sabemos tocar,

sabemos cantar, sabemos escuchar

o platicamos con la miisica,

pues hay miisica por ejemplo para las ceremonias religiosas,
o para las bodas, 0 para la época de las cosechas,

o para la época en que se va a sembrar

o porque hubo buena [luvia, o porque las cosas salieron bien,
0 porque tenianos que jugar, o que trabajar,

0 porque teniamos pues que platicar...

Juan Chévez, incansable luchador purépecha
Documental Caminantes

Presento una investigacion etnogréfica sobre memoria colectiva, identidad cul-
tural y masica tradicional en musicos de bandas de viento de la meseta purépe-
cha. El trabajo de campo lo realicé principalmente en el pueblo de Tingambato,
Michoacén donde entrevisté a muisicos de bandas de viento. Sin embargo, tam-
bién realicé entrevistas a maestros, estudiantes y locutores de radio de otras po-
blaciones de la meseta. En el articulo analizo, desde la perspectiva de la psicolo-
gfa cultural, cémo a través de la ejecucion y practica de la misica tradicional, se
crean narrativas sobre la identidad cultural y local asi como sobre el pasado y
presente de los pueblos purépechas.

(Memoria colectiva, identidad cultural, musica tradicional, pueblos indigenas)

*gfloresmercado@yahoo.com.mx

267



B. GEORGINA FLORES MERCADO

INTRODUCCION

a musica, vista como un lenguaje socialmente producido

genera simbolos que permiten imaginarnos, comprender-

L nos y reconocernos como parte de una historia, de una cul-

tura y una colectividad dada. La musica, es un potente mo-

vilizador de emociones, discursos, recuerdos colectivos y un sofisticado

artificio mediante el cual se construyen identidades sean nacionales, de
género, culturales, personales o de otra indole.!

El articulo que ahora presento aborda a través del concepto de me-
moria colectiva, la tensién que se construye entre las narrativas del pa-
sado y del presente de la msica tradicional en musicos que interpretan
musica regional purépecha en bandas de viento de Tingambato, Mi-
choacan.

Maurice Halbwachs,? es un precursor en el estudio de la memoria de
los musicos. Halbwachs consideraba que la musica era un discurso emi-
nentemente temporal y estructurado temporalmente por lo que era in-
teresante analizar como aprendian y recordaban los mtsicos el material
sonoro. De acuerdo a los postulados de Halbwachs, recordar una melo-
dfa no es una cuestion meramente auditiva sino que los recuerdos se fi-
jan a esquemas activos visuales externos al lenguaje musical. Por lo tan-
to, recordar una melodia es un proceso distinto de si se es mtisico o no se
es. En este importante estudio Halbwachs apunta a que la memoria co-
lectiva es una memoria de grupos tipificados cuya capacidad de recor-
dar depende del conocimiento del lenguaje particular del grupo.?

La investigacién que presento a continuacién se centra en recons-
truir la memoria colectiva de los mtsicos, pero de manera distinta a la
planteada por Halbwachs. En esta investigacion el objetivo fue com-
prender los significados y sentidos sobre el pasado y presente de la ma-
sica tradicional y las bandas de viento de Tingambato. En las ciencias

'Georgina Flores Mercado, “Miisica y cultura: fenémenos sonoros”, Hypatia, nim.
26, Morelos, 2008, 2-3.

2 Maurice Halbwachs, “La memoria colectiva de los musicos”, en Ramén Ramos
Torres (comp.), Tienpoy sociedad, 1992, 35-62.

3 Michele Dufour, “Memoria visual y auditiva en las relaciones musicales”, A parte
Rei. Revista de Filosofia en http:/ / serbal.pntic.mec.es/ AParteRei/

268



"NUESTRO SONIDO TRADICIONAL LO ESTAMOS DISTORSIONANDO"

sociales es lugar comtn afirmar que los significados son construidos
intersubjetivamente, producidos en contextos histérico-culturales parti-
culares y apropiados de manera activa por los actores sociales mediante
los cuales éstos otorgan sentido a sus acciones y a su vida entera.* De
esta forma el lenguaje tiene un papel fundamental en la comprensién de
la psicologia humana y consideramos que la memoria colectiva también
estd hecha de lenguaje y de significados ya que el pasado es un tiempo
narrado desde el presente que responde a los marcos interpretativos de
la persona ubicada en un contexto histérico.”

El estudio de la memoria, como sefiala Vazquez-Sixto,* no debe bus-
car la conexién entre mente y objeto, recuerdo y acontecimiento, sino
dar cuenta de las narrativas que las y los entrevistados enuncian para al
mismo tiempo comprender cdmo estas narrativas producen sentido a
las vidas delas personas y las colectividades. La importancia de analizar
los testimonios no radica en su exactitud o inexactitud de los recuerdos,
sino en el significado que poseen para las y los hablantes.

El trabajo de campo de esta investigacién fue realizado entre 2004 y
2006 en el pueblo de Santiago Tingambato, pueblo purépecha que, como
muchos otros pueblos indigenas en México, ha dejado de hablar su len-
guamaterna.’ Esta situacién ha provocado que Tingambato se considere
un pueblo que ha perdido su identidad purépecha. Sin embargo, al hablar
con las y los pobladores sobre su identidad indigena éstos inmediata-
mente nombran costumbres y lugares como la zona arqueolégica de
Tinganio, primer centro ceremonial construido en la region purépecha
durante la época prehispénica; las comidas como el atole de zarza, las
corundas o el churipo y las fiestas patronales. Todos estos objetos sociales
se convierten en importantes objetos de memoria para los habitantes de
Tingambato que les recuerdan sus raices indigenas.

*Javier Serrano, “La Psicologfa cultural como psicologfa critico-interpretativa”, en
Angel Juan Gordo Lépez y José Luis Linaza (comps.), Psicologias, discursos y poder, Ma-
drid, Visor, 1996, 93-106.

5Maurice Halbwachs, Los marcos sociales de la memoria, Barcelona, Anthropos, 2004.

6 Félix Vazquez-Sixto, La memoria como accion social, Barcelona, Paidés, 2001.

7 Zumac Préspero, “Tingambato: las tierras comunales y su bosque ante la inversién
extranjera (1897-1911)”, Tingambato en el 120° aniversario de la elevacién a municipio (1877-
1997), Morelia, Jitanjafora, 1997, 34-112.

269



B. GEORGINA FLORES MERCADO

Otro importante objeto de memoria en Tingambato es la msica tradi-
cional. La musica tradicional se articula en una amplia y diversa cultura
musical donde se trenzan las raices indigenas e hispanicas principal-
mente. Escuchar e interpretar la musica tradicional se ha convertido en
una forma de resistencia de la identidad purépecha y cumple un rol
muy importante en el pueblo de Tingambato para la construccion de su
identidad indigena y su tradicién musical. Sin embargo, al mismo tiem-
po que esta musica es valorada por todo lo anterior, es una musica que
va perdiendo sus espacios sociales donde reproducirse. Si bien, la msi-
ca tradicional continda viva principalmente a través de dos bandas de
viento en Tingambato, esta musica tiene que competir de manera muy
desigual con la musica comercial popular que es interpretada por la ma-
yoria de las bandas de viento del pueblo (10 bandas por lo menos).

La sociedad, como sabemos, siempre estd cambiando y como descri-
biremos en este articulo las bandas de viento y la musica tradicional
también lo hacen. La interpretacién que hacen los musicos de estos cam-
bios es parte de lo que nos interesa analizar a través del concepto de
memoria colectiva. También analizaremos cémo estos cambios dan sen-
tido o no a las vidas de los mdisicos.

Para encontrar el pasado de una ciudad, dice Halbwachs, vemos sus
vias y monumentos de antafio, sus fachadas y calles de hace varios si-
glos, arquitectura que mantiene el significado de tiempos pasados. Para
encontrar y reconstruir el pasado musical del pueblo purépecha de San-
tiago Tingambato, pregunté y conversé con masicos, hombres y muje-
res, algunos con varias décadas encima, otros menos longevos, quienes
amablemente estuvieron dispuestos a recordar y (re)significar su pasa-
do comtin musical a través de las entrevistas. También entrevisté a maes-
tros del Centro de Capacitacién Musical “Eliseo Cortés” de Tingambato
asi como a promotores culturales dedicados al tema de la mtisica. Como
es sabido, preguntar, grabar y transcribir implica un proceso selectivo y
por tanto constructivo. Transcribir las entrevistas, es decir, transformar
lalengua oral a escrita no deja el contenido tal cual.® Algunas veces fue
necesario arreglar las frases que se dijeron durante la entrevista para que

8Martin Packer, “Psicologfa interpretativa”, en Miguel Angel Aguilar y Anne Reid
(coords.), Tratado de Psicologia Social, México, Barcelona, UAM-I; Antrhopos, 2007, 338-360.

270



"NUESTRO SONIDO TRADICIONAL LO ESTAMOS DISTORSIONANDO"

pudieran ser comprensibles para futuros lectores, aunque en la mayorfa
de los casos se respetaron las palabras usadas por los y las actrices. Para
el presente articulo elegf aquellos fragmentos que resultaban significati-
vos para la investigacion, pero también para los propios entrevistados.
La investigaci6n cualitativa tiene la virtud de ser dialégica y por tanto
abierta y sensible no sélo a los intereses académicos sino también a los
delos participantes en la investigacion.

A pesar del tono realista que toda investigacion conlleva no pretendo
que las o los lectores piensen que existe una realidad dura y estatica lista
para ser comprobada por todo aquel que se acerque a la vida musical de
Santiago Tingambato. Este es un texto producido desde una mirada her-
menéutica y comprensiva donde hay una seleccién intencionada de na-
rrativas conforme a los objetivos de la investigacion. En este tipo de para-
digma, el significado no sélo estd al final de la investigacién sino desde
su inicio, es decir, ya estamos simbolizando y categorizando el mundo de
determinada manera antes de iniciar la investigacién empirica. El objeti-
vo de este tipo de mirada no es comprobar o demostrar sino comprender
la realidad social lo que implica, como sefiala Gadamer,’ un proyectar, es
decir, crear un nuevo proyecto de sentido. Este nuevo proyecto de sentido
pretende argumentar como a través del recuerdo, de las experiencias y
dela participacion de los misicos en las bandas de viento de musica tra-
dicional se construyen significados sobre el pasado y presente de su tra-
dicién musical y del lugar que como mtsicos ocupan en esa sociedad.
Una tradicién musical, que de acuerdo al imaginario social purépecha,
no debe, ni puede desaparecer, porque el mismo pueblo desapareceria.

MEMORIA COLECTIVA: EL PASADO COMO NARRACION

Memoria y tiempo son dos conceptos que van de la mano. El tiempo, es
un producto social que segtin Halbwachs™ se vive, se usa, se organiza y
se clasifica de forma particular: el nifio que va a la escuela, los padres al
trabajo, la jornada laboral, la jornada religiosa o la jornada mundana.

? Hans-Georg Gadamer, Verdad y método, Salamanca, Sigueme, 1977.
Maurice Halbwachs, 1950, en www.uned.es/ ca-bergara/

271



B. GEORGINA FLORES MERCADO

Las divisiones del tiempo no son las mismas, ni tienen un mismo senti-
do para todos. La noche y el dia, en apariencia divisiones naturales, son
divisiones sociales que varfan de grupo a grupo. El tiempo es considera-
do social porque es un tiempo simbolizado e interpretado de distintas
maneras de tal manera que no hay posibilidad de hablar de un tiempo
universal y tinico.

Halbwachs" planteaba que aunque un acontecimiento suceda en un
mismo tiempo y espacio y varios grupos lo vivan al mismo tiempo, el
acontecimiento no se interpretard de la misma manera. De ahi que lo
importante en el andlisis social de la memoria, sea la forma c6mo es re-
cordado, interpretado y el sentido que le dan los grupos a un aconteci-
miento y no la biisqueda de recuerdos homogéneos; los recuerdos idén-
ticos no existen: un recuerdo idéntico sélo puede suceder si dos
conciencias se fusionan, hecho que sabemos es imposible. Halbwachs"
planteaba que:

Nuestra memoria, sin duda, retoma, a medida que avanzamos, buena parte
de lo que parecia haberse escurrido, aunque de una forma nueva. Todo su-
cede como cuando un objeto es visto bajo un dngulo diferente, o cuando es
iluminado de manera diferente: la distribucién nueva de las sombras y de la
luz cambian a tal punto los valores de las partes que, reconociéndolas, no
podemos decir que haya permanecido como eran.

Al'mismo tiempo, hay que sefialar que a la memoria individual, no
la entendemos como patrimonio interior, exclusivo y privado, sino como
una construccion eminentemente social. El sentido social de la memoria
individual se ubica en que el sujeto individual es producto de una socie-
dad, por tanto sus recuerdos no son internos y privados per se sino funda-
mentalmente sociales en tanto que estdn articulados a una sociedad.”

Segtin Halbwachs' la conciencia individual es el lugar de paso de
las corrientes grupales, es el punto de encuentro de los tiempos colecti-

1 Ibid.

2 Maurice Halbwachs, Los marcos sociales de la memoria, Barcelona, Anthropos, 2004, 106.
3Félix Vazquez-Sixto, La memoria como accion social, Barcelona, Paidds, 2001.
“Maurice Halbwachs, 1950, en www.uned.es/ ca-bergara/

272



"NUESTRO SONIDO TRADICIONAL LO ESTAMOS DISTORSIONANDO"

vos. Unindividuo se ayuda de la memoria del grupo pero lo mds intere-
sante que el autor plantea es que el grupo no debe estar presente o algu-
no de sus miembros para que el recuerdo sea social. El individuo lleva al
grupo consigo mismo, estd en su espiritu pues el individuo estd sumer-
gido en el grupo y sélo puede ver el mundo a través de éste. El grupono
son conciencias aisladas, ni es la reunién de los individuos, sino éste se
constituye por su interés, orden de ideas, dudas que se particularizan en
personas y no hay tantas memorias como miembros tenga el grupo.

De acuerdo con Vazquez-Sixto,"” la memoria mds que vincularnos
con unos hechos pasados objetivos nos vincula con personas y colecti-
vidades, nos permite significar el presente y el futuro. El pasado es el
producto de la interpretacién de actores ubicados en el presente donde
el recuerdo y la memoria son mds bien una construccién que una repro-
duccién de los acontecimientos. De esta forma consideramos que los
recuerdos narrados por las y los musicos estdn construyendo su reali-
dad pasaday actual, pero no de manera pasiva, ni aislada del entrama-
do simbélico musical del presente, sino por el contrario constantemen-
te el presente es evaluado en funcién de su pasado y viceversa como
veremos mds adelante.

MUSICA TRADICIONAL: INTERACCION DEL PASADO, DEL PRESENTE Y DEL FUTURO

Definir qué es la msica tradicional no es un asunto facil. Msica tradi-
cional es una etiqueta que se ha otorgado a musicas que se considera
provienen del pasado y que se han mantenido de generacién en genera-
cién gracias a la transmisi6n oral. Esta clasificacién de estas musicas se
hace de esta manera porque el término tradici6n, siempre remite a aque-
llo que viene del pasado. Evidentemente definir tradicién es mds com-
plejo, Thompson'® indica que la tradicién implica varios aspectos: a)
hermenéutico, es decir, la tradicion se considera como un conjunto de
asunciones historicas y resulta un esquema interpretativo para la com-

5Félix Vazquez-Sixto, La memoria como accion social, Barcelona, Paidds, 2001.
1 John Thompson, 1995, The media and modernity.A social theory of the media, U. K.,
Polity Press.

273



B. GEORGINA FLORES MERCADO

prensién del mundo; b) el aspecto normativo, es decir, las costumbres del
pasado podrian servir como guia para las acciones presentes y futuras;
ciertas précticas estarfan tradicionalmente fundamentadas en frases
como: “esto es lo que siempre hemos hecho”; c) el tercer aspecto es el le-
gitimador, la tradicién sirve en determinados momentos como fuente de
apoyo para el ejercicio de poder y autoridad y asegurar la obediencia a
las 6rdenes, por lo que podria hablarse de la ideologia de las tradiciones;
y d) el aspecto identitario de la tradicion, es decir, que la tradicién cons-
truye identidades tanto individuales como colectivas.

La mtsica tradicional es una musica que establece un fuerte vinculo
con el pasado pues no quiere ni puede separarse de él ya que es el pasa-
do, como tiempo histérico y vivido, el que da sentido y legitimidad a
esta musica, pero también a las personas y al pueblo como colectividad
y sus précticas culturales actuales. Mientras la mtisica moderna busca
romper con el pasado y busca ser nueva, dindmica y diferente, mantener
un vinculo con el pasado es un ethos para la musica tradicional; la musi-
ca tradicional es aquella que forma parte del imaginario colectivo y es
fuente de identidad cultural. Esta miisica necesariamente forma parte
de la memoria colectiva y se considera parte del dominio ptiblico aun-
que también se reconoce la autorfa individual.

¢Qué es lo que hace que una musica se considere propia de un pue-
blo? la respuesta no es fécil. Segtin Fernando Nava'” para que un sonido
musical sea considerado propio tiene que ser reconocido asi por el gru-
po y formar parte de la memoria colectiva, organizacién y jerarquiza-
cién cultural del grupo. Asi, para la cosmovision purépecha, la masica
tradicional es como una puerta de acceso al mundo original colocada a un
nivel muy alto y mediante la cual se le asigna una paternidad y propie-
dad a cuanto pase por esta puerta.

Fernando Nava encuentra los siguientes criterios para que una mu-
sica pueda ser considerada como propia entre los purépechas: 1) la anti-
giiedad; 2) la procedencia o ubicacién geografica; 3) la presencia en las
fiestas, mds en las celebraciones de cardcter religioso que en las de tipo
civil; 4) el empleo en momentos muy particulares de las fiestas; y en un
plano menos significativo, 5) el lenguaje oral y musical (p.100).

17 Fernando Nava, El campo semintico del sonido musical p urhépecha, México, INAH, 1999.

274



"NUESTRO SONIDO TRADICIONAL LO ESTAMOS DISTORSIONANDO"

Por otro lado, existe una fuerte tendencia a sostener que la musica
tradicional resiste o mds posible los cambios sociales y musicales.' Para
el International Folk Music Council (Consejo Internacional de la Msica
Tradicional) la categoria de musica tradicional hace unas décadas se de-
finfa como el producto de una tradicién musical que se mantenia a tra-
vés del proceso de la transmisién oral. La musica tradicional se entendia
como lo perdurable, lo auténtico, lo que no cambia y resiste a los valores
del mundo moderno." Sin embargo, debemos considerar que todas las
tradiciones son vivas y cambiantes, porque son una narracion nunca
completada y por lo tanto abierta, cuyo cardcter deriva del pasado aun-
que no estd determinado por éste, al menos no tinicamente, ya que la
narracion de las tradiciones nos enfrenta también al futuro.””

La mdusica tradicional entonces es sonido vivo, no es sonido puro y
estd hecha de ecos sonoros, producto del contacto con otras tradiciones
musicales. Sumorfologfa es intercultural, resultado de la fusién de sim-
bolos, de la interaccién cultural y de complejas relaciones de poder. Mu-
chas de las musicas tradicionales indigenas son producto de un comple-
jo proceso de mestizaje de ritmos de diversa procedencia: europea,
africana, antillana, drabe, etcétera y que se puede observar por ejemplo
en los instrumentos como el arpa, el violin, la guitarra, que generalmen-
te sustituyeron o convivieron con el teponaxtle, el tunkul o las flautas.”*

Para el caso de la musica tradicional purépecha Arturo Chamorro®
describe tres universos musicales:* el primero es el tarasco ceremonial

18 Camilo Camacho, “El cambio sonoro de la muisica sacra. Algunos ejemplos entre
los pueblos indigenas”, Boletinn Oficial del INAH, enero-marzo, 2005, 9-13.

YHelena Simonett, Banda. Mexican muscial life across borders, Middletown, Wesleyan
University Press, 2001.

2 Stephen Mulhall y Adam Swift, El individuo frente ala comunidad, Madrid, Temas de
Hoy, 199.

N1, “La musica: tradicion milenaria de un pueblo indigena”, en Julio Herrera (coord.),
Cinco décadas de investigacion sobre miisica y danza indigena, México, INI, vol. 1,, 2002, 39-41.

2 Arturo Chamorro, “Sincretismo y cambio en la formacién de la musica purepe-
cha”, en P. Carrasco (coord.), La sociedad indigena en el centro y occidente de México, México,
El Colegio de Michoacén, 1986, 149-168.

2 Chamorro entiende por universo musical todo aquello que rodea a la musica como
las actitudes de los mtisicos, el simbolismo, las técnicas de ejecucién y la interaccién de la
musica en la cultura y la sociedad.

275



B. GEORGINA FLORES MERCADO

que tiene raiz integramente indigena y por tanto es un universo musical
de la época prehispdnica; el segundo es el tarasco cristianizado cuya
base es el sincretismo entre lo purépecha y lo occidental y tuvo vigencia
durante el periodo colonial ademds de representar un cambio profundo
y estructural en la comprensién de la musica; el tercer universo es el
mestizo campesino secularizado basado en la secularizacién y en el con-
tacto con las poblaciones mestizas de Tierra caliente. Sin embargo, ac-
tualmente vale la pena preguntarnos si no estamos frente a un cuarto
universo musical donde los procesos migratorios, los medios masivos
de comunicacién y la globalizacién ocupan un lugar central en la confi-
guracion simbdlica y musical de este nuevo universo.*

En el caso de la musica de los indios americanos en Estados Unidos,
Neal Ullestad® explica que muchos miisicos indigenas combinan sus
tradiciones musicales con ritmos populares y comerciales como el coun-
try, el folk, el rock, el blues, el jazz, el rap y el reggae. Las letras de sus
canciones incluyen su cosmovision de la tierra y el territorio, hablan de
laidentidad de las naciones indias pero al interpretarlas con otros ritmos
pueden abarcar a otros ptiblicos.

Respecto a las bandas de viento, Helena Simonett® nos sugiere que
las bandas son tradicionales y modernas, ancestrales y contemporaneas,
heredadas y apropiadas. Las tecnobandas llamadas asf porque incluyen
instrumentos electrénicos reinterpretan el pasado musical desde el pre-
sente y lo plasman en el ejercicio musical de su vida cotidiana moderna.
Las tecnobandas se inspiran en su tradicién local musical, pero de acuer-
do a esta autora, su éxito se debe en parte a su capacidad para trascender
las fronteras espaciales, temporales y sociales. En este sentido son una
combinacién de estas categorfas temporales y culturales.

Por tanto, Simonett? sefiala que el poder de una tradicién descansa
en su practica contempordnea y en el intercambio dialéctico entre el pa-

% Georgina Flores, Identidades de viento. Milsica tradicional, bandas de viento e identidad
p urhépecha, México, Casa Juan Pablos, UAEM, 2009.

% Neal Ullestad, “Native American Rap and Reggae”, en Jennifer Post (ed.), Ethrno-
musicology. A contemporary reader, Londres, Routledge, 2006, 331-350.

% Helena Simonett, Banda. Mexican muscial life across borders, Middletown, Wesleyan
University Press, 2001.

7QOp. cit.

276



"NUESTRO SONIDO TRADICIONAL LO ESTAMOS DISTORSIONANDO"

sado interpretado y la interpretacién del presente. La tradicién no sélo
preserva y pertenece al pasado, sino que la tradicion es una interpreta-
cién desde el presente y se convierte en una actividad de renovacién
pues ésta siempre estd en movimiento y es constantemente creada y re-
creada por las personas y las colectividades que las sostienen.

LAS BANDAS DE VIENTO: LA ALEGRIA DE NUESTROS PUEBLOS

Las bandas de viento son una de las agrupaciones musicales mas comu-
nes en México y en la meseta purépecha. Se les llama asi porque utilizan
principalmente instrumentos de aliento como la trompeta, el trombén,
la tuba, el saxhorn, el saxofén, aunque también hay instrumentos de
percusion como la tarola o los platillos. Las bandas son de distintos ti-
pos: militares, civiles, estatales, comunitarias, escolares y pueden estar
formadas desde 4 miembros hasta 60.%

Las bandas pueden clasificarse en tres grupos: bandas nacionales y
de las grandes ciudades, organizadas principalmente por la policfa o el
ejército; las orquestas municipales de participacién voluntaria y las co-
munmente denominadas bandas de pueblo. Estas tienen misicos que tocan
toda gama de alientos y participan tanto en fiestas ptiblicas como pri-
vadas, civicas o religiosas, bautizos, bodas o entierros. Sus repertorios
son amplios y variados pues incluyen piezas populares, militares o de
musica cldsica. Las elites las consideran ruidosas y de mal gusto, pero
la gente comiin considera que son parte importante de la alegria de sus
pueblos.”

Los muisicos de las bandas de pueblo focan de oido, pero también es-
tudian solfeo y leen partituras o memorizan las obras. Los musicos pue-
den ser campesinos o estudiantes, maestros o profesionistas, médicos o

 Felipe Flores y Rafael Ruiz, “Las bandas de viento: unarica y ancestral tradicién de
Oaxaca”, Acervos. Boletin de los Archivos y Bibliotecas de Oaxaca, ntim. 22, 2001, 30-43.

» Guy Thomson, “The ceremonial and political roles of villages bands, 1846-1974”,
en William Beezley, Chery English y William French (eds.), Rituals of rule, rituals of resis-
tance: Public celebrations and popular culture in Mexico, Wilmington, Scholarly Resources,
1994, 307-342.

277



B. GEORGINA FLORES MERCADO

amas de casa, es decir, los muisicos realizan otras actividades ademas de
su dedicacién a la musica.

Las bandas de viento han sido bien acogidas en muchas poblaciones
indigenas. Se sabe que en los estados de Oaxaca, Michoacdn y Guerrero
donde hay un alto porcentaje de poblacién indigena hay un mayor arrai-
go de las bandas de viento. Importante es mencionar que si bien el Esta-
do mexicano fomento este tipo de agrupaciones musicales durante el
maximato y el periodo cardenista también fueron una demanda de los
propios pueblos.”

En los pueblos indigenas, las bandas son un simbolo de identidad
incuestionable ya que la banda existe como existe la iglesia, el idioma
propio o el tamal de frijol.* Esta agrupacién musical forma parte de la
historia de los pueblos y puede ser considerada una institucién comunal
y en muchos casos, pertenecer a ellas es un honor y un gran compromiso
social por lo cual las bandas de viento estdn articuladas al complejo en-
tramado simbdlico de la vida comunitaria de los pueblos indigenas.

Segun el historiador Guy Thomson™ las bandas en México y su re-
pertorio musical han reforzado la vida ceremonial en las comunidades
sin importar sus limitaciones estéticas y técnicas. Las bandas de viento
han proliferado en México debido a que la banda ha sido un elemento
importante tanto para definir la autoimagen del pueblo como la percep-
cién del pueblo que tienen los de fuera:

The proliferation of the brass bands in Mexico result from three interrelated
factors: 1) the brass wind band and its musical repertory reinforced the al-
ready important place of music and musicians in village ceremonial life; 2)
the band served to embody elements within village leadership, and band

% Marina Alsonso, “La invencién de la musica indigena de México”, Boletin oficial del
INAH, enero-marzo, 2005, 46-56.

' Lucfa Alvarez y Gabriela Becerra, “Totontepec mixe: ser banda”, en Julio Herrera
(coord.), Cinco décadas de investigacion sobre miisica y danza indigena, México, INL, vol. 1,
2002, 95-98.

32 Guy Thomson, “The ceremonial and political roles of villages bands, 1846-1974”,
en William Beezley, Chery English y William French (eds.), Rituals of rule, rituals of resis-
tance: Public celebrations and popular culture in Mexico, Wilmington, Scholarly Resources,
1994, 307-342.

278



"NUESTRO SONIDO TRADICIONAL LO ESTAMOS DISTORSIONANDO"

membership often reflected village factionalism; and 3) the band became an
important element in the village's self-image as well as in the perception of
the village among outsiders.”

Lallegada de las bandas de viento a los pueblos indigenas y rurales
durante el siglo xix implicé cambios en las practicas musicales de estos
pueblos. El cambio en las practicas musicales indigenas, como el desuso
de instrumentos prehispdnicos teponaxtles o chirimias, evidenciaban
los cambios sociales que se vivian en todo México: institucionalizacion
de laideologfa liberal, secularizacion de la vida social y modernizacién
econdmica. Sin embargo, el desuso del teponaxtle y la chirimia no nece-
sariamente implicé el fin de la miisica indigena ya que gran parte de su
repertorio fue resignificado por las bandas de viento y se interpretaron
de manera novedosa muchas de las melodias ceremoniales y tradiciona-
les que se tocaban con dichos instrumentos prehispanicos.

MEMORIA MUSICAL EN TINGAMBATO

Tingambato estd ubicado en el estado de Michoacén entre la ciudad de
Morelia y Uruapan. Esta dividido en cuatro barrios cada uno con su
templo y santo patrén. Es un pueblo dedicado en las tltimas décadas
al cultivo del aguacate, el cual se exporta a los Estados Unidos. Tam-
bién buena parte de su poblacién se dedica a la miisica o sabe tocar al-
gun instrumento musical. Cuando recorremos las calles de Tingamba-
to por las tardes, los sonidos de los instrumentos se asoman por las
ventanas para saludarnos: una trompeta, un saxofon, un clarinete. Ca-
minar este pueblo es caminar los sonidos de una larga tradicién musi-
cal. Al paso nos puede salir un joven en bicicleta que lleva su trompeta
y se dirige con prisa a su ensayo o un viejo sentado en el portal de su
casa con su violin acompafiando el atardecer. Las entusiastas polifonfas
del estudio de la mtisica, sea en los patios de las casas, sea en la escuela
de misica del pueblo nos dicen que la misica es dificil de apagar en
estos lugares.

% Op. cit., p. 309.

279



B. GEORGINA FLORES MERCADO

Orquestas, mariachis, bandas, estudiantinas, pireris, coros de iglesia,
forman parte del arco iris musical en Tingambato. Algunas de estas
agrupaciones musicales son de gran arraigo y tradicién:

Mitro. Rey: Por ahi de 1930, habia una orquesta de sefiores ya grandes, cuen-
ta la historia, que se llamaba la orquesta de Los cinco viejos, que tocaban
musica popular que amenizaban en las bodas en las fiestas familiares o tra-
dicionales y se formaba con violines o violonchelos. Més tarde fallecen los
integrantes y este grupo de Los cinco viejos estaba integrado por personas de
nombre: Tomasito, Ciprian Sdnchez, Valerio Villegas... Nuestra orquesta
actual es una réplica de ellos, si se puede decir asi, pues queremos recordar
alos cinco viejos que ya pasaron hace muchos afios... (Entrevista a coordi-
nador de la Radio xuriN, 2006).

Tingambato es conocido en la regién, entre otras cosas, por sus ban-
das de viento. Encontramos entre 10 y 12 bandas de viento, pero sélo
dos de ellas, la Banda Ecor y la Banda Infantil de Tingambato (it) dedi-
can la mayor parte de su repertorio a la musica cldsica europea y mexi-
cana y a la musica tradicional purépecha. Las demds bandas se dedican
a interpretar musica popular comercial. Tingambato también tiene un
Centro de Capacitacién Musical “Eliseo Cortés” (cEcam) fundado por
los propios musicos del lugar con la finalidad de que las y los jévenes
que quisieran formarse en la musica no tuvieran que viajar hasta las
ciudades de Morelia o el Distrito Federal. El cEcam también tiene su
banda de viento cuyo repertorio musical estd dedicado a la musica clé-
sica y tradicional.

La historia de las bandas en Tingambato estd vinculada a la histo-
ria de las bandas en México. Como ya mencioné, las bandas llegan a
México a finales del siglo xix, en la época del Porfiriato y su estableci-
miento en las comunidades y poblaciones indigenas responde a la
apropiacion cultural de estas agrupaciones de los musicos indigenas,
pero también a distintos proyectos gubernamentales. Los pifaneros casi
inexistentes actualmente, son el antecedente inmediato musical de las
bandas de viento. Estos pifaneros eran pequefios grupos con instru-
mentos de carrizo y chirimias que en cuanto al timbre se asemejaban a
los instrumentos prehispénicos.

280



"NUESTRO SONIDO TRADICIONAL LO ESTAMOS DISTORSIONANDO"

Desde la conquista espafiola hasta principios del siglo xix la mtisica
estuvo muy enfocada, por lo menos en lo ptiblico, hacia el &mbito reli-
gioso. Esto obligd a quienes se interesaron en ella a componer de acuerdo
alos cdnones europeos, pero como dirfa Salvador Préspero: “con el sabor
propio de nuestro pueblo”. Las escuelas de mtsica surgieron con los
maestros organistas que habia en cada parroquia. Ellos fueron los encar-
gados de ensefiar a pulsar los variados instrumentos a las gentes del
pueblo y asi comenzaron a formarse las llamadas bandas de viento.*

Don Aurelio Lépez, de 76 afios, es uno de los musicos mds apasiona-
dos que pude entrevistar en Tingambato. Don Aurelio fue iniciador de
la reconocida banda Flor de Chirimoyo. Toca el saxofén y ha tocado en
distintas agrupaciones musicales. A través de la biografia de don Aure-
lio podemos conocer cémo se iniciaba y estudiaba la musica en Tingam-
bato en los treinta o cuarenta del siglo pasado:

Georgina: ;Cémo empez6 usted a estudiar musica?

Aurelio: pues yo primero perteneci a un orfeén, antes cantaba uno
en las misas en el templo... este... empecé yo a estudiar solfeo con
un maestro Eliseo “Licho” Villegas y él formé un orfe6n y ahi perte-
neci yo... pero de eso hace ya muchos afios. .. yo tenfa como unos 13
afios 0 menos cuando me invitaron a ese orfedn... ahi empecé a estu-
diar solfeo y ahi anduve algtin tiempo. Nos invitaban de los pueblos
vecinos a cantar las misas y ya luego... me dijo el maestro Eliseo que
porque no aprendia solfeo para que me ensefiara a tocar el violin y
empecé a estudiar pero ja mi me gustaba mucholabanda!... yoibaa
estudiar donde estaba estudiando la banda y jme gustaba! me iba
todos los viernes a estudiar y me dijo el maestro Eliseo Villegas:— te
gusta lamusica a ti jverdad? —S5i, si me gusta. —; Y por qué no estu-
dias?, y le dije: —No, pues, ;quién me ensefia?, y me dijo él: —pues
si quieres estudiar jandale! Entonces empecé yo a estudiar solfeo con
el maestro Eliseo Villegas y me compré un violin pero a mi me gusta-
balabanda... ya habia bandas en Tingambato... (Entrevista a Aure-
lio L6pez, 76 afios, saxofén, iniciador de la Flor de Chirimoyo, 2006).

34 Ibid.

281



B. GEORGINA FLORES MERCADO

Poco se ha escrito sobre las bandas de viento en Tingambato, por lo
cual debemos de recurrir a la historia oral y escuchar lo que los musicos
cuentan acerca de ellas. Segtin cuentan, la banda Melchor Ocampo fue una
delas primeras bandas en Tingambato formada por mtsicos adultos, diri-
gida por Victoriano Préspero y posteriormente por Eliseo Cortés. Esta era
una de las bandas mds reconocida por sus destacadas actuaciones y triun-
fos en distintos concursos. Actualmente es recordada por que ahi se forma-
ron muchos de los actuales muisicos y directores de bandas de Tingambato:

Aurelio: ...el maestro Victoriano Préspero nos invité porque queria
formar una banda y hartos chiquillos nos fuimos a estudiar con él...
tendria yo unos doce o trece afios... ahi empezamos a estudiar el
solfeo y nos dijo él: jcémprense los instrumentos! y entonces nos
compramos los instrumentos como pudimos... y luego el sefior Vic-
toriano se enfermé y dejé la banda y jlloraba! porque ya no podia
tocar y nos decfa: —yo ya no voy a poder tocar con ustedes pero us-
tedes jno se desanimen, sigan estudiando! Después ya fuimos con
Eliseo Cortés pero ya fbamos mds amartajados y ahf con €l se hizo la
banda Melchor Ocampo... (Entrevista a Aurelio Lépez, 76 afios, saxo-
fon, iniciador de la Flor de Chirimoyo, 2006).

Después de la banda Melchor Ocampo vino la Flor de Chirimoyo y de
esta misma banda surgié la banda Eliseo Cortés y la Chirimoyita:

Napoleén: Después de la Melchor Ocampo surgi la Flor de Chirimo-
yo...ellos eran los tinicos de toda la region que trafan dos tubas. Te-
nian bastante apoyo, participd gente ahi de gran trascendencia de
Tingambato como el Ing. Aguilera, el Mtro. David Jiménez grandes
musicos que hicieron labor artistica y social en varias partes. De ahi
surge la banda Eliseo Cortés y con ella, en ese entonces ya eran tres
bandas, luego surgié la cuarta banda con la Chirimoyita y asi... hasta
la actualidad donde tenemos 11 bandas... (Entrevista a Napoleén
Cortés, director de la banda £cor, 2006).

Salvador Préspero y Eliseo Cortés, dos grandes musicos y composi-
tores destacaron por su compromiso con su pueblo al defender y difun-

282



"NUESTRO SONIDO TRADICIONAL LO ESTAMOS DISTORSIONANDO"

dir la musica tradicional purépecha. Estos mtisicos permanecen en la
memoria colectiva como firmes impulsores de la musica tradicional pu-
répechay de la educacion musical en el pueblo:

Aldemar: Salvador Préspero y Eliseo Cortés fueron los que hicieron
mucho por aqui. Pienso que fueron muy buenos iniciadores, fueron
la base fundamental para que Tingambato tuviera muchos masicos
pues nosotros somos la mayoria alumnos de ellos, nos dieron una
buena capacitacion... y yo voy enseiiando también... (Entrevista a
Aldemar Aguilera, director de la banda Coral, 2006).

Las historias de vida de estos miisicos se entretejen con la historia mu-
sical de Tingambato, de Michoacén y de México. A continuacién una breve
descripcion de sus biograffas, reconstruidas a partir de textos encontrados
acerca de ellos, o bien a partir de entrevistas realizadas a sus familiares.

Salvador Préspero nacié el 17 de julio de 1915, fue introducido en el
mundo de lamusica por su propio padre, Victoriano Préspero Aguilera,
con quien aprendi6 el requinto. También estudié y recibié la ensefianza
del violin del maestro Alfredo Avilés de Nahuatzen y estudié solfeo con
el tio Panchito organista de la iglesia de Tingambato. Form¢ parte de la
banda de misica de Tingambato —dirigida por su padre Victoriano-con
la cual tuvo la oportunidad de recorrer el estado de Michoacan. Fue
maestro rural egresado de la Escuela normal agricola de la Huerta, Mi-
choacdn y un incansable estudioso del arte, filosofia, estética, folklore,
historia, arqueologia, musicologia y la lengua purépecha. Fue director y
profesor en diferentes escuelas e internados en Morelia donde pudo for-
mar bandas de musica, estudiantinas y un ballet conocido como Los
Vencedores del sol. Posteriormente colabor6 con el Instituto del Folklore
Michoacano, dirigido por Concha Michel y desde donde emprendi6 ac-
ciones para el rescate de la musica purépecha. También se dedicé a la
investigacion sobre la musica, a indagar sobre los instrumentos musica-
les prehispénicos. Cre6 también junto con el maestro Bonifacio Rojas
Ramirez la Orquesta Sinfénica de Morelia. En 1982, fallece Salvador Prés-
pero considerado Hijo Predilecto de Tingambato.

Eliseo Cortés Hernandez naci6 en San Angel Tzurumucapio, Mi-
choacén, el 17 de noviembre de 1917 y de muy corta edad llegé a vivir a

283



B. GEORGINA FLORES MERCADO

Tingambato. Inicié sus estudios musicales a la edad de 12 afios con el
maestro Victoriano Préspero Aguilera e ingresé a la banda que éste diri-
gia: labanda Melchor Ocampo. Eliseo tocaba ahi el cornetin y la trompeta.
A sus 16 afios por disposicion del maestro Victoriano Préspero, al ver sus
habilidades, asumid la direccién de la mencionada banda. Sus conoci-
mientos musicales fueron nutridos también por los conocimientos de los
maestros: Jestis Diego Gonzalez de Pichdtaro y Salvador Gallardo, direc-
tor de la Banda de Musica del estado de Michoacén. Segtin pude averi-
guar, el maestro Eliseo Cortés caminaba hasta Pichdtaro para tomar cla-
ses con el maestro Jestis Gonzalez en Pichétaro. Posteriormente Eliseo
Cortés sali6 de Tingambato para mejorar su formacién musical e incut-
sionar en la composicion y formacién de los primeros grupos musicales
tanto en Michoacdn como en otras partes de la Reptiblica mexicana:

Napole6n: Mi abuelito lo mandé [a Eliseo Cortés] a estudiar a Piché-
taro e inclusive con el director de la banda del estado y algunos otros.
Se perfecciond en armonia y en escritura musical. Se fue a trabajar en
misiones culturales, anduvo mucho tiempo de maestro formando
bandas en diferentes partes del estado y del pais. Luego regresé a
Tingambato y dirigi6 la banda Melchor Ocampo (Entrevista a Napo-
leén Cortés, director de la banda Ecor, 2006).

En 1965, regres6 a Tingambato para retomar la direccién de labanda
de msica Melchor Ocampo. En 1972, fundé en Tingambato una acade-
mia de solfeo para nifios y jovenes de la cual formé la banda Flor de Chi-
rimoyo en 1974. El sefior Eligio Romdn nos cuenta cémo en 1972 se acer-
caron a Eliseo Cortés para aprender el solfeo y formar lo que serfa la Flor
de Chirimoyo:

Eligio: Para ese tiempo ya no habfa una banda de mdsica en Tingam-
bato porque se habia acabado la Melchor Ocampo: unos habian muer-
to o se fueron del pueblo... y a un paisano amante de la msica se le
ocurri6 la granidea de hablar con Eliseo para ver si nos queria estudiar
y formar una banda. Eliseo los recibié amablemente, fueron tres paisa-
nos, y él dijo que si, que con mucho gusto nos estudiaba pero que te-
nfamos que echarle muchas ganas. Yo fui de los que mds rdpido apren-

284



"NUESTRO SONIDO TRADICIONAL LO ESTAMOS DISTORSIONANDO"

dieron... (Entrevista a Eligio Romdn, iniciador de la banda Flor de
Chirimoyo, 65 afios, trombén de émbolos y baritono, 2009).

Posteriormente logré formar la banda juvenil Eliseo Cortés la cual
realiz su primera presentacion en 1978. En 1991, formé la banda juvenil
mixta ECOR con quien obtuvo importantes reconocimientos y premios.
En 1994, prepard y dirigié un concierto de muisica purépecha, incluyen-
do gran parte de sus composiciones, con la actuacién de la Banda Sinfé-
nica de Watsonville, California, dentro del Tercer Festival de Santa Ceci-
lia. Grabé dos discos Lp con la banda Flor de Chirimoyo, un casete y un cp
con la banda Ecor:

Dofia Paula: ... [Eliseo] componia oberturas, sones, abajefios. Mi
esposo escribfa con puras velas, compraba un candelero de esos ca-
seros y los usaba toda la noche. Lo prendia y se lo arrimaba a la
mesa. No habia luz, habifa una ldmpara alld en la presidencia. En las
fiestas iba uno con un ocote y asi nos regresdbamos. La ldmpara de
la presidencia la ponfan en el kiosco y asf se aluzaba la banda a to-
car. Mi esposo nunca les cobraba a los nifios por estudiarlos. A veces
le decfa yo: —jay hombre! Ya va amanecer y todavia no duermes jni
que tanto te pagardn! y él decfa: —jno lo hago por el dinero, lo hago
porque me gusta! (Entrevista a Paula Jiménez vd. de Cortés, 85
afios, 2006).

Por otra parte, las historias de los muisicos més viejos nos comparten
una realidad distinta a la actual. Cuentan que en la época de la banda
Melchor Ocampo y la Flor de Chirimoyo solian caminar durante dfas para
llegar a su destino de trabajo. Los musicos tenfan que cargar sus instru-
mentos y caminar durante largas horas para llegar al pueblo donde ha-
bian sido contratados. Don Aurelio, al narrar estas anécdotas, muestra
una gran alegria y pasién, emociones que dificilmente son posibles de
reproducir en este texto pero que podemos imaginarnos a partir de lo
que a continuacion cuenta:

Aurelio: Nos fbamos a tocar a los pueblos jcaminando con las cosas
cargadas! Llevabamos tortillas porque a veces tarddbamos hasta un

285



B. GEORGINA FLORES MERCADO

dfa para llegar en un pueblo y hasta otro dia salir al pueblo donde
ibamos a tocar y asf anduvimos mucho tiempo que a veces yano que-
rfamos ir porque era muy dificil andar a pie. .. llegamos a tardar como
tres dias para llegar porque eran puras brechitas y luego ahi nos que-
ddbamos. .. otro dfa fuimos a tocar a Tumbiscatio un 12 de diciembre y
nos fuimos y un camién de carga nos llevo, iba lleno de refrescos y
pues nos dejé en un pueblo y ahi nos quedamos y ahi tocamos ese dia
y jharta gente que se junté de los ranchos!, tocamos en la noche pero
de a gratis... nos hacfan tocar porque nos daban permiso de quedar-
nos ahi y nos hacfan tocar y bajaban los rancheros y en ese tiempo los
rancheros acostumbraban traer unos cinturones que les decfan viboras
y ahf trafan el dinero y en aquel tiempo se usaba pues la plata y decian,
llegaban a caballo, y decian: —jtdqueme! jtdqueme! y le abrian el hoci-
co a la vibora y vomitaba puro dinero de plata y pues jganabamos
pues bien!, nos pagaban bien... tanto que ya ni querfamos ir a tocar al
otro pueblo... pero sufrimos mucho nosotros jmucho sufrimos en
aquel tiempo! (Entrevista a Aurelio Lépez, 76 afios, saxof6n, iniciador
de labanda Flor de Chirimoyo, 2006).

Las bandas se conformaban principalmente por campesinos quie-
nes combinaban su duro trabajo en el campo con su arduo estudio mu-
sical. Estos campesinos amaban la musica y la vivian como una activi-
dad artistica y comunitaria mds que como una actividad econémica o
espectdculo de entretenimiento. Algunos musicos tuvieron que dejar la
banda por su trabajo y porque no se podia vivir tinicamente de la musi-
ca ya que no siempre habia contratos:

Eligio:...trabajaba en el campo y el estudio era en la noche y éramos
personas ya casadas y de escasos recursos y era por gusto porque
nos llamaba la atencién... jlabanda significaba mucho paramil... era
sobresalir, superarme un poco, pues gracias a la mtsica pude cono-
cer algunos lugares de Michoacdn y pues... fue una gran ventaja y
asi pude conocer gran parte del estado... en ese tiempo la mtisica no
eranegocio y yo vivia del jornal y tenfa que pedir al patrén permiso
parair a tocar y pues no le gustaba asi que tuve que decidir no seguir
en la banda porque la misica no me daba para vivir ni a mi ni a mi

286



"NUESTRO SONIDO TRADICIONAL LO ESTAMOS DISTORSIONANDO"

familia... (Entrevista a Eligio Romdn, iniciador de la banda Flor de
Chirimoyo, 65 afios, trombén de émbolos y baritono, 2009).

Las bandas estaban formadas por més integrantes de los que ahora
son y el contrato exigfa que asistieran todos a tocar a la fiesta pues de
ello dependia que la banda sonara bien:

Georgina: ;Cudntos habia en la banda?

Aurelio: Hacfamos los contratos por 18 a 22 elementos esos éramos a
veces fbamos mds... entonces eran muy fijados y luego luego se po-
nian a contar a los musicos y si faltaba uno juy! luego luego respinga-
bany si habia uno o dos demés se ponian contentos y luego pero sino
estaban todos decian: —el contrato fue por tantos y falta uno, le de-
cfamos: —si ahorita llega, pues como le decfa tbamos a pie y no todos
llegdbamos juntos. En ese tiempo todo era a pie... Ademds de tocar
en la banda éramos campesinos, todos los que anddbamos en la ban-
da en ese tiempo éramos campesinos. Nosotros para ir a estudiar
ibamos de las 8 de la noche en adelante. Cuando habia compromisos
fuertes hasta como a las doce 0 una de la mafiana estdbamos estu-
diando después de venir cansados del cerro y al otro dia levantarse
temprano para ir a trabajar al campo... jC6mo nos la pasabamos los
musicos en aquella época! jpero nos gustaba! porque sentfamos la
mdsica no como negocio lo sentfamos jcomo arte! como algo jde no-
sotros!... (Entrevista a Aurelio Lopez, 76 afios, saxofén, iniciador de
labanda Flor de Chirimoyo, 2006).

Uno se puede preguntar qué era lo que hacia que las bandas se man-
tuvieran y persistieran a pesar de las duras condiciones de vida y de
trabajo. Una de las respuestas que mds escuché era el gusto por las com-
petencias musicales que se libraban en cada plaza y portal de cada pue-
blo. Nuevamente es la voz de don Aurelio la que reconstruye esos mo-
mentos tan apasionantes:

Georgina: ;Por qué le gustaba mds la banda que otros grupos musicales?
Aurelio: ...pues jporque habia las grandes competencias! cuando
uno iba a los pueblos y se acostumbra por acd que hay que llevar

287



B. GEORGINA FLORES MERCADO

buenas bandas y se amanecfa uno tocando pura mdsica cldsica y la
gente ahi gritando: —;Viva la masica fulana! y echando pura maldi-
ciény ja mi me gustaba eso!... me gustaba que cuando la gente aplau-
dia cuando tocaba una obertura grande y la gente ;hasta los som-
breros aventaba pa’arriba en aquel tiempo! jNo habia ni luz pues!
Con puras velitas ponfamos el atril y con eso lefamos las notas y la
gente aventaba el sombrero pa’arriba cuando se tocaba bien y a mi
itodo eso me atrafa! Yo cuando podia me iba a seguirlos cuando iban
cerquitas, me iba a oirlos cuando daban las serenatas porque enton-
ces se tocaba pura musica buena: oberturas en las serenatas para la
competencia y en el dia en un portal se tocaban puros pasos dobles o
marchas de las mds dificiles que uno trafa esas se ponfan a tocar una
banda frente a otra banda y lo mismo con los abajefios y nos plan-
tdbamos en un portal hasta que amanecia... (Entrevista a Aurelio
Lépez, 76 afios, saxofén, iniciador de la Flor de Chirimoyo, 2006).

Las bandas alo largo de su andar consolidan batallas y competencias
con otras bandas. Cuando hablamos de batallas hablamos de enfrenta-
mientos musicales, momentos donde se juega el honor, la valentia, la
fuerzay se consolida laidentidad local propia de cada banda frente a las
otras. Por su parte el ptiblico, ese gran espectador participante, era quien
“le echaba més lefia el fuego” con sus gritos y ovaciones. En aquellos
tiempos era el ptblico y el jefe de Tenencia quienes exigian que se inter-
pretara s6lo mdsica cldsica o tradicional purépecha:

Aurelio: Nosotros traiamos pleito casado con una banda de Ichan
donde nos encontraramos... y aunque el contrato no fuera asf jahi
nos amanecifamos! Tocando pura obertura... ya era un pleito con esa
banda no nos peledbamos jno! Pero nadie queria correr, si tocaban
una obertura buena y la gente aplaudia... nosotros tocdbamos una
mejor... y nadie queria correr... una vez en Nahuatzen con esa mis-
ma banda eran como las diez de la mafiana y la competencia todavia
seguia hasta que llegé la policia y que agarra las tamboras y las saca-
ron jsolo asi nos fuimos! la gente nos gritaba: jviva Tingambato! y
jasi se toca en Tingambato! todo eso lo hacfan para que se fuera uno
contrapunteando con los instrumentos... juno no sentia frio porque

288



"NUESTRO SONIDO TRADICIONAL LO ESTAMOS DISTORSIONANDO"

habia mucha gente! jCon sus ponches! Antes a la gente le gustaba
mucho la musica cldsica y por eso se quedaba hasta que amanecia. .
las familias llevaban sus petatitos para sentarse ahi'y sus ponches...
cuando fbamos a tocar para este lado de los Once pueblos a un pue-
blo que se llama Pamatdcuaro ahi era amanecida segurita. .. llegdba-
mos al portal y el jefe de Tenencia mandaba un papelito a las bandas:
—ijaqui se va a tocar pura musica cldsica! y por eso uno tenfa que to-
car pura masica cldsica y luego la misma gente lo hacfa a uno que
nos estuviéramos contrapunteando con la misma mdsica jno a fal-
tarse uno pues! sino con los instrumentos para ver jcual puede mds!
iTodo ha cambiado bastante! y a mi me da tristeza... jtodo ha cam-
biado! luego los miisicos viejos nos ponemos a comentar todo esto y
pensamos que lo de hoy no se compara como cuando nosotros andé-
bamos en aquel tiempo. Ahora todo es f4cil todos traen sus autobu-
ses y terminan y luego luego se van... (Entrevista a Aurelio Lopez,
76 afios, saxofon, iniciador de la banda Flor de Chirimoyo, 2006).

Como dice don Aurelio: “jtodo esto ha cambiado!” ;hacia dénde y en
qué sentido? Especificamente los cambios en las bandas pueden observar-
se en distintos &mbitos: nimero de integrantes, instrumentos, ocupacién
y oficios de los integrantes, formas de convivir en las bandas, los reperto-
rios musicales, el valor social y afectivo que se le daalabanday ala musi-
ca tradicional, la relacion con el pueblo, etcétera. Los mtsicos de las ban-
das en Tingambato ya no son los campesinos que habia antes ahora son
jovenes estudiantes con otras habilidades musicales. El individualismo ha
ido moldeando las relaciones sociales al interior de las bandas y la com-
petencia y la rivalidad existe entre los propios miembros de las bandas:

Napoleén: Después con la ECOR se trabajé con jovenes que no eran
campesinos y se vio mayor habilidad para tocar se particip6 en otros
eventos como festivales internacionales, ensambles, se trajeron
maestros mds preparados para ellos. Ellos también empezaron a irse
y formaron sus bandas de esta banda surgieron los directores de las
bandas actuales... los musicos de ahora son mds hdbiles tocan cosas
mds dificiles e inclusive cosas que mi papd (Eliseo Cortés) no pudo
poner con su banda... sin embargo ya no existe en ellos ese compro-

289



B. GEORGINA FLORES MERCADO

miso con la musica tan grande como existia antes, de compatfierismo
y amistad, se llevan bien entre ellos pero se acaba la tocada y se sepa-
ran. Antes existfa el compromiso hasta familiar jde toda la familia!
(Entrevista a Napole6n Cortés, director de la banda Ecor, 2006).

La forma de vida comunitaria que prevalecia hasta hace no muchos
afios en Tingambato permitfa que se realizaran actividades de participa-
cién comunitaria que generalmente no estaban mediadas por el dinero.
El tipo de vinculo que se establecfa entre los miembros de las bandas era
sumamente estrecho y afectivo, vinculos sociales que respondian a una
sociedad de formas comunitarias y tradicionales:

Napoleén: En ese tiempo el maestro Eliseo tenfa unos terrenos don-
de cosechaba y todos los sefiores para no perder el estudio decfan:
—inosotros vamos! Iban el domingo y le cultivaban la tierra para
que él tuviera tiempo de escribirles y componerles. Habia mucha
union y trabajo conjunto, habia mucha tradicién en los pueblos, se
participaba mucho en lo social...estos grupos tenian la caracteristica
de que eran muy unidos. Lo hacfan no por la cuestién econdémica
sino por tocar. Por ejemplo con esta banda todas las obras de beneficio
como la plaza de toros me acuerdo que decfan: —Vamos a tocar y
todos sacdbamos los instrumentos. Nadie pensaba en lo que nos iban
apagar. O bien, que iban hacer una capilla a echar el colado y tocaba-
mos, en los jaripeos tocdbamos gratis, el dia de muertos nos tbamos
al panteén y ponfamos un ayate enfrente y la gente pasaba dejaba su
fruta. Todo era por colaboracion. Las bandas se componian por cam-
pesinos, gente trabajadora... (Entrevista a Napolen Cortés, director
delabanda Ecor, 2006).

Estos cambios han afectado a los mtisicos mds viejos ya que son dis-
criminados constantemente por los musicos jévenes. Inclusive son dis-
criminados en las propias bandas que ellos mismos fundaron y por mu-
sicos a los que ellos formaron:

Aurelio: ...ahorita ya no quieren a los musicos viejos... antes no ha-
bia esa discriminaci6n, pues cuando yo estaba en la banda habia

290



"NUESTRO SONIDO TRADICIONAL LO ESTAMOS DISTORSIONANDO"

unos sefiores mds viejos que yo, pero nosotros los consentiamos y
ellos se sentfan a gusto y ahorita ya no, hay mucha discriminacion, si
hay un viejo lo quitan luego luego... yo en lo personal siento triste
porque digo —bueno, si nosotros... porque los musicos nuevos nue-
vos, no crea, que luego luego tocan... [una banda] siempre trae una
guia de gente, gente que ya ha sido mdsico... esos van guiando a los
principiantes y ellos se van formando porque uno los va guiando
pero ya cuando ellos se sienten que ya pueden lo van haciendo a un
lado a uno... (Entrevista a Aurelio Lopez, 76 afios, saxofdn, iniciador
de labanda Flor de Chirimoyo, 2006).

La discriminacién que describe Aurelio Lopez no es exclusiva del pue-
blo de Tingambato sino es un proceso que se estd dando en toda la me-
seta y otras regiones purépechas:

Ignacio Marqués: ...hay un momento en qué las bandas actuales em-
piezan a decir: —;sabe qué? usted (al musico viejo) no se suba al
escenario, bueno... eso es como lo moderno ahora pues... que las
bandas utilizan escenarios con luces y sonido y jtodo ese asunto!
Pero empiezan a relegar a los de 60 o 70 afios y el viejo se siente me-
nos 0 no se siente ya a gusto con esa forma de participar en la musica
0 los musicos jévenes le dicen: —;sabes qué? jHazte a un lado! (En-
trevista a locutor de la radio xePUR, muisico de Cheranatsicuri, 2006).

Otro de los cambios que atraviesan las actuales bandas es el cambio del
repertorio musical, pues actualmente la mayoria de las bandas en Tin-
gambato se dedican a interpretar principalmente la musica popular co-
mercial, musica de baile y ha perdido espacio sonoro la musica regional
purépecha:

Aurelio: A mi me da tristeza ver que la juventud ya no le gusta la mi-
sica buena ya ellos se concretan a tocar una cancién y luego estd otra
banday al ratito vuelve a tocar aquella cancién y nomds jse estan repi-
tiendo! usted estd oyendo la misma mtisica toda la fiesta porque no-
mds se estdn repitiendo. Antes habia que tocar pura musica buena...
(Aurelio, 76 afios, saxofén, iniciador de la Flor de Chirimoyo, 2006).

291



B. GEORGINA FLORES MERCADO

La tristeza de no escuchar esta musica regional estd fuertemente vin-
culada con su identidad purépecha representada y construida a partir
de esta msica:

Eligio: ...cuando escuchamos un abajefio o un son purépecha pues...
lo sentimos en el corazon porque somos purépechas. .. (Entrevista a Eligio
Romdn, iniciador de la banda Flor de Chirimoyo, 65 afios, trombdn de
émbolos y baritono, 2009).

En las fiestas sociales como en las patronales también se observan
estos cambios en los repertorios musicales:

Rosalinda: Antes cuando se hacfa la encaminada del castillero en las
fiestas patronales se despedia con musica purépecha, sonecitos,
para las caminatas de los novios... que para ir al desayuno también
eramusica purépecha y ahorita yano. Yala encaminada es pura cum-
bia o baile y eso no se usaba antes ya cambi¢ completamente. Otro
cambio por ejemplo es que en la entrada de una fiesta patronal no-
sotros tocdbamos puras marchas jpero de aqui de Tingambato! Mar-
chas Grandes le llamamos. Ahora ya no entra una banda y entra to-
cando canciones... (Entrevista a integrante de la banda del cecawm,
saxor alto, 2006).

Eliseo: Anteriormente en las fiestas sociales de los pueblos, bodas
principalmente.... habia musica especial para ellas pero ya la estamos
transformando ya tocamos otra mtisica. Por ejemplo en nuestros des-
files civicos, tradicionalmente se tocaban Marchas de Honor y ahorita
yano. Esto no quiere decir que estamos en contra de los movimientos
innovadores pero si es importante reconocer y conservar algo de lo
que ha sido nuestra historia musical... (Entrevista a Eliseo Cortés Ji-
ménez, director de la Banda Infantil, 2006).

En lo referente al sonido o al estilo es comtin opinar que el estilo
de las bandas de Sinaloa es lo que estd permeando mds en los estilos
musicales de la regién purépecha. La musica tradicional, cuando es
interpretada por las bandas comerciales, se toca mds rapido y mds
fuerte:

292



"NUESTRO SONIDO TRADICIONAL LO ESTAMOS DISTORSIONANDO"

Eliseo: Nuestro sonido tradicional era parecido a las bandas més repre-
sentativas del pais como serfan las de Oaxaca, las de Puebla, de aquellas
regiones... y ahorita ya la hemos cambiado y se trata de tocar muy
fuerte... los musicos distorsionan el sonido de los instrumentos, pues
no es su timbre natural y lo hacen para imitar el sonido sinaloense. ..
(Entrevista a Eliseo Cortés Jiménez, director de la Banda Infantil, 2006).

Arturo: ... lo que ha cambiado es el estilo, como estdn orquesta-
das, ensambladas cada pieza, se hacen cambios que no tienen nada
que ver con la musica tradicional pues ellos con un afén de moderni-
zar estas obras tradicionales las estdn distorsionando y entonces eso
no ayuda a que conserven el estilo michoacano purépecha... (Entre-
vista a Arturo Puc, musico y profesor del cecam, 2006).

En Tingambato los musicos mds jévenes que forman nuevas bandas

dificilmente tocan entre sus repertorios la musica tradicional purépecha.
Su repertorio estd dedicado a la musica popular comercial y sélo tocan
la misica tradicional en eventos culturales o en alguna festividad reli-
giosa. El mercado de la musica es lo que va marcando la pauta y cuando
se les contrata para una fiesta particular el repertorio ya estd previamen-
te decidido por su contratista:

Armando: ... cuando te contratan para tocar, pues desde el inicio, mu-
chas veces jhasta te dan lalista de lo que tienes que tocar! entonces se ha
perdido aqui en Tingambato el interés. .. la musica purépecha se sigue
tocando pero solamente en ocasiones especiales, no por gusto sino por
la necesidad cuando por ejemplo te contratan para un evento cultu-
ral... (Entrevista a profesor del cecam, 27 afios de edad, 16 afios en la
mdsica, toca diferentes instrumentos, compositor y arreglista, 2006).

El cecam o las bandas de viento culturales se reconocen como los espa-
cios donde es posible crear alternativas al mercado hegeménico de la
mdusica y formar el gusto musical por la mtisica regional purépecha, a
pesar de lo dificil que resulta nadar contracorriente:

Armando:... es muy dificil hacerles entender a los misicos de aqui
por qué debemos seguir tocando la musica purépecha... por eso yo en el

293



B. GEORGINA FLORES MERCADO

CECAM les explico laimportancia que tiene esta musica para nosotros
y cémo las bandas de musica cldsica y purépecha realzan la imagen
de Tingambato cuando salen a tocar a otros lados... (Entrevista a
profesor del cEcam, 27 afios de edad, 16 afios en la musica, toca dife-
rentes instrumentos, compositor y arreglista, 2006).

Sin embargo, a pesar de perder sus espacios la msica tradicional,
los miisicos mds jévenes consideran que la musica tradicional se estd
transformando para poder continuar existiendo. Los musicos jévenes
buscan, exploran y experimentan con otros géneros y con instrumentos
distintos a los usados para la misica tradicional:

Georgina: Cuando te iniciaste en la musica jtenias el gusto por algu-
na musica en especial?

Armando: S6lo conocia la misica de las bandas de aqui, pero
me he dado cuenta de que hay muchisimos mds estilos, hace dos
afios entré a un curso de jazz y me gusté muchisimo, y siempre me
ha gustado la musica purépecha... cuando empecé a estudiar, con el
maestro Eliseo, él siempre traté de inculcarnos eso de que la tinica
muisica que valia la pena estudiar era la miisica cldsica y regional o de otro
estados pero siempre representativa del pueblo... pero ahora creo que
uno no se debe encerrar en una sola cosa si valoro la miisica purépecha
pero creo no debemos encerrarnos ahi, debe haber algunos cam-
bios, jclaro seguir conservando!, pero pienso que no siempre... (En-
trevista a profesor del cecam, 27 afios de edad, 16 afios en la musica,
toca diferentes instrumentos, compositor y arreglista, 2006).

Georgina: ;Consideras que se estd perdiendo una tradicién?

Julidn Martinez: No, no se estd perdiendo. La practica de la mu-
sica sigue estando ah{ y siguen tocando abajefios con érgano melé-
dico pero los tocan, estén buscando su camino, se desarrolla en esas
exploraciones se estd ramificando de muchas formas, una muy in-
fluenciada por la musica comercial como abajefios como cumbias,
hacia el mercado. Pensar que se tiene que tocar siempre con la mis-
ma dotacion y las mismas tonalidades es pensar la misica como
objeto de museo y cuando tti mismo como mdisico tradicional pien-
sas que debes tocarla siempre como se ha tocado, la condenas a que

294



"NUESTRO SONIDO TRADICIONAL LO ESTAMOS DISTORSIONANDO"

desaparezca... (Entrevista al Coordinador del Programa de Educa-
cién Musical Regional, musico tradicional, violinista, 2006).

REFLEXIONES FINALES

Los pueblos indigenas se han apropiado creativamente de nuevos ele-
mentos culturales como las bandas de viento para dar continuidad a sus
tradiciones y a su identidad indigena. Las bandas de viento tradiciona-
les son espacios donde se recrea la memoria musical en la interaccién
cotidiana cuando los musicos mds viejos cuentan historias y anécdotas
de las bandas de antes. Asi el pasado se reconstruye y actualiza para que
nifios y jovenes se sientan que forman parte de ese pasado y por lo tanto
del futuro musical de Tingambato.

Las vidas de Salvador Préspero y Eliseo Cortés lejos de ser indivi-
duos aislados son nodos importantes donde se articula el pasado, el pre-
sente y el futuro de la musica purépecha en Tingambato. Los dos muisi-
cos son recordados como comprometidos defensores de la mdsica
tradicional y por lo tanto identidad indigena purépecha. Estos recuer-
dos colectivos deben conocerse para facilitar la accién social a favor de
la musica tradicional y que no sea sustituida radicalmente por el ritmo
que estd de moda.

Por otra parte, las historias que cuentan los mtsicos son relevantes
para reconstruir también la memoria musical de toda la regién. Los mu-
sicos purépechas estdn llenos de anécdotas por sus salidas del pueblo y
sus encuentros con otras bandas, con otros lugares y otras identidades
musicales. Conocer la narrativa de estas historias no sélo permite analizar
de qué recuerdos estan hechas las memoria individuales, sino también nos
permite crear vinculos con la colectividad de los musicos purépechas.

Dar a conocer estas historias nos aproximan a un tiempo muy dife-
rente al actual, caracterizado por hacer las cosas por gusto y no por dinero.
Los recuerdos de los mtisicos mds viejos nos hablan de una identidad
grupal de banda forjada de manera distinta a la identidad grupal de los
musicos de las bandas actuales. Su contexto era distinto, pues ser mtsi-
co mas que un oficio, era una forma de vida, de superacion y existia un
fuerte sentido comunitario regido por valores distintos a los del merca-

295



B. GEORGINA FLORES MERCADO

do. La interaccién entre personas de distintas edades, nifios, jovenes,
viejos y el respeto por los mtisicos mds viejos en las bandas de viento era
una préctica comtin que actualmente es practicamente inexistente en las
bandas de Tingambato.

La tensién entre tradicién y modernidad estd presente en las narra-
tivas de los mtisicos. Los mds viejos consideran que la musica tradicio-
nal se estd perdiendo en tanto que la mayoria de las bandas de Tingam-
bato (10 de 12) dedican muy bajo porcentaje de su repertorio a la mdsica
tradicional, sélo se toca si se paga por ella. Por otra parte los jévenes
consideran que la musica regional debe transformarse y ubicarla en sus
nuevos contextos. Considero que si bien es cierto que es importante can-
biar para mantener, no podemos ser neutrales ante todos los cambios.
Como vimos los cambios musicales (estructura musical, instrumentos,
formaci6n de las bandas, etcétera) vienen acompafiados de cambios so-
ciales en la poblacién indigena como la discriminacion generacional y el
individualismo. Por lo tanto, en concordancia con la idea de que una
tradicién debe cambiar para existir hay que preguntarse shacia dénde
deben darse estos cambios? ;desde dénde y por quiénes deben ser gene-
rados? Preguntas eminentemente politicas que nos evidencian las rela-
ciones de poder que existen en el mundo de la msica.

Finalmente hay que sefialar que la presente investigacién nos lleva
a sostener que el recordar o el hacer memoriano es un acto individual sino
un acto profundamente colectivo donde se articulan las distintas narra-
tivas sobre el pasado para crear comunidad e identidad. El pasado,
como sefialé al inicio de este texto, juega un papel fundamental en la
préctica actual de la musica tradicional, de ahi la importancia de conocer
qué se narra y cémo se narra el pasado para que las nuevas generaciones
puedan hacer memoria, una memoria colectiva de la musica purépecha.

FECHA DE RECEPCION DEL ARTICULO: 25 de mayo de 2009

FECHA DE ACEPTACION Y RECEPCION DE LA VERSION FINAL: 17 de octubre de
2009

296





