
159

Relaciones 117, invierno 2009, vol. xxX

A la memoria del Dr. Luis Ramírez Sevilla,
el Gran Lui Primero,

porque de súbito nos dejaste,
pero de siempre te recordaremos, hermanito

(recurro a esto como mi despedida a destiempo).

Los procesos de construcción identitaria en diferentes culturas juveniles recu­
rren, sistemáticamente, a simbolismos y expresiones artísticas para manifestar 
expectativas, visiones de futuro, inconformidades, anhelos, frustraciones, dudas 
y certezas; todo ello con el fin de evidenciar desmarcajes culturales ante los esca­
sos (y, en ocasiones, nulos) espacios de expresión dedicados a la población joven 
de México.

Entre estas culturas juveniles, existen los fetishers (“fetichistas”) o mejor co­
nocidos como los modern primitives (“primitivos modernos”), quienes hacen del 
cuerpo propio el vehículo idóneo para portar (y dejar ver a quienes deben verlos) 
los emblemas identitarios que sintetizan una visión de mundo particular y que 
les acompañará sobre la piel para el resto de sus vidas.

El texto intenta exponer, primero, el contexto cultural del que surge esta cultu­
ra juvenil y las características de los procesos identitarios que construyen grupal­
mente. A su vez, analiza las condiciones culturales en el contexto de la ciudad de 
Guadalajara, haciendo énfasis en los procesos de estigmatización social que suelen 
construirse hacia quienes, aún conscientes de exponerse a ello, marcan su cuerpo 
para expresar sus visiones de mundo a través de los tatuajes, los tintes de color para 
el cabello, el piercing (perforaciones corporales),  el branding (marcas con hierro al 
rojo vivo), el scarification (marcas mediante elementos punzocortantes que dejan 
heridas según el diseño elegido) y el body modification (modificaciones del cuerpo).

(Cuerpo, jovenes, movimiento fetichista, Guadalajara)

Cuerpo significante: 
emblemas identitarios a flor de piel.

El movimiento fetichista en Guadalajara

Rogelio Marcial
El Colegio de Jalisco

*rmarcial@coljal.edu.mx



160

Rogelio Marcial

Palabras iniciales

ntre muchos de los desmarcajes culturales elegidos por la 
juventud, tales como la música, la vestimenta, la ropa, la lite­
ratura, las preferencias en las actividades de ocio, las expre­
siones artísticas, las formas de organización, las concepcio­
nes sobre la democracia, la tolerancia y la igualdad social, 

etcétera; el cuerpo ha tomado una importancia radical en las últimas dé­
cadas como vehículo identitario que permite hacer evidente la diferencia 
cultural. Después de todo, es uno de los recursos más idóneos debido a 
su capacidad para mostrar/ocultar marcas, transportarlas con uno mis­
mo y disfrutarlas cotidianamente, sea de forma individual, en pareja o 
grupalmente.

El presente texto intenta adentrarse en el mundo cultural de algunos 
jóvenes que hacen del cuerpo un vehículo de identidad mediante su 
decoración permanente. Intenté plantear un bosquejo muy general de 
las prácticas y los sentidos entretejidos con esta forma de expresión artís­
tica corporal, para después abordar algunos de los aspectos relaciona­
dos con esta temática que contribuyen a considerarlas como prácticas 
culturales de disentimiento e impugnación del orden establecido, por 
parte de muchos de los seguidores de esta cultura juvenil; ya que ello ha 
sido uno de los temas centrales dentro del debate académico que desarro­
llo con mayor amplitud en otro texto.

“Primitivos modernos”: el fetish como práctica cultural

Al considerar al cuerpo como el principal vehículo portador de los em­
blemas identitarios, en la década de los noventa surge en Londres (In­
glaterra) un movimiento juvenil que hace de la decoración del cuerpo el 
instrumento idóneo para marcar, de forma permanente y con significa­
dos muy personales, diferencias radicales con el resto de la sociedad. 
Muchos de sus participantes provienen de una radicalización del mo­
vimiento punk, el cual surgió en 1976; específicamente como parte del 
movimiento, dentro de la llamada  era post punk, conocido como dark wave 
(ola oscura). Este último más vinculado con referentes artísticos de cul­

E



161

Cuerpo signif icante

turas ancestrales y con características más introspectivas que sus antece­
sores los punks.�

La expansión de esta estética corporal entre jóvenes ha alcanzado, en 
la actualidad, a la inmensa mayoría de países bajo la cultura occidental. 
Pero es necesario indicar que en cada realidad sociohistórica tiene carac­
terísticas propias, lo que ha motivado un debate entre los profesionales 
de la decoración corporal, los académicos que se acercan al tema y los 
propios jóvenes consumidores de estas propuestas estéticas, sobre el he­
cho de que en muchos países africanos, asiáticos y latinoamericanos se 
han impuesto de forma acrítica los términos de “fetichistas” y “primitivos 
modernos” sobre una realidad que difiere de los países europeos y del 
norte de América (Estados Unidos y Canadá) debido a la presencia efec­
tiva de estas prácticas en algunas culturas originarias, que se reproducen 
desde antes de la llegada de los europeos y hasta la actualidad. Para Mé­
xico, el caso de las culturas mesoamericanas es un buen ejemplo de ello.

Estas prácticas para la decoración corporal son los tatuajes, método 
practicado que consiste en inyectar tinta de uno o varios colores en la 
piel, entre la dermis y la epidermis. Se considera que la palabra “tatuaje” 
(o tattoo en inglés) proviene de tau tau, vocablo polinesio que hace refe­
rencia al sonido de martilleo que ocasionaban las herramientas con las 
que se hacían estas decoraciones corporales. También los diseños multi­

� Para los orígenes, características y referentes identitarios de esta cultura juvenil, 
véase Rogelio Marcial, Jóvenes y presencia colectiva. Introducción al estudio de las culturas ju-
veniles del siglo XX, Zapopan, El Colegio de Jalisco, 2001, 138-141.

Esquema 1. Origen cultural del fetish (elaboración propia).

Gótico 
Etéreo
Dark
Industrial electro dark
Fetish

Punk  
Heavy metal
Trash
Progresivo
Grounge
Otras

Rock Dark Wave
Street punk
Happy punk
Cyberpunk
Punk-Ska
Otras

Fuente:  Elaboración propia.



162

Rogelio Marcial

colores en el cabello, para los que se usan pinturas vegetales y se diseñan 
modelos de uno a tres colores en el cabello que pueden durar hasta tres 
meses, dependiendo de la frecuencia con la que se lave la persona la ca­
beza. El piercing, que consiste en la colocación de objetos a través de per­
foraciones en diferentes partes del cuerpo. El branding o quemaduras, 
que son diseños artísticos mediante hierros al rojo vivo que provocan 
una quemadura de tercer grado, tal y como se marca al ganado. El scari-
fication, escarificaciones o relieves, diseños en la piel mediante heridas 
con objetos punzo cortantes, sea raspando o cortando la piel, y cuya cica­
trización dejará la marca deseada. También se “filetea” o “picotea” la 
piel evitando que se junte, así la cicatriz se asemeja a escamas en la piel. 
O, a su vez, se recurre a ácidos que causan la cicatriz deseada. Existen 
variadas técnicas que son retomadas de las prácticas rituales de grupos 
étnicos africanos, pero sobre todo asiáticos. El body painting (pintura cor­
poral), que consiste en diseños multicolores en el cuerpo también con 
pinturas vegetales. Finalmente, el body modification (modificación corpo­
ral), práctica que implica la modificación (extrema o radical) del cuerpo 
mediante la colocación de objetos especiales, sea para agrandar un orifi­
cio o perforación introduciendo un objeto cada vez mayor, o mediante 
piezas muy pesadas que por la gravedad acaban por modificar la parte 
del cuerpo elegida. Incluye también algunos métodos para ensanchar 
los labios o marcar los pómulos o la quijada, la inserción de objetos por 
debajo de la piel, afilar los colmillos o, incluso, dividir partes del cuerpo 
como la lengua o las orejas.

Conocidos también por estas prácticas como modern primitives o “pri­
mitivos modernos”, específicamente en los Estados Unidos, en ocasio­
nes se acude con profesionales del diseño gráfico para las decoraciones 
en el cabello, a quienes se puede llevar un diseño preconcebido o con 
quienes se puede elegir algún otro que se tenga preparado. Se utilizan 
colores llamativos, aunque pocas veces pueden usarse más de tres simul­
táneamente. Se utiliza pintura vegetal, que no daña el cabello o el cuero 
cabelludo, y la decoración dura entre uno y tres meses, dependiendo de 
las veces que el cliente se enjuague la cabeza.

En cuanto a los tatuajes, se recurre a diseños artísticos que gustan 
por su estética, y cualquier parte del cuerpo es susceptible de ser tatua­
da, aunque algunos fetichistas han comenzado a tatuarse diseños parti­



163

Cuerpo signif icante

cularmente en la cara e, incluso, en la cabeza previamente rasurada. En 
este sentido, no son pocas las mujeres que se tatúan partes del rostro 
como sustitución del maquillaje de cada día, como las rayas que deli­
nean los ojos, leves pigmentaciones en pómulos y en el contorno de los 
labios, entre otras cosas.

Las perforaciones corporales (piercings) dejaron de limitarse a las 
orejas (en las que en ocasiones se acomodan hasta 16 aretes en cada una 
de ellas) y pasaron al ombligo, los labios, la nariz, la lengua, las axilas, y 
los fetichistas más radicales se han perforado los pezones, el escroto, el 
glande, los labios vaginales y el clítoris. Por estas últimas zonas corpora­
les, el movimiento fetichista se liga con cuestiones de sadomasoquismo; 
aunque muchos de los fetishers o modern primitives, en la inmensa mayo­
ría de los casos, experimentan las alteraciones del cuerpo como algo más 
allá de la experiencia sexual.

Mucha gente piensa sobre los diferentes aspectos S&M [sadomasoquismo] 
como espiritual. Personalmente encuentro esta experiencia mucho más psi­
cológica que sexual, por medio del S&M puedes obtener diversos niveles 
del conocimiento de nuestro cuerpo. Superficialmente puede parecer que 
no existe relación alguna entre nuestras actividades y la música, pero todo 
es relativo, individual y sobre todo, no al conformismo.�

Las “máscaras momentáneas” del maquillaje comercial, según ellos, 
sólo hacen más evidente la hipocresía de la sociedad moderna, mientras 
que portar este tipo de emblemas permite reconocer y reconocerse con 
quienes buscan algo más en las relaciones interpersonales. Los fetichis­
tas prefieren no tener acceso a empleos, lugares de diversión y diversas 
oficinas privadas y públicas debido a su aspecto, que seguir reprodu­
ciendo formas anquilosadas de normatividad, presentación personal y 
conducta social.

� Comentario de Miguel Beristáin citado en Carlos Becerra, “Primitivos modernos”. 
Conecte, México, núm. 627, enero, 1993, 6. Beristáin, junto con James Stone, abrieron el 
club ¡¡FUCK!! en la ciudad de Los Ángeles a principios de los noventa, el cual se convirtió 
en un lugar de vanguardia del movimiento fetish junto con los precursores Genesis                  
P-Orridge y Monte Cazazza.



164

Rogelio Marcial

Mira, lo que pasa es que, la verdad, ponerte medias, maquillaje, saco y cor­
bata es más bien una decoración superficial porque es momentánea: llegas 
a casa y te lo quitas. Entonces más bien es como ponerte una máscara que 
hipócritamente da una imagen de ti que ni tú mismo deseas, pues para 
descansar a gusto lo primero que haces es aflojarte la corbata o quitarte las 
medias. Este tipo de decoración corporal [se toca con los dedos un piercing 
en su nariz y luego señala un tatuaje en su hombro izquierdo] es para siem­
pre, es permanente: así soy yo, nada de hipocresía. Así me verás siempre y 
en todo lugar, hasta recién despierta [risas].�

Lo que más importa aquí es precisamente que el recurso de la altera­
ción del cuerpo nos habla, más que de “extrañas costumbres de otros 
países”, de una herramienta adecuada para resignificar una posición 
ante la sociedad que se relaciona estrechamente con la búsqueda de una 
crítica social y desmarcaje cultural, la que no pasa forzosamente por los 
canales institucionales de expresión de la disidencia: partidos políticos, 
elecciones, movimientos sociales, etcétera, tal como sucede con buena 
parte de las manifestaciones juveniles contemporáneas. El cuerpo es, en 
buena medida, el contexto individual de la protesta social.

El uso social de espacios semipúblicos y públicos donde se hacen visibles  
estas expresiones culturales de la alteración corporal, se resignifican como 
manifestación y práctica alterna o de “contracorriente” para un amplio nú­
mero de jóvenes urbanos. Al mismo tiempo, el cuerpo es usado como una 
especie de espacio o territorio de la decisión de sí, en el entendido de que 
con él se puede hacer relativamente lo que venga en gana: introducirle dro­
gas potentes y hasta alterarlo por medio, entre otras cuestiones, del tatuaje 
y las perforaciones corporales.�

� Entrevista a Mireya, artista profesional del tatuaje y seguidora del fetish en Guada­
lajara, realizada por Rogelio Marcial el 8 de diciembre de 2001, en el Tianguis Cultural de 
Guadalajara.

� Alfredo Nateras, “Los usos públicos del cuerpo significado: tatuajes en jóvenes ur­
banos”, ponencia presentada en el Congreso Internacional de Ciencias, Artes y Humanidades 
“El Cuerpo Descifrado”. Organizado por la Universidad Autónoma Metropolitana-Azca­
pozalco, Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, Universidad Nacional Autóno­
ma de México e Instituto Nacional de Bellas Artes. Ciudad de México, 28-31 de octubre 



165

Cuerpo signif icante

Por lo anterior, resulta imposible descontextualizar este tipo de prác­
ticas ligadas al cuerpo (ámbito personal) del contexto social y cultural en 
el que se inserta el joven que decide alterar su cuerpo (ámbito social). En 
tal sentido, es obvio que aquellas influencias que los jóvenes tienen des­
de las industrias culturales y los medios de comunicación (especialmen­
te el cine, la televisión y la red de internet), pasan por un complejo proce­
so de apropiación cultural en el que los contextos globales se relacionan 
y se resignifican con los procesos locales.� Esto es, no resulta adecuado 
argumentar la “simple copia” de esas “costumbres extrañas y lejanas”.

A los jóvenes tatuados y perforados se les encuentra prácticamente no sólo 
en las grandes ciudades de nuestro país, sino en los centros urbanos de 
otros países. Digamos que se les puede caracterizar como una expresión 
cultural globalizada, aunque con usos y significados particulares: donde 
converge y diverge lo local con lo global. Aunque estas manifestaciones 
artísticas se vean en otras ciudades y países del mundo, los significados 
construidos dependen especialmente del contexto sociocultural al que co­
rrespondan.�

Por otro lado, se ha argumentado desde la óptica médica y psicoló­
gica que, en muchos de los casos, este tipo de decoraciones corporales 
hunden sus raíces en procesos psicofisiológicos relacionados con la ob­
tención del placer provocado después de una agresión al cuerpo. Se sabe 
que ante una agresión, ante el dolor, el cerebro responde soltando canti­
dades específicas de distintas sustancias químicas que provocan placer, 
con el objetivo de contrarrestar el dolor que el cuerpo recibe por la agre­

de 2003, 2. Habrá que aclarar que el autor se refiere a los “espacios públicos” como aque­
llos espacios urbanos abiertos en la cotidianidad de los jóvenes tatuados; mientras que 
los “espacios semipúblicos”, por otro lado, “son los espacios tipo tianguis callejeros, las 
exposiciones de tatuajes y los estudios establecidos donde se oferta la alteración de los 
cuerpos juveniles urbanos” (idem).

� Con respecto al concepto de “apropiación cultural” es recomendable la obra John B. 
Thompson, Ideología y cultura moderna. Teoría crítica social en la era de la comunicación de 
masas, México, Universidad Autónoma Metropolitana–Xochimilco, 1998.

� Nateras, op. cit., p. 1.



166

Rogelio Marcial

sión de algún agente externo.� Aunque está comprobada esta reacción 
química del cerebro, en la inmensa mayoría de los casos lo primordial 
tiene que ver más con cuestiones culturales de identificación y no-iden­
tificación (desmarcaje) hacia ciertas prácticas, usos, estéticas, rituales, 
referentes y significados sociales y de grupo.

El dolor físico como emocional cobra una gran trascendencia, particular­
mente para el tatuaje, ya que  el aspecto físico o biológico del sufrimiento 
corporal es rebasado y superado, cargándolo de una serie de motivaciones 
personales, representaciones sociales y de valores simbólicos muy fuertes. 
De esta manera, el dolor funciona como una especie de trueque o intercam­
bio social a fin de hacerse acreedor, no sólo de aquellas imágenes elegidas, 
sino de un componente psicológico de elaboración simbólica que permita 
sortear a nivel del psiquismo las situaciones, los eventos y los acontecimien­
tos difíciles de comprender en la vida cotidiana, por lo que se requiere plas­
marlos para siempre en el cuerpo. […]  En este sentido, no existe la “adic­
ción”  al tatuaje como elemento biológico, lo que se da es una suerte de 
“afición”, es decir, un proceso sociocultural basado en un proyecto de alte­
rar y decorar el propio cuerpo como uno de los espacios, territorios o reduc­
tos relativos del dominio y la decisión de sí. En otras palabras, no se puede 
hablar de “adicción”, ya que no hay repercusiones en lo físico o biológico 
del sujeto, en tanto no se generan mecanismos o síndromes de “abstinencia” 
como en el caso del alcohol u otras drogas. Simplemente, es un proceso 
construido socialmente a través del vínculo intersubjetivo con el tatuador o 
perforador, con la representación iconográfica del tatuaje y la carga simbó­
lica que esto conlleva.�

En las prácticas más radicales dentro del movimiento fetish, conoci­
das como “rituales de suspensión”, coinciden también, pero con mayor 
intensidad, el dolor y el placer entremezclados, para brindar una puesta 
en escena (performance) de formas alternativas de actuar sobre el cuerpo, 

� De hecho, el intento de las llamadas “drogas de diseño” o “drogas de síntesis” 
(como la “tacha” o el “éxtasis”) es emular estas sustancias en cantidades mayores para 
provocar efectos placenteros, de efusividad y empatía.

� Nateras, op. cit., pp. 10-11.



167

Cuerpo signif icante

de decorarlo y de presentarlo ante una “comunidad emocional” (a lo 
Maffesolli�). Sin embargo, aún en estas prácticas lo fundamental, lo cen­
tral como referente cultural, es la construcción de identidades colectivas; 
así como la participación, compartiéndolos, en la elaboración de referen­
tes simbólicos entretejidos mediante desmarcajes explícitos hacia la nor­
matividad social y la estética corporal dominante.

En sí, la práctica del ritual de suspensión produce identidad gracias a las 
conductas que genera, lo espontáneo y lo transgresor, en tanto expresiones 
de la propia comunidad. La práctica del ritual de suspensión instaura mis­
midad, continuidad y reconocimiento en esta época marcada por el caos, la 
digresión, la discontinuidad y la crisis. Quienes participan en este ritual, 
asumen y comparten una comunidad y un sentido, un estatus que les permite 
participar en un misterio a veces imposible de verbalizar; no lo pueden de­
cir, pero son constituidos por él.10

El “ritual de suspensión” consiste en sujetar y levantar el cuerpo 
propio a través de ganchos de acero que se insertan en perforaciones ya 
realizadas en diferentes partes del cuerpo (pecho, abdomen, rodillas, 
hombros, espalda, piernas), con el objetivo de elevar al participante a 
más de un metro de altura y mantenerlo suspendido por el tiempo que 
éste prefiera (entre los 15 y los 60 minutos).11 La sensación de “flotar en 
el aire” permite alcanzar estados placenteros aunque ello provoque, a su 
vez, el dolor en los lugares en los que se insertan los ganchos (no pocas 
veces estas partes del cuerpo sangran durante el ritual).

Otra técnica de decoración corporal dentro del movimiento ha hecho 
de las armas de fuego un recurso para marcar la piel. En condiciones 
adecuadas de higiene y protección, inclusive con una ambulancia pre­

� Michel Maffesoli, El tiempo de las tribus. El declive del individualismo en las sociedades de 
masas, Barcelona, Icaria (Colección “La Mirada Transversal” núm. 1), 1990.

10 Cupatitzio Piña, Cuerpos posibles, cuerpos modificados. Tatuajes y perforaciones en jóve-
nes urbanos, México, Instituto Mexicano de la Juventud (Colección “Joven-es” núm. 15), 
2004, 128 (cursivas en el original).

11 Ibid., p. 123. Resulta de consulta obligada en esta temática el capítulo VII “Ritual de 
suspensión: la consagración del cuerpo modificado” de Piña, op. cit., pp. 123-128.



168

Rogelio Marcial

parada en la puerta del lugar donde esto se lleva a cabo, el interesado 
elige el calibre del arma de fuego según la marca que pretende agregar a 
su cuerpo, y el decorador dispara sobre una parte corpórea que permita 
la entrada, paso y salida de la bala sin dañar gravemente algún órgano 
interno, músculo, hueso o vena importante (normalmente se dispara a 
través de brazos, hombros y piernas). A mayor calibre, la marca de sali­
da (no de entrada) será más grande. También cuenta el tipo de bala que 
se elige. Jerome, un joven que recurrió a esta técnica en la ciudad de 
Dallas (Texas), argumenta en un cortometraje cinematográfico que antes 
de que un policía represor o una guerra entre pandillas le ocasione una 
herida de bala, él prefiere hacérsela para evidenciar su inconformidad 
con las relaciones interpersonales y las estéticas corporales imperantes 
en su sociedad. Incluso habla de su intención por dejar esa marca justa­
mente en la frente, para que todos la vean, pero reflexiona “no creo que 
eso sea posible”. Lo importante, dice, es “alcanzar un nivel más alto de 
expresión personal”. Por su parte Ray, el decorador corporal, afirma que 
se les ha tachado de “locos” pero que eso ha sucedido con los vanguar­
distas dentro del movimiento, asegurando que pronto serán reconoci­
dos como “los verdaderos y más creativos artistas de la decoración cor­
poral”. Por supuesto, recomienda “no hacer esto en casa”.12

El fetish en Guadalajara

La historia de este tipo de prácticas en nuestro país estuvo anclada en 
visiones estereotipadas hacia sus portadores, y ello sigue siendo la lógi­
ca prevaleciente desde la sociedad actual. Así, estas marcas en la piel 
siempre han tenido una respuesta social reprobatoria que no tiene inte­
rés en comprender las motivaciones individuales y grupales, así como 
los referentes identitarios construidos a partir de aquellas, que están por 
detrás de estas prácticas.

En México, en sus inicios, ciertamente la práctica del tatuaje estuvo ubicada 
en los escenarios del encierro teniendo como actores centrales a la milicia, 

12 Daniel Loflin, Delusions in Modern Primitivism, Estados Unidos, 2001.



169

Cuerpo signif icante

las cárceles y, básicamente, las colonias de clases bajas y populares cuyos 
usuarios regularmente fueron las prostitutas, los habitantes del bajo mundo 
y los jóvenes marginales. Situación que fue favoreciendo la edificación de 
una serie de estereotipos, prejuicios y estigmas en contra tanto de la práctica 
en sí misma como de aquellos individuos tatuados y perforados, quienes 
regularmente estaban adscritos a algún grupo o a determinadas identida­
des juveniles urbanas.13

En particular, la historia de jóvenes que alteran sus cuerpos como 
expresión de identidad se vincula con los grupos cholos, los que apren­
dieron y retomaron las experiencias del movimiento pachuco en lo Esta­
dos Unidos, así como integrantes de bandas juveniles de barrios popu­
lares y, posteriormente, jóvenes adscritos al movimiento punk.14 Sin 
embargo, ello se limita en gran medida al tatuaje y, en pocos casos, a las 
perforaciones corporales (piercing); además de los mechones del cabello 
con tintes de colores en jóvenes punks. Las otras técnicas que actualmen­
te se utilizan (branding, scarification y  body modification) han tenido un 
importante auge dentro del movimiento fetish.15

En Guadalajara existen seguidores de esta cultura juvenil, propician­
do que en varios espacios de la ciudad se instalen negocios para tatuarse 
o hacerse alguna marca o perforación corporal. Estos lugares deben 
mantener un estricto cuidado higiénico (por el temor al contagio del VIH-
SIDA), así como incorporar los procedimientos, adornos, colores y estilos 
provenientes de Los Ángeles, Nueva York, Chicago, Londres, Amster­

13 Nateras, op. cit., p. 6.
14 Ibid., p. 8.
15 Por supuesto que también son muy diferentes los símbolos, estilos y significados 

de los tatuajes según la adscripción identitaria juvenil de la que se trate. Para el caso del 
tatuaje “cholo” y sus significados, véanse Ma. Abeyamí Ortega, “Los territorios del de­
seo. Reflexiones sobre cuerpo, migración, territorio e imaginario a través de las imágenes 
del tatuaje cholo”. Ponencia presentada en el Congreso Internacional de Ciencias, Artes 
y Humanidades “El Cuerpo Descifrado”, organizado por la Universidad Autónoma Me­
tropolitana-Azcapozalco, Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, Universidad 
Nacional Autónoma de México e Instituto Nacional de Bellas Artes, ciudad de México, 
28-31 de octubre de 2003; y Rossana Reguillo, En la calle otra vez. Las bandas: identidad ur-
bana y usos de la comunicación, Tlaquepaque, ITESO, 1991, 219-227.



170

Rogelio Marcial

dam, Viena, Munich, Berlín, Sydney y otras tantas ciudades de “avanza­
da” en el fetish. Sus mejores exponentes y sus creaciones han tenido foros 
como el Expo Tatuaje Internacional, el cual se realiza en la ciudad una vez 
al año.16

También compuesto por jóvenes provenientes en su mayoría del 
movimiento punk tapatío, el fetish ha tomado un importante auge en la 
capital de Jalisco y actualmente existen cinco puestos en el Tianguis Cul­
tural de los sábados en los que se ofrecen tatuajes permanentes, perfora­
ciones, decoraciones con henna17 y pinturas corporales.

Yo tengo como siete meses viniendo aquí al tianguis con mis cosas. No está 
mal. Mi chavo y yo nos mantenemos de esto con un local entre semana allá 
por el centro, y el tianguis nos completa muy bien para el gasto [...] Vienen 
de todo. La verdad la mayoría son chavos y chavas que se marcan más bien 
por fashion [moda], y siempre son con tatuajes de henna que no duran más 
de cuatro meses [...] De repente aquí en el tianguis sí nos cae alguien con 
ganas de hacerse un tatú [tatuaje] de neta, y normalmente no se lo termina­
mos aquí, así es que luego van allá al local para que quede terminado. Son 
pocos los que ya traen un diseño propio y más bien son los que ya decidie­
ron hacerse uno permanente. Los demás se ponen a ver nuestro catálogo y 
escogen de allí. Incluso a mí me han tocado algunos, casi siempre parejitas, 
que no llegaron al tianguis con la intención de tatuarse, pero al ver que hay 
temporales escogen el mismo para los dos [...] No, pues traerlos sí es un ro­
llo. A mí no me pasa tanto, pero a mi chavo ya van como seis veces que lo 
apañan aquí en los alrededores del tianguis porque trae varios tatuajes a la 
vista. En el centro también lo han parado. Es gacho, porque como me dice 
él, ahora resulta que hay que pagarles una lana a la tira por hacer de tu piel 
lo que se te antoja. Chale, ¿no?18

16 Véase “Fiesta de color y sangre”, Público, Guadalajara, 7 de septiembre de 1998.
17 A pesar de que en Guadalajara se conocen como “tatuajes de henna”, estas decora­

ciones corporales son a partir de una pintura que va sobre la piel (por ello, no son tatua­
jes), cuya ritualización proviene de prácticas ancestrales en la India. Tiene una duración 
aproximada de entre 15 y 40 días, según la parte del cuerpo elegida y las veces en que ésta 
se lave. Se puede decir que es un método de decoración corporal intermedio entre el 
maquillaje temporal y el tatuaje permanente.

18 Entrevista a Mireya, citada.



171

Cuerpo signif icante

La opción de realizarse marcas en la piel de forma permanente y a la 
vista, responde a una actitud que busca provocar un desconcierto en la 
gente. La sorpresa y extrañeza con la que mucha gente reacciona ante los 
jóvenes fetishers, en un principio, es parte de lo que se busca al marcarse 
la piel. Como dice Mireya, “me encanta que se saquen de onda, a veces 
hasta andan chocando en el coche por voltearte a ver, como si fuera que 
estás bien buenota [...] Aunque también a veces yo me tapo los brazos 
porque hay momentos que no quiero que me vean”.19

Lo más común es que quienes se extrañan ante los cuerpos decora­
dos de los jóvenes fetishers hagan relaciones estereotipadas con formas 
de ser y comportarse, inclusive con aquello que tiene que ver con lo más 
íntimo de las relaciones.

Es bien cotorro, bien loco, porque o bien creen que haces cosas bien locas 
cuando tienes relaciones sexuales, o bien creen que eres adorador del diablo 
y rollos satánicos. Es puro cuento. Bueno, yo no se si algunas compas mías 
a la hora de estar con sus chavos saquen sus látigos y los amarren de cabeza, 
además ni me interesa lo que hacen en la cama. Al menos yo no le hago a 
eso. La neta es que me gusta mucho que lo que me hago en el cuerpo le 
guste a mi chavo, si fuera por él estaría más marcada. Pero si lo hago es bá­
sicamente porque me gusta a mí. De repente me dan ganas y diseño algo, 
luego me imagino en qué parte de mi cuerpo se vería mejor, y luego me lo 
hago, bueno, me lo hace mi chavo, y ya.20

En relación con las diferentes concepciones sobre el papel de la 
sexualidad en el ser humano, existe entre algunos jóvenes fetishers de 
Guadalajara la idea de que la sexualidad debe ser considerada como 
uno de los instintos de sobrevivencia con mayor vitalidad y energía, 

19 Entrevista a Mireya, citada. Es importante destacar que también ello ha implicado 
procesos de exclusión hacia los jóvenes que marcan así sus cuerpos. En 1995, el Ayunta­
miento de Guadalajara emprendió un programa de “Empleo Juvenil” en el que las auto­
ridades sirvieron de vínculo entre jóvenes desempleados y empresas del municipio. 
Detrás de las mesas donde se registraban los aspirantes se colocaron carteles que decían: 
“Sin aretes ni tatuajes”.

20 Idem.



172

Rogelio Marcial

algo que le permite al ser humano saber que está vivo y que puede dar 
algo muy profundo de su ser. La posibilidad de decorar el cuerpo no 
sólo tiene diferentes sentidos hacia fuera, esto es, hacia quienes se les 
permite ver dichas decoraciones en las relaciones cotidianas. En pláticas 
informales con jóvenes fetishers siempre estuvo presente también el pa­
pel que juegan las decoraciones corporales en las relaciones íntimas. 
Como se decía, no es cuestión de asociarlo con “extrañas prácticas sado­
masoquistas, panfilias, parafilias y perversiones”.

Sin embrago, muchos de estos jóvenes refieren que se está viviendo 
en la última década una verdadera revolución de la sexualidad, al me­
nos de una expresividad de la sexualidad sin culpas ni cargas moralis­
tas, por parte de las nuevas generaciones. En Guadalajara, estos cambios 
culturales en torno a la expresividad corporal y de la sexualidad son 
significativos para los jóvenes seguidores del fetish, ya que prevalece 
entre la inmensa mayoría de los adultos de la ciudad aquella considera­
ción moralista sobre la necesidad de concebir al cuerpo humano con altos 
niveles de pudor y vergüenza, sobre todo cuando el individuo “pasa” por 
la etapa adolescente.21 Los fetishers hablan de que estamos ante una se­
gunda revolución sexual de la humanidad, después de la experiencia 
hippie, y sienten orgullo de estar participando directamente en ella en un 
nivel vanguardista.22

De la misma forma, la variedad de diseños que se tatúan algunos de 
estos jóvenes se acompañan también de una diversidad de sentidos y 
formas de usarlos. De muchas maneras, los jóvenes que están dentro del 
movimiento del fetish en Guadalajara consideran que, esencialmente, el 

21 Véase al respecto Gabriel Montes y Elva Rivera, “Adolescencia, pudor y género”, 
ponencia presentada en el Congreso Internacional de Ciencias, Artes y Humanidades “El 
Cuerpo Descifrado”, organizado por la Universidad Autónoma Metropolitana-Azcapo­
zalco, Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, Universidad Nacional Autónoma 
de México e Instituto Nacional de Bellas Artes, ciudad de México, 28-31 de octubre de 
2003.

22 En realidad, el origen de las perforaciones (piercing) en labios, lengua, pezones, 
clítoris, escroto y glande, está estrechamente ligado con una búsqueda de mayor satisfac­
ción en las relaciones sexuales, sobre todo en el connilingus y el felattio. Sin embargo, 
muchos de los jóvenes que se perforan labios y lengua (y otros partes del cuerpo) no 
buscan esto, al menos no explícitamente.



173

Cuerpo signif icante

tatuaje y el piercing conforman un lenguaje simbólico que busca comuni­
car la pertenencia a un movimiento que se manifiesta en formas de ador­
nar el cuerpo, pero que va acompañado con una ideología que busca un 
mayor respeto a la ecología y a la diversidad racial y cultural de la gente. 
La igualdad de la gente, se piensa, debe de ser en términos de oportuni­
dades económicas y sociales, pero en el ámbito cultural lo menos que se 
quiere es una igualdad aplastante. Estas formas alternativas de decorar 
el cuerpo, a su vez, comunican abiertamente que no se quiere pertenecer 
a una sociedad que intenta igualar estéticamente a sus integrantes.

Por una mirada más profunda a los cuerpos juveniles alterados

Me parece oportuno finalizar haciendo hincapié en el significativo creci­
miento de la decoración corporal permanente como práctica cultural, en 
la ciudad de Guadalajara (como sucede en muchas de las grandes ciuda­
des de nuestro continente y del mundo occidental). En los últimos nue­
ve años, los jóvenes seguidores de este movimiento en Guadalajara se 
pasean por la ciudad con cabellos azules, tatuajes tribales, perforaciones 
llamativas y demás adornos corpóreos. Las respuestas por parte de la 
sociedad aún caen en muchas formas de desaprobación e, inclusive, en 
claras muestras de intolerancia y exclusión hacia la “desagradable apa­
riencia” de estos jóvenes. En distintos eventos en los que he participado, 
es común que se les califique a estos jóvenes de “incultos”, por “castigar 
de esa forma” a sus cuerpos. Se mantiene una idea de que, debido a la 
inexperiencia y confusión “propias de la juventud”, no deben de tener 
“derecho” ni siquiera de adornar sus cuerpos como mejor les parezca. 
Cuando se es adulto y se eligen otras formas de modificaciones corpora­
les (cirugía plástica, liposucción, etcétera), entonces ya no se está “da­
ñando” al cuerpo. A manera de hipótesis, aún por confirmar, me parece 
que en el caso de Guadalajara tales estigmatizaciones están estrecha­
mente relacionadas con la concepción del cuerpo según la moral y la 
normatividad católica. Se entiende que el cuerpo es el “templo del alma” 
y que ha sido “prestado” por Dios para nuestra vida terrenal, por lo que 
no debemos “dañarlo” para poder “regresarlo” en las mejores condicio­
nes posibles. Aunque, como indiqué, otro tipo de alteraciones corpora­
les que responden a una estética socialmente aceptada, promocionada y 



174

Rogelio Marcial

deseada,23 no resulta una “agresión” al cuerpo en tanto “continente” del 
alma en la vida terrena y “obra divina” cedida temporalmente.

Por su parte, este tipo de prácticas culturales, como dije, sigue exten­
diéndose entre los jóvenes en Guadalajara. Aun cuando buena parte de 
ellos lo hacen más que nada por seguir una moda24 que al ser reprobada 
socialmente resulta más seductora, cada vez es más claro que otros lo 
hacen como una muestra de desmarcajes culturales en relación con las 
normas establecidas, convirtiendo al cuerpo en ese vehículo identitario, 
esa bandera visible que ayuda a hacer evidente el distanciamiento y la 
no aceptación de un “mundo adulto” tal y como se presenta. En ocasio­
nes es la música y el baile, en otras la vestimenta y el sociolecto, tal vez el 
consumo y el arte. En este caso, el cuerpo se vuelve preformativo para 
responder, desde lo más íntimo y privado, ante la imposición de mode­
los de convivencia social anquilosados; construyendo una actitud y un 
discurso que imagina y le apuesta a “vivir como se quiere vivir”, a no 
dejarse imponer estilos, modas y formas de expresividad corporal. Aun 
cuando lo anterior implique el inmediato rechazo y marginación por 
parte de una sociedad que insiste en ver a los jóvenes como “hijos” inex­
pertos, incoherentes e incapaces de decidir sobre su propio cuerpo.25 
Ello nos habla de las diferentes negociaciones e imposiciones que se es­
tructuran al momento de construir las condiciones de un vínculo social, 
en la que las posiciones jerárquicas tienen un peso específico que han 
hecho que este vínculo social se base en una “adultocracia” que preten­

23 Cirugía plástica para “ocultar” el envejecimiento en el rostro, cuello y brazos o 
para “embellecer” otras partes del cuerpo como caderas, glúteos, senos y cintura; así 
como los trabajos de liposucción o extracción de grasa.

24 Con referencia a las “modas juveniles”, hay que recordar que las propias industrias 
culturales suelen convertir muchas de estas prácticas y expresiones disidentes o alterna­
tivas de la juventud en moda. Ello no sólo representa grandes ganancias por su comercia­
lización, sino que por detrás está la intención de “rasurarlas” de sus elementos contesta­
tarios para controlar así a los jóvenes. Lo que sucedió ya con las expresiones de la cultura 
hippie, beat, punk, del hip-hop y de la cultura electrónica.

25 Aquí están relacionados otros temas sobre el “cuerpo juvenil” (aunque no les atañe 
exclusivamente a ellos) como el aborto, las relaciones sexuales antes del matrimonio y 
con opciones diferentes a la heterosexualidad, y el consumo de sustancias prohibidas 
(mariguana, cocaína, ácido, éxtasis, por mencionar las más conocidas) y permitidas (al­
cohol, tabaco, café, bebidas energizantes).



175

Cuerpo signif icante

de imponer su visión sobre la de los propios jóvenes, aún allí dentro de 
las delimitaciones íntimas que refieren al cuerpo, sus usos, sus represen­
taciones y sus performatividades.

La búsqueda por visibilizarse, en este caso, a partir del control y 
apropiación del cuerpo propio al contravenir enfáticamente las estéticas 
y los estilos vigentes socialmente, nos habla de posiciones claras de des­
marcaje cultural que se sustentan en la elección de un estilo de vida que 
se apropia de referentes simbólicos para la expresividad artística del 
cuerpo, y que se reproduce a partir de visiones del mundo basadas en 
formas alternativas de convivencia social y expresión individual y colec­
tiva. Es necesario destacar aquí dos asuntos que se derivan de lo ante­
rior. Por un lado, en este tipo de prácticas juveniles se hace evidente 
aquel proceso que Reguillo llama “la culturalización de la política”, 
como “[…] la reconfiguración de los referentes que orientan la acción de 
los sujetos en el espacio público y los llevan a participar en proyectos, 
propuestas y expresiones de muy distinto cuño […]”.26 Reconfiguración 
que paralelamente ha alejado a los jóvenes de las instituciones de la po­
lítica formal (gobierno, partidos políticos, sindicatos, organizaciones 
civiles) para manifestar sus disidencias, por considerarlas inoperantes, 
y encauzarlas al mundo de la “carnavalización de la protesta”, la “drama­
tización de los referentes identitarios”, y la “imaginación para captar la 
atención de los medios de comunicación”.27 Tema que nos lleva de ma­
nera obligada a cuestionar la tan difundida versión oficial de la “apatía 
de la juventud contemporánea”. Estrechamente ligado con lo anterior, 
por el otro lado nos enfrenta ante la necesidad de observar a los jóvenes 
precisamente donde ellos se hacen visibles, y no donde el Estado y la 
sociedad pretenden “encontrarlos” para ubicarlos, vigilarlos, controlar­
los y reprimirlos.

Las culturas juveniles se vuelven visibles. Los jóvenes, organizados o no, se 
convierten en “termómetro” para medir los tamaños de la exclusión, la bre­

26 Rossana Reguillo, Emergencia de cultural juveniles. Estrategias del desencanto, Buenos 
Aires, Grupo Editorial Norma (Col. Enciclopedia Latinoamericana de Sociocultura y Co­
municación), 2000, 149. 

27 Ibid., p. 148.



176

Rogelio Marcial

cha creciente entre los que caben y los que no caben, es decir, “los inviables”, 
los que no pueden acceder a este modelo y que por lo tanto no alcanzan el 
estatus ciudadano.28

Una forma de visibilizarse, cultural y políticamente, es a partir de la 
performatividad corporal mediante las prácticas aquí descritas; y exis­
ten otras formas de visibilización política como las fiestas, los conciertos, 
el grafiti, los tianguis culturales, los blogs virtuales, los colectivos cultu­
rales, la edición de fanzines, la creación de espacios propios para expre­
sarse o la adecuación de los existentes según sus intereses, etcétera. Allí 
y en otras realidades están algunos jóvenes de Guadalajara; y están fuer­
temente presentes. Allí echan mano de nuevas prácticas o reconfiguran 
las existentes. Pero estrechamente relacionado con el tema del cuerpo y 
sus expresiones, estos jóvenes constatan la afirmación de Butler, tan no­
vedosa hace casi ya 20 años, de que no debemos creernos el “cuento” de 
que el cuerpo puede evadirse de las categorías clasificatorias y los dis­
cursos que lo dominan y le asignan posiciones y posicionamientos jerár­
quicos, emblemas y estigmas, así como controles y domesticaciones, 
prácticamente desde que el sujeto nace.29

Pero lo hacen en tiempos en los que socialmente se ha convertido al 
cuerpo en “objeto de culto”, alcanzando prácticas de “culto al cuerpo” 
como nunca antes lo había experimentado la humanidad. Prácticas que 
han perfeccionado el control de los cuerpos (sobre todo el femenino, el 
juvenil y el infantil) y hasta su alienación, sujeción, deformación y explo­
tación por parte de la “cultura depredadora” actual; después de un com­
plejo proceso de liberación que experimentó el cuerpo en los años sesen­
ta y setenta del siglo XX.30 ¿Cuál cuerpo es más bello entre las modelos 
anoréxicas, los físico-culturistas, las mujeres adultas con liposucciones, 

28 Ibidem.
29 Judith Butler, Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity, Nueva York, 

Routledge, 1990. 
30 Fernando Torres, “Modelos hegemónicos, creaciones siniestras: el cuerpo en la 

cultura depredadora”, Elsa Muñiz (coord.), Registros corporales. La historia cultural del cuer-
po humano, México, UAM-A (Serie Estudios, Biblioteca de Ciencias Sociales y Humanida­
des), 2008, 489.



177

Cuerpo signif icante

las diminutas gimnastas chinas, los llamados “metrosexuales”31 o los 
jóvenes fetichistas?, ¿hay para todos los gustos?, entonces ¿dónde radica 
la valorización positiva o negativa de unos y de otros cuerpos? Me pare­
ce que por detrás de los tatuajes, las perforaciones y las modificaciones 
corporales, estos jóvenes enfatizan su derecho a controlar su propio 
cuerpo precisamente en contra tendencia a los modelos difundidos en la 
actualidad. Y me parece pertinente, pues su cuerpo es su cuerpo y cada 
quién su cuerpo.

Bibliografía

Butler, Judith, Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity, 
Nueva York, Routledge, 1990.

Camphausen, Rufus C., Return of the Tribal. A Celebration of Body Adorn-
ment: Piercing, Tattooing, Body Painting, Scarification, Rochester, Park 
Street Press, 1997.

Cardona, Patricia, “El cuerpo, territorio de lo multicultural”, ponencia pre­
sentada en el Congreso Internacional de Ciencias, Artes y Humanida­
des “El Cuerpo Descifrado”, organizado por la Universidad Autó­
noma Metropolitana-Azcapozalco, Benemérita Universidad Autónoma 
de Puebla, Universidad Nacional Autónoma de México e Instituto Na­
cional de Bellas Artes, ciudad de México, 28-31 de octubre de 2003.

Holtz, Geoffrey T., Welcome to the Jungle. The Why Behind “Generation X”, 
Nueva York, St. Martin’s Griffin Ed., 1995.

Marcial, Rogelio, Jóvenes en diversidad. Ideologías juveniles de disentimien-
to: discursos y prácticas de resistencia, Zapopan, El Colegio de Jalisco, 
Tesis de Doctorado en Ciencias Sociales, 2002.

______, “El cuerpo como vehículo de identidad: marcas en la piel en jó­
venes de Guadalajara”, ponencia presentada en el Congreso Interna­

31 Con el término, muy de moda actualmente, de “metrosexual” se hace referencia al 
hombre o mujer (casi siempre joven) que emplea grandes cantidades de dinero y tiempo en 
su look personal, mediante ropa, cosméticos y perfumes de “buena marca”, complejos pei­
nados, dietas estrictas, sesiones largas y supervisadas en los gimnasios, y accesorios tam­
bién de “marca”, pero al último grito de la moda (gafas con graduación o para el sol, pulse­
ras, relojes, encendedores, plumas, teléfonos móviles, agendas electrónicas, etcétera).



178

Rogelio Marcial

cional de Ciencias, Artes y Humanidades “El Cuerpo Descifrado”, 
organizado por la Universidad Autónoma Metropolitana-Azcapo­
zalco, Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, Universidad 
Nacional Autónoma de México e Instituto Nacional de Bellas Artes, 
ciudad de México, 28-31 de octubre de 2003.

______, Andamos como andamos porque somos como somos: culturas juveniles 
en Guadalajara, Zapopan, El Colegio de Jalisco, 2006.

Montes, Gabriel y Elva Rivera, “Adolescencia, pudor y género”, ponencia 
presentada en el Congreso Internacional de Ciencias, Artes y Humani­
dades “El Cuerpo Descifrado”, organizado por la Universidad Autó­
noma Metropolitana-Azcapozalco, Benemérita Universidad Autóno­
ma de Puebla, Universidad Nacional Autónoma de México e Instituto 
Nacional de Bellas Artes, ciudad de México, 28-31 de octubre de 2003.

Muñiz, Elsa, “La historia cultural del cuerpo humano”, Elsa Muñiz (coord.). 
Registros corporales. La historia cultural del cuerpo humano, México, 
UAM-A, Serie Estudios, Biblioteca de Ciencias Sociales y Humanida­
des, 2008, 13-30.

Nateras, Alfredo, “Metal y tinta en la piel, la alteración y decoración cor­
poral: perforaciones y tatuajes en jóvenes urbanos”, en Alfredo Nate­
ras (comp.), Jóvenes, culturas e identidades urbanas, México, Universi­
dad Autónoma Metropolitana-Iztapalapa/Porrúa, 2002, 43-61.

______, “Los usos públicos del cuerpo significado: tatuajes en jóvenes 
urbanos”. Ponencia presentada en el Congreso Internacional de 
Ciencias, Artes y Humanidades “El Cuerpo Descifrado”, organizado 
por la Universidad Autónoma Metropolitana-Azcapozalco, Bene­
mérita Universidad Autónoma de Puebla, Universidad Nacional 
Autónoma de México e Instituto Nacional de Bellas Artes, ciudad de 
México, 28-31 de octubre de 2003.

Ortega, Ma. Abeyamí, “Los territorios del deseo. Reflexiones sobre cuer­
po, migración, territorio e imaginario a través de las imágenes del 
tatuaje cholo”. Ponencia presentada en el Congreso Internacional de 
Ciencias, Artes y Humanidades “El Cuerpo Descifrado”, organizado 
por la Universidad Autónoma Metropolitana-Azcapozalco, Bene­
mérita Universidad Autónoma de Puebla, Universidad Nacional 
Autónoma de México e Instituto Nacional de Bellas Artes, ciudad de 
México, 28-31 de octubre de 2003.



179

Cuerpo signif icante

Piña, Cupatitzio, Cuerpos posibles, cuerpos modificados. Tatuajes y perfora-
ciones en jóvenes urbanos, México, Instituto Mexicano de la Juventud 
(Colección “Joven-es” núm. 15), 2004.

Reguillo, Rossana, En la calle otra vez. Las bandas: identidad urbana y usos 
de la comunicación, Tlaquepaque, ITESO, 1991.

______, Emergencia de culturas juveniles. Estrategias del desencanto, Buenos 
Aires, Grupo Editorial Norma, 2000.

Sánchez, Gabriela y Margarita Alegría, “Entre lo cultural y lo natural: 
necesidad actual de una ética del cuerpo”. Ponencia presentada en el 
Congreso Internacional de Ciencias, Artes y Humanidades “El Cuer­
po Descifrado”, organizado por la Universidad Autónoma Metropo­
litana-Azcapozalco, Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, 
Universidad Nacional Autónoma de México e Instituto Nacional de 
Bellas Artes, ciudad de México, 28-31 de octubre de 2003.

Torres, Fernando, “Modelos hegemónicos, creaciones siniestras: el 
cuerpo en la cultura depredadora”, Elsa Muñiz (coord.), Registros 
corporales. La historia cultural del cuerpo humano, México, UAM-A (Serie 
Estudios, Biblioteca de Ciencias Sociales y Humanidades), 2008, 
487-518.

Páginas de Internet

Body Art, http://www.body-art.net/ (7 de julio de 2002).
Keith Alexander: Body Piercing Expert, http://www.modernamerican.
com/ (16 de abril de 2002).
Suspension.org, http://www.suspension.org/groups.htm (19 de junio 
de 2005).
Wakantanka Professional Body Piercing, http://www.wakantanka.com/ 
(13 de julio de 2002).

Filmografía

Loflin, Daniel, Delusions in Modern Primitivism, Estados Unidos, 2001.

Fecha de recepción del artículo: 25 de junio de 2008
Fecha de aceptación y recepción de la versión final: 25 de febrero de 2009




