RELACIONES 117, INVIERNO 2009, VOL. XXX

CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS,
PARA QUE NUNCA MAS PERMANEZCAN CALLADOS...

Dayana Luna Reyes*
Universidad Auténoma del Estado de Hidalgo

Jorge Gémez Mancera
Universidad Auténoma de Barcelona

El presente articulo aborda una experiencia de trabajo que transité desde la ge-
neracién de un grupo-institucional para la investigacién e intervencién dentro
de la problemética del viH/sIDa, en el Estado de Hidalgo, hasta los intersticios
subjetivos de sus actores a quienes dej6 huella en ese caminar profundo que es el
conocerse a si mismos y a sf mismas en y desde la sexualidad en el intercambio
con el campo de intervencién social. Analiza los procesos de lo grupal y su atrave-
samiento con el problema del género; asi como el lugar de colocacién del inter-
ventor-investigador, que puede transitar por diversos discursos que permiten
deconstruir su praxis disciplinar y su experiencia humana.

(Cuerpo—género, VIH-SIDA, investigacion, intervencion, grupo)

UN ESPACIO CONSTRUIDO, EN ESPERA DE DECONSTRUCCION

Yo para todo viaje

voy ligero de equipaje...
Siempre nos hace sofiar...
y casi olvidamos

el jamelgo que montamos...
Machado, El tren, 1912

os espacios sociales pertenecen a un campo de construccién

especifico, son lugares prefigurados que construyen deter-

L minadas dindmicas humanas. Podemos decir que todo es-

pacio social es construido por una cultura determinada, y

aunque el sujeto olvide la construccién social del espacio no deja de es-
tar inmerso en ella.

#day2902@yahoo.com  psicogeorge2003@hotmail.com

47



DAYANA LUNA REYES Y JORGE GOMEZ MANCERA

El olvido de la insercion, es en ocasiones parte de la dindmica del
sujeto contemporaneo, pues la cultura globalizada invita a las dindmi-
cas mecénicas que no se pregunten por su propio quehacer, y de la mis-
ma forma por sus esencias constitutivas. La ciencia social olvida muchas
veces el camino y el vehiculo que la transporta.

Algunos profesionales hemos tomado como opcién cientifico-social
y también como opcién politica, realizar intervenciones desde el re-
planteamiento de nuestro lugar en los espacios sociales del propio que-
hacer.

Tomamos en consideracion, en primera instancia, la construccién cul-
tural del espacio, posteriormente su construccién institucional y los co-
rrelatos grupales que lo constituyen. Ello permite que cualquier espacio
social sobre el que se interviene resulte menos ajeno, y que por ende no
olvide que las ciencias sociales se gestan en la interacci6n, independiente-
mente de la disciplina, tendencia o corriente de intervencién —aunque
sabemos bien que sélo son algunas visiones las que toman este tipo de
postura—, como es el caso de las reflexiones epistemoldgicas que hacen
Berger, Luckman, Morin o Giddens. El cientifico social elige trabajos
que se dirigen a la interaccién con los objetos de estudio, y posterior-
mente toma también otras decisiones al realizar sus reflexiones sobre la
realidad estudiada.

La decisién es un importante elemento que conforma posturas estra-
tégicas dentro de la intervencién en ciencias sociales; en este articulo to-
maremos en cuenta el juego de decisiones que hemos tomado para una
intervencion concreta en psicologfa social. Los autores' de este texto jun-
to con el entonces coordinador (enero 2001) de psicologia de la Uni-
versidad Auténoma del Estado de Hidalgo (uaeH) Victor Manuel Ortiz
Aguirre, gestamos una propuesta de trabajo sobre VIH/SsIDA para inter-
venir en la prevencién, la difusién de informacidn, el replanteamiento
cultural en distintos dmbitos, las practicas sexuales, los derechos huma-
nos, y desde luego el género.

1 En ese momento los dos escritores formaban parte del Profesorado de Tiempo
Completo del drea de psicologia de la uatn, el dia de hoy s6lo Dayana Luna contintia en
dicha institucién.

48



CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

Nuestro punto de partida fue un taller realizado por Madhu Bala
Nath? para Naciones Unidas® en la India: Gender, Hiv/AIDs and Human
Rights; un proyecto y manual que proponen un trabajo de prevencién en
VIH/SIDA * que considere al género y alos derechos humanos como elemen-
tos fundamentales para el replanteamiento de acciones, experiencias, y
practicas de hombres y mujeres.

El taller fue recuperado en su versién original para la aplicacién del
taller vivencial, con la finalidad de formar alumnos de la carrera de psi-
cologfa justo en un proyecto de intervencién que se encargaria de aplicar
el taller primero en comunidades hidalguenses y después en otras po-
blaciones.”

La edad de los alumnos y alumnas de la carrera de psicologia a quie-
nes se formo en el proyecto, oscilaron entre los 21 y los 28 afios;® comen-
zaban su participacién una vez que iniciaban el proceso de précticas de
campo durante el cuarto semestre de su formacién de licenciatura.

Alo largo de este texto destacaremos fundamentalmente el devenir
del proyecto para comprender la construccion subjetiva gestada tanto en
el nivel individual como en el grupal; el trabajo fundamentalmente se
enfoca a desentrafiar los entramados intersubjetivos que han constitui-
do alas subjetividades inmersas en este proceso especifico.

Para poder hablar de un proceso subjetivo grupal o individual, es
necesario que coloquemos nuestro discurso a modo de esquivar deter-
minadas construcciones subjetivas que propiciarian campos de atrapa-
miento en el momento de la redaccion. Tomaremos en cuenta algunas

?Madhu Bala Nath ha realizado un importante trabajo en el nivel internacional en la
lucha por los derechos humanos de comunidades desprotegidas, y desde luego ponien-
do énfasis en el trabajo de género, de defensa de los derechos de la mujer y de las perso-
nas que viven con viH/sia (pvvs).

3 En especifico para unirem (Fondo de naciones Unidas para la Mujer).

* Una propuesta internacional, que pensaba problemas globales de manera particular,
eligiendo dos ejes fundamentales parala intervencién en la prevencién del vix / sipa (que otor-
gard posteriormente posibilidades de plantear propuestas de trabajo en distintos dmbitos).

5Hablaremos més delante de los diferentes estados y paises donde hubo interven-
ci6n desde el proyecto; asi como de los cambios que fueron posteriormente necesarios.

¢ Aunque es importante destacar que hubo incluso personas de mds de 40 afios par-
ticipando como talleristas; y queremos destacar que se formaron 60 personas diferentes
alolargo de siete afios.

49



DAYANA LUNA REYES Y JORGE GOMEZ MANCERA

palabras y/o términos que faciliten una descolocacién o una forma de
alejarse y reapropiarse del objeto.

Asi, preferiremos omitir la designacién alumna o alumno,” ya que
los colocarfa en un lugar determinado y a nosotros también,® ya que se-
rfa otorgarle fundamentalmente el lugar de un aprendiz, mas la relevan-
cia estd colocada en el proceso de vivencia subjetiva de los y las inte-
grantes del proyecto; por ello quisiéramos de ahora adelante hablar
preferiblemente de tallerista(s), pues nos parece un modo mds apropia-
do para la labor realizada por las personas. De este modo, mientras se
analiza su lugar como interventores, trataremos de dilucidar el proceso
experiencial de las personas y el grupo.

Podemos asi entender que el trabajo realizado con la propuesta Gé-
nero, ViH/SIDA y Derechos Humanos tuvo dos objetivos’ fundamentales:

El primero como mencionamos, era fomentar la prevencién de la
infeccién por viH/siDA, desde la reflexién de los derechos humanos y el
género de hombres y mujeres en la vida cotidiana.

El otro objetivo consistia en formar a estudiantes de psicologia en la
coordinacion y observacién grupal de estos talleres a partir de espacios
de discusién y reflexién en torno a los temas centrales del proyecto: Gé-
nero, VIH-SIDAY Derechos Humanos.

La eleccién de una propuesta internacional, otorgaba determinada
perspectiva, pero debia ser tomada desde la experiencia del entorno,
para volverse asequible a las circunstancias de él; los objetivos respon-
den como vemos a propuestas diversas: 1. A la propuesta realizada por
el UNIFEM; asi como a las necesidades de reflexién de género que requeria
el estado de Hidalgo. 2. Ala necesidad de précticas de campo del alum-
nado en psicologfa de la UAEH.

7 Otorgarfa un determinado tipo de construccién subjetiva que intentamos no repro-
ducir, sino analizar desde otros horizontes de mirada.

8 Nos colocarfa indudablemente en el lugar de docentes, y desde luego que para
describir debemos obviar dicha designaci6n, pero para el analisis posterior resultara
importante tomar en consideracion ese lugar, ya que ello si influye sobre el trabajo de
campo; mas queremos destacar que quienes escriben son investigadores antes que do-
centes.

?Y podemos decir que sigue teniendo, porque aun los integrantes replican el taller en
diversos espacios.

50



CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

Desde nuestra insercién a la universidad y ala comunidad de Pachu-
ca Hidalgo, pudimos notar algunas de las construcciones sociales exis-
tentes, asi como sus inherentes construcciones familiares, grupales e
institucionales; estos visos desde 1998 al 2001, otorgaron formas de mi-
rar ala comunidad en su totalidad. Los tres involucrados habiamos tra-
bajado ya en las temdticas del proyecto, asi que no es dificil comprender
porque nuestro campo de mirada pudo reposar sobre la problemética.

Conocedores de nuestro interés, decidimos hacer coincidir el taller
con las necesidades de la licenciatura en psicologia y con las propuestas
del uNIFEM, por medio del armado de un proyecto sobre el que se trabaja-
rian los elementos especificados por el taller de Madhu Bala Nath, y que
ala postre se denominarfa Malinalli. *°

El trabajo comenzaba desde demandas y/o propuestas instituciona-
les, para generar un dispositivo que acogiera las peticiones instituciona-
les, pero que ademds planteara una intervencién social que permitiese a
un tiempo investigar e intervenir en distintos niveles.

A conciencia de quienes finalmente quedamos a cargo del proyecto
-lay el que escriben este texto— fuimos impelidos por el propio campo a
realizar modificaciones a la propuesta inicial de la intervencién. La deci-
sién delante del acontecer investigativo, es el que otorga las posibilida-
des de una accién social, asi que viendo necesidades y dindmicas con-
cretas decidimos acoplar el proyecto a la comunidad.

Lo que antes era solamente encargo institucional se transforma de-
lante del encuentro real con los sujetos de investigacién, que ahora no
solamente poseen sus propias demandas y necesidades, sino que po-
seen un constructo subjetivo que les pertenece y que debid ser leido antes
de continuar la intervencién. Es ahi donde aparece la decisién metodo-
l6gica de acercarse a los sujetos desde una mirada que permita una nue-
va colocacién del investigador.

La nueva colocacién del investigador es la que permite hacerlo ha-
blar de otra manera delante del campo, se intenta lograr una cercanfa en
el didlogo con él, y a pesar de que la voz final siempre la tendrd el inves-

10 Fueron los propios integrantes del grupo quienes decidieron ponerle un nombre,
y que terminaron por asignarle este nombre néhuatl, el cual significa semilla, germina-
cién, nacimiento.

51



DAYANA LUNA REYES Y JORGE GOMEZ MANCERA

tigador, al menos se intenta que éste sea consciente de ello. La toma de
decisiones en el campo es una posibilidad metodolégico-estratégica que
permite diversas colocaciones delante de las personas con las que se in-
teracttia; en este caso apuesta a que el campo se responda a sf mismo,
antes de hacer propuestas externas que no correspondan con la realidad
con la que se desea intervenir.

Conocedores de que el espacio que construimos es un espacio conve-
nido y un espacio convocado, comenzamos a intervenir en é] con la finali-
dad de que se construya y se deconstruya a si mismo —en el sentido derri-
diano-; se trata de generar un espacio construido, que sea consciente de
su propia construccion y que desde ahi pueda generar replanteamientos,
que a su vez propicien replanteamientos en nosotros los investigadores.

Se trata de un dispositivo que abra las posibilidades del cuestiona-
miento y que no se cierre sobre si, intenta dejar alternativas para escu-
char a la palabra, a la comunidad y a la coordinacién en novedosos dis-
cursos, lugares y subjetividades. El campo nos hace hablar, nos coloca en
otro lugar y entonces nos regala algtin nuevo tipo de subjetividad; ah{
nos reconocemos, y desde ahi comenzamos la otra forma de hablaren'y
con el campo. La deconstruccion aparece cuando una edificacion discur-
sivo-subjetiva que es sacudida hasta cambiar las formas de decir en el
mundo que hacen ser al sujeto.

Lay el coordinador de Malinalli, hemos tomado como alternativa la
deconstruccién, optamos por ella, después de la propia sacudida que
nos otorgd el campo.

Las metodologias —ya podemos llamarlas en plural- cualitativas,"
ponen énfasis en este aspecto, sin embargo, la teorfa cualitativa muchas
veces permanece en los textos hasta que no es llevada a un plano especi-
ficamente practico; el investigador dificilmente puede alcanzar a com-

I Como las metodologfas de Taylor y Bogdan, Denzin y Lincoln, etcétera; que pro-
vienen de campos diversos de las ciencias sociales, desde dmbitos etnoldgicos, hasta
dmbitos de la psicologia social (Malinowski, Lourau, etcétera), hasta dmbitos tedricos
diversos que podrifan otorgar propuestas desde diversas practicas: en la psicologia social,
la obra de Pichén Riviere, en pedagogia incluso la obra de Freire, o en dmbitos sociologi-
cos que pensaban la fenomenologfa, como el caso de Schiitz, Berger y Luckman; o ya
propiamente en dambitos epistemolégicos de la practica social como las de Edgar Morin.

52



CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

prender lo que significa el trabajo cualitativo, hasta que no lo aplica, se
desapropia de él, y lo vuelve a apropiar de alguna forma.

La metodologfa cualitativa recupera la experiencia de los sujetos des-
de su lenguaje (todas las formas de accién, comunicacién y entendimien-
to del ser humano), en ello confluyen todas las disciplinas sociales, pero en-
cuentra cada una su especificidad en el modo de cuestionar a ese lenguaje.

El cuestionamiento que ha surgido en Malinalli, primero fue para los
investigadores, después para los talleristas quienes investigaban, y pos-
teriormente un cuestionamiento para el propio campo; en este juego de
interpelaciones es cuando y donde se decide por un tipo de préctica:
mantener la interpelacién, el juego dialéctico, y entonces comenzar a
esbozar algo de lo acontecido en dicha interaccién.

Lo recuperado en este proceso de Malinalli, es un aprendizaje dialéc-
tico, que ahora se permite hablar desde el lugar de la coordinacién para
recuperar la experiencia enfdticamente desde ese lugar, para recuperar
la percepcién del proceso por el que pasaron los talleristas del grupo
Malinalli a lo largo de siete afios de trabajo."

Pretendemos con este trabajo pensar la vivencia de las y los talleris-
tas en su proceso de formacién, en su proceso de intervencion, y en su
proceso de replanteamiento; es decir, intentamos dilucidar el proceso
subjetivo por el que transita un tallerista dentro de un determinado dis-
positivo de trabajo, en este caso conocido como Malinalli.

EL PROCESO POR EL QUE TRANSITARON LOS Y LAS TALLERISTAS

La sustancia de cada ser

es impugnada por cada otro
sin descanso.

Bataille®

Entrar a formar parte de un proyecto responde si, en alguna medida, a una
demanda institucional, pero desde otro lugar también se opta por ello. Las

12Gesenta talleristas distintos pasaron por el proyecto alo largo de siete afios, muchos
de ellos permanecieron a lo largo de cuatro afios, e incluso realizan atin intervenciones
que poseen las perspectivas del proyecto.

B Citado por Blanchot en La comunidad inconfesable, Madrid, Arena Libros, 2002.

53



DAYANA LUNA REYES Y JORGE GOMEZ MANCERA

personas ademds de haber optado como propuesta de estudio por la psi-
cologfa, optaron posteriormente por estar en el proyecto™ Malinalli.

Una vez inserto el o la tallerista, comenzaban un proceso de forma-
cién donde habria de experienciar en primer lugar el taller propuesto
por Madhu Bala Nath, con algunos cambios hechos por el equipo de
coordinacion —como explicamos-.

En esa primera fase muchos(as) de los(as) talleristas vivencian el ta-
ller como una innovadora cosmovision. Ello no es de extrafiar, ya que
reflexiona sobre cuestiones fundamentales de la subjetividad contempo-
rdnea (sexualidad, género, etcétera).

Las individualidades que participan en el grupo se encuentran cues-
tionadas en su propia dindmica subjetiva, se piensan a si mismos, mien-
tras piensan en el entorno que los y las ha construido como hombres o
mujeres y los ha colocado en un lugar especifico; esos lugares son los
que serdn cuestionados y muchas veces actuardn en la propia perspecti-
va de vida, que las y los hace descolocarse, para de este modo experi-
mentar novedosas formas de estar sobre el mundo.

Sin embargo, el cuestionamiento permanece a lo largo de la forma-
cién, la vivencia del taller significd s6lo el primer cuestionamiento de su
proceso en el proyecto; la bisqueda bibliogréfica, la reflexién tedrica y el
enfrentamiento con diversos campos otorgaban posibilidades para el re-
planteamiento de creencias, ideas, concepciones y actitudes subjetivas.

Sin percatarse, el grupo de talleristas cuestionaba de forma profunda
sus propias conformaciones ideolégicas, psicoldgicas, politicas, etcétera;
la informacion les transformaba y la accién presentificaba la transforma-
cién, mientras permitia la deconstruccién de cada uno de los individuos
del grupo.

Los jévenes del proyecto hablan de una transformacion individual,
otorgada por la practica. Su individualidad quizd sea violenta, en algu-
na medida, ante el formato del dispositivo, pues implica una fuerte con-
vivencia con el otro. Esto lo invita a construir otros discursos con respec-

" Al alumnado de psicologfa de la uAEH, en ese tiempo, se le permitfa elegir el espacio
inicial de sus précticas de campo, y algunos tomaron la alternativa por el proyecto Géne-
ro, vi/sipAy Derechos Humanos.

54



CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

to a sus discursivas experiencias intimas en torno a la vida, la muerte, la
enfermedad, el género y su sexualidad. Las edificaciones previamente
armadas se desconfiguran y reconfiguran en la praxis social.

Los diversos grupos conformados (el proyecto debia cambiar de in-
tegrantes, debido al avance del proceso universitario de los talleristas)
han hecho hablar a los sujetos de diferentes modos. Algunos han tenido
por primera vez la oportunidad de hablar de esos temas que habitual-
mente carecen de un espacio en la comunidad, la familia, el colegio, los
grupos de jovenes o grupos religiosos, etcétera.

En la reflexién de diversos aspectos, los y las integrantes no dejaban
de tener el cuerpo involucrado dentro de esta dindmica, mientras se pre-
guntaban acerca de la construccién que la sociedad ha hecho del cuerpo;
este proceso involucra aspectos fundamentales de la subjetividad, don-
de incluso se alcanza al propio cuerpo, en un andlisis minucioso sobre su
constitucién. Los dispositivos pensados por Foucault son aquellos que
en alguna medida insertan al cuerpo en una determinada dindmica; el
dispositivo acd utilizado no quiso obviar el trabajo del dispositivo," sino
aprovecharlo al maximo dentro de sus técnicas y estrategias de trabajo
tanto internas como externas.

Podemos decir que el trabajo con el dispositivo de Malinalli se acerca
alo que menciona Huberman, explica que el trabajo en un proceso como
éste consiste en un “proceso que integra y articula la formacién inicial y
continua, como preparacion sistemdtica para afrontar las realidades ba-
sicas de la tarea y como motivacion para un progresivo desarrollo de ca-
lidad y eficacia en cualquiera de los aspectos de la funcion que se desem-
pefie” (2005, 16).

Lo mds interesante de esta definicién posiblemente sea la nocién no
estdtica del proceso, es decir, la posibilidad de construirse en el devenir
del proceso. Pero ese construirse tenia que ser considerado a partir del

15 El dispositivo del que habla Foucault, es un dispositivo evidentemente social que
involucra distintos aspectos politicos, econémicos, arquitecténicos, culturales, etcétera; y
nosotros hacemos referencia a un dispositivo metodolégico, mds aun en élno dejamos de
reconocer la fuerza y/o violencia que puede generar, como cualquier estrategia contem-
porénea del encuentro entre seres humanos.

55



DAYANA LUNA REYES Y JORGE GOMEZ MANCERA

pensarse y vivirse en el aqui y ahora, desde, con, en y a partir de un
cuerpo que tiene dimensiones bioldgicas, histérico-temporales, espacia-
les y simbdlicas.

No se pretendia delimitar el &mbito del cuerpo a través de la palabra,
de la razén o, como dirfa Foucault (2000), generar un cerco politico del
cuerpo, una vez mds; sino abrir un campo disruptivo para pensar el
cuerpo y sus atravesamientos de significado (culturalizados).

Las condiciones estaban dadas, a pesar (y decimos a sabiendas de la
rigidez institucional que atraviesa todo proceso grupal) de que se traba-
jaba en un espacio-institucion que obligaba a hablar desde el discurso
académico sobre muchos aspectos que no se pueden delimitar. Sabia-
mos que para hablar de nuestros cuerpos no bastaba la palabra hablada,
aprendida, memorizada; era necesario desplegar otras formas metaféri-
cas'® del cuerpo a partir de lo no dicho, de lo omitido o de lo actuado a
partir incluso del andlisis del deseo. Eso rompia con la construccién-
cuerpo que crefamos ya edificada.

Por ello, era necesario pasar por el proceso académico, la capacita-
cién, pero también pasar por un proceso vivencial.

la capacitacion se lleva a cabo cuando existe una actitud abierta de prepara-
cién constante para dar respuestas comprometidas, actualizadas y signifi-
cativas, la cual cobra verdadero sentido siempre y cuando no se esperen
resultados inmediatos, cuando no se crea que bajo el disfraz de un nuevo
lenguaje ya se han abandonado situaciones rigidas y estereotipadas, incor-
poradas y repetidas durante largo tiempo (Huberman 2005, 17).

Era necesario deconstruir esos cuerpos desde los cuales ya nos en-
contrabamos hablando, era necesario vivirse y permitirse sentir, para
volver a nombrarse y asf crear nuevos y variados lugares posibles para

16 Cuando hablamos de formas metaféricas, hacemos referencia a la diversidad de
lenguajes coloquiales, literarios y tedricos que debimos realizar para hacer hablar al dis-
curso sobre el cuerpo. La metéfora no es un sinénimo, es una posibilidad para hacer ha-
blar de otra forma al discurso, es sacarlo de sf para presentarlo como un espejo, se mire a
si mismo y entonces haga otro discurso nuevo que ya nunca serd el de la repeticién.

56



CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

el sujeto y su cuerpo significado. También el equipo de coordinacién
hubo de pasar por este proceso; hubimos de redeconstruir nuestras ex-
periencias a partir de este descubrimiento de los otros, asf como el nove-
doso descubrimiento que significa el campo de intervencién. Este nunca
funciona de modo lineal, abre posibilidades y otorga siempre conoci-
mientos novedosos.

Los espacios de reflexién, nos convocaron a trabajar a partir de la
propia vivencia, a partir de la memoria histérica, colectiva y escrita en
la piel del cuerpo (Anzieu 1998), como un discurso aparentemente tini-
co, que pedia ser leido desde diversos enfoques para irrumpir como un
sujeto-objeto polisémico.

Silo pensamos desde las ideas que guian el presente escrito, el taller
convoca a los discursos que subyacen en las palabras y frases de las edi-
ficaciones subjetivas con que llegaron las personas participantes; una
vez puestos sobre la mesa, nunca pueden ser recogidos tal como se colo-
caron, cambiardn necesariamente de manera irrepetible.

Las siguientes fases del proyecto poseen actividades que se realizan
de manera conjunta. El grupo de talleristas después de haber sido for-
mado, interviene en primera instancia tinicamente aplicando el taller
que él mismo vivenci6; con ello estd reviviendo su propia experiencia
con el desconcierto de las personas asistentes, mientras estd aprendien-
do a escuchar, ademas de estar aprendiendo a hacer pensar a un grupo.
Pues el taller no pretende dictar modelos a seguir, sino muy por el con-
trario, pretende ayudar a que ese grupo humano se piense y replantee
sus relaciones humanas.

Uno de los elementos sobresalientes del trabajo del equipo tallerista
(que también denominamos replicante) es justo su manejo de grupoy
las inherentes devoluciones que propicia el dispositivo. Las devolucio-
nes evitan ser invasivas; si bien se sabe que el taller justo estd armado
para movilizar, se pretende que lo haga desde la conveniencia especifica
del campo. En ningtin grupo se habla de la misma manera, cada uno re-
cibe un discurso ad hoc a su propia construccién discursiva; asi, no serd
lo mismo una intervencién con mujeres que se abocan al trabajo del ho-
gar, que a hombres que realizan practicas en lugares ptblicos, como car-
niceros, carpinteros, etcétera, o un trabajo con poblacién que posee prefe-
rencias sexuales diversas (homosexualidad, bisexualidad, etcétera).

57



DAYANA LUNA REYES Y JORGE GOMEZ MANCERA

Una vez que €l ola tallerista logran un manejo de grupo (cuando logra
hacer devoluciones al grupo de manera pausada en su devolucién y 4gil
en el andlisis de la dindmica grupal), entonces entendemos que ha teni-
do un avance en la comprensi6n de las personas con las que trabaja. Ahi
comienza también ya su proceso de investigacién, por ello es que habla-
mos de que las fases posteriores a la insercién se encuentran anudadas.

Cuando ha pasado a realizar la investigacién, el miembro del grupo
tallerista, requiere de un espacio para verter los aprendizajes recibidos
en la préctica, para de ese modo acabar de entenderlos en su totalidad.
Para ello posee un grupo de retroalimentacion donde puede analizar sus
acciones, discursos y aprendizajes, del mismo modo poseerd otro foro
de expresién que es la ensefianza del dispositivo a nuevos(as) integrantes
del proyecto.

De este modo, el dispositivo se complementa a si mismo sin viciarse,
ya que el grupo se mantiene en interaccién constante con el exterior; por
un lado, la interaccién con las personas a quienes se imparte el taller, y
por otro, el nuevo grupo de formacion. Asi el grupo tallerista madura en
su proceso a partir de una reflexién que la puede encontrar en grupos
constantes (el grupo de retroalimentacién, formado por sus pares y los
coordinadores); en grupos cambiantes (en el grupo armado de nuevos in-
tegrantes); y en grupos efimeros (los grupos a quienes se imparte el taller).
Losy las talleristas transitan por un largo proceso de aprendizaje que les
permite transitar por una biisqueda intersubjetiva en torno a las temati-
cas, que insistird, ahora de otro modo, su pensamiento de género, su
concepcion del sujeto contemporaneo, y desde luego le otorgard una
propuesta de intervencién desde las ciencias sociales y la psicologfa, con
su inherente propuesta tedrico-politica.”

17 Cuando hablamos de postura politica, hablamos de colocacién estratégico-meto-
doldgica; que en este caso —hasta donde alcanzamos a intelegir- es una postura que pro-
pone analizar el lugar del propio investigador, y estar en permanente andlisis de la inte-
raccién con la comunidad intervenida. Propone ademdas tomar en consideracién los
derechos humanos, descolocar los supuestos que arman las dindmicas genéricas que
propician dindmicas conflictivas y violentas en diversas poblaciones, implica también
mirar més alld de los prejuicios del interventor, para que se puedan visualizar realidades
humanas mds alld de su asignacion cultural (como el rechazo a preferencias sexuales di-
versas, 0 la marginalidad construida hacia personas que vive con viH 0SIDA)

58



CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

TESTIMONIOS O LECTURAS POSIBLES A PARTIR DE LOS DISCURSOS

Adn el més valiente de nosotros,

rara vez tiene el valor

para enfrentarse a

lo que realmente sabe.

Nietzsche, El ocaso de los idolos (2009, 25)

Talleristas, es el nombre que hemos elegido para estas personas que han
hecho esfuerzos de diferentes tipos por analizar su lugar en el mundo.
Podria parecer sencillo que algtin estudiante o investigador social traba-
jara a estas alturas sobre género, y quizd ello no representase un gran
esfuerzo subjetivo; sin embargo, para la poblacién de talleristas, el dis-
positivo Malinalli cuestion6 profundamente la construccion singular de
los participantes. No sabemos atin si se debi6 al tipo de dispositivo apli-
cado, o al tipo de poblacién con el que se trabajo.

Ambos aspectos poseen elementos para responder afirmativamente.
En el primer caso, pensemos que se trata de un dispositivo que invita a
interactuar antes que a intervenir sobre el campo; uno de los aciertos
que encontramos en Malinalli es justo su paulatino proceso de forma-
cién-insercién de campo.

Convivir con los pares puede resultar sencillo, pero no siempre lo es
cuando resultan compafieros cercanos (sus propios comparieros de la
licenciatura), en una comunidad con una poblacién donde coinciden
familias, personas y grupos constantemente en la calle, o centros de ser-
vicio (mercados, cafés, etcétera). Para el grupo de tallerista era una expe-
riencia que contaba con este elemento que podria provocar sensaciones
de incomodidad; mds el trabajo también invitaba a tener una postura
delante de la comunidad que invitase a construir nuevas posibilidades
de relacion (de género, de derechos, encuentros sexuales, etcétera) hu-
mana. El trabajo implicaba no solamente una labor de préactica de cam-
po, implicaba también un trabajo con su vida cotidiana, pues era un tra-
bajo que cuestionaba elementos subjetivos de su lugar en el mundo.

Los cuestionamientos iniciales comenzaron con el género; las y los
talleristas al vivenciar el taller, se percataban de las repeticiones cultura-
les que ellos y ellas mismas reproducian en sus comportamientos; ya sea
con la pareja, con la madre, con el padre, con sobrinas o con sus amigos.

59



DAYANA LUNA REYES Y JORGE GOMEZ MANCERA

Hablar de género en un plano tedrico es hablar en ocasiones sola-
mente de una quimera, y no de una realidad donde hay seres humanos
con cuerpo, con ilusiones, con discursos, con temores, con deseos, sobre-
saltos, vergiienza, asombro, amenaza, dolor, tristeza, amor, desengafio,
aburrimiento, indeferencia, arrebato, violencia, pasién, enamoramiento,
desdicha o con cerrazones. Los hombres, mujeres, nifios y nifias a los que
se enfrentaron las y los talleristas fue una pregunta por si mismos(as).

La pregunta si fue en su abordaje netamente singular, netamente
subjetiva, pero delante del otro el abordaje singular encontraba resonan-
cias y especularidades de las y los otros, se sabian a s mismos en dindmi-
cas que justo eran analizadas por los usuarios del taller que funcionaban
como un reflejo para el grupo replicador del taller.

Para ello, el proyecto Malinalli dispuso de un trabajo de retroalimen-
tacién que funcionaba en los siguientes planos:

e Recuperar la intervencion como tallerista.

o Realizar reflexiones sobre las estrategias y metodologias para ser
trabajadas, a la luz de la intervencién.

e Recuperar la experiencia subjetiva del/ a tallerista durante la inter-
vencion.

¢ Realizar retroalimentacién del grupo para que la persona talle-
rista pudiese reflexionar sobre su propio proceso y las sensacio-
nes que vivia delante de la formas de género que encontraba
como parte de su propia subjetividad, pero a un tiempo como
parte de una propuesta cultural con la que ya no concordaba (era
un trabajo con sensaciones y experiencias ambivalentes).

¢ Hacer compromisos de elementos para ser trabajados durante la
sesion de cada grupo (el principiante, el tallerista, y el que del
grupo veterano).

o Hacer una revisién tedrica que permita reflexionar las teorfas de
género y sexualidad.

Esta dindmica facilit6 un trabajo directo con la subjetividad del gru-
po tallerista, fue por ella que pudimos conocer en profundidad su proce-
soy encontrar modos diversos de intervencién en ese campo. El enrique-
cimiento de su proceso individual y grupal, otorgé posibilidades para

60



CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

que las estrategias de intervencién tuvieran mejoras y fueran replantea-
das constantemente delante de las realidades a las que se enfrentaba.
Al proyecto Malinalli, entraban mujeres y hombres con determinados
cuerpos, y parecfan transformarse a lo largo de la intervencién; los discur-
sos si bien son hechos con la palabra, son hechos por el cuerpo y tienen su
génesis en un lenguaje que no puede ser més que emitido por el cuerpo.
Losy las talleristas se encontraron un nuevo discurso, que no era siquiera
el emitido por el discurso de la coordinacién, sino era gestado de manera
colectiva a través del grupo; ahi el cuerpo seguia estando, pero de distin-
tas maneras, incluso su postura corporal hablaba de otro lenguaje, se atre-
via incluso a jugar con lo que parecia estar sancionado por la cultura, los
juegos entre varones cambiaron de tono, e incluso pudieron pasar del
discurso que en ocasiones era claramente machista a un discurso abierta-
mente dialéctico, que perdia sus temores y dejaba de ver, en comporta-
mientos genéricos, amenazas para la subjetividad masculina, como el
comportarse delante de los otros con roles que culturalmente “le pertene-
cenalamujer”, e incluso realizar juegos con elementos homosexuales que
hacfa que estos discursos que alguna vez fueron amenaza, hoy sélo fue-
ran parte de un discurso coloquial que se permitia ser de otra manera.
Por otro lado, las jovenes talleristas pudieron hablar incluso de su expe-
riencia delante de sus parejas, que les permitié romper con tabties que
vuelven vulnerable a la mujer en la relacién de pareja, como la préctica
sexual sin protecci6n, el maltrato velado de la pareja, el discurso seductor
de lo masculino que parece ofrecer “amor” mientras desea sexo, etcétera.
El grupo de talleristas crecié rdpidamente en las discusiones, incluso antes
de que los propios coordinadores pudiésemos percibirlo en su magnitud.
El campo de andlisis fue en gran medida el cuerpo, que es a quien en-
contramos cargado de simbologias que lo hacen ser uno u otro de acuer-
do a discursos sociales establecidos. El problema humano del cuerpo, no
es el cuerpo en si, sino la diversidad de simbolos que lo acomparian y lo
hacen ser un determinado cuerpo, mds nunca el que es. Serd el cuerpo
simbdlico el que veremos, debido a nuestros condicionamientos épticos
que nos hacen mirar en una direccién de cuerpo bastante estrecha.
Cuerpo es mds alld de la carne; cuerpo no es solamente el que vive;
cuerpo no es solamente el que se ve; cuerpo es muchas cosas, pero antes
que nada es una cantidad importante de formas simbélicas. Al cuerpo se

61



DAYANA LUNA REYES Y JORGE GOMEZ MANCERA

lo mira con un deseo especifico vendido por el marketing, al cuerpo
se lo mira como deseando una raza especifica (mientras que en la reali-
dad se encuentra con otra raza humana que no es la que venden los
medios masivos de comunicacion); al cuerpo se lo mira desde la mirada
médica; al cuerpo se lo mira desde la urbanidad; al cuerpo se lo mira
desde los gimnasios que proponen un cuerpo sano; pero también un
cuerpo “comerciable”.

El cuerpo de estas miradas es el cuerpo que encuentra prohibiciones
afiejas, junto con las otorgadas por el mundo contemporaneo, como el
cuerpo saludable, el cuerpo esbelto, el cuerpo musculoso, el cuerpo que
huye de la grasa, el cuerpo que se siente culpable por no desear, y el cuer-
po que se siente culpable por desear.

Al parecer, la culpa cristiana fue aprovechada por el marketing, y
hoy la culpa aparece con sus nuevas formas, es la culpa por comer calorfas,
la culpa por verse desalifiado, la culpa por ganar peso, etcétera. El cuer-
po sigue atrapado en la culpa, y antes que nada en la culpa derivada del
género. El cuerpo masculino aun parece intentar mostrar la potencia y la
virilidad, con simbolos concretos que lo representan, contintia buscando
demostrar que puede en todo momento y que sus ademanes deben evi-
tar sutilezas, para evitar emular lo femenino. El cuerpo femenino parece
intentar demostrar simbolos de pureza, de belleza y de estética, que si-
mulan un determinado tipo de deber ser pura, la eternamente bella (a
quien se puede desear como una puta —segun la cultura-), lamadre o la
eterna servidora de las y los otros.

El proyecto Malinalli hizo hablar a estos discursos mientras entraba
en el campo del cuestionamiento a ese cuerpo-significado, las catexias
(desde luego que hacemos referencia a las cargas de energfa psiquica
depositadas en &mbitos simbélico-afectivos propuestos por el psicoana-
lisis) parecian ir transformdndose en otras alternativas, en una catexia
que al menos reflexionara el problema de la culpa. El género es el lugar
para cambiar la catexia sobre determinados elementos que hacen al cuer-
po contemporaneo, Malinalli dentro de este proceso hubo de analizar
las prohibiciones que lo hacian ser este sujeto-cuerpo del género.

¢C6mo hablar del cuerpo prohibido en el plano concreto y simbéli-
co? Prohibido a partir de los atravesamientos institucionales, pero efecti-
vizados a través de la estructura psiquica del sujeto. Para hablar de ese

62



CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

cuerpo, el sujeto del proyecto Mallinalli tuvo que hacer un recorrido di-
ferente sobre sf mismo con el pretexto de compartirse ante los demds
como un sujeto sexuado, con vivencias que lo colocan en un espacio
histérico desde el cual ejerce el poder (en ese juego dindmico de pode-
res) y construye discursos como posibles historias que hablan de su
cuerpo-prohibido.

El proyecto se configura como el espacio para lo no dicho, en tanto
que lo no dicho es permitido en el juego de reglas académicas, con el
pretexto de “racionalizar” aquello que sentimos y vivimos para poder
aprender de aquellas experiencias que nos ayuden a facilitar nuestro
camino en la prevencién del viH /SIDA.

El rostro inicial de los y las talleristas deja traslucir asombro ante los
simples discursos para hablar de la sexualidad. Y justo es lo primero que
el equipo coordinador observa, pues cémo iniciar este trabajo sin empe-
zar hablando de sexualidad. El titubeo es lo primero con lo que el equipo
coordinador se encuentra, ruborizaciones, tartamudeos, temor de levan-
tar la voz o, por el contrario, voces seguras que reproducen los estereoti-
pos establecidos para el género.

El papel de los coordinadores era devolver estos elementos al grupo,
como una forma de establecer lazos de trabajo y de andlisis. Desde el ini-
cio, se planteaba al grupo la ténica y estructura de trabajo: un trabajo dis-
cursivo que ponga en entredicho nuestras edificaciones discursivas
(subjetividad); esta aclaracion permitfa no invadir esa subjetividad sin que
existiera el consentimiento para participar en el desarrollo del proyecto.

Curiosamente, eran pocos los alumnos y alumnas que después de
conocer la modalidad de trabajo desertaban; la mayorfa de ellos conocia
el proyecto con anterioridad y habia sido atraido por los comentarios
existentes.

Algo de su propia subjetividad le convocaba a participar en un pro-
yecto que implicara la sexualidad, el género, la enfermedad, la vida y la
muerte. Podriamos preguntar si estos temas convocan a cualquier suje-
to; y quiza podrfamos responder afirmativamente; pero también existe
otra pregunta ;quién se interesa por el tema?, de manera que decide ha-
blar de €], aunque le produzca asombro, confusién, dolor o simple curio-
sidad. Estos son justo los sujetos que acudieron a la convocatoria abierta
sobre las temdticas.

63



DAYANA LUNA REYES Y JORGE GOMEZ MANCERA

La convocatoria de los discursos era el propio dispositivo del taller:
vivenciarlo, antes de comenzar su aplicacién (como explicamos).

Alinicio, el cuerpo sostenfa una postura expectante, pero ante el de-
sarrollo del taller-dispositivo comenzaban los cuestionamientos en tor-
no a su construccién genérica. Muchas de las mujeres participantes se
descubrian “obligadas” a reproducir el lugar genérico asignado por la
cultura, intentaban colocar el cuerpo con temor a mostrarlo; mientras,
los hombres mantenian muchas veces esa postura firme de mi cuerpo no
puede ser invadido, 1a propia rigidez del cuerpo lo decfa.

La experiencia de haberse construido a partir del género —en tanto
construccion aparentemente ya dada, ya edificada, como una institucién
inapelable- inundaba el discurso. Esto aparecia justificado desde expli-
caciones naturalistas (en tanto biologicismos fundantes), hasta explica-
ciones magico-religiosas que ponen al cuerpo y su uso en el lugar de lo
mitico, lo sagrado, lo divino (como puede ser el objetivo de la reproduc-
cién-creacién de un nuevo ser como producto de la copula). ;Cémo des-
estructurar el discurso sobre el género si no es a través del andlisis re-
flexivo del absurdo en la relacién con el otro y con su mismo cuerpo?

Poco a poco, la rigidez se transformaba para generar la identificacién
del cuerpo propio y el del otro. En el espacio no s6lo se escuchaba lo per-
mitido, sino historias que estaban veladas y tomaban su curso para ser ex-
presadas de cualquier forma, por cualquier medio. La expresion del cuer-
poy su vivencia se hace a través de las multiples posibilidades que tenemos
(conscientes e inconscientes) para hacernos presentes en los otros.

Conforme avanzaba el taller, el equipo investigador notaba cémo los
cuerpos comenzaban a titubear. El grupo se abrfa ante distintas formas
para ser mujer o ser hombre; esta percepcién partia sélo de cuestio-
namientos y juegos corporales, pero jamds de verdades consideradas
como #inicas. Esas posibilidades titubeantes de los cuerpos eran un des-
acomodo de los discursos del edificio. Los cuestionamientos abrian
puertas y ventanas de su edificio-corporal, y un ventarrén de cuestiona-
mientos entraba hasta los cuartos mds profundos y obscuros de su pro-
pia subjetividad.

Este titubeo inicial es digno de ser destacado, pues como investiga-
dores fuimos testigos de procesos muy largos, que incluso han llevado
afios de transformacion. El titubeo posefa las caracteristicas propias de

64



CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

quien no atina a dar el siguiente paso, de quien responde de forma dis-
cursiva, pero mira su cuerpo marcado con otro discurso; entonces, des-
pués del titubeo, no le restaba més que la carcajada, el bailoteo o el nuevo
son del movimiento.

Los sujetos de Malinalli después de largas sesiones de trabajo, se ha-
llaban envueltos de una risa en ocasiones irdnica y en ocasiones con una
funcion redentora;™ funcionaba como una burla ante los vanos intentos de
perpetuar la consigna otorgada por la sociedad de ser hombre o0 ser mu-
jer. El pensamiento racional invitaba a mirar a los hombres y mujeres del
afuera, pero sin percatarse que dentro del grupo se reproducian de for-
ma corporal-discursiva muchos de esos estereotipos sociales. Al recono-
cer el movimiento discursivo estereotipado, el grupo o el sujeto lograba
la carcajada que al mismo tiempo servia como: 1) Reconocimiento y rup-
tura. 2) Una forma de terminar con las defensas intrapsiquicas. 3) In-
tercambio de identificaciones-deconstruidas. 4) Una via para proponer
la nueva formulacién.

EI Reconocimiento y La Ruptura (de la edificacion
discursiva de su propia historia)

Durante esos momentos las y los participantes vivenciaban una suerte
de desnudamiento discursivo: descubrian propiamente su contradic-
cién. Su cuerpo se paraba delante del grupo de una determinada forma,
y de pronto se hallaban dando un argumento que parecia pegar un salto
mds alld de la propuesta cultural, donde justo su propio discurso hacifa
aparecer la edificacién interna.

Recordemos un caso. Un tallerista habia ya pasado por toda la expe-
riencia del taller y se habfa formado en las tematicas; en su primer taller
debia realizar una dindmica donde se revisarfan en una tabla (en la piza-
rra) los atributos sociales de hombres y mujeres. Cambi las palabras:
Hombres/Mujeres, por: Hombres/Vagina. Esto produjo desconcierto en al-
gunas personas que recibian el taller y en muchas otras risa, porque ob-
viamente al percatarse del error, debié corregirlo y se hizo notoria la

18 Se sugiere revisar para este tema el trabajo de Peter L. Berger, La risa redentora,
Barcelona, Editorial Kairds, 2002.

65



DAYANA LUNA REYES Y JORGE GOMEZ MANCERA

equivocacion. El tallerista se ruborizé al momento y continué con su
trabajo, saliendo avante del percance. Al término de la sesi6n, €l y los
demds talleristas que le acompafiaron utilizaron un buen rato simple-
mente para carcajearse de ese detalle y muchos més (que siempre ocu-
rren en las dindmicas grupales); la confusion llev a una significacién
que todos inferimos:'* partfa del &mbito inconsciente: Mujer=Vagina.

La carcajada funcion6 —asi, sin planearlo- como una verdadera pro-
puesta de intervencién-reconstruccién de discursos. Si bien la risa forma
parte del taller que se brinda a participantes, no habia sido un dispositi-
vo claro de intervencion para los talleristas. Conforme fue apareciendo
en el grupo, funcioné como un dispositivo natural,* que desde la catarsis
invitaba al hacer y deconstruir,* consideramos que esto se debi6 a la dis-
posicién que ha caracterizado a estos grupos y al aprovechamiento del
equipo de coordinacion.

El saberse, el reconocerse, requiere de una devolucién grupal que pon-
gaalavistalo quese es. Para poder deconstruir los lugares preestablecidos
por el género, el sujeto tiene que hacer un esfuerzo al mirarse a s mismo;
su capacidad autorreflexiva le serd de utilidad para analizar su propio
cuerpo y su uso, su discurso y su sentir sobre el cuerpo. Se trata de desnu-
darse para verse y tomar conciencia de si mismo como sujeto constituido
socialmente, como sujeto productor y reproductor de género.

En este transito lo especular regala una serie de discursos que, di-
chos hacia dentro, entran en los recovecos de aquellos cajones vacios,
para llenarse con cientos de dudas acerca de si.

¥ Cabe aclarar que los formadores (nosotros) permaneciamos como observadores
dentro de las intervenciones, para reflexionar posteriormente el trabajo realizado; y/o
intervenir en caso de fuertes dudas de informacién o dindmica. Es por ello que poseemos
muchos ejemplos como estos que facilitan la comprensién de la comunidad, el proyecto
de intervencién y los modos de formacién de profesionistas.

2 Dispositivo de construccion de discursos. Quiza debe diferenciarse —como dijimos
anteriormente- de aquellos dispositivos de los que hablan Deleuze, Foucault y Guattari,
donde la produccién discursiva estd predeterminada, para fines de vigilancia y/o sancién.

' No olvidemos que la idea de deconstruccion se la debemos a Derrida, aunque
forme parte de diversas propuestas tedricas (que no siempre tienen una reflexion clara
sobre la propuesta derridiana, sino incluso la tergiversan). El término de entrada resulta
atractivo por su propuesta de movimiento.

66



CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

Existe confrontacion con los decires sociales, que han perdido hasta su
argumento, y son puro dispositivo arquitecténico al conformar vetas de
trdnsito y prohibicién ante la posibilidad de ser diferente. En el edificio
preconstruido del género no hay lugar para lo diferente; y silo hay, es un
departamento cerrado, prohibido, del cual no tenemos llaves para cono-
cerlo. La puerta y la ventana estdn cerradas creando un discontinuo en
la posible vida del sujeto.

La ruptura, pertenece al &mbito del reencuentro, al &mbito de la nue-
va construccién del edificio discursivo. La politica formada por las pare-
des de los apartamentos pueden atin abrir sus puertas y ventanas, y
dejar que fluya un aire diverso; el verdadero esfuerzo del participante
de Malinalli es el cambio politico de su relacién con el mundo.

Una via para deconstruir al sujeto del género

Los procesos psiquicos vivenciados en el grupo son de variada indole.
Podemos hablar de dindmicas que incluyen procesos psicodindmicos
que atraviesan los discursos producidos por los integrantes del grupoy
que en un primer momento no son percibidos por ellos de manera cons-
ciente, sin embargo, constituyen una tarea central para reflexionar en el
propio proceso grupal.

En este proceso de mirarse a si mismos en el grupo, los talleristas se
encuentran con las diversas formas de conformacion del género, las for-
mas en que experimentan la vivencia del género en la vida cotidiana, asf
como con los elementos indispensables de constitucion de la subjetivi-
dad: Sexualidad, Enfermedad y Muerte.

La forma en que se lleva a cabo el trabajo grupal nos permite generar
un proceso que facilita al estudiante:

o Cuestionar la propia construccion histérica-discursiva de su gé-
nero: elucidando sobre los mandatos parentales, religiosos, mis-
tico-mdgicos, de moda, de estatus y el discurso callejero (que en
gran medida crea las subjetividades de la urbanidad); confron-
tandose con diversos principios que son fundantes en la socie-
dad como: la monogamia, la fidelidad, el matrimonio, la virgini-
dad, el inicio de vida sexual, etcétera. Como podemos ver el

67



DAYANA LUNA REYES Y JORGE GOMEZ MANCERA

trabajo del equipo no resulta nada sencillo. Sobre todo porque este
se realiza en un grupo y se contiene en grupo, pero se desarrolla,
tnica y exclusivamente en la subjetividad.

Preguntarse por la propia sexualidad: este punto va muy ligado
al anterior, casi resulta imposible cuestionar el género sin cuestio-
nar la propia sexualidad. ;Por qué? Porque la préctica sexual, par-
ti6 de una consigna de género. Los y las talleristas habian decidi-
do tener una vida sexual de una determinada forma a partir de la
vivencia en su comunidad, tenfan una percepcion general de lo
que deberia ser su vida sexual: algunas habian decidido llegar
virgenes al matrimonio, otros habfan iniciado vida sexual con una
trabajadora sexual, otras deseaban tener hijos como tinica forma
para la realizacion femenina, etcétera. Escuchar un discurso di-
vergente a estas propuestas desde luego violentd su ser mujeres y
ser varones, pero aiin mas lo hizo cuando asumieron roles diver-
sos a los propuestos por la cultura y comenzé la deconstruccion
discursiva. La sexualidad pas6 a ser tema corriente en aquellas
grupalidades.” Asf mismo, permitié comprender la implicacion®
personal del interventor-investigador en el trabajo profesional.
Profundizar en dos temas fundamentales del ser humano: La Sa-
lud/Enfermedad y la Vida/Muerte: Estos temas son fundantes
en la estructuracion de la subjetividad. La salud cobra importante
relevancia en el mundo contemporéneo, ya que la salud y lo in-
salubre se buscan por doquier, en: productos, actividades, des-
empefios, capacidades, habilidades, funcionamientos, etcétera.
Las metdforas de la salud lo han vuelto algo mds complicado, por-

2 Queremos aclarar que justo el grupo inicial (o los grupos iniciales) ha tendido a
trasformarse en una grupalidad, ya no era una aglomeracién de personas dispuestas, sino
que habian hecho de st una grupalidad, porque ahora contaban con una tarea que ademés
habian ya aceptado gustosos, y la defendian ya con un compromiso politico. Estos grupos
llegaron a formar grupalidades muy interesantes, que dan para hablar mucho de ellas.
La diferenciacién que hacemos de grupo y grupalidad la tomamos de la Teoria Grupalis-
ta (Pichén-Riviere, Anzieu, Kaés, etcétera).

2 El término implicacion ha sido trabajado de manera profunda por la psicologia so-
cial francesa (Guattari, Ardoino, Lourau, Kaés, Anzieu, etcétera). En México ha recibido
atencién especial en la Universidad Auténoma Metropolitana-Xochimilco.

68



CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

que han incorporado dentro de sus descripciones, algunos términos
que provienen de estrategias militares o de guerra* (Sontag 2002).
Esto hace que la no-salud o la enfermedad invite a sentirse abati-
do, abandonado o invadido (segtin estas metdforas de guerra).
Los talleristas hubieron de transitar por sus capacidades, incapa-
cidades, sindromes, estados mentales, estados fisicos, salud
sexual, etcétera. Estd experiencia de Salud-Enfermedad se en-
cuentra en las bases fundamentales del mandato social.

¢ Eltemaindisociable de la Enfermedad es definitivamente la Muer-
te; los talleristas trabajaron con profundidad el tema. La pregunta
sobre la Enfermedad denominada como terminal llevé ala pregun-
tasubjetiva de los talleristas y a la toma de decisiones con respecto
aello, a pesar de los temores impuestos por los dispositivos sociales
(incluido el médico). Por eso tomaron la determinacién de realizar-
se el examen de ELISA (Enzyme Linked Inmuno Sorbent Assay),
pero ademds hubieron de trabajar con sus ideas de muerte, el te-
mor a la muerte de un ser querido, el duelo existente —atin- por
lamuerte de un ser querido y finalmente el temor hacia su propia
muerte, que es una de las piedras angulares de la construccién del
edificio discursivo. El trabajo con la cultura debi6 meter a los talle-
ristas en los sentimientos mds profundos de lo humano, simple-
mente porque la muerte regala al sujeto la idea de desaparecer para
siempre. Nos fijamos, por tanto, tiempo y sentido; de no ser por ella
no podrfamos hablar de lo humano. Los y las talleristas hubieron
de trabajar con los elementos embleméticos de la subjetividad.

¢ Trabajar también con otro elemento ligado a los tres anteriores,
los Derechos Humanos: Hubieron de percatarse que en muchos
momentos de sus vidas sus derechos humanos habian sido vio-
lentados. Este tema quiza fue dificil de elaborar y reelaborar en
grupo, ya que existian problemas humanos que salieron a flote,
invitados por las dindmicas de las grupalidades participantes
(debido ala diversidad de grupos que han sido formados a lo
largo de estos afios). Las problemdticas iban desde el maltrato

2% No olvidemos que muchos de los avances médicos y cientificos se han logrado —so-
bre todo desde principios del siglo xx—, a causa de los conflictos bélicos.

69



DAYANA LUNA REYES Y JORGE GOMEZ MANCERA

fisico realizado por los padres, hasta violaciones sexuales. Nos
percatamos de que los derechos humanos habian sido violados
en todos los que participdbamos en el proyecto; pero el grupo
tenia propdsito de decirlos, con la finalidad de que ahora no su-
cedieran en otros sujetos. Estas experiencias sirvieron como pun-
to de crecimiento para el propio grupo que ahora podia abordar
en los talleres probleméticas de otros desde otro lugar.

Intercambio de identificaciones-deconstruidas

Las grupalidades siempre han sido consideradas como la base primor-
dial de este trabajo, el grupo es el que dice hasta dénde, hasta cudndo y
c6mo. La postura de los coordinadores era justo esa: dejar hacer al grupo
sus propuestas y apoyarlas en caso de encontrar una viabilidad tangible
-la mayorfa de ellas lo fueron-. Los grupos tendieron —como toda gru-
palidad-a tener sus diferencias, sus momentos de encuentro, sus logros
colectivos... todos ellos surgidos de fuertes identificaciones, y de la pues-
tay apuesta de su intimidad. Por ello, las propuestas realizadas en el grupo
tendieron a surgir de lo humano con todas sus formas: dolores, temores,
arte, discurso, etcétera.

La construccion de nuevos discursos sobre sus cuerpos y sus expe-
riencias se tornd en un proceso doloroso, pero gratificante; angustiante,
pero prometedor; se trataba de trabajar conjuntamente, en grupo, para
contener las ansiedades que generaba la posibilidad de “conocerme
como otro”, diferente a ese edificio discursivo que estaba previsto “y
desde el cual me relacionaba con el mundo” “;Cémo modificar esa edi-
ficacién para que ahora tuviera mayor congruencia con el mundo que
construyo a través del discurso de mi sexualidad?”

Estos enfrentamientos con el ser nifio, ser mujer indigena, varén pu-
diente, adolescente recluso, preparatoriana, ama de casa, carnicero...” die-
ron al grupo una serie de identificaciones que llevaron a debates diversos.

Uno de los debates constantes era el cémo se podian encontrar tan
semejantes construcciones de género en poblaciones tan disimiles. Por

»Son algunas de las poblaciones y grupos a quienes se imparti6 el taller.

70



CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

otro lado, era encontrarse con el sujeto-discurso que alguna vez fui (el
pretallerista). Ahi es donde aparecian los trabajos de adaptacion delante de
los participantes del taller, para evitar un avasallaje de la vulnerabilidad del
tallerista. Finalmente, se encontraban aquellas subjetividades-discurso,
“que jamds fui”, “ni soy”, “ni considero seré”.

En este sentido, hubo de existir una construccién y deconstruccién
mds. El taller de Malinalli podfa otorgar formas de prevencion ante la
violacion de derechos humanos y los riesgos de contraer viH, pero no
mds (el limite, ante realidades diversas es imprescindible, ya que el inter-
ventor social no posee las herramientas para resolver determinados pro-
blemas, y se entra en el campo teérico-metodoldgico-ético que pregunta
¢también le corresponde hacer eso?). El grupo debié comprender la
situacién actual de las comunidades en las que intervendran como pro-
fesionistas. Ahi debi6 existir una fuerte revolucién en el trabajo del ta-
llerista, que hubo de salir —en ocasiones- de su pequefia realidad, para
enfrentar con crudeza la situacién comunitaria. Esto inspiré a muchos
de ellos a realizar propuestas reales (en las comunidades), que al apare-
cer como factibles pudieron llevarse a cabo.

Ahi es donde volvimos a encontrar a ese hombre y a esa mujer carac-
teristica de la cultura. En esas intervenciones pudimos conocer las res-
puestas de los talleristas y los participantes, que por momentos entraban
en un discurso para los investigadores desconocido. Pero en voz de los
talleristas lograba una penetracién mds clara que la posiblemente reali-
zada por el equipo de coordinacion.

Esta penetracién o identificacion de discursos responde a la forma
en que comparten historia, la forma en que de manera sociocultural espe-
cifica comparten formas de ser, de deber ser y de poder hacer. Lo jovenes
talleristas lograron una identificacién que ademds de consolidar al grupo
al descubrir los objetivos latentes, les permiti identificarse como sujetos
sujetados a los discursos sobre el cuerpo, la sexualidad y el género.

A manera de proponer la nueva formulacion

En las edificaciones discursivas de nuestros talleristas encontramos la
posibilidad existente en cualquier constitucion discursiva: abrir nuevas
vetas del discurso jamds acabado, pues su discurso no quedé dicho para

71



DAYANA LUNA REYES Y JORGE GOMEZ MANCERA

quedarse en el anecdotario de un proyecto de investigacién. Su discurso
fue dicho para realizar un juego especular que abriera puertas y venta-
nas de las diversas edificaciones sujeto-discursivas. Aquellos hombres
que demostraban sélo su fortaleza masculina, comenzaron a demostrar los
otros posibles atributos que podian dar su cuerpo y su discurso. En algunos
casos —como comentamos- hasta la manera de andar sufri6 algtin tipo de
cambio. Los discursos, una vez proferidos, pueden perderse en el vuelo
de lo dicho; cuando no, es porque han chocado con un simil que les per-
mite verse y despedazarse, para nuevamente volver a reconstruirse.

ALGUNAS DISCUSIONES GRUPALES SOBRE NUESTROS CUERPOS.. .

Como sugiere Claude Levi-Strauss, la prohibicién del incesto, que
entrafia laimposicion de distinciones conceptuales artificiales a indi-
viduos, ffsica, corporal y “naturalmente” indiferenciados, fue el pri-
mer acto constitutivo de la cultura, que a partir de entonces (harfan)
las divisiones, distinciones y clasificaciones que reflejaban la diferen-
ciacion de las précticas humanas|...] No eran atributos propiamente
dela “naturaleza”, sino de la actividad y pensamiento humanos.
Bauman 2001, 35.

Las vivencias tanto singulares como grupales desarrolladas en el proce-
so formativo de los talleristas, se caracterizaron entonces, por una cons-
tante deconstruccién de si mismos, a través de la accidn, la reflexién y la
elaboraci6n de discursos que crearan nuevos campos de visibilizacién
sobre la sexualidad, el género y los derechos humanos.

En la apuesta por vivirse de otra forma el cuerpo, era necesario no per-
manecer inmévil, intocable, objetivo (en el sentido cldsico de la ciencia or-
todoxa); en su caso habia que revelarse humano, en el amplio sentido de
la palabra, y reconocerse sujeto-sujetado a ese cuerpo creado por la cultu-
ray sus instituciones, reales y simbélicas que atraviesan y han consti-
tuido por siglos el cuerpo que hoy vivimos y pretendemos deconstruir.

Las formas de trabajo para esta apuesta fueron variadas, sin embar-
go, siempre trataron de constituirse en espacios para la discusion, la re-
flexién y exploracion de diversos campos que atraviesan y constituyen
anuestros cuerpos. De esta manera, las discusiones permitian no sélo la
revision en el nivel terico sobre las formas en que la ciencia construye

72



CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

cuerpos, sino también los aspectos de la vida cotidiana, la experiencia
personal y la revisién de los procesos y dindmicas actuadas o actualizadas
en el propio espacio formativo.

Dichas reflexiones eran alimentadas por hombres y mujeres con
sexualidades diversas, con experiencias de vida también diversas y for-
mas diferentes de vivirse en sus cuerpos; lo que enriquecié y generd un
espacio constructivo que en la mayoria de las veces era confrontativo,
no s6lo en el nivel de las ideas en el espacio racional, sino en el campo de
los cuerpos y sus resistencias, sus continuidades y fragmentaciones apa-
rentes con los cuerpos de los otros.

Fue entonces que incursionamos en la discusion de cudles eran aque-
llas instituciones, sean reales o imaginarias, que atravesaban lo que aho-
ra viviamos como nuestro cuerpo, sexuado y por lo tanto prohibido,
encasillado en el género, vulnerable y vulneralizado socialmente, cate-
gorizado como sano o enfermo y utilizado por y para la violencia como
forma de poder respecto al otro. Todos estos atravesamientos estdn en-
carnados en el sujeto, que a manera de cuerpo los materializa dando
sentido a las formas de relacion con los otros y consigo mismo.

El sujeto en un proceso constante de lucha, se configura en el aqui'y
ahora en tanto concrecion de la cultura a través de la produccién y re-
produccion de su préctica. Las instituciones tratan de controlar, modifi-
car, dirigir, prohibir, seducir, movilizar, tocar, violentar su cuerpo.

Pareciera que el sujeto trata de adaptar a su cuerpo, una vez mds, al
deber ser social, a la recreacion del cuento contado por las instituciones,
aquellas que establecen el acto a través de sus actores y los papeles que
a cada uno de ellos le corresponde; el cuerpo-teatro en la escenificacién
del deber ser, por encima de lo que necesita y desea ser.

Michel Foucault ha trabajado a lo largo de toda su obra esta proble-
madtica; nos dice en Vigilar y castigar (1990, 145-147): “La disciplina de
forma flexible y fina: vigila, clausura, otorga lugares cerrados sobre si
mismo; dejando, a cada individuo en un espacio arquitecténico que bus-
ca crear el espacio ttil del cuerpo”.

Es importante considerar cémo la cultura occidental (y ahora en el
dmbito global) otorga un lugar al sujeto. Predisponiéndolo a esa ubica-
cién espacial moldeada por el ojo vigilante que puede representar cual-
quier otro (la cultura).

73



DAYANA LUNA REYES Y JORGE GOMEZ MANCERA

Una de las formas de control y vigilancia que moldean los cuerpos,
la constituye la prohibicién, sin embargo, podemos decir que es propia-
mente la prohibicién de la palabra hablada, ya que es imposible prohibir
el discurso en su totalidad. La regla de la prohibicion sélo puede ame-
drentar la palabra hablada, pero no la omitida o la no dicha, menos atin
al silencio y su capacidad discursiva o al lenguaje del cuerpo. De ahi la
importancia del cuerpo no sélo hablado, sino actuado, el cuerpo expre-
sado por el discurso como otra forma de liberacién.

La prohibicién por la palabra siempre ha sido en el cuerpo. El cuerpo volca-
do en una prohibicion externa y ajena produce las primeras enajenaciones
del cuerpo (no del sujeto). El cuerpo abandona su simple corporeidad
para pasar a ser la corporeidad compleja del hablante. El hablante (ese st
enajenado) no reconoce el cuerpo que le constituye, le parece una cosa
en-ajeno, sufre por ver sus retorcimientos y perversiones,” delante de la
version oficial de un deber ser.

En la sociedad de consumo masivo el sujeto pierde su aparente li-
bertad. El sujeto ha sido reemplazado por el cuerpo. Ya no hay un suje-
to social, aquella identificacion en un organismo global que conducia
hacia la emancipacién individual. Lo que hay son cuerpos estandariza-
dos y simbdlicos, trajes biol6gicos a la medida o modulares segtin las
oscilaciones de la moda, del mercado y de las tecnologfas. Aqui radica
el sujeto, sea en la mascara de sus roles o de su estatus, ambas condicio-
nes bien reflejadas en el cuerpo. El sujeto es la figura del espejo, un re-
flejo que soporta maquillajes, accesorios, cirugfas plasticas, pero tam-
bién padece las jornadas laborales, el stress y otras neurosis (Walder
2006, 5).

El sujeto sujetado a la accién del discurso de las instituciones, el su-
jeto minimizado a un cuerpo-objeto, a un cuerpo-uso, a un cuerpo-pro-
ducto, a un cuerpo-consumo.

Las actividades, los horarios, los discursos que ha de pronunciar, la
significacion de su vida cotidiana y las formas en que se vive como suje-

%Gi se lo piensa desde el &mbito lacaniano hablamos de la pére-version: La version del
padre. Pero acd podemos pensarlo no solamente desde esta teoria, sino podemos trasla-
darlo a todas las prohibiciones culturales que producen versiones divergentes a las esta-
blecidas.

74



CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

to, parecen estar atravesados, del modo como los encuentra Foucault:
por los discursos hegemonicos, discursos que preescriben y escriben en
el cuerpo del sujeto, sujetado para la funcionalidad.

Una herramienta de trabajo, mas una herramienta alquilada. Nuestro orga-
nismo —que ha de ser una extensién de nuestra persona—no nos pertenece.
Es el de la industria, de la empresa, de la multitienda, de la moda, de la co-
rriente cultural. Nuestros gestos, movilidad y subjetividad estin modelados
y capitalizados por las instituciones, educacionales, comerciales, econémi-
cas, y, por cierto, militares y politicas. Nuestra biologfa estd moldeada por
las instituciones (Walder 2006, 5).

Este cuerpo edificado en su separacién? responde hoy a las consig-
nas de la globalizacién que no sélo arman su cuerpo-mdquina (Deleuze y
Guattari 1985), sino lo desarman desde su funcionamiento interior para
procurar sobre todo una epidermis completa en el mundo de la aparien-
cia. “La verdadera desnudez prescinde de sexualidad y erotismo, es el
cuerpo funcional, del trabajo, es el cuerpo estatutario, idiosincrasico,
politico y econémico; es una desnudez que vacia las intenciones indivi-
duales y transparenta las sociales” (Walder 2006, 4).

Durante el proceso de trasformacioén, durante el trance de una socie-
dad de orden a una del movimiento, del cambio, se disuelven muchas
figuras de la modernidad inicial, de la ley, del orden, del deber, ya sean
individuales o colectivas. El individuo, en los extremos de su liberacidn,
estd también aislado, limitado a su cuerpo. En esta soledad se enfrenta a
la tinica gran entidad colectiva: el mercado, a la que se le opone con toda
su vulnerabilidad y desnudez de conciencia (Walder 2006, 5).

Estamos hablando del mercado y sus reglas que proponen una socie-
dad de consumo, del consumo del propio cuerpo, con la promesa de po-
derlo tener en su totalidad, o tener el cuerpo del otro a partir de la com-
pra-venta del propio.

¥ Mas alld de la sistematica aristotélica, que condujo a la creacién de las ciencias,
como la medicina, podemos sugerir que ahi nace esta separacién de las partes desde la
propuesta racional, que a lo largo de los siglos hubo de insertarse en el cuerpo (en esta
sistemética no olvidemos tampoco a Galeno)

75



DAYANA LUNA REYES Y JORGE GOMEZ MANCERA

Esta mirada de consumo codifica las formas en que hay que vivirse
en el cuerpo, restringiendo cada vez mds, otras formas de expresién cor-
porales que nos llevarian al encuentro y la transformacion del mismo.

Los cuerpos estdn sobrecodificados, pero al mismo tiempo revelan, paradé-
jicamente, una carencia de c6digos (de otros c4digos). Asi, no se decodifican
bien las sensaciones y emociones; no sabemos relajarnos; hay una llamativa
ignorancia respecto a las bases anatémico-fisioldgicas del cuerpo, y ese hue-
co se cubre con mitos que oscurecen y distorsionan su realidad; hay una
extendida rigidez y estereotipia de pldsticas corporales; pobreza de capaci-
dades expresivas, etcétera. Ambos procesos apuntan en la misma direccién:
adaptar los cuerpos, ddndole poco espacio al desarrollo de sus potenciali-
dades creativas (Baz 2000, 109).

Quizd una de las estrategias de este discurso sobrecodificante, sea la
permisividad de hablar del cuerpo, de la sexualidad, de la practica del
género en los otros, enajenando al sujeto de la posibilidad de hablar de
si mismo, de su propio cuerpo en tanto objeto de deseo de otros y de si
mismo como camino de reconocimiento, de creacion y recreaci6n de sig-
nificados sobre su cuerpo. De esta forma, es necesario que cuando teje-
mos discursos sobre el género y la sexualidad, nos remitamos a hablar
sobre nosotros mismos; quiza en un inicio hablamos de la sexualidad
del otro, pero si queremos trabajar con la sexualidad del otro es necesa-
rio hablar de la propia. Esto nos remite a los procesos mds profundos de
identificaci6n con los otros: padre, madre, hermano, abuelo, etcétera.

¢Hasta dénde la ciencia con sus artificios, hasta donde las discipli-
nas, sus métodos y técnicas, contribuyen a esa sobrecodificacién de los
cuerpos, a la rigidez que imposibilita la expresién del propio sujeto vi-
viéndose en su cuerpo? ;Cémo podemos crear alternativas de trabajo
que nos posibiliten la lectura de esos cuerpos que gritan y que expresan
su vivencia adn limitada y controlada, ahora por el propio sujeto?

Nosotros pensamos —después de nuestra intervencién en y con Ma-
linalli- que cuando el sujeto sea capaz de nombrarse y de nombrar su
mundo, es decir, de construir discursos que hagan historias sobre su vi-
da cotidiana y sobre si mismo, estard en la posibilidad de encontrarse y
de vivirse en su cuerpo. “El‘cuerpo’ (femenino o masculino) se concibe

76



CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

como una construccién significante, referente primordial del ‘yo’, in-
mersa en un mundo imaginario donde los mitos individuales y sociales
encuentran su hogar” (Baz 2000, 75).

Planteamos entonces, que el cuerpo se torna testimonio de la histo-
ria, testimonio vivo de las experiencias y de las instituciones. La pregun-
ta es ;como podemos leer al cuerpo-testimonio para reconstruir esas
historias?

Nuestro cuerpo dice el discurso del otro social, del otro sujeto que fi-
sicamente no estd en mi, pero que se simboliza y se significa en él. “La
imagen del cuerpo es producto de la historia de cada sujeto, de la inter-
subjetividad imaginaria marcada de entrada por la dimensién simbé-
lica, la sintesis viva de nuestras experiencias emocionales” (Baz para-
fraseando a Dolto 2000, 41).

La lectura del cuerpo nos permitirfa explicar y comprender nuestro
actuar respecto a la atencion del cuerpo; es decir, como nuestras practi-
cas sobre el proceso salud / enfermedad, vida/muerte, cuerpo y sexua-
lidad, estén determinadas por aquellas significaciones histérico-sociales
que dictaminan las formas del hacer y las formas del pensar.

Vale decir que las formas de vivir y sentir lo corporal en cualquier cultura,
son aprendidas y reproducidas por las explicaciones que dan los brujos, los
gufas religiosos, los médicos, los cientificos, los comerciantes y los politicos.
Apesar delo anterior, las maneras de concretarlo, de vivirlo cotidianamente
enel cuerpo, son un acto de individualidad. El sujeto hace uso de su eleccién
con el cuerpo de acuerdo con las mediaciones sociales y emocionales. Enton-
ces, una representacién simbélica se materializa en formas de ser, de amar,
de vivir, de comer, de enfermarse y de morir. En esa 16gica, el ser humano es
una concrecién simbdlica de una cultura especifica (Lopez 1998, 20).

El cuerpo se constituye en un adentro y un afuera, nuevamente ex-
perimentado ya no s6lo como una fragmentacién de 6rganos, ahora tam-
bién con la fragmentacion de significados tendientes a interpretar y nom-
brar esas partes, las partes fisicas muy alejadas de las partes simbdlicas,
sin darnos cuenta de la profunda complicidad de ambas. El discurso a
partir del atravesamiento del cuerpo: el discurso nombra al cuerpo en
tanto experiencia vivida.

77



DAYANA LUNA REYES Y JORGE GOMEZ MANCERA

El cuerpo tiene historia, tiene codigos para su lectura contextualiza-
da en el espacio y en el tiempo. Cada parte de ese gran cuerpo-edificio
nos puede hablar de dolor, nos puede hablar de deseo, nos puede narrar
su historia con los otros, nos puede hablar de episodios de violencia,
ahora ya almacenada y constitutiva del sujeto como principio basico de
supervivencia en la sociedad de control moral; el cuerpo fragmentado
habla, s6lo hay que escucharlo y aprender a leerlo para que asi, si es po-
sible, podamos lograr una significacion compleja de su discurso.

EL CUERPO COMO DISCURSO EN PROCESO: PROPUESTAS PARA
QUE NUESTROS CUERPOS SEAN OTROS...

Nosotros nos salvamos de la muerte. ;Por qué? Todas las noches
nos salvamos. Quedamos juntos, en nuestros brazos, y yo empiezo
a crecer como el dia. Algo he de andar buscando en ti, algo mio que
tti eres y que no has de darme nunca.

Sabines, Addn y Eva, 1952.

Alaluz de de nuestra préctica y estas reflexiones, resta preguntarnos
(dénde queda el sujeto? ;Dénde estdn las posibilidades que tiene para
ser y desplegarse en ese cuerpo que le pertenece o que es todo é1?

Deleuze y Guattari (1985) hablan del “cuerpo sin 6rganos” como ese
proyecto imposible pero quizd efectivo a través del cual se desterritoria-
lizan las fijaciones estructurales de los tiempos, como ese devenir posi-
ble a través del cual se transforma el dia a dfa y en el que otro mundo es
posible mediante ganancias estéticas. Los indicios en el cuerpo no pue-
den ser fijaciones de museos inméviles, sino todo lo contrario: sefiales
en constante actualizacién de sentido porque albergan la memoria, las
posibilidades de accién y las potencias para la indefinida recreacién co-
munitaria. No hay nada seguro, fijo, sélo condiciones que se actualizan
en funcién de las contingencias del momento; todo lo demds son estra-
tegias de gobierno, a las que, por demds, también es imposible escapar
(Molina 2005, 13).

Y ;cudl es la alternativa para el sujeto? Nosotros pensamos que dicha
alternativa radica en la capacidad para imaginar mundos posibles que, ala
manera de Castoriadis (1993), permitan al sujeto crear y recrear alterna-

78



CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

tivas, en tanto imaginadas y creadas por él, quien tiene la capacidad de
significar su vida cotidiana. Para nosotros esto implicarfa la posibilidad
de crear discursos que, con el mero pretexto de hablar de si mismo, le
posibilite saberse presente y con capacidad para nombrarse y nombrar
la relacién con su mundo.

El reconocimiento del cuerpo del sujeto a partir de la construccién de
discursos, construccién de entramados que hagan historias sobre el
cuerpo y su desnudez, pondria en tela de juicio la institucionalizacién
de la sexualidad. Porque el sujeto reconoceria la historia de su cuerpo,
develando su capacidad para crearlo y recrearlo a través del discurso y
el ejercicio de su estar con el cuerpo.

Pensamos que s6lo sabiéndose sujeto y recuperando desde otras lec-
turas la experiencia de su vida, es como podrd ejercer —en alguna medi-
da-1la libertad que tiene para construir el discurso que nos cuente la
historia de su cuerpo.

Nosotros apostamos por esta via, la cual fue favorecida por diversos
dispositivos formativos que generaron espacios para esa deconstruc-
cién-reconstruccién de los cuerpos, atin no terminada, siempre en pro-
ceso en tanto que el sujeto no es estatico; sin embargo, ya echada a andar.
Este escrito es uno de los resultados de las diversas discusiones llevadas
a cabo en los espacios reflexivos con los talleristas, vivencias que resul-
taron significativas para todos, y que ahora nos permiten proponer algu-
nos aspectos centrales en el trabajo con nuestros cuerpos a través del
dispositivo de los talleres del proyecto Malinalli:

¢ Esnecesaria la formacién de talleristas que partan de su propia
experiencia de vida para generar la reflexién como coordinado-
res de talleres sobre sexualidad y género.

*  Que se consideren como parte del mismo proceso formativo y de
experiencia significativa: los procesos de los coordinadores, de los
talleristas y de los participantes de los talleres, todos como suje-
tos-cuerpos en constante didlogo consigo mismos y con los otros.

o Tener siempre presente que los discursos sobre la sexualidad, el
género, la salud-enfermedad, etcétera, no sélo estan presentes en
los talleres, sino en todo el proceso formativo, en las relaciones
de coordinadores y talleristas, en las formas de organizacién y de

79



DAYANA LUNA REYES Y JORGE GOMEZ MANCERA

la dindmica de los grupos; todo esto se constituye en material de
andlisis al actualizar en el aqui y ahora, las formas en que esos
discursos atraviesan nuestros cuerpos.

¢ Enlos talleres es necesario poner en contacto a los sujetos con sus
propios cuerpos, pero desde otras formas posibles, es decir, creati-
vas y espontdneas, que generen otras experiencias significativas.

o Generar talleres que pongan en didlogo las experiencias de vida
de unos y de otros.

¢ Esnecesario develar como es que se construyeron los discursos
sobre el cuerpo para, a su vez, reconstruir una historia hablada
desde el propio sujeto.

¢ Despertar lamemoria de nuestros cuerpos, leer su historia y rees-
cribirla de tal forma que posibilite la construccién de otros dis-
cursos sobre nuestro cuerpo. Que permita al sujeto colocarse en
el lugar de la duda constante, la que le ayude a desmitificar las
tramas mediante las cuales los discursos opacan, vigilan, restrin-
gen, controlan y prohiben la vivencia del sujeto con su cuerpo,
que lo enajenan de ese cuerpo que lo constituye, no permitiéndo-
le ser actor de su propia historia.

La experiencia metodolégica puede llevar a realizar andlisis profun-
dos cuando existe la oportunidad de generar dindmicas grupo-institucio-
nales-comunitarias, que faciliten el replanteamiento; y cuando no resul-
te sencillo como este caso, consideramos que se puede aprovechar la
estrategia para hacer hablar a los discursos, los cuerpos y sus interjeccio-
nes. El proyecto Malinalli representa un esfuerzo metodolégico-politico
que nos permite traer inferencias como las que traemos ahora al final.

Las reflexiones y la generacién de nuevos discursos serfan inexisten-
tes sin estas y estos talleristas que tantas horas dedicaron al proyecto y al
servicio en diversas comunidades del estado de Hidalgo, en 16 estados
de la reptiblica mexicana, en cumbres internacionales (con diferentes
nacionalidades, alrededor de 20 paises distintos), asi como en 5 paises
diferentes.

80



CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

BIBLIOGRAFIA

AcuiLera, Guadalupe et al., Cuerpo, identidad y psicologia, México, Plaza y
Valdés, 1998.

ANziuey, Didier, El Yo-Piel, Madrid, Biblioteca Nueva, 1998.

BaraiLLg, George, La Conjuracién sagrada. Ensayos 1929-1939, Buenos
Aires, Adriana Hidalgo Editora, 2003.

Brancror, Maurice, La Comunidad inconfesable, Madrid, Arena Libros,
2002.

BaumaN, Zygmunt, La globalizacién. Consecuencias humanas, México, Fon-
do de Cultura Econémica, 2001.

Baz, Margarita, Metdforas del cuerpo: un estudio sobre la mujer y la danza,
Meéxico, PUEG / UNAM/ Porrta, 2000.

Casroriapis, Cornelius, La institucion imaginaria de la sociedad. vol II.
El'imaginario social y la sociedad, Argentina, Tusquets, 1993.

DeLeuzg, Gilles y Félix Guattary, El antiedipo: Capitalismo y esquizofrenia,
Espafia, Paidés, 2000.

DESACHARNES y Neret, Dali. La obra pictérica, Madrid, Edit. Taschen,
2001.

, Dali, México, Numen, 2003.

Foucautr, Michel, Vigilar y castigar, México, Siglo xx1, 1990.

, Historia de la sexualidad, tomo 1., México, Siglo xx1, 2000.

, Los anormales, México, Siglo xx1, 2001.

Freup, Sigmund, El yo y el ello, y otras obras, Obras Completas, tomo xix,
Buenos Aires, Amorrortu, 2003.

HusermaN, Susana, Cdmo se forman los capacitadotes: arte y saberes de su
profesién, Buenos Aires, Paidés, 2005.

Kristeva, Julia, El lenguaje ese desconocido, Madrid, Edit. Fundamentos,
2001.

, Historias de Amor, México, Siglo xx1, 2002.

Lopez, Sergio, “La significacion de lo corporal y la cultura”, en Guadalu-
pe Aguilera et al., Cuerpo, identidad y psicologia, México, Plaza y Val-
dés, 1998.

LacaN, Jaques, La Familia, Buenos Aires, Argonauta, biblioteca de psi-
coanadlisis, 2003.

81



DAYANA LUNA REYES Y JORGE GOMEZ MANCERA

Lucee, Israel, El goce de la histérica, Buenos Aires, Argonauta, biblioteca
de psicoanalisis, 1979.

MotiNa Valencia, Nelson, El cuerpo: museo y significado controlado, Chile,
Red Polis, 2005.

NierzscHE, Friedrich, El ocaso de los idolos, Tusquets, Barcelona, 2009.

SaerteLe, Hans, Palabra y silencio en psicoandlisis, México, Universidad
Auténoma Metropolitana, 2005.

SONTAG, Susan, La enfermedad y sus metdforas/el SIDAy sus metdforas, Méxi-
co, Punto de lectura, 2002.

WALDER, Paul, EI cuerpo fragmentado, Chile, Red Polis, 2006.

FECHA DE RECEPCION DEL ARTICULO: 25 de junio de 2008
FECHA DE ACEPTACION Y RECEPCION DE LA VERSION FINAL: 28 de febrero de 2009

82





