
47

Relaciones 117, invierno 2009, vol. xxX

El presente artículo aborda una experiencia de trabajo que transitó desde la ge-
neración de un grupo-institucional para la investigación e  intervención dentro 
de la problemática del VIH/SIDA, en el Estado de Hidalgo,  hasta los intersticios 
subjetivos de sus actores a quienes dejó huella en ese caminar profundo que es el 
conocerse a sí mismos y a sí mismas en y desde la sexualidad en el intercambio 
con el campo de intervención social. Analiza los procesos de lo grupal y su atrave-
samiento con el problema del género; así como el lugar de colocación del inter-
ventor-investigador, que puede transitar por diversos discursos que permiten 
deconstruir su praxis disciplinar y su experiencia humana. 

(Cuerpo-género, VIH-SIDA, investigación, intervención, grupo)

Un espacio construido, en espera de deconstruccion

Yo para todo viaje
voy ligero de equipaje…
Siempre nos hace soñar…
y casi  olvidamos
el jamelgo que montamos...
Machado, El tren, 1912

os espacios sociales pertenecen a un campo de construcción 
específico, son lugares prefigurados que construyen deter-
minadas dinámicas humanas. Podemos decir que todo es-
pacio social es construido por una cultura determinada, y 

aunque el sujeto olvide la construcción social del espacio no deja de es-
tar inmerso en ella.

CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS, 
PARA QUE NUNCA MáS PERMANEZCAN CALLADOS…

Dayana Luna Reyes*
Universidad Autónoma del Estado de Hidalgo 

Jorge Gómez Mancera
Universidad Autónoma de Barcelona

L

*day2902@yahoo.com      psicogeorge2003@hotmail.com



48

Dayana Luna Reyes y Jorge Gómez Mancera

El olvido de la inserción, es en ocasiones parte de la dinámica del 
sujeto contemporáneo, pues la cultura globalizada invita a las dinámi-
cas mecánicas que no se pregunten por su propio quehacer, y de la mis-
ma forma por sus esencias constitutivas. La ciencia social olvida muchas 
veces el camino y el vehículo que la transporta.

Algunos profesionales hemos tomado como opción científico-social 
y también como opción política, realizar intervenciones desde el re
planteamiento de nuestro lugar en los espacios sociales del propio que
hacer.

Tomamos en consideración, en primera instancia, la construcción cul
tural del espacio, posteriormente su construcción institucional y los co
rrelatos grupales que lo constituyen. Ello permite que cualquier espacio 
social sobre el que se interviene resulte menos ajeno, y que por ende no 
olvide que las ciencias sociales se gestan en la interacción, independiente
mente de la disciplina, tendencia o corriente de intervención −aunque 
sabemos bien que sólo son algunas visiones las que toman este tipo de 
postura−, como es el caso de las reflexiones epistemológicas que hacen 
Berger, Luck­man, Morin o Giddens. El científico social elige trabajos 
que se dirigen a la interacción con los objetos de estudio, y posterior-
mente toma también otras decisiones al realizar sus reflexiones sobre la 
realidad estudiada.

La decisión es un importante elemento que conforma posturas estra-
tégicas dentro de la intervención en ciencias sociales;  en este artículo to
maremos en cuenta el juego de decisiones que hemos tomado para una 
intervención concreta en psicología social. Los autores� de este texto jun-
to con el entonces coordinador (enero 2001) de psicología de la Uni
versidad Autónoma del Estado de Hidalgo (UAEH) Víctor Manuel Ortiz 
Aguirre, gestamos una propuesta de trabajo sobre VIH/SIDA para inter
venir en la prevención, la difusión de información, el replanteamiento 
cultural en distintos ámbitos, las prácticas sexuales, los derechos huma-
nos, y desde luego el género.

� En ese momento los dos escritores formaban parte del Profesorado de Tiempo 
Completo del área de psicología de la UAEH, el día de hoy sólo Dayana Luna continúa en 
dicha institución.



49

CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

Nuestro punto de partida fue un taller realizado por Madhu Bala 
Nath� para Naciones Unidas� en la India: Gender, HIV/AIDS and Human 
Rights; un proyecto y manual que proponen un trabajo de prevención en 
VIH/SIDA � que considere al género y a los derechos humanos como elemen-
tos fundamentales para el replanteamiento de acciones, experiencias, y 
prácticas de hombres y mujeres.

El taller fue recuperado en su versión original para la aplicación del 
taller vivencial, con la finalidad de formar alumnos de la carrera de psi-
cología justo en un proyecto de intervención que se encargaría de aplicar 
el taller primero en comunidades hidalguenses y después en otras po-
blaciones.� 

La edad de los alumnos y alumnas de la carrera de psicología a quie-
nes se formó en el proyecto, oscilaron entre los 21 y los 28 años;� comen-
zaban su participación una vez que iniciaban el proceso de prácticas de 
campo durante el cuarto semestre de su formación de licenciatura. 

A lo largo de este texto destacaremos fundamentalmente el devenir 
del proyecto para comprender la construcción subjetiva gestada tanto en 
el nivel individual como en el grupal; el trabajo fundamentalmente se 
enfoca a desentrañar los entramados intersubjetivos que han constitui-
do a las subjetividades inmersas en este proceso específico.

Para poder hablar de un proceso subjetivo grupal o individual, es 
necesario que coloquemos nuestro discurso a modo de esquivar deter-
minadas construcciones subjetivas que propiciarían campos de atrapa-
miento en el momento de la redacción. Tomaremos en cuenta algunas 

� Madhu Bala Nath ha realizado un importante trabajo en el nivel internacional en la 
lucha por los derechos humanos de comunidades desprotegidas, y desde luego ponien-
do énfasis en el trabajo de género, de defensa de los derechos de la mujer y de las perso-
nas que viven con VIH/SIDA (PVVS).

� En específico para UNIFEM (Fondo de naciones Unidas para la Mujer).
� Una propuesta internacional, que pensaba problemas globales de manera particular, 

eligiendo dos ejes fundamentales para la intervención en la prevención del VIH/SIDA (que otor
gará posteriormente posibilidades de plantear propuestas de trabajo en distintos ámbitos).

� Hablaremos más delante de los diferentes estados y países donde hubo interven-
ción desde el proyecto; así como de los cambios que fueron posteriormente necesarios.

� Aunque es importante destacar que hubo incluso personas de más de 40 años par-
ticipando como talleristas; y queremos destacar  que se formaron 60 personas diferentes 
a lo largo de siete años.



50

Dayana Luna Reyes y Jorge Gómez Mancera

palabras y/o términos que faciliten una descolocación o una forma de 
alejarse y reapropiarse del objeto.

Así, preferiremos omitir la designación alumna o alumno,� ya que 
los colocaría en un lugar determinado y a nosotros también,� ya que se-
ría otorgarle fundamentalmente el lugar de un aprendiz, mas la relevan-
cia está colocada en el proceso de vivencia subjetiva de los y las inte-
grantes del proyecto; por ello quisiéramos de ahora adelante hablar 
preferiblemente de tallerista(s), pues nos parece un modo más apropia-
do para la labor realizada por las personas. De este modo, mientras se 
analiza su lugar como interventores, trataremos de dilucidar el  proceso 
experiencial de las personas y  el grupo.

Podemos así entender que el trabajo realizado con la propuesta Gé-
nero, VIH/SIDA y Derechos Humanos tuvo dos objetivos� fundamentales:

El primero como mencionamos, era fomentar la prevención de la 
infección por VIH/SIDA, desde la reflexión de los derechos humanos y el 
género de hombres y mujeres en la vida cotidiana.

El otro objetivo consistía en formar a estudiantes de psicología en la 
coordinación y observación grupal de estos talleres a partir de espacios 
de discusión y reflexión en torno a los temas centrales del proyecto: Gé-
nero, VIH-SIDA y Derechos Humanos.

La elección de una propuesta internacional, otorgaba determinada 
perspectiva, pero debía ser tomada desde la experiencia del entorno, 
para volverse asequible a las circunstancias de él; los objetivos respon-
den como vemos a propuestas diversas: 1. A la propuesta realizada por 
el UNIFEM; así como a las necesidades de reflexión de género que requería 
el estado de Hidalgo. 2. A la necesidad de prácticas de campo del alum-
nado en psicología de la UAEH.

� Otorgaría un determinado tipo de construcción subjetiva que intentamos no repro-
ducir, sino analizar desde otros horizontes de mirada.

� Nos colocaría indudablemente en el lugar de docentes, y desde luego que para 
describir debemos obviar dicha designación, pero para el análisis posterior resultará 
importante tomar en consideración ese lugar, ya que ello sí influye sobre el trabajo de 
campo; mas queremos destacar que quienes escriben son investigadores antes que do-
centes.

� Y podemos decir que sigue teniendo, porque aun los integrantes replican el taller en 
diversos espacios.



51

CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

Desde nuestra inserción a la universidad y a la comunidad de Pachu
ca Hidalgo, pudimos notar  algunas de  las construcciones sociales exis-
tentes, así como sus inherentes construcciones familiares, grupales e 
institucionales; estos visos desde 1998 al 2001, otorgaron formas de mi-
rar a la comunidad en su totalidad. Los tres involucrados habíamos tra-
bajado ya en las temáticas del proyecto, así que no es difícil comprender 
porque nuestro campo de mirada pudo reposar sobre la problemática. 

Conocedores de nuestro interés, decidimos hacer coincidir el taller 
con las necesidades de la licenciatura en psicología y con las propuestas 
del UNIFEM, por medio del armado de un proyecto sobre el que se trabaja-
rían los elementos especificados por el taller de Madhu Bala Nath, y que 
a la postre se denominaría Malinalli. 10 

El trabajo comenzaba desde demandas y/o propuestas instituciona-
les, para generar un dispositivo que acogiera las peticiones instituciona-
les, pero que además planteara una intervención social que permitiese a 
un tiempo investigar e intervenir en distintos niveles. 

A conciencia de quienes finalmente quedamos a cargo del proyecto 
–la y el que escriben este texto– fuimos impelidos por el propio campo a 
realizar modificaciones a la propuesta inicial de la intervención. La deci-
sión delante del acontecer investigativo, es el que otorga las posibilida-
des de una acción social, así que viendo necesidades y dinámicas con-
cretas decidimos acoplar el proyecto a la comunidad.

Lo que antes era solamente encargo institucional se transforma de-
lante del encuentro real con los sujetos de investigación, que ahora no 
solamente poseen sus propias demandas y necesidades, sino que po-
seen un constructo subjetivo que les pertenece y que debió ser leído antes 
de continuar la intervención. Es ahí donde aparece la decisión metodo-
lógica de acercarse a los sujetos desde una mirada que permita una nue-
va colocación del investigador. 

La nueva colocación del investigador es la que permite hacerlo ha-
blar de otra manera delante del campo, se intenta lograr una cercanía en 
el diálogo con él, y a pesar de que la voz final siempre la tendrá el inves-

10 Fueron los propios integrantes del grupo quienes decidieron ponerle un nombre, 
y que terminaron por asignarle este nombre náhuatl, el cual significa semilla, germina-
ción, nacimiento.



52

Dayana Luna Reyes y Jorge Gómez Mancera

tigador, al menos se intenta que éste sea consciente de ello. La toma de 
decisiones en el campo es una posibilidad metodológico-estratégica que 
permite diversas colocaciones delante de las personas con las que se in-
teractúa; en este caso apuesta a que el campo se responda a sí mismo, 
antes de hacer propuestas externas que no correspondan con la realidad 
con la que se desea intervenir.

Conocedores de que el espacio que construimos es un espacio conve-
nido y un espacio convocado, comenzamos a intervenir en él con la finali-
dad de que se construya y se deconstruya a sí mismo –en el sentido derri-
diano–; se trata de generar un espacio construido, que sea consciente de 
su propia construcción y que desde ahí pueda generar replanteamientos, 
que a su vez propicien replanteamientos en nosotros los investigadores.

Se trata de un dispositivo que abra las posibilidades del cuestiona-
miento y que no se cierre sobre sí, intenta dejar alternativas para escu-
char a la palabra, a la comunidad y a la coordinación en novedosos dis-
cursos, lugares y subjetividades. El campo nos hace hablar, nos coloca en 
otro lugar y entonces nos regala algún nuevo tipo de subjetividad; ahí 
nos reconocemos, y desde ahí comenzamos la otra forma de hablar en y 
con el campo. La deconstrucción aparece cuando una edificación discur-
sivo-subjetiva que es sacudida hasta cambiar las formas de decir en el 
mundo que hacen ser al sujeto.

La y el coordinador de Malinalli, hemos tomado como alternativa la 
deconstrucción, optamos por ella, después de la propia sacudida que 
nos otorgó el campo. 

Las metodologías –ya podemos llamarlas en plural– cualitativas,11 
ponen énfasis en este aspecto, sin embargo, la teoría cualitativa muchas 
veces permanece en los textos hasta que no es llevada a un plano especí-
ficamente práctico; el investigador difícilmente puede alcanzar a com-

11  Como las metodologías de Taylor y Bogdan, Denzin y Lincoln, etcétera; que pro-
vienen de campos diversos de las ciencias sociales, desde ámbitos etnológicos, hasta 
ámbitos  de la psicología social (Malinowski, Lourau, etcétera), hasta ámbitos teóricos 
diversos que podrían otorgar propuestas desde diversas prácticas: en la psicología social, 
la obra de Pichón Riviere, en pedagogía incluso la obra de Freire, o en ámbitos sociológi-
cos que pensaban la fenomenología, como el caso de Schütz, Berger y Luckman; o ya 
propiamente en ámbitos epistemológicos de la práctica social como las de Edgar Morin.



53

CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

prender lo que significa el trabajo cualitativo, hasta que no lo aplica, se 
desapropia de él, y lo vuelve a apropiar de alguna forma.

La metodología cualitativa recupera la experiencia de los sujetos des
de su lenguaje (todas las formas de acción, comunicación y entendimien
to del ser humano), en ello confluyen todas las disciplinas sociales, pero en
cuentra cada una su especificidad en el modo de cuestionar a ese lenguaje.

El cuestionamiento que ha surgido en Malinalli, primero fue para los 
investigadores, después para los talleristas quienes investigaban, y pos-
teriormente un cuestionamiento para el propio campo; en este juego de 
interpelaciones es cuando y donde se decide por un tipo de práctica: 
mantener la interpelación, el juego dialéctico, y entonces comenzar a 
esbozar algo de lo acontecido en dicha interacción.

Lo recuperado en este proceso de Malinalli, es un aprendizaje dialéc
tico, que ahora se permite hablar desde el lugar de la coordinación para 
recuperar la experiencia enfáticamente desde ese lugar, para recuperar 
la percepción del proceso por el que pasaron los talleristas del grupo 
Malinalli a lo largo de siete años de trabajo.12

Pretendemos con este trabajo pensar la vivencia de las y los talleris-
tas en su proceso de formación, en su proceso de intervención, y en su 
proceso de replanteamiento; es decir, intentamos dilucidar el proceso 
subjetivo por el que transita un tallerista dentro de un determinado dis-
positivo de trabajo, en este caso conocido como Malinalli.

el proceso por el que transitaron los y las talleristas

La sustancia de cada ser
es impugnada por cada otro
sin descanso.
Bataille13

Entrar a formar parte de un proyecto responde sí, en alguna medida, a una 
demanda institucional, pero desde otro lugar también se opta por ello. Las 

12 Sesenta talleristas distintos pasaron por el proyecto a lo largo de siete años, muchos 
de ellos permanecieron a lo largo de cuatro años, e incluso realizan aún intervenciones 
que poseen las perspectivas del proyecto.

13 Citado por Blanchot en La comunidad inconfesable, Madrid, Arena Libros, 2002. 



54

Dayana Luna Reyes y Jorge Gómez Mancera

personas además de haber optado como propuesta de estudio por la psi-
cología, optaron posteriormente por estar en el proyecto14 Malinalli.

Una vez inserto el o la tallerista, comenzaban un proceso de forma-
ción donde habría de experienciar en primer lugar el taller propuesto 
por Madhu Bala Nath, con algunos cambios hechos por el equipo de 
coordinación –como explicamos–.

En esa primera fase muchos(as) de los(as) talleristas vivencian el ta-
ller como una innovadora cosmovisión. Ello no es de extrañar, ya que 
reflexiona sobre cuestiones fundamentales de la subjetividad contempo-
ránea (sexualidad, género, etcétera).

Las individualidades que participan en el grupo se encuentran cues-
tionadas en su propia dinámica subjetiva, se piensan a sí mismos, mien-
tras piensan en el entorno que los y las ha construido como hombres o 
mujeres y los ha colocado en un lugar específico; esos lugares son los 
que serán cuestionados y muchas veces actuarán en la propia perspecti-
va de vida, que las y los hace descolocarse, para de este modo experi-
mentar novedosas formas de estar sobre el mundo.

Sin embargo, el cuestionamiento permanece a lo largo de la forma-
ción, la vivencia del taller significó sólo el primer cuestionamiento de su 
proceso en el proyecto; la búsqueda bibliográfica, la reflexión teórica y el 
enfrentamiento con diversos campos otorgaban posibilidades para el re
planteamiento de creencias, ideas, concepciones y actitudes subjetivas. 

Sin percatarse, el grupo de talleristas cuestionaba de forma profunda 
sus propias conformaciones ideológicas, psicológicas, políticas, etcétera; 
la información les transformaba y la acción presentificaba la transforma-
ción, mientras permitía la deconstrucción de cada uno de los individuos 
del grupo.

 Los jóvenes del proyecto hablan de una transformación individual, 
otorgada por la práctica. Su individualidad quizá sea violenta, en algu-
na medida, ante el formato del dispositivo, pues implica una fuerte con-
vivencia con el otro. Esto lo invita a construir otros discursos con respec-

14 Al alumnado de psicología de la UAEH, en ese tiempo, se le permitía elegir el espacio 
inicial de sus prácticas de campo, y algunos tomaron la alternativa por el proyecto Géne-
ro, VIH/SIDA y Derechos Humanos.



55

CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

to a sus discursivas experiencias íntimas en torno a la vida, la muerte, la 
enfermedad, el género y su sexualidad. Las edificaciones previamente 
armadas se desconfiguran y reconfiguran en la praxis social.

Los diversos grupos conformados (el proyecto debía cambiar de in-
tegrantes, debido al avance del proceso universitario de los talleristas) 
han hecho hablar a los sujetos de diferentes modos. Algunos han tenido 
por primera vez la oportunidad de hablar de esos temas que habitual-
mente carecen de un espacio en la comunidad, la familia, el colegio, los 
grupos de jóvenes o grupos religiosos, etcétera. 

En la reflexión de diversos aspectos, los y las integrantes no dejaban 
de tener el cuerpo involucrado dentro de esta dinámica, mientras se pre-
guntaban acerca de la construcción que la sociedad ha hecho del cuerpo; 
este proceso involucra aspectos fundamentales de la subjetividad, don-
de incluso se alcanza al propio cuerpo, en un análisis minucioso sobre su 
constitución. Los dispositivos pensados por Foucault son aquellos que 
en alguna medida insertan al cuerpo en una determinada dinámica; el  
dispositivo acá utilizado no quiso obviar el trabajo del dispositivo,15 sino 
aprovecharlo al máximo dentro de sus técnicas y estrategias de trabajo 
tanto internas como externas.

Podemos decir que el trabajo con el dispositivo de Malinalli se acerca 
a lo que menciona Huberman, explica que el trabajo en un proceso como 
éste consiste en un “proceso que integra y articula la formación inicial y 
continua, como preparación sistemática para afrontar las realidades bá-
sicas de la tarea y como motivación para un progresivo desarrollo de ca
lidad y eficacia en cualquiera de los aspectos de la función que se desem
peñe” (2005, 16).

Lo más interesante de esta definición posiblemente sea la noción no 
estática del proceso, es decir, la posibilidad de construirse en el devenir 
del proceso. Pero ese construirse tenía que ser considerado a partir del 

15 El dispositivo del que habla Foucault, es un dispositivo evidentemente social que 
involucra distintos aspectos políticos, económicos, arquitectónicos, culturales, etcétera; y 
nosotros hacemos referencia a un dispositivo metodológico, más aun en él no dejamos de 
reconocer la fuerza y/o violencia que puede generar, como cualquier estrategia contem-
poránea del encuentro entre seres humanos. 



56

Dayana Luna Reyes y Jorge Gómez Mancera

pensarse y vivirse en el aquí y ahora, desde, con, en y a partir de un 
cuerpo que tiene dimensiones biológicas, histórico-temporales, espacia-
les y simbólicas.

No se pretendía delimitar el ámbito del cuerpo a través de la palabra, 
de la razón o, como diría Foucault (2000), generar un cerco político del 
cuerpo, una vez más; sino abrir un campo disruptivo para pensar el 
cuerpo y sus atravesamientos de significado (culturalizados).

Las condiciones estaban dadas, a pesar (y decimos a sabiendas de la 
rigidez institucional que atraviesa todo proceso grupal) de que se traba-
jaba en un espacio-institución que obligaba a hablar desde el discurso 
académico sobre muchos aspectos que no se pueden delimitar. Sabía-
mos que para hablar de nuestros cuerpos no bastaba la palabra hablada, 
aprendida, memorizada; era necesario desplegar otras formas metafóri-
cas16 del cuerpo a partir de lo no dicho, de lo omitido o de lo actuado a 
partir incluso del análisis del deseo. Eso rompía con la construcción-
cuerpo que creíamos ya edificada.

Por ello, era necesario pasar por el proceso académico, la capacita-
ción, pero también pasar por un proceso vivencial.

la capacitación se lleva a cabo cuando existe una actitud abierta de prepara-
ción constante para dar respuestas comprometidas, actualizadas y signifi-
cativas, la cual cobra verdadero sentido siempre y cuando no se esperen 
resultados inmediatos, cuando no se crea que bajo el disfraz de un nuevo 
lenguaje ya se han abandonado situaciones rígidas y estereotipadas, incor-
poradas y repetidas durante largo tiempo (Huberman 2005, 17).

Era necesario deconstruir esos cuerpos desde los cuales ya nos en-
contrábamos hablando, era necesario vivirse y permitirse sentir, para 
volver a nombrarse y así crear nuevos y variados lugares posibles para 

16 Cuando hablamos de formas metafóricas, hacemos referencia a la diversidad de 
lenguajes coloquiales, literarios y teóricos que debimos realizar para hacer hablar al dis-
curso sobre el cuerpo. La metáfora no es un sinónimo, es una posibilidad para hacer ha-
blar de otra forma al discurso, es sacarlo de sí para presentarlo como un espejo, se mire a 
sí mismo y entonces haga otro discurso nuevo que ya nunca será el de la repetición.



57

CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

el sujeto y su cuerpo significado. También el equipo de coordinación 
hubo de pasar por este proceso; hubimos de redeconstruir nuestras ex-
periencias a partir de este descubrimiento de los otros, así como el nove-
doso descubrimiento que significa el campo de intervención. Éste nunca 
funciona de modo lineal, abre posibilidades y otorga siempre conoci-
mientos novedosos.

Los espacios de reflexión, nos convocaron a trabajar a partir de la 
propia vivencia, a partir de la memoria histórica, colectiva y escrita en       
la piel del cuerpo (Anzieu 1998), como un discurso aparentemente úni-
co, que pedía ser leído desde diversos enfoques para irrumpir como un 
sujeto-objeto polisémico.

Si lo pensamos desde las ideas que guían el presente escrito, el taller 
convoca a los discursos que subyacen en las palabras y frases de las edi
ficaciones subjetivas con que llegaron las personas participantes; una 
vez puestos sobre la mesa, nunca pueden ser recogidos tal como se colo-
caron, cambiarán necesariamente de manera irrepetible.

Las siguientes fases del proyecto poseen actividades que se realizan 
de manera conjunta. El grupo de talleristas después de haber sido for-
mado, interviene en primera instancia únicamente aplicando el taller 
que él mismo vivenció; con ello está reviviendo su propia experiencia 
con el desconcierto de las personas asistentes, mientras está aprendien-
do a escuchar, además de estar aprendiendo a hacer pensar a un grupo. 
Pues el taller no pretende dictar modelos a seguir, sino muy por el con-
trario, pretende ayudar a que ese grupo humano se piense y replantee 
sus relaciones humanas.

Uno de los elementos sobresalientes del trabajo del equipo tallerista 
(que también denominamos replicante) es justo su manejo de grupo y 
las inherentes devoluciones que propicia el dispositivo. Las devolucio-
nes evitan ser invasivas; si bien se sabe que el taller justo está armado 
para movilizar, se pretende que lo haga desde la conveniencia específica 
del campo. En ningún grupo se habla de la misma manera, cada uno re
cibe un discurso ad hoc a su propia construcción discursiva; así, no será 
lo mismo una intervención con mujeres que se abocan al trabajo del ho-
gar, que a hombres que realizan prácticas en lugares públicos, como car-
niceros, carpinteros, etcétera, o un trabajo con población que posee prefe
rencias sexuales diversas (homosexualidad, bisexualidad, etcétera).



58

Dayana Luna Reyes y Jorge Gómez Mancera

Una vez que él o la tallerista logran un manejo de grupo (cuando logra 
hacer devoluciones al grupo de manera pausada en su devolución y ágil 
en el análisis de la dinámica grupal), entonces entendemos que ha teni-
do un avance en la comprensión de las personas con las que trabaja. Ahí 
comienza también ya su proceso de investigación, por ello es que habla-
mos de que las fases posteriores a la inserción se encuentran anudadas.

Cuando ha pasado a realizar la investigación, el miembro del grupo 
tallerista, requiere de un espacio para verter los aprendizajes recibidos 
en la práctica, para de ese modo acabar de entenderlos en su totalidad. 
Para ello posee un grupo de retroalimentación donde puede analizar sus 
acciones, discursos y aprendizajes, del mismo modo poseerá otro foro 
de expresión que es la enseñanza del dispositivo a nuevos(as) integrantes 
del proyecto.

De este modo, el dispositivo se complementa a sí mismo sin viciarse, 
ya que el grupo se mantiene en interacción constante con el exterior; por 
un lado, la interacción con las personas a quienes se imparte el taller, y 
por otro, el nuevo grupo de formación. Así el grupo tallerista madura en 
su proceso a partir de una reflexión que la puede encontrar en grupos 
constantes (el grupo de retroalimentación, formado por sus pares y los 
coordinadores); en grupos cambiantes (en el grupo armado de nuevos in-
tegrantes); y en grupos efímeros (los grupos a quienes se imparte el taller). 
Los y las talleristas transitan por un largo proceso de aprendizaje que les 
permite transitar por una búsqueda intersubjetiva en torno a las temáti-
cas, que insistirá, ahora de otro modo, su pensamiento de género, su 
concepción del sujeto contemporáneo, y desde luego le otorgará una 
propuesta de intervención desde las ciencias sociales y la psicología, con 
su inherente propuesta teórico-política.17

17 Cuando hablamos de postura política, hablamos de colocación estratégico-meto-
dológica; que en este caso –hasta donde alcanzamos a intelegir– es una postura que pro-
pone analizar el lugar del propio investigador, y estar en permanente análisis de la inte-
racción con la comunidad intervenida. Propone además tomar en consideración los 
derechos humanos, descolocar los supuestos que arman las dinámicas genéricas que 
propician dinámicas conflictivas y violentas en diversas poblaciones, implica también 
mirar más allá de los prejuicios del interventor, para que se puedan visualizar realidades 
humanas más allá de su asignación cultural (como el rechazo a preferencias sexuales di-
versas, o la marginalidad construida hacia personas que vive con VIH o SIDA)



59

CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

Testimonios o lecturas posibles a partir de los discursos

Aún el más valiente de nosotros,
rara vez tiene el valor 
para enfrentarse  a 
lo que realmente sabe.
Nietzsche, El ocaso de los ídolos (2009, 25)

Talleristas, es el nombre que hemos elegido para estas personas que han 
hecho esfuerzos de diferentes tipos por analizar su lugar en el mundo. 
Podría parecer sencillo que algún estudiante o investigador social traba-
jara a estas alturas sobre género, y quizá ello no representase un gran 
esfuerzo subjetivo; sin embargo, para la población de talleristas, el dis-
positivo Malinalli cuestionó profundamente la construcción singular de 
los participantes. No sabemos aún si se debió al tipo de dispositivo apli-
cado, o al tipo de población con el que se trabajó.

Ambos aspectos poseen elementos para responder afirmativamente. 
En el primer caso, pensemos que se trata de un dispositivo que invita a 
interactuar antes que a intervenir sobre el campo; uno de los aciertos 
que encontramos en Malinalli es justo su paulatino proceso de forma-
ción-inserción de campo. 

Convivir con los pares puede resultar sencillo, pero no siempre lo es 
cuando resultan compañeros cercanos (sus propios compañeros de la 
licenciatura), en una comunidad con una población donde coinciden 
familias, personas y grupos constantemente en la calle, o centros de ser-
vicio (mercados, cafés, etcétera). Para el grupo de tallerista era una expe-
riencia que contaba con este elemento que podría provocar sensaciones 
de incomodidad; más el trabajo también invitaba a tener una postura 
delante de la comunidad que invitase a construir nuevas posibilidades 
de relación (de género, de derechos, encuentros sexuales, etcétera) hu-
mana. El trabajo implicaba no solamente una labor de práctica de cam-
po, implicaba también un trabajo con su vida cotidiana, pues era un tra
bajo que cuestionaba elementos subjetivos de su lugar en el mundo.

Los cuestionamientos iniciales comenzaron con el género; las y los 
talleristas  al vivenciar el taller, se percataban de las repeticiones cultura-
les que ellos y ellas mismas reproducían en sus comportamientos; ya sea 
con la pareja, con la madre, con el padre, con sobrinas o con sus amigos.



60

Dayana Luna Reyes y Jorge Gómez Mancera

Hablar de género en un plano teórico es hablar en ocasiones sola-
mente de una quimera, y no de una realidad donde hay seres humanos 
con cuerpo, con ilusiones, con discursos, con temores, con deseos, sobre-
saltos, vergüenza, asombro, amenaza, dolor, tristeza, amor, desengaño, 
aburrimiento, indeferencia, arrebato, violencia, pasión, enamoramiento, 
desdicha o con cerrazones. Los hombres, mujeres, niños y niñas a los que 
se enfrentaron las y los talleristas fue una pregunta por sí mismos(as).

La pregunta sí fue en su abordaje netamente singular, netamente 
subjetiva, pero delante del otro el abordaje singular encontraba resonan-
cias y especularidades de las y los otros, se sabían a sí mismos en dinámi
cas que justo eran analizadas por los usuarios del taller que funcionaban 
como un reflejo para el grupo replicador del taller.

Para ello, el proyecto Malinalli dispuso de un trabajo de retroalimen-
tación que funcionaba en los siguientes planos:

•	 Recuperar la intervención como tallerista.
•	 Realizar reflexiones sobre las estrategias y metodologías para ser 

trabajadas, a la luz de la intervención.
•	 Recuperar la experiencia subjetiva del/a tallerista durante la inter-

vención.
•	 Realizar retroalimentación del grupo para que la persona talle-

rista pudiese reflexionar sobre su propio proceso y las sensacio-
nes que vivía delante de la formas de género que encontraba 
como parte de su propia subjetividad, pero a un tiempo como 
parte de una propuesta cultural con la que ya no concordaba (era 
un trabajo con sensaciones y experiencias ambivalentes).

•	 Hacer compromisos de elementos para ser trabajados durante la 
sesión de cada grupo (el principiante, el tallerista, y el que del 
grupo veterano).

•	 Hacer una revisión teórica que permita reflexionar las teorías de 
género y sexualidad.

Esta dinámica facilitó un trabajo directo con la subjetividad del gru-
po tallerista, fue por ella que pudimos conocer en profundidad su proce
so y encontrar modos diversos de intervención en ese campo.  El enrique
cimiento de su proceso individual y grupal, otorgó posibilidades para 



61

CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

que las estrategias de intervención tuvieran mejoras y fueran replantea
das constantemente delante de las realidades a las que se enfrentaba.

Al proyecto Malinalli, entraban mujeres y hombres con determinados 
cuerpos, y parecían transformarse a lo largo de la intervención; los discur-
sos si bien son hechos con la palabra, son hechos por el cuerpo y tienen su 
génesis en un lenguaje que no puede ser más que emitido por el cuerpo. 
Los y las talleristas se encontraron un nuevo discurso, que no era siquiera 
el emitido por el discurso de la coordinación, sino era gestado de manera 
colectiva a través del grupo; ahí el cuerpo seguía estando, pero de distin-
tas maneras, incluso su postura corporal hablaba de otro lenguaje, se atre-
vía incluso a jugar con lo que parecía estar sancionado por la cultura, los 
juegos entre varones cambiaron de tono, e incluso pudieron pasar del 
discurso que en ocasiones era claramente machista a un discurso abierta-
mente dialéctico, que perdía sus temores y dejaba de ver, en comporta-
mientos genéricos, amenazas para la subjetividad masculina, como el 
comportarse delante de los otros con roles que culturalmente “le pertene-
cen a la mujer”, e incluso realizar juegos con elementos homosexuales que 
hacía que estos discursos que alguna vez fueron amenaza, hoy sólo fue-
ran  parte de un discurso coloquial que se permitía ser de otra manera. 
Por otro lado, las jóvenes talleristas pudieron hablar incluso de su expe-
riencia delante de sus parejas, que les permitió romper con tabúes que 
vuelven vulnerable a la mujer en la relación de pareja, como la práctica 
sexual sin protección, el maltrato velado de la pareja, el discurso seductor 
de lo masculino que parece ofrecer “amor” mientras desea sexo, etcétera. 
El grupo de talleristas creció rápidamente en las discusiones, incluso antes 
de que los propios coordinadores pudiésemos percibirlo en su magnitud.

El campo de análisis fue en gran medida el cuerpo, que es a quien en
contramos cargado de simbologías que lo hacen ser uno u otro de acuer
do a discursos sociales establecidos. El problema humano del cuerpo, no 
es el cuerpo en sí, sino la diversidad de símbolos que lo acompañan y lo 
hacen ser un determinado cuerpo, más nunca el que es. Será el cuerpo 
simbólico el que veremos, debido a nuestros condicionamientos ópticos 
que nos hacen mirar en una dirección de cuerpo bastante estrecha.

Cuerpo es más allá de la carne; cuerpo no es solamente el que vive; 
cuerpo no es solamente el que se ve; cuerpo es muchas cosas, pero antes 
que nada es una cantidad importante de formas simbólicas. Al cuerpo se 



62

Dayana Luna Reyes y Jorge Gómez Mancera

lo mira con un deseo específico vendido por el marketing, al cuerpo            
se lo mira como deseando una raza específica (mientras que en la reali-
dad se encuentra con otra raza humana que no es la que venden los 
medios masivos de comunicación); al cuerpo se lo mira desde la mirada 
médica; al cuerpo se lo mira desde la urbanidad; al cuerpo se lo mira 
desde los gimnasios que proponen un cuerpo sano; pero también un 
cuerpo “comerciable”.

El cuerpo de estas miradas es el cuerpo que encuentra prohibiciones 
añejas, junto con las otorgadas por el mundo contemporáneo, como el 
cuerpo saludable, el cuerpo esbelto, el cuerpo musculoso, el cuerpo que 
huye de la grasa, el cuerpo que se siente culpable por no desear, y el cuer
po que se siente culpable por desear. 

Al parecer, la culpa cristiana fue aprovechada por el marketing, y 
hoy la culpa aparece con sus nuevas formas, es la culpa por comer calorías, 
la culpa por verse desaliñado, la culpa por ganar peso, etcétera. El cuer
po sigue atrapado en la culpa, y antes que nada en la culpa derivada del 
género. El cuerpo masculino aun parece intentar mostrar la potencia y la 
virilidad, con símbolos concretos que lo representan, continúa buscando 
demostrar que puede en todo momento y que sus ademanes deben evi-
tar sutilezas, para evitar emular lo femenino. El cuerpo femenino parece 
intentar demostrar símbolos de pureza, de belleza y de estética, que si-
mulan un determinado tipo de deber ser pura, la eternamente bella (a 
quien se puede desear como una puta –según la cultura–), la madre o la 
eterna servidora de las y los otros.

El proyecto Malinalli hizo hablar a estos discursos mientras entraba 
en el campo del cuestionamiento a ese cuerpo-significado, las catexias 
(desde luego que hacemos referencia a las cargas de energía psíquica 
depositadas en ámbitos simbólico-afectivos propuestos por el psicoaná-
lisis) parecían ir transformándose en otras alternativas, en una catexia 
que al menos reflexionara el problema de la culpa. El género es el lugar 
para cambiar la catexia sobre determinados elementos que hacen al cuer
po contemporáneo, Malinalli dentro de este proceso hubo de analizar 
las prohibiciones que lo hacían ser este sujeto-cuerpo del género.

¿Cómo hablar del cuerpo prohibido en el plano concreto y simbóli-
co? Prohibido a partir de los atravesamientos institucionales, pero efecti
vizados a través de la estructura psíquica del sujeto. Para hablar de ese 



63

CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

cuerpo, el sujeto del proyecto Mallinalli tuvo que hacer un recorrido di-
ferente sobre sí mismo con el pretexto de compartirse ante los demás 
como un sujeto sexuado, con vivencias que lo colocan en un espacio 
histórico desde el cual ejerce el poder (en ese juego dinámico de pode-
res) y construye discursos como posibles historias que hablan de su 
cuerpo-prohibido. 

El proyecto se configura como el espacio para lo no dicho, en tanto 
que lo no dicho es permitido en el juego de reglas académicas, con el 
pretexto de “racionalizar” aquello que sentimos y vivimos para poder 
aprender de aquellas experiencias que nos ayuden a facilitar nuestro 
camino en la prevención del VIH/SIDA.

El rostro inicial de los y las talleristas deja traslucir asombro ante los 
simples discursos para hablar de la sexualidad. Y justo es lo primero que 
el equipo coordinador observa, pues cómo iniciar este trabajo sin empe-
zar hablando de sexualidad. El titubeo es lo primero con lo que el equipo 
coordinador se encuentra, ruborizaciones, tartamudeos, temor de levan-
tar la voz o, por el contrario, voces seguras que reproducen los estereoti-
pos establecidos para el género.

El papel de los coordinadores era devolver estos elementos al grupo, 
como una forma de establecer lazos de trabajo y de análisis. Desde el ini-
cio, se planteaba al grupo la tónica y estructura de trabajo: un trabajo dis-
cursivo que ponga en entredicho nuestras edificaciones discursivas 
(subjetividad); esta aclaración permitía no invadir esa subjetividad sin que 
existiera el consentimiento para participar en el desarrollo del proyecto. 

Curiosamente, eran pocos los alumnos y alumnas que después de 
conocer la modalidad de trabajo desertaban; la mayoría de ellos conocía 
el proyecto con anterioridad y había sido atraído por los comentarios 
existentes.

Algo de su propia subjetividad le convocaba a participar en un pro-
yecto que implicara la sexualidad, el género, la enfermedad, la vida y la 
muerte. Podríamos preguntar si estos temas convocan a cualquier suje-
to; y quizá podríamos responder afirmativamente; pero también existe 
otra pregunta ¿quién se interesa por el tema?, de manera que decide ha
blar de él, aunque le produzca asombro, confusión, dolor o simple curio
sidad. Éstos son justo los sujetos que acudieron a la convocatoria abierta 
sobre las temáticas.



64

Dayana Luna Reyes y Jorge Gómez Mancera

La convocatoria de los discursos era el propio dispositivo del taller: 
vivenciarlo, antes de comenzar su aplicación (como explicamos).

Al inicio, el cuerpo sostenía una postura expectante, pero ante el de-
sarrollo del taller-dispositivo comenzaban los cuestionamientos en tor-
no a su construcción genérica. Muchas de las mujeres participantes se 
descubrían “obligadas” a reproducir el lugar genérico asignado por la 
cultura, intentaban colocar el cuerpo con temor a mostrarlo; mientras, 
los hombres mantenían muchas veces esa postura firme de mi cuerpo no 
puede ser invadido, la propia rigidez del cuerpo lo decía.

La experiencia de haberse construido a partir del género –en tanto 
construcción aparentemente ya dada, ya edificada, como una institución 
inapelable– inundaba el discurso. Esto aparecía justificado desde expli-
caciones naturalistas (en tanto biologicismos fundantes), hasta explica-
ciones mágico-religiosas que ponen al cuerpo y su uso en el lugar de lo 
mítico, lo sagrado, lo divino (como puede ser el objetivo de la reproduc-
ción-creación de un nuevo ser como producto de la cópula). ¿Cómo des-
estructurar el discurso sobre el género si no es a través del análisis re-
flexivo del absurdo en la relación con el otro y con su mismo cuerpo?

Poco a poco, la rigidez se transformaba para generar la identificación 
del cuerpo propio y el del otro. En el espacio no sólo se escuchaba lo per
mitido, sino historias que estaban veladas y tomaban su curso para ser ex
presadas de cualquier forma, por cualquier medio. La expresión del cuer
po y su vivencia se hace a través de las múltiples posibilidades que tenemos 
(conscientes e inconscientes) para hacernos presentes en los otros.

Conforme avanzaba el taller, el equipo investigador notaba cómo los 
cuerpos comenzaban a titubear. El grupo se abría ante distintas formas 
para ser mujer o ser hombre; esta percepción partía sólo de cuestio
namientos y juegos corporales, pero jamás de verdades consideradas 
como únicas. Esas posibilidades titubeantes de los cuerpos eran un des-
acomodo de los discursos del edificio. Los cuestionamientos abrían 
puertas y ventanas de su edificio-corporal, y un ventarrón de cuestiona-
mientos entraba hasta los cuartos más profundos y obscuros de su pro-
pia subjetividad.

Este titubeo inicial es digno de ser destacado, pues como investiga-
dores fuimos testigos de procesos muy largos, que incluso han llevado 
años de transformación. El titubeo poseía las características propias de 



65

CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

quien no atina a dar el siguiente paso, de quien responde de forma dis-
cursiva, pero mira su cuerpo marcado con otro discurso;  entonces, des-
pués del titubeo, no le restaba más que la carcajada, el bailoteo o el nuevo 
son del movimiento.

Los sujetos de Malinalli después de largas sesiones de trabajo, se ha
llaban envueltos de una risa en ocasiones irónica y en ocasiones con una 
función redentora;18 funcionaba como una burla ante los vanos intentos de 
perpetuar la consigna otorgada por la sociedad de ser hombre o ser mu-
jer. El pensamiento racional invitaba a mirar a los hombres y mujeres del 
afuera, pero sin percatarse que dentro del grupo se reproducían de for-
ma corporal-discursiva muchos de esos estereotipos sociales. Al recono-
cer el movimiento discursivo estereotipado, el grupo o el sujeto lograba 
la carcajada que al mismo tiempo servía como: 1) Reconocimiento y rup
tura. 2)  Una forma de terminar con las defensas intrapsíquicas. 3) In
tercambio de identificaciones-deconstruidas. 4) Una vía para proponer 
la nueva formulación.

El Reconocimiento  y La Ruptura (de la edificación 
discursiva de su propia historia)

Durante esos momentos las y los participantes vivenciaban una suerte 
de desnudamiento discursivo: descubrían propiamente su contradic-
ción. Su cuerpo se paraba delante del grupo de una determinada forma, 
y de pronto se hallaban dando un argumento que parecía pegar un salto 
más allá de la propuesta cultural, donde justo su propio discurso hacía 
aparecer la edificación interna.

Recordemos un caso. Un tallerista había ya pasado por toda la expe-
riencia del taller y se había formado en las temáticas; en su primer taller 
debía realizar una dinámica donde se revisarían en una tabla (en la piza-
rra) los atributos sociales de hombres y mujeres. Cambió las palabras: 
Hombres/Mujeres, por: Hombres/Vagina. Esto produjo desconcierto en al-
gunas personas que recibían el taller y en muchas otras risa, porque ob-
viamente al percatarse del error, debió corregirlo y se hizo notoria la 

18 Se sugiere revisar para este tema el trabajo de Peter L. Berger, La risa redentora, 
Barcelona, Editorial Kairós, 2002.



66

Dayana Luna Reyes y Jorge Gómez Mancera

equivocación. El tallerista se ruborizó al momento y continuó con su 
trabajo, saliendo avante del percance. Al término de la sesión, él y los 
demás talleristas que le acompañaron utilizaron un buen rato simple-
mente para carcajearse de ese detalle y muchos más (que siempre ocu-
rren en las dinámicas grupales); la confusión llevó a una significación 
que todos inferimos:19 partía del ámbito inconsciente: Mujer=Vagina.

La carcajada funcionó –así, sin planearlo– como una verdadera pro-
puesta de intervención-reconstrucción de discursos. Si bien la risa forma 
parte del taller que se brinda a participantes, no había sido un dispositi-
vo claro de intervención para los talleristas. Conforme fue apareciendo 
en el grupo, funcionó como un dispositivo natural,20 que desde la catarsis 
invitaba al hacer y deconstruir,21 consideramos que esto se debió a la dis
posición que ha caracterizado a estos grupos y al aprovechamiento del 
equipo de coordinación.

El saberse, el reconocerse, requiere de una devolución grupal que pon-
ga a la vista lo que se es. Para poder deconstruir los lugares preestablecidos 
por el género, el sujeto tiene que hacer un esfuerzo al mirarse a sí mismo; 
su capacidad autorreflexiva le será de utilidad para analizar su propio 
cuerpo y su uso, su discurso y su sentir sobre el cuerpo. Se trata de desnu-
darse para verse y tomar conciencia de sí mismo como sujeto constituido 
socialmente, como sujeto productor y reproductor de género.

En este tránsito lo especular regala una serie de discursos que, di-
chos hacia dentro, entran en los recovecos de aquellos cajones vacíos, 
para llenarse con cientos de dudas acerca de sí.

19 Cabe aclarar que los formadores (nosotros) permanecíamos como observadores 
dentro de las intervenciones, para reflexionar posteriormente el trabajo realizado; y/o 
intervenir en caso de fuertes dudas de información o dinámica. Es por ello que poseemos 
muchos ejemplos como estos que facilitan la comprensión de la comunidad, el proyecto 
de intervención y los modos de formación de profesionistas.

20 Dispositivo de construcción de discursos. Quizá debe diferenciarse –como dijimos 
anteriormente– de aquellos dispositivos de los que hablan Deleuze, Foucault y Guattari, 
donde la producción discursiva está predeterminada, para fines de vigilancia y/o sanción.

21 No olvidemos que la idea de deconstrucción se la debemos a Derrida, aunque 
forme parte de diversas propuestas teóricas (que no siempre tienen una reflexión clara 
sobre la propuesta derridiana, sino incluso la tergiversan). El término de entrada resulta 
atractivo por su propuesta de movimiento.



67

CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

Existe confrontación con los decires sociales, que han perdido hasta su 
argumento, y son puro dispositivo arquitectónico al conformar vetas de 
tránsito y prohibición ante la posibilidad de ser diferente. En el edificio 
preconstruido del género no hay lugar para lo diferente; y si lo hay, es un 
departamento cerrado, prohibido, del cual no tenemos llaves para cono-
cerlo. La puerta y la ventana están cerradas creando un discontinuo en 
la posible vida del sujeto.

La ruptura, pertenece al ámbito del reencuentro, al ámbito de la nue-
va construcción del edificio discursivo. La política formada por las pare-
des de los apartamentos pueden aún abrir sus puertas y ventanas, y 
dejar que fluya un aire diverso; el verdadero esfuerzo del participante 
de Malinalli es el cambio político de su relación con el mundo. 

Una vía para deconstruir al sujeto del género

Los procesos psíquicos vivenciados en el grupo son de variada índole. 
Podemos hablar de dinámicas que incluyen procesos psicodinámicos 
que atraviesan los discursos producidos por los integrantes del grupo y 
que en un primer momento no son percibidos por ellos de manera cons-
ciente, sin embargo, constituyen una tarea central para reflexionar en el 
propio proceso grupal.

En este proceso de mirarse a sí mismos en el grupo, los talleristas se 
encuentran con las diversas formas de conformación del género, las for-
mas en que experimentan la vivencia del género en la vida cotidiana, así 
como con los elementos indispensables de constitución de la subjetivi-
dad: Sexualidad, Enfermedad y Muerte.

La forma en que se lleva a cabo el trabajo grupal nos permite generar 
un proceso que facilita al estudiante:

•	 Cuestionar la propia construcción histórica-discursiva de su gé-
nero: elucidando sobre los mandatos parentales, religiosos, mís-
tico-mágicos,  de moda,  de estatus y el discurso callejero (que en 
gran medida crea las subjetividades de la urbanidad); confron-
tándose con diversos principios que son fundantes en la socie-
dad como: la monogamia, la fidelidad, el matrimonio, la virgini-
dad, el inicio de vida sexual, etcétera. Como podemos ver el 



68

Dayana Luna Reyes y Jorge Gómez Mancera

trabajo del equipo no resulta nada sencillo. Sobre todo porque este 
se realiza en un grupo y se contiene en grupo, pero se desarrolla, 
única y exclusivamente en la subjetividad.

•	 Preguntarse por la propia sexualidad: este punto va muy ligado 
al anterior, casi resulta imposible cuestionar el género sin cuestio-
nar la propia sexualidad. ¿Por qué? Porque la práctica sexual, par-
tió de una consigna de género. Los y las talleristas habían decidi-
do tener una vida sexual de una determinada forma a partir de la 
vivencia en su comunidad, tenían una percepción general de lo 
que debería ser su vida sexual: algunas habían decidido llegar 
vírgenes al matrimonio, otros habían iniciado vida sexual con una 
trabajadora sexual, otras deseaban tener hijos como única forma 
para la realización femenina, etcétera. Escuchar un discurso di-
vergente a estas propuestas desde luego violentó su ser mujeres y 
ser varones, pero aún más lo hizo cuando asumieron roles diver-
sos a los propuestos por la cultura y comenzó la deconstrucción 
discursiva. La sexualidad pasó a ser tema corriente en aquellas 
grupalidades.22 Así mismo, permitió comprender la implicación23 
personal del interventor-investigador en el trabajo profesional.

•	 Profundizar en dos temas fundamentales del ser humano: La Sa-
lud/Enfermedad y la Vida/Muerte: Estos temas son fundantes 
en la estructuración de la subjetividad. La salud cobra importante 
relevancia en el mundo contemporáneo, ya que la salud y lo in-
salubre se buscan por doquier, en: productos, actividades, des-
empeños, capacidades, habilidades, funcionamientos, etcétera. 
Las metáforas de la salud lo han vuelto algo más complicado, por-

22 Queremos aclarar que justo el grupo inicial (o los grupos iniciales) ha tendido a 
trasformarse en una grupalidad, ya no era una aglomeración de personas dispuestas, sino 
que habían hecho de sí una grupalidad, porque ahora contaban con una tarea que además 
habían ya aceptado gustosos, y la defendían ya con un compromiso político. Estos grupos 
llegaron a formar grupalidades muy interesantes, que dan para hablar mucho de ellas. 
La diferenciación que hacemos de grupo y grupalidad la tomamos de la Teoría Grupalis-
ta (Pichón-Riviere, Anzieu, Kaës, etcétera).

23 El término implicación ha sido trabajado de manera profunda por la psicología so-
cial francesa (Guattari, Ardoino, Lourau, Kaës, Anzieu, etcétera). En México ha recibido 
atención especial en la Universidad Autónoma Metropolitana-Xochimilco.



69

CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

que han incorporado dentro de sus descripciones, algunos términos 
que provienen de estrategias militares o de guerra24 (Sontag 2002). 
Esto hace que la no-salud o la enfermedad invite a sentirse abati-
do, abandonado o invadido (según estas metáforas de guerra). 
Los talleristas hubieron de transitar por sus capacidades, incapa-
cidades, síndromes, estados mentales, estados físicos, salud 
sexual, etcétera. Está experiencia de Salud-Enfermedad se en-
cuentra en las bases fundamentales del mandato social.

•	 El tema indisociable de la Enfermedad es definitivamente la Muer-
te; los talleristas trabajaron con profundidad el tema. La pregunta 
sobre la Enfermedad denominada como terminal llevó a la pregun-
ta subjetiva de los talleristas y a la toma de decisiones con respecto 
a ello, a pesar de los temores impuestos por los dispositivos sociales 
(incluido el médico). Por eso tomaron la determinación de realizar-
se el examen de ELISA (Enzyme Linked Inmuno Sorbent Assay), 
pero además hubieron de trabajar con sus ideas de muerte, el te-
mor a la muerte de un ser querido, el duelo existente –aún– por 
la muerte de un ser querido y finalmente el temor hacia su propia 
muerte, que es una de las piedras angulares de la construcción del 
edificio discursivo. El trabajo con la cultura debió meter a los talle-
ristas en los sentimientos más profundos de lo humano, simple-
mente porque la muerte regala al sujeto la idea de desaparecer para 
siempre. Nos fijamos, por tanto, tiempo y sentido; de no ser por ella 
no podríamos hablar de lo humano. Los y las talleristas hubieron 
de trabajar  con los elementos emblemáticos de la subjetividad.

•	 Trabajar también con otro elemento ligado a los tres anteriores, 
los Derechos Humanos: Hubieron de percatarse que en muchos 
momentos de sus vidas sus derechos humanos habían sido vio-
lentados. Este tema quizá fue difícil de elaborar y reelaborar en 
grupo, ya que existían problemas humanos que salieron a flote, 
invitados por las dinámicas de las grupalidades participantes 
(debido a la  diversidad de grupos que han sido formados a lo 
largo de estos años). Las problemáticas iban desde el maltrato 

24 No olvidemos que muchos de los avances médicos y científicos se han logrado –so-
bre todo desde principios del siglo XX–, a causa de los conflictos bélicos.



70

Dayana Luna Reyes y Jorge Gómez Mancera

físico realizado por los padres, hasta violaciones sexuales. Nos 
percatamos de que los derechos humanos habían sido violados 
en todos los que participábamos en el proyecto; pero el grupo 
tenía propósito de decirlos, con la finalidad de que ahora no su-
cedieran en otros sujetos. Estas experiencias sirvieron como pun-
to de crecimiento para el propio grupo que ahora podía abordar 
en los talleres problemáticas de otros desde otro lugar.

Intercambio de identificaciones-deconstruidas

Las grupalidades siempre han sido consideradas como la base primor-
dial de este trabajo, el grupo es el que dice hasta dónde, hasta cuándo y 
cómo. La postura de los coordinadores era justo esa: dejar hacer al grupo 
sus propuestas y apoyarlas en caso de encontrar una viabilidad tangible 
–la mayoría de ellas lo fueron–. Los grupos tendieron –como toda gru-
palidad– a tener sus diferencias, sus momentos de encuentro, sus logros 
colectivos... todos ellos surgidos de fuertes identificaciones, y de la pues-
ta y apuesta de su intimidad. Por ello, las propuestas realizadas en el grupo 
tendieron a surgir de lo humano con todas sus formas: dolores, temores, 
arte, discurso, etcétera.

La construcción de nuevos discursos sobre sus cuerpos y sus expe-
riencias se tornó en un proceso doloroso, pero gratificante; angustiante, 
pero prometedor; se trataba de trabajar conjuntamente, en grupo, para 
contener las ansiedades que generaba la posibilidad de “conocerme 
como otro”, diferente a ese edificio discursivo que estaba previsto “y 
desde el cual me relacionaba con el mundo” “¿Cómo modificar esa edi-
ficación para que ahora tuviera mayor congruencia con el mundo que 
construyo a través del discurso de mi sexualidad?”      

Estos enfrentamientos con el ser niño, ser mujer indígena, varón pu-
diente, adolescente recluso, preparatoriana, ama de casa, carnicero…25 die-
ron al grupo una serie de identificaciones que llevaron a debates diversos. 

Uno de los debates constantes era el cómo se podían encontrar tan 
semejantes construcciones de género en poblaciones tan disímiles. Por 

25 Son algunas de las poblaciones y  grupos a quienes se impartió el taller.



71

CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

otro lado, era encontrarse con el sujeto-discurso que alguna vez fui (el 
pretallerista). Ahí es donde aparecían los trabajos de adaptación delante de 
los participantes del taller, para evitar un avasallaje de la vulnerabilidad del 
tallerista. Finalmente, se encontraban aquellas subjetividades-discurso, 
“que jamás fui”, “ni soy”, “ni considero seré”. 

En este sentido, hubo de existir una construcción y deconstrucción 
más. El taller de Malinalli podía otorgar formas de prevención ante la 
violación de derechos humanos y los riesgos de contraer vih, pero no 
más (el límite, ante realidades diversas es imprescindible, ya que el inter
ventor social no posee las herramientas para resolver determinados pro-
blemas, y se entra en el campo teórico-metodológico-ético que pregunta 
¿también le corresponde hacer eso?). El grupo debió comprender la 
situación actual de las comunidades en las que intervendrán como pro-
fesionistas. Ahí debió existir una fuerte revolución en el trabajo del ta
llerista, que hubo de salir –en ocasiones– de su pequeña realidad, para 
enfrentar con crudeza la situación comunitaria. Esto inspiró a muchos 
de ellos a realizar propuestas reales (en las comunidades), que al apare-
cer como factibles pudieron llevarse a cabo.

Ahí es donde volvimos a encontrar a ese hombre y a esa mujer carac-
terística de la cultura. En esas intervenciones pudimos conocer las res-
puestas de los talleristas y los participantes, que por momentos entraban 
en un discurso para los investigadores desconocido. Pero en voz de los 
talleristas lograba una penetración más clara que la posiblemente reali-
zada por el equipo de coordinación.

Esta penetración o identificación de discursos responde a la forma 
en que comparten historia, la forma en que de manera sociocultural espe
cífica comparten formas de ser, de deber ser y de poder hacer. Lo jóvenes 
talleristas lograron una identificación que además de consolidar al grupo 
al descubrir los objetivos latentes, les permitió identificarse como sujetos 
sujetados a los discursos sobre el cuerpo, la sexualidad y el género.

A manera de proponer la nueva formulación 

En las edificaciones discursivas de nuestros talleristas encontramos la 
posibilidad existente en cualquier constitución discursiva: abrir nuevas 
vetas del discurso jamás acabado, pues su discurso no quedó dicho para 



72

Dayana Luna Reyes y Jorge Gómez Mancera

quedarse en el anecdotario de un proyecto de investigación. Su discurso 
fue dicho para realizar un juego especular que abriera puertas y venta-
nas de las diversas edificaciones sujeto-discursivas. Aquellos hombres 
que demostraban sólo su fortaleza masculina, comenzaron a demostrar los 
otros posibles atributos que podían dar su cuerpo y su discurso. En algunos 
casos –como comentamos– hasta la manera de andar sufrió algún tipo de 
cambio. Los discursos, una vez proferidos, pueden perderse en el vuelo 
de lo dicho; cuando no, es porque han chocado con un símil que les per
mite verse y despedazarse, para nuevamente volver a reconstruirse.

Algunas discusiones grupales sobre nuestros cuerpos…

Como sugiere Claude Leví-Strauss, la prohibición del incesto, que 
entraña la imposición de distinciones conceptuales artificiales a indi-
viduos, física, corporal y “naturalmente” indiferenciados, fue el pri-
mer acto constitutivo de la cultura, que a partir  de entonces (harían)  
las divisiones, distinciones y clasificaciones que reflejaban la diferen-
ciación de las prácticas humanas […] No eran atributos propiamente 
de la “naturaleza”, sino de la actividad y pensamiento humanos.

Bauman 2001, 35.

Las vivencias tanto singulares como grupales desarrolladas en el proce-
so formativo de los talleristas, se caracterizaron entonces, por una cons-
tante deconstrucción de sí mismos, a través de la acción, la reflexión y la 
elaboración de discursos que crearan nuevos campos de visibilización 
sobre la sexualidad, el género y los derechos humanos.

En la apuesta por vivirse de otra forma el cuerpo, era necesario no per
manecer inmóvil, intocable, objetivo (en el sentido clásico de la ciencia or
todoxa); en su caso había que revelarse humano, en el amplio sentido de 
la palabra, y reconocerse sujeto-sujetado a ese cuerpo creado por la cultu-
ra y sus instituciones, reales y simbólicas que atraviesan y han consti
tuido por siglos el cuerpo que hoy vivimos y pretendemos deconstruir.

Las formas de trabajo para esta apuesta fueron variadas, sin embar-
go, siempre trataron de constituirse en espacios para la discusión, la re-
flexión y exploración de diversos campos que atraviesan y constituyen 
a nuestros cuerpos. De esta manera, las discusiones permitían no sólo la 
revisión en el nivel teórico sobre las formas en que la ciencia construye 



73

CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

cuerpos, sino también los aspectos de la vida cotidiana, la experiencia 
personal y la revisión de los procesos y dinámicas actuadas o actualizadas 
en el propio espacio formativo.

Dichas reflexiones eran alimentadas por hombres y mujeres con 
sexualidades diversas, con experiencias de vida también diversas y for-
mas diferentes de vivirse en sus cuerpos; lo que enriqueció y generó un 
espacio constructivo que en la mayoría de las veces era confrontativo, 
no sólo en el nivel de las ideas en el espacio racional, sino en el campo de 
los cuerpos y sus resistencias, sus continuidades y fragmentaciones apa-
rentes con los cuerpos de los otros.

Fue entonces que incursionamos en la discusión de cuáles eran aque-
llas instituciones, sean reales o imaginarias, que atravesaban lo que aho-
ra vivíamos como nuestro cuerpo, sexuado y por lo tanto prohibido, 
encasillado en el género, vulnerable y vulneralizado socialmente, cate-
gorizado como sano o enfermo y utilizado por y para la violencia como 
forma de poder respecto al otro. Todos estos atravesamientos están en-
carnados en el sujeto, que a manera de cuerpo los materializa dando 
sentido a las formas de relación con los otros y consigo mismo.

El sujeto en un proceso constante de lucha, se configura en el aquí y 
ahora en tanto concreción de la cultura a través de la producción y re-
producción de su práctica. Las instituciones tratan de controlar, modifi-
car, dirigir, prohibir, seducir, movilizar, tocar, violentar su cuerpo.

Pareciera que el sujeto trata de adaptar a su cuerpo, una vez más, al 
deber ser social, a la recreación del cuento contado por las instituciones, 
aquellas que establecen el acto a través de sus actores y los papeles que 
a cada uno de ellos le corresponde; el cuerpo-teatro en la escenificación 
del deber ser, por encima de lo que necesita y desea ser.

Michel Foucault ha trabajado a lo largo de toda su obra esta proble-
mática; nos dice en Vigilar y castigar (1990, 145-147): “La disciplina de 
forma flexible y fina: vigila, clausura, otorga lugares cerrados sobre sí 
mismo; dejando, a cada individuo en un espacio arquitectónico que bus-
ca crear el espacio útil del cuerpo”.

Es importante considerar cómo la cultura occidental (y ahora en el 
ámbito global) otorga un lugar al sujeto.  Predisponiéndolo a esa ubica-
ción espacial moldeada por el ojo vigilante que puede representar cual-
quier otro (la cultura).



74

Dayana Luna Reyes y Jorge Gómez Mancera

Una de las formas de control y vigilancia que moldean los cuerpos, 
la constituye la prohibición, sin embargo, podemos decir que es propia-
mente la prohibición de la palabra hablada, ya que es imposible prohibir 
el discurso en su totalidad. La regla de la prohibición sólo puede ame-
drentar la palabra hablada, pero no la omitida o la no dicha, menos aún 
al silencio y su capacidad discursiva o al lenguaje del cuerpo. De ahí la 
importancia del cuerpo no sólo hablado, sino actuado, el cuerpo expre-
sado por el discurso como otra forma de liberación.

La prohibición por la palabra siempre ha sido en el cuerpo. El cuerpo volca-
do en una prohibición externa y ajena produce las primeras enajenaciones 
del cuerpo (no del sujeto). El cuerpo abandona su simple corporeidad 
para pasar a ser la corporeidad compleja del hablante. El hablante (ese sí 
enajenado) no reconoce el cuerpo que le constituye, le parece una cosa 
en-ajeno, sufre por ver sus retorcimientos y perversiones,26 delante de la 
versión oficial de un deber ser.

En la sociedad de consumo masivo el sujeto pierde su aparente li-
bertad. El sujeto ha sido reemplazado por el cuerpo. Ya no hay un suje-
to social, aquella identificación en un organismo global que conducía 
hacia la emancipación individual. Lo que hay son cuerpos estandariza-
dos y simbólicos, trajes biológicos a la medida o modulares según las 
oscilaciones de la moda, del mercado y de las tecnologías. Aquí radica 
el sujeto, sea en la máscara de sus roles o de su estatus, ambas condicio-
nes bien reflejadas en el cuerpo. El sujeto es la figura del espejo, un re-
flejo que soporta maquillajes, accesorios, cirugías plásticas, pero tam-
bién padece las jornadas laborales, el stress y otras neurosis (Walder 
2006, 5).

El sujeto sujetado a la acción del discurso de las instituciones, el su-
jeto minimizado a un cuerpo-objeto, a un cuerpo-uso, a un cuerpo-pro-
ducto, a un cuerpo-consumo.

Las actividades, los horarios, los discursos que ha de pronunciar, la 
significación de su vida cotidiana y las formas en que se vive como suje-

26 Si se lo piensa desde el ámbito lacaniano hablamos de la père-versión: La versión del 
padre. Pero acá podemos pensarlo no solamente desde esta teoría, sino podemos trasla-
darlo a todas las prohibiciones culturales que producen versiones divergentes a las esta-
blecidas.



75

CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

to, parecen estar atravesados, del modo como los encuentra Foucault: 
por los discursos hegemónicos, discursos que preescriben y escriben en 
el cuerpo del sujeto, sujetado para la funcionalidad.

Una herramienta de trabajo, mas una herramienta alquilada. Nuestro orga-
nismo –que ha de ser una extensión de nuestra persona– no nos pertenece. 
Es el de la industria, de la empresa, de la multitienda, de la moda, de la co-
rriente cultural. Nuestros gestos, movilidad y subjetividad están modelados 
y capitalizados por las instituciones, educacionales, comerciales, económi-
cas, y, por cierto, militares y políticas. Nuestra biología está moldeada por 
las instituciones (Walder 2006, 5).

Este cuerpo edificado en su separación27 responde hoy a las consig-
nas de la globalización que no sólo arman su cuerpo-máquina (Deleuze y 
Guattari 1985), sino lo desarman desde su funcionamiento interior para 
procurar sobre todo una epidermis completa en el mundo de la aparien-
cia. “La verdadera desnudez prescinde de sexualidad y erotismo, es el 
cuerpo funcional, del trabajo, es el cuerpo estatutario, idiosincrásico, 
político y económico; es una desnudez que vacía las intenciones indivi-
duales y transparenta las sociales” (Walder 2006, 4).

Durante el proceso de trasformación, durante el trance de una socie-
dad de orden a una del movimiento, del cambio, se disuelven muchas 
figuras de la modernidad inicial, de la ley, del orden, del deber, ya sean 
individuales o colectivas. El individuo, en los extremos de su liberación, 
está también aislado, limitado a su cuerpo. En esta soledad se enfrenta a 
la única gran entidad colectiva: el mercado, a la que se le opone con toda 
su vulnerabilidad y desnudez de conciencia (Walder 2006, 5).

Estamos hablando del mercado y sus reglas que proponen una socie-
dad de consumo, del consumo del propio cuerpo, con la promesa de po
derlo tener en su totalidad, o tener el cuerpo del otro a partir de la com-
pra-venta del propio.

27 Mas allá de la sistemática aristotélica, que condujo a la creación de las ciencias, 
como la medicina, podemos sugerir que ahí nace esta separación de las partes desde la 
propuesta racional, que a lo largo de los siglos hubo de insertarse en el cuerpo (en esta 
sistemática no olvidemos tampoco a Galeno)



76

Dayana Luna Reyes y Jorge Gómez Mancera

Esta mirada de consumo codifica las formas en que hay que vivirse 
en el cuerpo, restringiendo cada vez más, otras formas de expresión cor-
porales que nos llevarían al encuentro y la transformación del mismo.

Los cuerpos están sobrecodificados, pero al mismo tiempo revelan, paradó-
jicamente, una carencia de códigos (de otros códigos). Así, no se decodifican 
bien las sensaciones y emociones; no sabemos relajarnos; hay una llamativa 
ignorancia respecto a las bases anatómico-fisiológicas del cuerpo, y ese hue-
co se cubre con mitos que oscurecen y distorsionan su realidad; hay una 
extendida rigidez y estereotipia de plásticas corporales; pobreza de capaci-
dades expresivas, etcétera. Ambos procesos apuntan en la misma dirección: 
adaptar los cuerpos, dándole poco espacio al desarrollo de sus potenciali-
dades creativas (Baz 2000, 109).

Quizá una de las estrategias de este discurso sobrecodificante, sea la 
permisividad de hablar del cuerpo, de la sexualidad, de la práctica del 
género en los otros, enajenando al sujeto de la posibilidad de hablar de 
sí mismo, de su propio cuerpo en tanto objeto de deseo de otros y de sí 
mismo como camino de reconocimiento, de creación y recreación de sig-
nificados sobre su cuerpo. De esta forma, es necesario que cuando teje-
mos discursos sobre el género y la sexualidad, nos remitamos a hablar 
sobre nosotros mismos; quizá en un inicio hablamos de la sexualidad 
del otro, pero si queremos trabajar con la sexualidad del otro es necesa-
rio hablar de la propia. Esto nos remite a los procesos más profundos de 
identificación con los otros: padre, madre, hermano, abuelo, etcétera. 

¿Hasta dónde la ciencia con sus artificios, hasta dónde las discipli-
nas, sus métodos y técnicas, contribuyen a esa sobrecodificación de los 
cuerpos, a la rigidez que imposibilita la expresión del propio sujeto vi-
viéndose en su cuerpo? ¿Cómo podemos crear alternativas de trabajo 
que nos posibiliten la lectura de esos cuerpos que gritan y que expresan 
su vivencia aún limitada y controlada, ahora por el propio sujeto?

Nosotros pensamos –después de nuestra intervención en y con Ma-
linalli– que cuando el sujeto sea capaz de nombrarse y de nombrar su 
mundo, es decir, de construir discursos que hagan historias sobre su vi
da cotidiana y sobre sí mismo, estará en la posibilidad de encontrarse y 
de vivirse en su cuerpo. “El ‘cuerpo’ (femenino o masculino) se concibe 



77

CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

como una construcción significante, referente primordial del ‘yo’, in-
mersa en un mundo imaginario donde los mitos individuales y sociales 
encuentran su hogar” (Baz 2000, 75).

Planteamos entonces, que el cuerpo se torna testimonio de la histo-
ria, testimonio vivo de las experiencias y de las instituciones. La pregun-
ta es ¿cómo podemos leer al cuerpo-testimonio para reconstruir esas 
historias?

Nuestro cuerpo dice el discurso del otro social, del otro sujeto que fí-
sicamente no está en mí, pero que se simboliza y se significa en él. “La 
imagen del cuerpo es producto de la historia de cada sujeto, de la inter-
subjetividad imaginaria marcada de entrada por la dimensión simbó
lica, la síntesis viva de nuestras experiencias emocionales” (Baz para
fraseando a Dolto 2000, 41).

La lectura del cuerpo nos permitiría explicar y comprender nuestro 
actuar respecto a la atención del cuerpo; es decir, cómo nuestras prácti-
cas sobre el proceso salud/enfermedad, vida/muerte, cuerpo y sexua
lidad, están determinadas por aquellas significaciones histórico-sociales 
que dictaminan las formas del hacer y las formas del pensar. 

Vale decir que las formas de vivir y sentir lo corporal en cualquier cultura, 
son aprendidas y reproducidas por las explicaciones que dan los brujos, los 
guías religiosos, los médicos, los científicos, los comerciantes y los políticos. 
A pesar de lo anterior, las maneras de concretarlo, de vivirlo cotidianamente 
en el cuerpo, son un acto de individualidad. El sujeto hace uso de su elección 
con el cuerpo de acuerdo con las mediaciones sociales y emocionales. Enton-
ces, una representación simbólica se materializa en formas de ser, de amar, 
de vivir, de comer, de enfermarse y de morir. En esa lógica, el ser humano es 
una concreción simbólica de una cultura específica (López 1998, 20).

El cuerpo se constituye en un adentro y un afuera, nuevamente ex-
perimentado ya no sólo como una fragmentación de órganos, ahora tam
bién con la fragmentación de significados tendientes a interpretar y nom
brar esas partes, las partes físicas muy alejadas de las partes simbólicas, 
sin darnos cuenta de la profunda complicidad de ambas. El discurso a 
partir del atravesamiento del cuerpo: el discurso nombra al cuerpo en 
tanto experiencia vivida.



78

Dayana Luna Reyes y Jorge Gómez Mancera

El cuerpo tiene historia, tiene códigos para su lectura contextualiza-
da en el espacio y en el tiempo. Cada parte de ese gran cuerpo-edificio 
nos puede hablar de dolor, nos puede hablar de deseo, nos puede narrar 
su historia con los otros, nos puede hablar de episodios de violencia, 
ahora ya almacenada y constitutiva del sujeto como principio básico de 
supervivencia en la sociedad de control moral; el cuerpo fragmentado 
habla, sólo hay que escucharlo y aprender a leerlo para que así, si es po
sible, podamos lograr una significación compleja de su discurso.

El cuerpo como discurso en proceso: propuestas para 
que nuestros cuerpos sean otros…

Nosotros nos salvamos de la muerte. ¿Por qué? Todas las noches 
nos salvamos. Quedamos juntos, en nuestros brazos, y yo empiezo 
a crecer como el día. Algo he de andar buscando en ti, algo mío que 
tú eres y que no has de darme nunca.

Sabines, Adán y Eva, 1952.

A la luz de de nuestra práctica y estas reflexiones, resta preguntarnos 
¿dónde queda el sujeto? ¿Dónde están las posibilidades que tiene para 
ser y desplegarse en ese cuerpo que le pertenece o que es todo él?

Deleuze y Guattari (1985) hablan del “cuerpo sin órganos” como ese 
proyecto imposible pero quizá efectivo a través del cual se desterritoria-
lizan las fijaciones estructurales de los tiempos, como ese devenir posi-
ble a través del cual se transforma el día a día y en el que otro mundo es 
posible mediante ganancias estéticas. Los indicios en el cuerpo no pue-
den ser fijaciones de museos inmóviles, sino todo lo contrario: señales 
en constante actualización de sentido porque albergan la memoria, las 
posibilidades de acción y las potencias para la indefinida recreación co-
munitaria. No hay nada seguro, fijo, sólo condiciones que se actualizan 
en función de las contingencias del momento; todo lo demás son estra-
tegias de gobierno, a las que, por demás, también es imposible escapar 
(Molina 2005, 13).

Y ¿cuál es la alternativa para el sujeto? Nosotros pensamos que dicha 
alternativa radica en la capacidad para imaginar mundos posibles que, a la 
manera de Castoriadis (1993), permitan al sujeto crear y recrear alterna-



79

CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

tivas, en tanto imaginadas y creadas por él, quien tiene la capacidad de 
significar su vida cotidiana. Para nosotros esto implicaría la posibilidad 
de crear discursos que, con el mero pretexto de hablar de sí mismo, le 
posibilite saberse presente y con capacidad para nombrarse y nombrar 
la relación con su mundo.

El reconocimiento del cuerpo del sujeto a partir de la construcción de 
discursos,  construcción de entramados que hagan historias sobre el 
cuerpo y su desnudez, pondría en tela de juicio la institucionalización 
de la sexualidad. Porque el sujeto reconocería la historia de su cuerpo, 
develando su capacidad para crearlo y recrearlo a través del discurso y 
el ejercicio de su estar con el cuerpo.

Pensamos que sólo sabiéndose sujeto y recuperando desde otras lec-
turas la experiencia de su vida, es como podrá ejercer –en alguna medi-
da– la libertad que tiene para construir el discurso que nos cuente la 
historia de su cuerpo.

Nosotros apostamos por esta vía, la cual fue favorecida por diversos 
dispositivos formativos que generaron espacios para esa deconstruc-
ción-reconstrucción de los cuerpos, aún no terminada, siempre en pro-
ceso en tanto que el sujeto no es estático; sin embargo, ya echada a andar. 
Este escrito es uno de los resultados de las diversas discusiones llevadas 
a cabo en los espacios reflexivos con los talleristas, vivencias que resul-
taron significativas para todos, y que ahora nos permiten proponer algu
nos aspectos centrales en el trabajo con nuestros cuerpos a través del 
dispositivo de los talleres del proyecto Malinalli: 

•	 Es necesaria la formación de talleristas que partan de su propia 
experiencia de vida para generar  la reflexión como coordinado-
res de talleres sobre sexualidad y género.

•	 Que se consideren como parte del mismo proceso formativo y de 
experiencia significativa: los procesos de los coordinadores, de los 
talleristas y de los participantes de los talleres, todos como suje-
tos-cuerpos en constante diálogo consigo mismos y con los otros.

•	 Tener siempre presente que los discursos sobre la sexualidad, el 
género, la salud-enfermedad, etcétera, no sólo están presentes en 
los talleres, sino en todo el proceso formativo, en las relaciones 
de coordinadores y talleristas, en las formas de organización y de 



80

Dayana Luna Reyes y Jorge Gómez Mancera

la dinámica de los grupos; todo esto se constituye en material de 
análisis al actualizar en el aquí y ahora, las formas en que esos 
discursos atraviesan nuestros cuerpos.

•	 En los talleres es necesario poner en contacto a los sujetos con sus 
propios cuerpos, pero desde otras formas posibles, es decir, creati-
vas y espontáneas, que generen otras experiencias significativas.

•	 Generar talleres que pongan en diálogo las experiencias de vida 
de unos y de otros.

•	 Es necesario develar cómo es que se construyeron los discursos 
sobre el cuerpo para, a su vez, reconstruir una historia hablada 
desde el propio sujeto.

•	 Despertar la memoria de nuestros cuerpos, leer su historia y rees-
cribirla de tal forma que posibilite la construcción de otros dis-
cursos sobre nuestro cuerpo. Que permita al sujeto colocarse en 
el lugar de la duda constante, la que le ayude a desmitificar las 
tramas mediante las cuales los discursos opacan, vigilan, restrin-
gen, controlan y prohíben la vivencia del sujeto con su cuerpo, 
que lo enajenan de ese cuerpo que lo constituye, no permitiéndo-
le ser actor de su propia historia.

La experiencia metodológica puede llevar a realizar análisis profun-
dos cuando existe la oportunidad de generar dinámicas grupo-institucio
nales-comunitarias, que faciliten el replanteamiento; y cuando no resul-
te sencillo como este caso, consideramos que se puede aprovechar la 
estrategia para hacer hablar a los discursos, los cuerpos y sus interjeccio-
nes. El proyecto Malinalli representa un esfuerzo metodológico-político 
que nos permite traer inferencias como las que traemos ahora al final. 

Las reflexiones y la generación de nuevos discursos serían inexisten-
tes sin estas y estos talleristas que tantas horas dedicaron al proyecto y al 
servicio en diversas comunidades del estado de Hidalgo, en 16 estados 
de la república mexicana, en cumbres internacionales (con diferentes 
nacionalidades, alrededor de 20 países distintos), así como en 5 países 
diferentes.



81

CONSTRUYENDO HISTORIAS CON NUESTROS CUERPOS

Bibliografía

Aguilera, Guadalupe et al., Cuerpo, identidad y psicología, México, Plaza y 
Valdés, 1998.

Anziueu, Didier, El Yo-Piel,  Madrid, Biblioteca Nueva, 1998.
Bataille, George, La Conjuración sagrada. Ensayos 1929-1939, Buenos 

Aires, Adriana Hidalgo Editora, 2003.
Blanchot, Maurice, La Comunidad inconfesable, Madrid, Arena Libros, 

2002.
Bauman, Zygmunt, La globalización. Consecuencias humanas, México, Fon-

do de Cultura Económica, 2001.
Baz, Margarita, Metáforas del cuerpo: un estudio sobre la mujer y la danza, 

México, PUEG/UNAM/Porrúa, 2000.
Castoriadis, Cornelius, La institución imaginaria de la sociedad. vol II.               

El imaginario social y la sociedad, Argentina, Tusquets, 1993.
Deleuze, Gilles y Félix Guattari, El antiedipo: Capitalismo y esquizofrenia, 

España, Paidós, 2000.
Desacharnes y Neret, Dalí. La obra pictórica, Madrid, Edit. Taschen,  

2001.
______, Dalí, México, Numen, 2003.
Foucault, Michel, Vigilar y castigar, México, Siglo xxi, 1990.
______, Historia de la sexualidad, tomo i., México, Siglo xxi, 2000.
______, Los anormales, México, Siglo xxi, 2001.
Freud,  Sigmund, El yo y el ello, y otras obras, Obras Completas, tomo XIX, 

Buenos Aires, Amorrortu, 2003.
Huberman, Susana, Cómo se forman los capacitadotes: arte y saberes de su 

profesión, Buenos Aires, Paidós, 2005.
Kristeva, Julia, El lenguaje ese desconocido, Madrid, Edit. Fundamentos, 

2001.
______, Historias de Amor, México, Siglo xxi, 2002.
López, Sergio, “La significación de lo corporal y la cultura”, en Guadalu-

pe Aguilera et al., Cuerpo, identidad y psicología, México, Plaza y Val-
dés, 1998.   

Lacan, Jaques, La Familia, Buenos Aires, Argonauta, biblioteca de psi-
coanálisis, 2003.



82

Dayana Luna Reyes y Jorge Gómez Mancera

Lucien, Israel, El goce de la histérica, Buenos Aires, Argonauta, biblioteca 
de psicoanálisis, 1979.

Molina Valencia, Nelson, El cuerpo: museo y significado controlado, Chile, 
Red Polis, 2005.

Nietzsche, Friedrich, El ocaso de los ídolos, Tusquets, Barcelona, 2009.
Saettele, Hans, Palabra y silencio en psicoanálisis, México, Universidad 

Autónoma Metropolitana, 2005.
Sontag, Susan, La enfermedad y sus metáforas/el SIDA y sus metáforas, Méxi-

co, Punto de lectura, 2002.
Walder, Paul, El cuerpo fragmentado, Chile, Red Polis, 2006.

Fecha de recepción del artículo: 25 de junio de 2008
Fecha de aceptación y recepción de la versión final: 28 de febrero de 2009




