
DOI: https://doi.org/10.22201/cimsur.18704115e.2023.v18.674
Revista Pueblos y fronteras digital • artículo de investigación

Volumen 18 • 2023 • e-674
ISSN 1870-4115 

Memorias mayas del genocidio en Guatemala 

y el habla de los sobrevivientes kaqchikeles 

Maya Memories of Genocide in Guatemala 

and Kaqchikel Survivors’ Speech

Brigittine French
 https://orcid.org/0009-0007-6570-4497

Grinnell College, Departamento de Antropología, Estados Unidos
frenchb@grinnell.edu

Lomlay Pedro García Matzar
 https://orcid.org/0009-0001-0659-4247 

Casa de la Cultura, San Andrés Semetabaj, Guatemala
lomlay07@gmail.com

Resumen

En el presente estudio analizamos los testimonios de personas kaqchikeles sobrevivientes del genocidio 
en Guatemala mediante una revisión de las memorias de las víctimas en las comisiones de la verdad y sus 
perspectivas en los procesos de justicia transicional posconflicto. Examinamos cómo las memorias con las 
que se cuenta son incompletas por cuestiones de poder y cultura, y revisamos cómo las personas sobrevi-
vientes narraron sus experiencias, con base en la consideración de que los idiomas mayas y el habla de los 
kaqchikeles son y han sido vehículos culturales para transmitir la memoria histórica de sus hablantes a lo 
largo de los siglos. Argumentamos que las maneras de hablar y narrar conllevan aspectos epistemológicos 
culturales mayas desconocidos y a veces menospreciados por los interlocutores no indígenas, y presenta-
mos datos sobre los niveles fonológicos, morfológicos, sintácticos y discursivos del habla de los testigos 
para mostrar la omnipresencia de elementos lingüísticos y culturales kaqchikeles como vehículos de las 
epistemologías mayas. Concluimos que las perspectivas analíticas de lingüística y antropología aportan un 
conocimiento más profundo de las voces silenciadas sobre terrorismo de Estado. 

Palabras clave: testimonios, pueblos indígenas, violencia de Estado, análisis lingüístico.

Abstract

This paper analyzes Maya-Kaqchikel survivor testimony from the genocide in Guatemala through a re-
view of victims’ memories in truth commissions and their perspectives in post-conflict transitional justice 
processes. It shows that an exclusive focus on what facts survivors narrate is incomplete because of broader 
questions about power and culture embedded in Indigenous narration. It examines how survivors narrate 
their experiences based on an understanding that Mayan languages and the speech of the Kaqchikels are 
cultural vehicles that transmit historic memory through the centuries for speakers of Mayan languages. Thus, 
it argues the manner in which survivors tell their stories conveys often unrecognized cultural epistemologies 
and ones that often are undervalued by non-Indigenous interlocutors. Accordingly, the article presents pho-
nological, morphological, syntactic, and discursive data from witnesses’ speech to show the pervasiveness 
of Kaqchikel linguistic and cultural elements that function as central vehicles of Maya epistemologies. It 
concludes that analytic perspectives from linguistics and anthropology provide a deepened knowledge of 
silenced voices in state terrorism.

Key words: testimonies, Indigenous peoples, state violence, linguistic analysis.
Recibido: 03/08/2023

Aceptado: 12/10/2023

Publicado: 05/12/2023  



   

2
Revista Pueblos y fronteras digital • volumen 18 • 2023, pp. 1-26 • ISSN 1870-4115

Memorias mayas del genocidio en Guatemala y el habla de los sobrevivientes kaqchikeles

brigittine french • lomlay pedro garcía matzar

Testigos oculares del genocidio: la población indígena y la justicia 
transicional

Los estudios sobre violencia política, terrorismo de Estado y violaciones de 

derechos humanos en Latinoamérica se enfocan en las víctimas porque sus 

experiencias han sido silenciadas y no han sido reconocidas en las historias 

oficiales. Este enfoque, que es una parte fundamental de la justicia transicional, 

se centra en los proyectos civiles para restablecer la democracia y hacerla más 

justa e inclusiva antes, durante y después de los periodos de violencia (Wilson, 

2001; Hayner, 2002; Ross, 2002; Sanford, 2003; Minow, 2008; Hinton, 2011). En 

este sentido, las memorias de las víctimas mayas en Guatemala han tenido un 

protagonismo relevante en el país, en la región y en el mundo después de la firma 

de los acuerdos de paz en diciembre de 1996. Las memorias colectivas en procesos 

formales posconflicto en Guatemala se fundamentaron en dos comisiones de la 

verdad que se dedicaron a examinar los testimonios de los sobrevivientes del 

conflicto armado en todo el país. La mayoría se centra en personas mayas de los 

pueblos originarios. En 1998, el Proyecto Interdiocesano de Recuperación de la 

Memoria Histórica (REMHI) de la Oficina de Derechos Humanos del Arzobispado 

de Guatemala publicó el informe titulado Guatemala: nunca más (ODHAG, 1998). 

Asimismo, en 1999 la Comisión para el Esclarecimiento Histórico (CEH) de las 

Naciones Unidas publicó la obra Guatemala. Memoria del silencio (CEH, 1999) 

en nueve volúmenes. A partir de la publicación de estos documentos, sectores 

diversos de la comunidad nacional e internacional han comenzado a prestar 

mayor atención al reconocimiento, la investigación y el análisis de las memorias 

de los sobrevivientes del genocidio en el país. 

Hasta el día de hoy, las investigaciones centradas en qué cuentan las personas 

sobrevivientes mayas de sus experiencias han documentado y permitido el análisis 

de la violencia experimentada en las comunidades rurales mayas. Los estudios 

mencionados se centran, entre otros episodios, en cómo entraron los militares 

en cada pueblo y aldea, en las masacres específicas que perpetraron o en las 

experiencias de huida después de los ataques (Montejo, 1987; Falla, 1992; CEH, 

1999; Sanford, 2003), en la violencia sexual como clara estrategia para extinguir a 

la población indígena (Velásquez Nimatuj, 2014; Sanford, Dill y Duyos, 2020) y en 

la búsqueda de justicia para los muertos y desaparecidos (Nelson, 2015). 



   

3
Revista Pueblos y fronteras digital • volumen 18 • 2023, pp. 1-26 • ISSN 1870-4115

Memorias mayas del genocidio en Guatemala y el habla de los sobrevivientes kaqchikeles

brigittine french • lomlay pedro garcía matzar

En este estudio aportamos una línea de análisis que se ha investigado menos, 

centrada en cómo cuentan sus experiencias las personas sobrevivientes mayas. 

Queremos ofrecer un enfoque centrado en el habla y el discurso de los hombres 

y mujeres kaqchikeles porque, según las epistemologías indígenas, los idiomas 

mayas, el habla y las maneras específicas de contar son vehículos culturales que 

transmiten la memoria histórica a lo largo de los siglos para los hablantes mayas 

(OKMA, 1993; Sam Colop, 1999; Ajpacajá, 2001). Como explica el grupo Oxlajuuj 

Keej Maya’ Atz’iib (OKMA): 

Guatemala es un país multicultural y plurilingüe, realidad desconocida o rechazada por 

muchas personas. El Pueblo Maya conforma la población mayoritaria del país, posee 

sus propios valores, lo que constituye una gran riqueza humana. Entre los valores más 

fuertes se encuentran los veinte idiomas mayas que se hablan en la actualidad […] Los 

idiomas mayas representan una gran riqueza para sus hablantes, ya que por medio de 

ellos han mantenido su identidad cultural, su cosmovisión (OKMA, 1993: 1-4). 

Según esta perspectiva, argumentamos que el habla de los sobrevivientes 

maya-kaqchikeles ofrece una riqueza analítica desconocida para comprender 

las influencias de los idiomas, la cultura y la cosmovisión maya, una aportación 

que hasta el momento no ha sido reconocida en los estudios sobre la violencia 

en Guatemala. Además, los idiomas, la cultura y la cosmovisión maya son de 

suma importancia analítica, política y ética, pues son partes clave de su memoria 

histórica como pueblo. Esta falta de conocimiento de los aspectos culturales y 

lingüísticos, así como del habla de los sobrevivientes mayas, es resultado del 

poder que ejercen los investigadores y analistas, que utilizan una perspectiva 

fundamentalmente occidental. Además, también es resultado del menosprecio 

hacia los idiomas mayas (OKMA, 1993; French, 2010) y hacia el “español 

mayanizado” (Santos, 1997; García Matzar, 2017) que utiliza la población indígena, 

esto debido al racismo presente en la historia de Guatemala y de la región. En 

el contexto de posconflicto armado Guatemala, la lingüística es una herramienta 

importante para la reivindicación de los pueblos mayas. Como explica el Dr. 

Demetrio Cojtí:

La lingüística Maya tenga aportes positivos, de manera directa o indirecta para con los 

Mayahablantes. En efecto, la comprensión global y adecuada del conflicto lingüístico 

existente en Guatemala, la explicación del estado y nivel de conciencia y del compor-

tamiento lingüístico de los Mayahablantes, la capacitación de los lingüistas Mayas […] 



   

4
Revista Pueblos y fronteras digital • volumen 18 • 2023, pp. 1-26 • ISSN 1870-4115

Memorias mayas del genocidio en Guatemala y el habla de los sobrevivientes kaqchikeles

brigittine french • lomlay pedro garcía matzar

la descripción de dichas lenguas […] son contribuciones positivas para el conocimien-

to y perpetuación de dichas lenguas y los Mayahablantes en la historia (Cojtí Cuxil, 

1990: 23). 

Por lo expuesto, el presente estudio se centra en reivindicar al pueblo maya-

kaqchikel, y constituye también una contribución a partir de la lingüística y la 

antropología lingüística a los estudios del genocidio y la violencia en las Américas 

desde las perspectivas de víctimas y sobrevivientes.

Metodología y epistemología: “Campesinos indígenas, lengua ma-
terna y dificultad en castellano”

Generalmente, la metodología basada en documentar los testimonios de testi-

gos oculares de la violencia de Estado y del genocidio en el campo de los de-

rechos humanos y la justicia internacional utiliza perspectivas científico-sociales 

occidentales (Baer, 2005). Se impone en general un protocolo fijo para establecer 

los hechos específicos de violencia y para crear un archivo empírico de la historia, 

a la vez que se da a las víctimas un espacio protegido para contar las atrocidades 

que vivieron. Quienes lideraron el proyecto de la CEH en Guatemala siguieron 

esa metodología. En tal sentido, se refleja la perspectiva de la comisión y de los 

sobrevivientes en el siguiente texto: 

Las víctimas de los hechos más graves son, en su inmensa mayoría, campesinos 

indígenas, muchos analfabetos, que se expresan en su lengua materna y con dificultad 

en castellano y cuyo estilo narrativo no incorpora una serie de categorías necesarias 

para establecer o calificar con mayor precisión los hechos, de acuerdo a la metodología 

diseñada por la Comisión (CEH, 1999: 60).

Las palabras de los autores del documento de la CEH indican que existen ten-

siones importantes en los niveles de documentación de los recuerdos y las me-

morias de las víctimas indígenas del conflicto armado de Guatemala (French, 

2009). Por una parte, se trata de una tensión que nace del conflicto basada en las 

diferencias de empoderamiento de las personas involucradas. En este sentido, 

Sánchez Pérez opina lo siguiente sobre el proceso de toma de testimonios de los 

sobrevivientes del genocidio: 



   

5
Revista Pueblos y fronteras digital • volumen 18 • 2023, pp. 1-26 • ISSN 1870-4115

Memorias mayas del genocidio en Guatemala y el habla de los sobrevivientes kaqchikeles

brigittine french • lomlay pedro garcía matzar

La pretensión del científico de buscar explicaciones sobre unos sujetos a quienes, de 

un modo u otro, les pide que hablen con voz propia […] es un encuentro desigual, des-

equilibrado, en el que una de las partes, el científico social, siempre juega con ventaja, 

pues se arroga el privilegio de concebir e imponer unas reglas del juego a las que, 

ineludiblemente, ha de someterse la otra parte (Sánchez Pérez, 2005: XIV). 

En el contexto específico de Guatemala, esa desigualdad entre investigadores y 

testigos está mediatizada por la desigualdad estructural y el racismo que ha vivido 

la población maya, la gran mayoría de las víctimas, en el Estado guatemalteco 

desde tiempos inmemoriales.

La imagen del “campesino indígena analfabeto que habla en lengua materna 

y con dificultad en castellano,” que identifican los autores del CEH, muestra que 

se presume un estándar en la manera de hablar y de contar, e implícitamente se 

menosprecia el habla que no se ajusta a él. Este menosprecio del habla indígena 

ha sido una característica central en la manera de discriminar a la población 

maya en Guatemala durante muchas décadas (Cojtí Cuxil, 1990; OKMA, 2003; 

French, 2010). En este sentido, proponemos que el encuentro y el proceso de 

recordar memorias de los sobrevivientes mayas también se constituyen a partir 

de conflictos epistemológicos (la relación entre saber y contar), culturales (cómo 

se cuenta en las comunidades mayas) y discursivos (los idiomas y el habla). Es 

necesario investigar estos tres procesos si se quiere lograr una comprensión 

adecuada de las perspectivas indígenas, lo cual pretendemos aportar en el 

siguiente análisis.

Antes de proceder con el análisis, mencionaremos las posiciones y trayectorias 

de los autores, así como de la base de datos que se usa para el estudio a fin 

de ubicarlos en contextos culturales y políticos. Lolmay García es lingüista, 

investigador y hablante nativo de kaqchikel que ha trabajado y publicado en 

investigaciones lingüísticas por varias décadas, y Brigittine French es antropóloga 

lingüista norteamericana y ha trabajado en investigaciones antropológicas en 

comunidades kaqchikeles desde 1995. La colaboración entre los autores está 

basada en un compromiso profesional para fortalecer los idiomas y los pueblos 

mayas como parte principal del ambiente en que se formaron en Guatemala 

(Cojtí Cuxil, 1990; OKMA, 1993). 

Los datos lingüísticos y los análisis discursivos que se presentan están 

basados en memorias de sobrevivientes mayas del genocidio en Guatemala 

que fueron grabadas en un proyecto audiovisual realizado por la Fundación de 

Antropología Forense de Guatemala (FAFG) con el apoyo de la Fundación Shoah 



   

6
Revista Pueblos y fronteras digital • volumen 18 • 2023, pp. 1-26 • ISSN 1870-4115

Memorias mayas del genocidio en Guatemala y el habla de los sobrevivientes kaqchikeles

brigittine french • lomlay pedro garcía matzar

de la Universidad California del Sur, Estados Unidos. Se empezaron a tomar 

testimonios de los testigos oculares en Guatemala en 2015, trabajo que continúa 

hasta el día de hoy (Hallett y Gruner-Domic, 2021). Las personas guatemaltecas 

entrevistadas dieron su consentimiento informado para poner los testimonios en 

el archivo público del Archivo Visual Histórico (VHA), en la colección “Genocidio 

guatemalteco” (Visual History Archive, s.f.). En este estudio nos enfocamos en los 

testimonios que identificamos en el archivo procedentes de personas originaras 

de comunidades maya-kaqchikeles. Según nuestro análisis, los kaqchikeles 

constituyen el 11 % de aproximadamente 600 personas entrevistadas, es decir, 

aproximadamente 70. 

El idioma y el pueblo maya-kaqchikel

La mayoría de los sobrevivientes del genocidio en Guatemala tienen como len-

gua materna algún idioma maya y, a veces, el español como segundo idioma. 

Las lenguas mayas proceden de un idioma ancestral que los investigadores de-

nominaron “protomaya”, el cual se habló hace aproximadamente 4 000 años. 

Dado que tienen el mismo origen, presentan muchas semejanzas, pero también 

se han desarrollado diferencias grandes a través del tiempo; así, entre hablantes 

de idiomas de distintas ramas no pueden comunicarse (England, 2001:13). Los 22 

idiomas mayas reconocidos en Guatemala son herencia del pasado autónomo 

de los pueblos y el vehículo de la memoria histórica y de la identidad que van 

floreciendo de generación en generación hasta el día de hoy. 

El presente estudio se centra en el idioma kaqchikel y en el pueblo que lo 

habla, el cual sufrió violencia durante el conflicto armado (CEH, 1999). Los 

hablantes de este idioma son aproximadamente 410 000 personas ubicadas en los 

departamentos de Chimaltenango, Sololá, Sacatepéquez y Guatemala (OKMA, 

1993) y, por situaciones de movilidad, en Santa Cruz el Chol, Baja Verapaz, en 

el norte, y en Suchitepéquez y Escuintla en el sur. Es uno de los idiomas más 

hablados en el país, sin embargo, al igual que la mayoría, se encuentra en 

peligro de extinción (OKMA, 1993). Los niños ya no lo hablan, sobre todo en 

comunidades urbanas, por la presión de asimilación, por la discriminación que 

han vivido sus hablantes y porque el Estado carece de políticas lingüísticas. En 

esta dirección se han creado organizaciones e instituciones del Estado, como 

la Academia de Lenguas Mayas y la Dirección General de Educación Bilingüe 

Intercultural (DIGEBI), sin embargo, no se han podido concretar sus objetivos.



   

7
Revista Pueblos y fronteras digital • volumen 18 • 2023, pp. 1-26 • ISSN 1870-4115

Memorias mayas del genocidio en Guatemala y el habla de los sobrevivientes kaqchikeles

brigittine french • lomlay pedro garcía matzar

Cuando existe contacto entre idiomas y sus hablantes, en el caso que nos 

ocupa entre kaqchikel y español, se manifiestan influencias gramaticales que se 

pueden analizar desde una perspectiva lingüística, la cual aportamos aquí. En 

este sentido, se toman en cuenta los sonidos y su sistema (fonética y fonología), 

la estructura de las palabras (morfología) y el orden de estas en las oraciones 

(sintaxis). Cada nivel constituye una parte integral de la lógica interna del idioma. 

Para lograr una mejor comprensión explicaremos brevemente algunos puntos 

específicos de la gramática del kaqchikel para valorar su influencia en el español 

hablado por las personas sobrevivientes.

El alfabeto kaqchikel consta de 32 letras, 22 consonantes y 10 vocales; de 

estas, cinco son tensas, similares al español, y cinco son relajadas, propias del 

kaqchikel, y ocurren en palabras monosílabas y en sílabas finales (véase Tabla 1).

Tabla 1. Alfabeto del kaqchikel

Consonantes Vocales

Simples
j, k, l, m, n, p, q, r, s, t, w, x, y, ‘

Tensas
a, e, i, o, u

Compuestas
ch, tz

Relajadas
ä, ë, ï, ö, ü

Glotalizadas
b’, ch’, k’, q’, t’, tz’

Kaqchikelización del español

A continuación, se presentan algunas influencias del kaqchikel sobre el español 

en el habla de los sobrevivientes mayas. 

Aspectos fonológicos

En primer lugar, se muestran ejemplos de los sonidos propios del kaqchikel resal-

tando en cursivas los rasgos específicos del habla. 

Algunos ejemplos de palabras con vocales relajadas son los siguientes:

säq 		  ‘blanco’
k’ël 		  ‘chocoyo/perico’
tijonïk 	 ‘enseñanza’
kotz’öl 	 ‘acostado’
ütz 		  ‘bueno’



   

8
Revista Pueblos y fronteras digital • volumen 18 • 2023, pp. 1-26 • ISSN 1870-4115

Memorias mayas del genocidio en Guatemala y el habla de los sobrevivientes kaqchikeles

brigittine french • lomlay pedro garcía matzar

Se ejemplifican a continuación las consonantes compuestas para contrastar su 

uso con sus pares glotalizadas y mostrar la diferencia entre ambas.

ch
chupam ‘dentro de’		  wochoch ‘mi casa’	 xukïch ‘lo embarró’
tz

tzäy ‘salado’			   patzapïk ‘peludo’	 kumätz ‘culebra’

Algunos ejemplos de consonantes compuestas glotalizadas son los siguientes:

ch’
ch’ök ‘zanate’		  pach’u’n ‘trenza’	 puch’ ‘cheles’
tz’

tz’aq ‘pared’			   wotz’otz’ ‘tostada’	 parutz’ ‘flor de muerto’

Algo importante que cabe resaltar es el patrón silábico del kaqchikel, ya que 

algunas palabras del castellano se reducen al patrón del este idioma maya. 

Según García Matzar y Rodríguez Guajan: “Existen dos clases de sílabas, la sílaba 

abierta y la sílaba cerrada. La abierta termina en vocal (CV) y la cerrada termina en 

consonante (CVC)” (1997: 21). Algunos ejemplos son los siguientes:

CV			   CV

k’a				    partícula de discurso

pe				    direccional hacia acá

xepe		 xe	 pe	 ‘vinieron’

keb’e	 ke 	 b’e	 ‘que se vallan ellos/as’

CVC		  CVC

jun		  jun		  ‘uno’

käq		  käq		  ‘rojo’

kem		  kem		  ‘tejido (textil)’

raxkej	 rax kej		  ‘calambre’

raxya’	 rax ya’		  ‘agua fría’

k’oxtun	 k’ox tun		 ‘edificio piramidal maya’

cholq’ij	 chol q’ij		 ‘calendario ritual de 260 días’

Son muy pocas las palabras en kaqchikel que tienen sílabas abiertas. por lo que 

en general terminan en consonante, es decir, en sílaba cerrada, lo que conduce a 

que, al hablar castellano, la última vocal casi no se pronuncie; por ejemplo:



   

9
Revista Pueblos y fronteras digital • volumen 18 • 2023, pp. 1-26 • ISSN 1870-4115

Memorias mayas del genocidio en Guatemala y el habla de los sobrevivientes kaqchikeles

brigittine french • lomlay pedro garcía matzar

Mija eso vas a hacer un díy(a) cuando usted va encontrar esposo (Joj Martín, 2016).1 

Esos mis tiys de antes teniy(a) su sext grad, tonces ellos si saben bien, bien como es 

leer (Xalín Atz, 2016). 

Otro aspecto es el acento, debido a que el kaqchikel tiene el acento fijo en 

la última sílaba. Si la palabra es monosílaba, lo llevará en la vocal, como en säq 

‘blanco’; si es bisílaba, como en rax-che’ ‘roble’, lo llevará en la segunda sílaba, 

y si es trisílaba o más, como en xu-tz’a-ma’ ‘lo fue a agarrar’, lo llevará al final. 

Entonces, la influencia de sílaba y acento del kaqchikel fuerza a reducir las pala-

bras en español, como en los siguientes ejemplos:

Hacen tortill(a) tonce yo me encargo de llevar tortill(a) a los que están entrenando 

(Xalín Atz, 2016). 

Y allí había otro, otro muchach(o) que no aguantó caminar, le tiraron bala también dice 

(Joj Martín, 2016). 

Las personas entrevistadas evitan el uso de diptongos en algunos casos:

Me precupé porque mi esposa estaba embarazada justamente digamos en ese rato 

dio a luz (Tay Balan, 2019).

Pero entonces se va a la autoxia médica, pero como nosotros no teníamos recurso, 

tonces el juez me lo llevó a San Martín (Tay Balan, 2019).

Asimismo, conservan el uso del cierre glotal [ʔ] en español, en el caso de pala-

bras que inician con vocal. 

Cosas como vuelvo ʔa repetir todas las cosas ʔeran baratas ʔera barato, ʔal ser 

ʔadolescente yo ʔaprendí ʔa tejer ʔeste ʔah ʔahorita ʔeste ya no ʔes como de ʔantes 

tampoco (Cajti Hic, 2016).

Algunos sonidos del español que no existen en kaqchikel se adaptan a sonidos 

cercanos en los puntos o modos de articulación. A continuación, representamos 

los sonidos con símbolos fonéticos en la descripción analítica:

1  Seguimos el protocolo del VHA, que recomienda citar el nombre completo de la persona 
entrevistada (https://libguides.usc.edu/vha/citation). En unos casos los participantes dieron su per-
miso para usar sus nombres y en otros casos optaron por el anonimato.



   

10
Revista Pueblos y fronteras digital • volumen 18 • 2023, pp. 1-26 • ISSN 1870-4115

Memorias mayas del genocidio en Guatemala y el habla de los sobrevivientes kaqchikeles

brigittine french • lomlay pedro garcía matzar

f  x 	 Una fricativa labiodental pasa a una fricativa velar 

Allí me jue a dejar a trabajar, tres año trabaje en la capital (Calí Peren, 2016).

¿Dónde se jueron? Cuando yo miré, en ese tiempo estaba verdión todavía la milpa (Tay 

Balan, 2019).

g  k	 Un sonido oclusivo simple velar sonoro pasa a uno oclusivo simple velar sordo

Pero con eso algo le ayuda ella y ella se va en aldea. Va a buscar en tiempo de manco 

(mango) a traer manco (mango) y yo voy con ella (Balan Puy, 2016).

d  t  	 Un sonido oclusivo simple alveolar sonoro pasa a sordo

Hoy lo que me queda pues, ni modo verda y como también después de que uno 

estanto allá le recomientan a uno aquí ustedes hoy que fueron disciplinados, fueron 

muy educados. Bueno que para ellos es así, aunque sí hubo parte de educación, hubo 

mucho respeto ahí sí que aquí a veces le digo a la familia, “Ustedes aquí si hacen lo 

que ustedes quieren, pero allá se nos enseñó mucho la educación”, El respeto y todo, 

la disciplina y todo, todo esto ni modo le recomientan a uno, bueno eso el respeto y la 

disciplina (Yucuté Atz, 2016).

Aspectos morfológicos

Los ejemplos muestran que existe una influencia de la derivación de palabras del 

kaqchikel al español, pero como información adicional presentamos también las 

marcas de las personas gramaticales y de derivación de palabras. Para construir 

sustantivos se usan las marcas que figuran en las columnas 2 y 3 de la Tabla 2; las 

que figuran en la columna 2 se usan con sustantivos que inician con consonante 

y las de la columna 3 con sustantivos que inician con vocal. Los lingüistas llaman 

a estas marcas juego ergativo (García Matzar y Rodríguez Guaján, 1997: 78-79) 

(véase Tabla 2).

Tabla 2. Juego ergativo: persona y número en kaqchikel

Número de persona gramatical Antes de consonante Antes de vocal

1ps nu- w-

2ps a- aw-

3ps ru- r-

1pp qa- q-

2pp i- iw-

3pp ki- k-



   

11
Revista Pueblos y fronteras digital • volumen 18 • 2023, pp. 1-26 • ISSN 1870-4115

Memorias mayas del genocidio en Guatemala y el habla de los sobrevivientes kaqchikeles

brigittine french • lomlay pedro garcía matzar

Existe otro juego que los lingüistas llaman absolutivo, una de cuyas funciones 

es la de marcar la persona y el número gramatical del sujeto en verbos intransi-

tivos y de predicados no verbales y objeto en verbos transitivos (véase Tabla 3).

Tabla 3. Juego absolutivo: persona y número en kaqchikel

Número de persona gramatical Juego absolutivo

1ps i-/in

2ps a-/at

3ps Ø

1pp oj-

2pp ix-

3pp e-

Género

En kaqchikel en vez de artículos se usan determinantes, y estos no marcan di-

ferencia de género en el sustantivo al que acompañan, lo cual se observa en 

varios ejemplos de las memorias. El género, como otras formas de concordancia, 

es indistinto en los pronombres, por lo que el referente puede ser masculino o 

femenino, como en los siguientes casos: ri achin ‘el hombre’ y ri ixoq  ‘la mujer’. 

Entonces, al hablar español las personas tienden a reproducir esta caracterís-

tica del sistema kaqchikel.

Nos sacaron pa la orilla el carretera, como el, como la casa esta abajo el carretera allí 

por en San Fran… San Francisco y nos sacaron pa el carretera, tonces cuando ellos 

empezaron a disparar y yo cargaba a mi chiquito (Tay Balan, 2019).

Ähä esos se murieron, se murieron de prim […] Mi primer bebe se murió de un mes por 

el tosferina (Calí Peren, 2016).

Concordancia entre género y número

Los temas de género y número, generalizados en los pronombres, así como en 

otras formas de concordancia, se utilizan de manera distinta en kaqchikel y en 

español por las diferencias idiomáticas y las formas específicas. En kaqchikel su 

uso es indistinto, por lo que los hablantes de este idioma no perciben tal concor-

dancia al escuchar las expresiones en español, de manera que el referente puede 

ser masculino o femenino, y singular o plural; esto sucede incluso entre personas 

con formación universitaria, sobre todo cuando el referente de concordancia se 

encuentra lejano discursivamente. En el siguiente ejemplo la hablante hace men-



   

12
Revista Pueblos y fronteras digital • volumen 18 • 2023, pp. 1-26 • ISSN 1870-4115

Memorias mayas del genocidio en Guatemala y el habla de los sobrevivientes kaqchikeles

brigittine french • lomlay pedro garcía matzar

ción a una tercera persona que es mujer (ella), por lo que se usaría la, pero utiliza 

lo, la forma para masculino.

Lo tiraron en el carro, tovía lucho mi hija, no se quería entrar en el carro. Tovía agarro 

la puerta así, y había un hombre, lo agarro de la cintura y lo tiro para adentro y se fue 

el carro (Machán Azurdia, 2016).

En los dos ejemplos siguientes no hay concordancia entre los pronombres y 

su marca en el verbo. En el primer caso, el pronombre yo no concuerda con dijo, 

que se refiere a tercera persona del singular, y en el segundo, estuvo se refiere a 

una tercera persona del singular, pero el referente es primera persona, yo.

Pero yo dijo entro de mí, bueno lo llegué a ententer (Yucuté Atz, 2016).

Entonces por eso ya solo estuvo creciendo yo con mi, mi aguelita (Estrada Canel, 2016). 

En el siguiente ejemplo podemos ver la falta de concordancia entre género y 

número:

Luego murió mis dos hermanos varones, eh, que’s el nombre es Jerónimo Estrada, 

Delfino Estrada, es la que murió en ese tiempo cuando fue el conflicto armado… Ahí 

voy, eh, pero simplementes ya solo con mi aguelita crecí (Estrada Canel, 2016). 

Derivación

El kaqchikel, como cualquier otro idioma, tiene sus propias formas de derivar 

palabras, es decir, que de una raíz de una clase determinada se pueden derivar 

otras clases de palabras u otras palabras de la misma clase, pero con significado 

diferente. A continuación, mostraremos las principales derivaciones del kaqchi-

kel (García Matzar, 2016). 

Las derivaciones que se forman a partir de sustantivos son: agentivo, gentilicio, 

sustantivo abstracto y verbo transitivo (véase Tabla 4).

Tabla 4. Derivación de sustantivos

Agentivo Gentilicio Sustantivo abstracto Verbo intransitivo

ajtz’ib ‘escritor’ aj Semetab’äj ‘de 
Semetabaj’

rujutil ‘su travesura’ x-Ø-u-chub’-a-j
‘lo escupió’

ajkar ‘pescador’ aj Chixot ‘de 
Comalapa’

rulewal ‘su clima’ Xuq’et-e-j ‘lo 
abrazó’



   

13
Revista Pueblos y fronteras digital • volumen 18 • 2023, pp. 1-26 • ISSN 1870-4115

Memorias mayas del genocidio en Guatemala y el habla de los sobrevivientes kaqchikeles

brigittine french • lomlay pedro garcía matzar

Las derivaciones de adjetivos son: versivo, moderativo, superlativo, sustantivo 

abstracto (véase Tabla 5).

Tabla 5. Derivación de adjetivos

Versivo Moderativo Superlativo Sustantivo abstracto

Xsaqir ‘se puso 
blanco’

Saqsöj ‘blancuzco’ Saqiläj ‘muy 
blanco’

Rusaqil ‘su blancura’

Xk’ayir ‘se puso 
amargo’

K’ayk’öj ‘medio 
amargo’

K’ayiläj 
‘amarguísimo’

Ruk’ayil ‘su amargura’

Las derivaciones de verbos intransitivos son: el causativo, el participio perfecto 

y el infinitivo (véase Tabla 6). 

Tabla 6. Derivación de verbos intransitivos

Causativo Participio perfecto Infinitivo

xub’inisa-j ‘lo encaminó’ b’ininäq ‘caminado’ b’inem ‘caminar’

xukamisaj ‘lo mató’ kaminäq ‘muerto’ kamïk ‘morir’

Las derivaciones de verbos transitivos son: el pasivo, antipasivo, instrumental 

locativo, participio perfecto e infinitivo (véase Tabla 7).

Tabla 7. Derivación de verbos transitivos

Pasivo Antipasivo Instr. locativo Participio perf. Infinitivo

x-Ø-chap ‘fue 
agarrado’

Xchap-o-n 
‘agarró’

Chap-b’äl
‘agarrador’

Chap-om
‘agarrado’

Chap-ïk
‘agarrar’

x-Ø-k’ol fue 
‘recogido’

Xk’ol-o-n
‘recogió’

K’olb’äl 
‘guardador’

K’ol-om 
‘recogido’

K’ol-ïk
‘recoger’

Procesos de derivación del kaqchikel y otras palabras que no existen en español

Cada idioma tiene su forma de derivar palabras; en kaqchikel, tomando como 

base los adjetivos se pueden derivar sustantivos abstractos, verbos intransitivos, 

verbos transitivos, moderativos que indican que el adjetivo es de media calidad 

del adjetivo al que se refiere y superlativos que indican mucha intensidad del 

adjetivo del que se derivan. Tomamos los adjetivos käq ‘rojo’ y ch’äm ‘ácido’ 

como ejemplos (véase la Tabla 8). 



   

14
Revista Pueblos y fronteras digital • volumen 18 • 2023, pp. 1-26 • ISSN 1870-4115

Memorias mayas del genocidio en Guatemala y el habla de los sobrevivientes kaqchikeles

brigittine french • lomlay pedro garcía matzar

Tabla 8. Morfología derivacional en kaqchikel

Abstracto Verbo intransitivo Verbo transitivo Moderativo Superlativo

ru-kaq-il ‘su 
rojura’

x-Ø-kaq-är ‘se 
puso rojo’

x-Ø-u-kaq-ir-isa-j 
‘lo puso rojo’

kaq-köj 
‘medio rojo’

käq käq ‘muy 
rojo’

ruch’amil ‘su 
amargura’

x-ø-ch’amïr ‘se 
puso ácido’

xuch’am-ir-isa-j ‘lo 
puso ácido’

ch’amch’öj 
‘medio ácido’

ch’äm ch’äm 
‘muy ácido’

En el habla en español de los sobrevivientes kaqchikeles se observa el uso de 

estos procesos morfológicos. Los siguientes cinco ejemplos reflejan estas deri-

vaciones y muestran la creatividad lingüística y cultural de los hablantes mayas 

relacionada con su ambiente y cosmovisión (véase Tabla 9).

Tabla 9. Morfología y creatividad en el habla de los sobrevivientes

Toda la ropa, ropero, libro de los patojos, toooodo cenizas se quedó. Todas las láminas 
como se puso, chicharon así (junta sus dedos, haciendo un puño con la mano derecha) 
(Calí Peren, 2016).

¿Dónde se jueron? Cuando yo miré, en ese tiempo estaba verdión todavía la milpa (Tay 
Balan, 2019).

Se ve que le dieron un colatazo en la cabeza, se le deshació el seso, la cabeza, todo, ahí 
murió mi hermana la Esmunda (Tay Balan, 2019).

Eh eh el soporte de la lámina y todo ahí habían colgado lazos y yo estuve allí y, y estaba 
como repellado a la pared tiñado de sangre (Tay Balan, 2019).

De último nos fuimos a la parte Chijocom, Panatzan allí terminó nuestra carrera y ahí 
nos parpajeamos y ellos se vinieron y yo me quedé (Tay Balan, 2019).

Chicharon a primera vista podría interpretarse como chicharrón, pero la persona 

dice la palabra en forma verbal y no la usa como sustantivo. Desea expresar 

que, al dejar una naranja, un limón u otra fruta al sol, la cáscara se va tostando y 

luego se arruga; ese proceso se dice en kaqchikel xtz’umuyïr x-Ø-tz’umuy-ïr ‘se 

puso arrugado y seco’. Si hubiera pretendido usar la palabra chicharrón, hubiera 

usado otra estructura en kaqchikel, como achi’el chicharrón xkib’än ri láminas ‘las 

láminas se pusieron como chicharrón’.

En cuanto a la palabra verdión, procede del moderativo raxröj ‘está medio 

verde’. En el caso de se le deshació, puede derivar de dos procesos: puede 

proceder de la generalización del sufijo, como en el caso de desapareció, o 

puede tratarse de una combinación del verbo intransitivo en kaqchikel. Para 

llegar a una conclusión sería necesario analizar más ejemplos. En el caso de 

tiñado, también puede tratarse de la generalización del sufijo para formar el 

participio con un verbo de la primera conjugación del español. Se parpajearon 

viene de otra derivación, que indica un frecuentativo; en este caso, que sonaron 

varias veces las alas xerapäp. Se trata de un uso metafórico para mencionar que 



   

15
Revista Pueblos y fronteras digital • volumen 18 • 2023, pp. 1-26 • ISSN 1870-4115

Memorias mayas del genocidio en Guatemala y el habla de los sobrevivientes kaqchikeles

brigittine french • lomlay pedro garcía matzar

todos se fueron a sus casas, todos en su rumbo, lo que se forma del sufijo -V1C2 

que representa la vocal de la raíz y la segunda consonante, tomando en cuenta 

que la estructura de las raíces en kaqchikel tiene la forma CVC. 

Aspectos sintácticos

La sintaxis se refiere al orden básico, a la estructura fundamental de una oración, 

que incluye el sujeto, el verbo y el objeto. Los idiomas mayas, con la excepción 

del ch’orti’, tienen un orden básico de verbo inicial (England, 1999: 114). García 

Matzar y Sis Iboy (2003) indican que en términos sintácticos existen cuatro patro-

nes de órdenes en los idiomas mayas. Los mostramos a continuación:

Grupo 1 VSO

Rama mam: mam, teko, awakateko e ixil

Rama q’anjob’al: q’anjob’al, popti’ y chuj de San Sebastián

Grupo 2 VOS

Rama yukateka: yukateko, mopan, itzaj y lakantun

Rama q’anjob’al: tojolabal

Rama ch’ol: tzotzil

Rama k’iche’: tz’utujiil de Santiago y San Juan

Rama mam: ixil de Cotzal

Grupo 3 VOS y VSO

Rama wasteka: wasteko

Rama ch’ol: tzeltal

Rama q’anjob’al: chuj de san Mateo, akateko y mocho’

Rama k’ichee’: kaqchikel, k’iche’ y tz’utujiil de San Pedro

Grupo 4 SVO

Rama ch’ol: ch’orti’ 

El kaqchikel pertenece a los idiomas con orden básico VOS (verbo, objeto y su-

jeto); sin embargo, es muy flexible, de manera que puede utilizarse casi cualquier 

orden pues, por características propias del idioma, el uso depende de si se desea 

enfatizar uno de los argumentos, ya sea el objeto o el sujeto, que se adelantaría 

al verbo, o por influencia del español, cuando se hace una traducción literal y el 

orden queda como sujeto, verbo, objeto.2 

2  Hasta el momento hemos trabajado lo básico en cuanto a sintaxis; en el futuro profundizare-
mos el estudio sobre este aspecto y también sobre el discurso en general.



   

16
Revista Pueblos y fronteras digital • volumen 18 • 2023, pp. 1-26 • ISSN 1870-4115

Memorias mayas del genocidio en Guatemala y el habla de los sobrevivientes kaqchikeles

brigittine french • lomlay pedro garcía matzar

Tabla 10. Sintaxis kaqchikel en español

Español hablado por 
kaqchikeles entrevistados

Estructura en kaqchikel Español sin marca

“[…] fuera salieron antes 
ustedes, dijeron” (Tay Balan, 

2019).

[…] xa ta xixel el antes k’a, 
xkib’ij

‘[…] hubieran salido 
antes, dijeron’

“A caso hay que estoy 
haciendo pues” (Tay Balan, 

2019).

A chi el ta k’o tajin ninb’än 
k’a

‘A caso estoy haciendo 
algo pues’

“¿Por qué mucho están 
matando? dice él” (Tay Balan, 

2019).

¿Atux ruma k’ïy tajin 
yekamisan? ncha’ rija’

‘¿Por qué están 
matando demasiado? 

dice él’

“Aquí no había escuela antes, 
ähä, hasta mi esposo, lo 

hicieron la escuela primero” 
(Calí Peren, 2016).

Wawe’ manaq tijob’äl ojer, 
ähä, k’a wachijil, xkib’än ri 

nab’ey tijob’äl …

‘Antes no había 
escuelas aquí, hasta 

mi esposo, hicieron la 
primera’

“[…] él ha nacido de año 1935, 
el 4 de diciembre, medio año 

la diferencia” (Calí Peren, 
2016).

[…] ri ja’ alaxnäq pa ri 
juna’ 1935 pa 4 richin 
diciembre, nik’aj juna’ 

kikojol…

‘[…] nació el 4 de 
diciembre de 1935. 

Tienen medio año de 
diferencia’

Tautología

En el kaqchikel, como en todos los idiomas mayas, se utiliza un recurso denominado 

tautología, que se refiere a la repetición intencional de frases, oraciones o párrafos. 

Este recurso lingüístico se usa mucho y es sumamente importante en la cultura 

maya por razones diversas, como para asegurar que la información que se está 

expresando quede clara, para dar énfasis emocional, para usar características 

reconocidas en el discurso formal de las autoridades comunitarias o por razones 

estéticas (Tedlock, 1983; Sam Colop, 1999). Lo anterior se observa en la repetición 

que aparece en la siguiente narrativa, donde la tautología se utiliza para enfatizar 

el sentido de que no quisieron salir cuando empezó la violencia. 

Tons así pasó lo dije, ¡ay! ¿Qué te pasó? Pues les dijimos hombre, fuera salieron antes 

ustedes dijeron, pero no quisimos salir, él no quería salir, mi esposo no quería salir. 

Caso hay que estoy haciendo pues, “Yo estoy trabajando,” dice él, no sé por qué, 

¿Qué pasa, porque mucho están matando? dice él, ¿Por qué Dios mío? “Solo Dios,” 

dice él, pero, pero no sabe uno ¿Por qué? saber, ahí con mi suegro fui a estar yo (Tay 

Balan, 2019).



   

17
Revista Pueblos y fronteras digital • volumen 18 • 2023, pp. 1-26 • ISSN 1870-4115

Memorias mayas del genocidio en Guatemala y el habla de los sobrevivientes kaqchikeles

brigittine french • lomlay pedro garcía matzar

Aparte de tautología, en este mismo texto podemos encontrar expresiones 

en español que nacen de la sintaxis del kaqchikel. Para una persona hablante 

de español ajena a la comunidad indígena parece rara la expresión, pero es una 

variación lingüística regular que tiene que ver con la estructura del kaqchikel que 

se traslada al español (véase Tabla 10). 

Estructura lingüística de las memorias a nivel discursivo

Hemos visto algunas maneras en que la gramática del kaqchikel, en su estructura 

fonológica, morfológica y sintáctica, ha influido en el uso del español hablado por 

los sobrevivientes campesinos kaqchikeles. El análisis muestra cómo el español 

no es simplemente “mal hablado”, como se insinúa incluso en publicaciones 

oficiales derivadas de los acuerdos de paz y como se afirma con frecuencia de 

una manera discriminatoria en Guatemala durante el genocidio por la dictadura 

(French, en prensa). Más bien, el español de los sobrevivientes muestra una 

influencia profunda del idioma materno maya que está de acuerdo con sus 

procesos internos lingüísticos y contiene aspectos autónomos de la historia de 

los kaqchikeles, así como aspectos sutiles de su cosmovisión. En las páginas 

siguientes se analiza la estructura lingüística de las memorias a nivel discursivo 

para ampliar el conocimiento de cómo hablan los sobrevivientes kaqchikeles y 

cómo manejan los conflictos de poder y cultura. 

Al documentar los testimonios de los sobrevivientes del genocidio, los 

conflictos se deben a las desigualdades entre las personas que entrevistan y las 

entrevistadas. Existen “una serie de protocolos metodológicos y dispositivos 

técnicos con los que gestionan el encuentro empírico entre el yo conocedor 

y el otro por conocer” (Sánchez Pérez, 2005: xiv), y son quienes gestionan el 

proyecto formal los que diseñan la estructura e imponen un orden en el proceso. 

Los protocolos y el proceso están basados en una epistemología sociocientífica 

occidental (Baer, 2005), pero se consideran como si fueran “neutrales” y 

“objetivos”. Asimismo, cuando los conocedores juzgan que “el estilo narrativo 

de los sobrevivientes mayas campesinos no incorpora una serie de categorías 

para establecer o calificar los hechos” (CEH, 1999: 60), se muestra que los estilos 

narrativos nunca pueden ser verdaderamente “objetivos”, porque siempre 

tienen su base en las culturas de quien escribe o habla. Los sociocientíficos, 

que son los autores de las encuestas, para documentar testimonios de los 

sobrevivientes mayas reproducen un estilo narrativo que históricamente proviene 



   

18
Revista Pueblos y fronteras digital • volumen 18 • 2023, pp. 1-26 • ISSN 1870-4115

Memorias mayas del genocidio en Guatemala y el habla de los sobrevivientes kaqchikeles

brigittine french • lomlay pedro garcía matzar

de la Ilustración europea. Este estilo ilustrado, supuestamente objetivo, se basa 

en la cultura y la historia del siglo XVIII, y más específicamente en cómo cuentan 

sus experiencias los judíos europeos sobrevivientes del holocausto durante la 

Segunda Guerra Mundial (Baer, 2005). Argumentamos, pues, que es importante 

incorporar nuevos marcos teóricos, lingüísticos y metodológicos para el estudio 

de los genocidios que estén contextualizados en los idiomas y las culturas 

particulares de cada situación. No existe, entonces, un estándar para el análisis 

de episodios traumáticos y de crímenes de lesa humanidad. 

Estructura de las entrevistas y tiempo lineal

En el nivel de la estructura de las entrevistas, se impone un orden de tiempo bas-

tante cuadriculado. Se parte de una cronología lineal, lo cual es la base principal 

para relatar en las culturas europea y norteamericana. Se manifiesta como un 

principio y un final claros (Baer, 2005: 187) a lo largo de la entrevista y la historia 

de vida, siempre empezando con el nacimiento del testigo hasta el día de hoy. 

También el enfoque cronológico se manifiesta en el gran énfasis que se pone en 

identificar datos específicos sobre fechas durante la entrevista formal. Así se ve 

en los ejemplos siguientes:

Estructura del discurso de la entrevista al iniciar 

1. Entrevistadora: ¿Qué fecha nació usted?

2. Sobreviviente: 30 de octubre de mil novecientos treinta y ocho.

3. Entrevistadora: ¿Don José3 puede contarnos usted a cerca de su vida cuando era 

niño? 

Estructura del discurso de la entrevista con fechas a lo largo del testimonio

1. Entrevistadora: ¿Doña Gabi,4 en marzo de 1980 usted sale?

2. Sobreviviente: No recuerdo bien si fue en marzo o fue en abril.

3. Entrevistadora: ¿Pero en los, en el año 80?

4. Sobreviviente: Lo que sí recuerdo es que en una semana santa ya no estaba, ya no 

estaba, y como a veces la semana santa sube y baja.

5. Entrevistadora: ¿Hacia dónde?

6. Sobreviviente: A veces es en marzo, a veces es en abril.

7. Entrevistadora: ¿Hacia dónde fue?

3  Seudónimo.
4  Seudónimo.



   

19
Revista Pueblos y fronteras digital • volumen 18 • 2023, pp. 1-26 • ISSN 1870-4115

Memorias mayas del genocidio en Guatemala y el habla de los sobrevivientes kaqchikeles

brigittine french • lomlay pedro garcía matzar

8. Sobreviviente:  Eh, a la ciudad capital.

9. Entrevistadora: ¿Cuánto tiempo estuvo ahí? (Visual History Archive, s.f). 

En el primero de estos dos ejemplos, después de preguntarle al testigo ocular 

por su nombre completo, se le pregunta en qué año nació. Se observa así la 

atención detallada en fechas y tiempos a lo largo de todas las historias de vida. 

En el segundo de los dos ejemplos anteriores se observa que, en tres de los 

turnos del habla, la entrevistadora hace preguntas relacionadas con el tiempo, 

en las líneas 1, 3 y 9. En general, la estructura consiste en que la persona que 

entrevista hace preguntas usando un orden cronológico al que los sobrevivientes 

deben responder. 

Sin embargo, durante las entrevistas los testigos kaqchikeles se resisten a di-

cha estructura discursiva y a la lógica cronológica, pues utilizan otra lógica para 

ordenar sus memorias y para recordar la violencia ocurrida en sus comunidades. 

En el siguiente ejemplo se observa la perspectiva de doña Candelaria, de San 

José Poaquil, Chimaltenango. Ella no contesta la primera pregunta de la entre-

vistadora y, por el contrario, toma la palabra para centrarse en temas de mayor 

interés para ella. 

Resistencia a la estructura: una lógica alternativa cultural 

1. Entrevistadora: Doña Candelaria, antes de empezar muchas gracias por darnos su 

entrevista y recibirnos en su casa. ¿Podría decirnos su nombre completo por favor?

2. Doña Candelaria: A muchas gra... Buenos días compañeros. Yo agradecí a dios y 

usted. Primera vez viene aquí con mi con mis casas yo estoy agradecida a dios como 

dice la palabra de dios dios e to todo tiene que van te van a dar a mi tiene confianza 

a dios gracias a dios. Primera vez viene usted y yo también y conozco tu persona y 

usted también no conozco tu vida pero aquí nos conocemos todos somos hermanos 

gracias a dios que vino con nosotros porque varias compañeras son viudas de la 

violencia están aquí en Saquitacaj y no se puede formar. Ojalá que se venga unos cinco 

compañeras para para ver uste tu persona que trabajo estamos haciendo aquí con la 

Marcelina y la Marcelina también está dando su apoyo aquí en Saquitacaj, no solo aquí 

en Saquitacaj si no también en San Martín, en varios lugares. Yo la primera primera vez 

nos conocimos sacamos los cadáver allí, allí nomas y por eso, la gente conoce estamos 

luchando por los compañeros que falleció. Los secuestraron, lo mataron en diferentes 

lugares, en frente del río, en el monte ese tiempo, pura lastima hacen la gente que 

dice que no es gente, puro animales y nosotros sentimos somos seres humanos no 

se pueden dejar unas personas si da lástima como hacen (llora) a mi esposo en el 



   

20
Revista Pueblos y fronteras digital • volumen 18 • 2023, pp. 1-26 • ISSN 1870-4115

Memorias mayas del genocidio en Guatemala y el habla de los sobrevivientes kaqchikeles

brigittine french • lomlay pedro garcía matzar

destacamento todo lo cortaron (señala las piernas) su vida hasta su nariz, su oreja por 

eso da lástima por eso estoy toy luchando por la gente.

3. Entrevistadora: ¿En qué año nació usted? 

4. Doña Candelaria: Yo nació en el año mil novecientos cincuenta y cuatro y nació del 

primero de noviembre. Yo nací de pobreza con mi papá. Mi papá no tiene mucho 

terreno y mi abuelo también si tiene terreno, pero no le da su herencia a mi papa, sólo 

tres cuerdas y sufrimos. Yo cuando tengo 4 años, fui a la costa allí están ganando un 

poco dinero con mi papá. Yo nací primero, nació primero mi hermano, pero se murió. 

La segunda se murió. Yo soy tercero y luche de las costa, y después mi papá se aburrió 

mucho de la costa 20 años, 20 años luché con mi papa (Chutá Sirin, 2016). 

Vemos en el ejemplo anterior que doña Candelaria, de San José Poaquil, pone 

su propio orden en la entrevista: comienza con lo que le urge contar, y avanza 

con un orden de importancia moral y social basado en su comunidad. Es notable 

que doña Candelaria no contesta de inmediato la pregunta referente a cuál es su 

nombre. En cambio, empieza danto gracias a su dios y a la entrevistadora, pues 

es costumbre en cualquier evento formal en las comunidades mayas comenzar 

con los agradecimientos. A continuación, ella reconoce las relaciones sociales y 

se centra en contar sus memorias, primero con el personal de la FAFG que hace 

la entrevista y después con las compañeras viudas kaqchikeles con las que traba-

ja para recuperar los cuerpos de sus familiares desaparecidos. Cuando termina 

su turno de hablar, lo hace revelando lo personal y la tortura y asesinato de su 

propio esposo durante el genocidio. Es decir, el discurso comienza apelando a lo 

colectivo y termina con una reflexión del ámbito personal. Se demuestra, así, la 

importancia del ámbito comunitario. 

Siguiendo con el ejemplo anterior de doña Candelaria, el conflicto de poder 

entre las personas interlocutoras y sus lógicas culturales continúa cuando la 

entrevistadora ignora los comentarios de la narradora y sigue con sus preguntas 

cronológicas: “¿En qué año nació usted?” (línea 3). Nuevamente, doña Candelaria 

se resiste a la lógica cronológica. Su contestación se centra en un ámbito 

diferente, en las experiencias de pobreza vividas con su papá durante la niñez. 

Doña Candelaria utiliza la entrevista para contar aspectos más concretos que 

anteceden al genocidio, pero que están relacionados con las formas de violencia 

y discriminación de los pueblos indígenas desde la formación del Estado. Es 

esencial en este, así como en futuros estudios, entender las experiencias vitales 

anteriores a los hechos acaecidos durante el genocidio. 



   

21
Revista Pueblos y fronteras digital • volumen 18 • 2023, pp. 1-26 • ISSN 1870-4115

Memorias mayas del genocidio en Guatemala y el habla de los sobrevivientes kaqchikeles

brigittine french • lomlay pedro garcía matzar

Así, la manera en cómo cuenta doña Candelaria, dentro de una estructura dis-

cursiva ajena, refleja un conflicto epistemológico entre la entrevistadora y la en-

trevistada. Doña Candelaria muestra una perspectiva kaqchikel sobre qué es lo 

más importante en sus memorias de violencia y genocidio, aspectos que no se 

reconocen en la metodología ni en los análisis vigentes. Se trata de una falta de 

comprensión cultural de la cosmovisión maya, la cual se observa en la mayoría 

de los análisis sobre genocidio y violencia de Estado hasta en los aspectos más 

fundamentales, las cifras de muertos. 

Consecuencias fatales: enfermarse y morirse por tristeza

Las investigaciones sobre genocidio y terrorismo de Estado se basan en la reco-

lección de datos para ofrecer cifras oficiales de crímenes de lesa humanidad. En 

estas estadísticas se cuenta el número de muertos, el número de masacres y el 

número de personas desaparecidas para aclarar los hechos más graves (Nelson, 

2015). En el genocidio de Guatemala, la CEH (1999) concluyó que hubo aproxi-

madamente 200 000 muertos como consecuencia de la violencia y por lo menos 

626 comunidades masacradas por el ejército guatemalteco. Como estos hechos 

parecen “objetivos”, se ignoran elementos culturales sobre cómo los sobrevi-

vientes cuentan y cómo entienden las consecuencias de esa violencia, incluso 

en los episodios de mayor crueldad. Entre las personas sobrevivientes mayas se 

habla mucho de lo que es ponerse enfermo y morirse de tristeza debido a la vio-

lencia. Los siguientes ejemplos muestran cómo la enfermedad de tristeza pasa 

de madre a hijo por la leche maternal. Asimismo, se entiende que la tristeza mata 

a las personas, aunque hayan sobrevivido a masacres de los militares. 

1) Doña Rosalina:  Por mi condición de salud porque uno eh también al estar en el des-

plazamiento, por las tristezas uno se enferma mucho y esa enfermedad lo reciben los 

niños a través de la leche materna y a veces nuestros hijos pues se enfermaban mucho 

y entonces había que conseguir medicina, conseguir medicina (Tuyuc Velásquez, 2015).

2) Doña Candelaria: Pobre las pers las mujeres y los varones se lo llevaron y ahorita no 

ningún xxx han encontrado también saber dónde qué lugar lo mataron o no lo mata-

ron solo dios sabe. Es por eso por el tristeza muchas personas ya no están vivas y yo 

también estoy luchando por la gente pero tal vez cada ratos voy a enfermar porque la 

tristeza, la golpe (Chutá Sirin, 2016). 

3) Don Manuel: Tonce yo le dije que si es posible trasladamos al hospital o ya no? le 

dije yo vamos a ver cómo está. Dijeron lo vieron ellos el pulso ya estaba muerta tonce 



   

22
Revista Pueblos y fronteras digital • volumen 18 • 2023, pp. 1-26 • ISSN 1870-4115

Memorias mayas del genocidio en Guatemala y el habla de los sobrevivientes kaqchikeles

brigittine french • lomlay pedro garcía matzar

no hay necesidad llevar al hospital al hospital le dije yo pero no nos queda otra cosa, 

nosotros ya bajamos. Dijeron tenemos que informar, tiene que bajar el juez y la policía 

decía y ese tiempo que pasó el autoccia a desgracia como yo nunca y la verda jue y me 

sorprendí por completamente y si es cierto. Bajo el el juez mmm bajo la policía, y que 

es lo que pasó y yo les dije tal como fue xxx la trauma desde desde la masacre de 1982 

y eso nunca se le se le termino con los hijos que se murió le dije yo y así así hicieron 

el acta fueron la autoccia en la morgue y así así cuando fue la causa de su muerte mi 

esposa. Tonce es una historia muy grande es la consecuencia de la masacre (Tay Balan, 

2019). 

Los sobrevivientes kaqchikeles nos enseñan que no se puede únicamente contar 

el número de fallecidos durante las masacres. En realidad, muchos fallecimientos 

ocurrieron en los meses y años posteriores a la violencia debido a que muchas 

personas experimentaron una tristeza profunda. El señor Tay recordaba cómo 

explicaba a la policía, a los médicos y a los jueces por qué murió su esposa. Para 

él y su familia, la muerte de la señora no fue un suicidio, sino la consecuencia 

de la tristeza profunda que sufrió por sus hijos, asesinados por los militares. La 

conclusión de la autopsia, suicidio, era incorrecta desde su perspectiva como 

esposo, padre y campesino kaqchikel que vivió esa historia con su familia y 

comunidad. 

Consideraciones finales

Como se aborda en este estudio, existe una tensión sustantiva en el proceso 

de documentar las experiencias de las víctimas del genocidio porque se trata 

de un encuentro desigual entre la persona entrevistadora y la entrevistada. En 

el caso del genocidio en Guatemala, la mayoría de las víctimas y sobrevivientes 

son indígenas de los pueblos mayas. La desigualdad es aún más acentuada de-

bido al racismo y a la discriminación imperante que ha vivido y continúa vivien-

do la población de las comunidades mayas años después del conflicto armado 

(Velásquez Nimatuj, 2014). Nuestro análisis demuestra que se necesita tomar en 

cuenta otras consideraciones relacionadas con el contexto lingüístico y cultural 

sobre lo que cuentan los sobrevivientes para así realmente entender los hechos 

ocurridos. Argumentamos que los análisis del genocidio en Guatemala deben 

enfocarse en cómo cuentan las víctimas sus historias porque sus relatos conllevan 

una riqueza lingüística y cultural hasta ahora no conocida. Estas prácticas y creen-



   

23
Revista Pueblos y fronteras digital • volumen 18 • 2023, pp. 1-26 • ISSN 1870-4115

Memorias mayas del genocidio en Guatemala y el habla de los sobrevivientes kaqchikeles

brigittine french • lomlay pedro garcía matzar

cias han perdurado mucho después (y mucho antes) de enfrentarse a las fuerzas 

de aniquilación colectiva. 

Las aportaciones de este estudio tienen implicaciones para las metodologías 

utilizadas en lingüística, antropología, sociología e historia. Estas disciplinas se 

basan en encuestas y en estudios cuantitativos y cualitativos centrados en subje-

tividades, así como en las narraciones de personas no académicas. Se concluye 

así que es mejor hacer preguntas abiertas con un protocolo flexible para de-

jar que las personas entrevistadas cuenten sus vivencias como quieran. De este 

modo aprenderemos más y mejor, y también se sitúa a entrevistadores y entre-

vistados en un plano con menor desigualdad y menos divergencias de empode-

ramiento. Es de suma importancia que los sobrevivientes guíen el discurso en las 

investigaciones si se quiere lograr plasmar realmente las perspectivas silenciadas 

de la violencia. 

Agradecimientos

Agradecemos a los organizadores de FAMLi VI por permitirnos presentar los pri-

meros resultados de nuestra investigación. A los dictaminadores anónimos de la 

Revista Pueblos y fronteras digital. A B’alam Toledo Mateo, Telma Can Pixabaj, 

John Haviland y Xavier Escandell por sus observaciones y comentarios, que ayu-

daron a mejorar el presente escrito. Reconocemos el apoyo recibido y el pri-

vilegio del uso de los archivos de la colección sobre genocidio en Guatemala 

que se encuentran en el Archivo Visual Histórico de la Fundación Shoah en la 

Universidad del California Sur. Agradecemos a Badema Pitic por facilitarnos el 

uso del archivo, por su entusiasmo y su compromiso con las voces de las víctimas, 

y a Grinnell College y el National Endowment for the Humanities de Estados 

Unidos por el financiamiento proporcionado para desarrollar esta investigación. 

Bibliografía citada

Ajpacajá Florentino. (2001). Tz’onob’al tziij: discurso ceremonial k’iche’ Guatemala: 
Cholsamaj.

Baer, Alejandro. (2005). El testimonio audiovisual: imagen y memoria del Holocausto. 
Madrid: Centro de Investigaciones Sociológicas. 

Balan Puy, María Teresa. (2016). Entrevista 55674. Visual History Archive. Los Ángeles: 
University of Southern California Shoah Foundation. Disponible en https://sfi.usc.
edu/collections/guatemalan 



   

24
Revista Pueblos y fronteras digital • volumen 18 • 2023, pp. 1-26 • ISSN 1870-4115

Memorias mayas del genocidio en Guatemala y el habla de los sobrevivientes kaqchikeles

brigittine french • lomlay pedro garcía matzar

Cajtí Hic, Magdalena. (2016). Entrevista 55666. Visual History Archive. Los Ángeles: 
University of Southern California Shoah Foundation. Disponible en https://sfi.usc.
edu/collections/guatemalan 

Calí Peren, Eusebia. (2016). Entrevista 55679. Visual History Archive. Los Ángeles: 
University of Southern California Shoah Foundation. Disponible en https://sfi.usc.
edu/collections/guatemalan 

Chutá Sirin, Candelaria. (2016). Entrevista 55675. Visual History Archive. Los Ángeles: 
University of Southern California Shoah Foundation. Disponible en https://sfi.usc.
edu/collections/guatemalan 

Cojtí Cuxil, Demetrio. (1990). Lingüística e idiomas mayas en Guatemala. En Nora C. 
England y Steve R. Elliott (cood.), Lecturas sobre la lingüística maya (pp. 1-26). La 
Antigua, Guatemala: CIRMA. 

Comisión para Esclarecimiento Histórico (CEH). (1999). Guatemala. Memoria del silencio, 
vol. 1. Guatemala: Naciones Unidas. 

England, Nora C. (1999). Introducción a la lingüística: idiomas mayas. Guatemala: PLFM 
/ Cholsamaj.

England, Nora C. (2001). Introducción a la gramática de los idiomas mayas. Guatemala: 
Cholsamaj. 

Estrada Canel, Brígido. (2016). Entrevista 56725. Visual History Archive. Los Ángeles: 
University of Southern California Shoah Foundation. Disponible en https://sfi.usc.
edu/collections/guatemalan 

Falla, Ricardo. (1992).  Masacres de la selva: Ixcán, Guatemala 1975-1982. Guatemala: 
Editorial Universidad de San Carlos.

French, Brigittine M. (2009). Technologies of telling: discourse, transparency, and erasure 
in Guatemalan truth commission testimony. Journal of Human Rights, 8(1), pp. 92-
109, doi: https://doi.org/10.1080/14754830902717734 

French, Brigittine M. (2010). Maya ethnolinguistic identity: Violence, cultural rights, and 
modernity in highland Guatemala. Tucson: University of Arizona Press. 

French, Brigittine M. (en prensa). Ríos Montt and the circulation of genocidal language 
in Guatemala. En V. Sanford y W. Gruner (comps). Guatemala: A genocide. New 
Brunswick, New Jersey: Rutgers University Press. 

García Matzar, Lolmay Pedro. (2016). Rukemchi’ ri kaqchikel tijonik/Gramática pedagógica 
kaqchikel. Chimaltenango: Kaqchikel Cholchi’ / Comunidad Lingüística Kaqchikel.

García Matzar, Lolmay Pedro. (2017). Adaptación de términos de otros orígenes al 
Kaqchikel. Guatemala: Dirección General de Desarrollo Cultural y Fortalecimiento 
de las Culturas, Ministerio de Cultura y Deportes.

García Matzar, Lolmay Pedro y Rodríguez Guajan, Pakal B’alam Jose Obispo. (1997). 
Rukemik ri kaqchikel chi’: gramatica kaqchikel. Guatemala: Cholsamaj. 

García Matzar, Lolmay Pedro y Sis Iboy, Juliana. (2003) Características fonéticas, fonoló-
gicas, morfológicas y sintácticas de los idiomas mayas. Boletín de Lingüística de la 
Universidad Rafael Landívar, (96).

Hallett, Miranda C. y Gruner-Domic, Sandra. (2021). Consent, mediation, and complicity: 
the complex ethics of informed consent and scholarly representation in violent 



   

25
Revista Pueblos y fronteras digital • volumen 18 • 2023, pp. 1-26 • ISSN 1870-4115

Memorias mayas del genocidio en Guatemala y el habla de los sobrevivientes kaqchikeles

brigittine french • lomlay pedro garcía matzar

contexts. Geopolitics, 26(1), pp 70-93, doi: https://doi.org/10.1080/14650045.2019.
1654460 

Hayner, Pricilla B. (2002).  Unspeakable truths: Confronting state terror and atrocity. 
Londres: Psychology Press. 

Hinton, Alexander Laban. (comp.). (2011).  Transitional justice: global mechanisms and 
local realities after genocide and mass violence. New Jersey: Rutgers University 
Press. 

Joj Martín, Maria Gregoria. (2016). Entrevista 56765. Visual History Archive. Los Ángeles: 
University of Southern California Shoah Foundation. Disponible en https://sfi.usc.
edu/collections/guatemalan

Machán Azurdia, Prudencia. (2016). Entrevista 55680. Visual History Archive. Los Ángeles: 
University of Southern California Shoah Foundation. Disponible en https://sfi.usc.
edu/collections/guatemalan 

Minow, Martha. (2008). Making history or making peace: When prosecutions should give 
way to truth commissions and peace negotiations. Journal of Human Rights, 7(2), 
pp. 174-185, doi: https://doi.org/10.1080/14754830802073295

Montejo, Víctor. (1987). Testimony: Death of a Guatemalan village. Conn: Curbstone Press. 
Nelson, Diane M. (2015). Who counts? the mathematics of death and life after genocide. 

Durham: Duke University Press.
Oficina de Derechos Humanos del Arzobispado de Guatemala (ODHAG). (1998). 

Guatemala, nunca más: informe del Proyecto Interdiocesano Recuperación de 
la Memoria Histórica (REMHI). Guatemala: Oficina de Derechos Humanos del 
Arzobispado de Guatemala.

Oxlajuuj Keej Maya’ Atz’iib (OKMA). (1993). Maya chii: los idiomas mayas de Guatemala. 
Guatemala: Cholsamaj.

Ross, Fiona C. (2002). Bearing witness: women and the truth and reconciliation commis-
sion in South Africa. Londres: Pluto Press.

Sam Colop, Luis Enrique. (1999). Popol wuj: versión poética k’iche. Guatemala: Cholsamaj.
Sánchez Pérez, Francisco. (2005). Prólogo. En Alejandro Baer, El testimonio audiovisual. 

Imagen y memoria del Holocausto (pp. xiv-xvii). Madrid: Centro de Investigaciones 
Sociológicas. 

Sanford, Victoria. (2003). Buried secrets: Truth and human rights in Guatemala. Londres: 
Palgrave Macmillan. 

Sanford, Victoria, Dill, Kathleen y Duyos, Sofia. (2020). Guatemala: genocidio y violencia 
sexual. Guatemala: FyG Editores. 

Santos, Pala’s Nicolas. (1997). Introducción y mayanización de los préstamos del castella-
no. Revista cultura de Guatemala. Guatemala: Universidad Rafael Landívar. 

Tay Balan, Manuel. (2019). Entrevista 57576. Visual History Archive. Los Ángeles: University 
of Southern California Shoah Foundation. Disponible en https://sfi.usc.edu/
collections/guatemalan 

Tedlock, Dennis. (1983). The spoken word and the work of interpretation. Philadelphia: 
University of Pennsylvania Press.

Tuyuc Velásquez, Rosalina. (2015). Entrevista 54353. Visual History Archive. Los Ángeles: 
University of Southern California Shoah Foundation. Disponible en https://sfi.usc.
edu/collections/guatemalan 



   

26
Revista Pueblos y fronteras digital • volumen 18 • 2023, pp. 1-26 • ISSN 1870-4115

Memorias mayas del genocidio en Guatemala y el habla de los sobrevivientes kaqchikeles

brigittine french • lomlay pedro garcía matzar

Velásquez Nimatuj, Irma Alicia. (2014). El genocidio frente a la historia y la memoria. Plaza 
pública, 22 de enero de 2014. Disponible en https://www.plazapublica.com.gt/
content/el-genocidio-frente-la-historia-y-la-memoria 

Visual History Archive. (s.f.). Guatemalan Genocide. Los Ángeles: University of Southern 
California Shoah Foundation. Disponible en https://sfi.usc.edu/collections/
guatemalan  

Wilson, Richard. (2001). The politics of truth and reconciliation in South Africa: legitimizing 
the post-apartheid state. Cambridge: Cambridge University Press.

Yucuté Atz, José.  (2016).  Entrevista 56763. Visual History Archive. Los Ángeles: University 
of Southern California Shoah Foundation. Disponible en https://sfi.usc.edu/
collections/guatemalan 

Xalín Atz,Tereso.  (2016).  Entrevista 56767.  Visual History Archive. Los Ángeles: University 
of Southern California Shoah Foundation. Disponible en https://sfi.usc.edu/
collections/guatemalan 

Cómo citar este artículo:

French, Brigittine y García Matzar, Lolmay Pedro. (2023), Memorias mayas del genocidio 
en Guatemala y el habla de los sobrevivientes kaqchikeles. Revista Pueblos y fronteras 
digital, 18, pp. 1-26, doi: https://doi.org/10.22201/cimsur.18704115e.2023.v18.674


