
Palabras clave: derechos humanos, ciudadanía, migración, intertextualidad. 
Key words: human rights, citizenship, migration, intertextuality. 

A nivel normativo hay dos alternativas para el reconocimiento de 
los derechos humanos de los migrantes modernos: la propuesta   
 cosmopolita de una ciudadanía universal o el reconocimiento de 

derechos humanos universales a todas las personas, independientemente 
de su ciudadanía nacional. Existen planteamientos en favor y en con- 
tra de ambas propuestas, pero como herramienta de análisis la ciudadanía 
tiene una propensión a la exclusión que hace a los derechos humanos 

* Doctora en Relaciones Internacionales y Derechos Humanos por la University of 
Sussex. Centro de Investigaciones sobre América del Norte, Universidad Nacional Au-
tónoma de México. Temas de especialización: derechos humanos, globalización, migra-
ción, asilo, metodología discursiva, epistemología postestructuralista. Torre II de Huma-
nidades, 10º piso, Circuito Interior, Ciudad Universitaria. 

Resumen: Existen dos posibilidades de reco-
nocer derechos a los migrantes: la ampliación 
de la ciudadanía y el reconocimiento y apli-
cación de los derechos humanos. Este artículo 
evalúa dichas posibilidades y expone las dife-
rentes tradiciones políticas de la ciudadanía 
y su tendencia ontológica a la exclusión, así 
como las formas en que se retoman estos dere-
chos para ampliarla. Resalta la propuesta de 
postciudadanía, cuyo objetivo es trascender las 
tendencias de la ciudadanía a la exclusión y 
enfocarse en el carácter universal y humanista  
de los derechos, y propone una reformulación del 
concepto hegemónico de derechos humanos para 
extenderlos a los migrantes documentados e in-
documentados. 

¿Derechos humanos o ciudadanía universal? 
Aproximación al debate de derechos  
en la migración

Ariadna Estévez*

D. R. ©  2016. Universidad Nacional Autónoma de México-Instituto de Investigaciones Sociales. Revista Mexicana de Sociología 78, 
núm. 1 (enero-marzo, 2016): 61-87. México, D.F. ISSN: 0188-2503/16/07801-03.

Abstract: There are two possible ways to re-
cognize migrants’ rights: the expansion of citi-
zenship and the recognition and enforcement of 
human rights. This paper evaluates these pos-
sibilities and outlines the different political tra-
ditions of citizenship and its ontological tenden-
cies towards exclusion, as well as the ways these 
rights are taken up to expand citizenship. It 
highlights the proposal of post-citizenship, which 
seeks to transcend citizenship’s proclivity to ex-
clusion and focus on the universal, humanistic 
nature of rights, and proposes a reformulation 
of the hegemonic concept of human rights in 
order to extend them to documented and undo-
cumented migrants. 



62

Revista Mexicana de Sociología 78, núm. 1 (enero-marzo, 2016): 61-87. 

Ariadna Estévez

una opción analítica más viable, que incluso está siendo retomada por 
autores preocupados por la ampliación normativa de la ciudadanía 
frente a la migración global. A pesar de sus vínculos con el liberalismo, 
por su universalismo los derechos humanos se han presentado como el 
discurso ideal para extender su cobertura a nuevos sujetos sociales como 
los migrantes, siempre y cuando su conceptualización vaya más allá de 
la visión hegemónica. 

Este artículo pretende contribuir a dicho debate desarrollando dos 
objetivos específicos: 1) evidenciar la insuficiencia del concepto de 
ciudadanía como herramienta de análisis que fundamente el recono-
cimiento de derechos a los migrantes, y 2) hacer un argumento en favor 
de los derechos humanos como herramienta analítica para proponer el 
reconocimiento de derechos a las personas que han dejado temporal o 
definitivamente sus países para establecerse en otro. Para desarrollar este 
doble argumento, el artículo primero discutirá críticamente la ciudada-
nía, para luego presentar la forma en que diversos autores retoman la 
idea de derechos humanos para reformularla vis à vis con la migración 
global. Finalmente, se presentará una visión intertextual de los derechos 
humanos para sugerir una reinterpretación actual de los instrumentos in- 
ternacionales de derechos humanos que justifique la extensión de los 
derechos humanos a los migrantes.

La ciudadanía y su tendencia a la exclusión

La ciudadanía1 es un marco legal y social amplio para la adscripción en 
una comunidad política determinada. Esta adscripción determina el ac-
ceso a derechos, la participación en la vida política y el reconocimiento 

1 La ciudadanía es el concepto que opera para hacer las distinciones legales que 
permiten mantener excluidos a los individuos más afectados, dominados o excluidos 
del sistema. Un tiempo fueron los esclavos, los hombres sin propiedades, los obreros, 
las mujeres; hoy, los migrantes (y menores de 18 años, pero ése es un debate de la ciu-
dadanía que está fuera del debate de la membresía por nacionalidad). En este sentido 
es que hablo de exclusión, pues el reconocimiento diferenciado de derechos a migrantes 
y ciudadanos crea una jerarquía de habitantes en la que quienes no tienen ciudadanía 
o papeles están excluidos de servicios sociales, acceso a tribunales para la defensa de 
derechos que no se le reconocen, participación política, etcétera. Y entre los migrantes 
con ciudadanía y los indocumentados se hacen también divisiones, como que extranje- 
ros con ciudadanía o residencia pueden tener derecho al ahorro y a la huelga, y los 
indocumentados no. Esta división tiene incluso expresiones espaciales (los guetos, el no 
uso de espacios públicos en diferentes horas del día por temor a ser visto por la policía).



63

Revista Mexicana de Sociología 78, núm. 1 (enero-marzo, 2016): 61-87.

¿Derechos humanos o ciudadanía universal?

de la diferencia cultural y/o social. Dependiendo de la tradición política 
en la que se origine, la ciudadanía pone énfasis en uno u otro aspecto, 
aunque de alguna forma cada conceptualización contemple a los tres.

En primer lugar, las teorías liberales de ciudadanía enfatizan el estatus 
legal, el cual adjudica a los individuos una serie de derechos garantiza-
dos por el Estado. En el liberalismo es fundamental la idea de que los 
ciudadanos actúan racionalmente para promover sus propios intereses 
y que el Estado debe actuar para proteger los derechos que le permiten 
esto. Darle a cada individuo los mismos derechos significa promover la 
igualdad, que permite que el poder económico y político personal se 
anule en la esfera pública (Cohen, 1999; Gaventa, 2002). La participación 
es importante pero se limita a la representación electoral. Desde el siglo 
xvii el pensamiento liberal se ha enfocado cada vez más en los derechos 
u otros atributos legales de los individuos concebidos como libres, iguales 
y capaces de acción económica y política independiente.

La teoría de la ciudadanía liberal por excelencia es la del inglés Tho-
mas H. Marshall. También ha sido la más influyente en las democracias 
liberales a partir de la segunda posguerra, tanto en términos políticos 
como teóricos.2 Según Marshall, la ciudadanía consiste en asegurar, 
dentro de un Estado de Bienestar liberal-democrático, que todos los 
miembros de una comunidad sean tratados como iguales a través de 
la adjudicación de derechos (Isin y Turner, 2007; Kymlicka y Norman, 
1997). Marshall dice que no hay un principio universal para el estableci-
miento de esos derechos, pero él hizo una tipología ya clásica que incluye 
derechos políticos, derechos civiles y derechos sociales, los cuales han 
sido históricamente definidos y adjudicados a diferentes sujetos sociales. 
Como lo resume Kymlicka: 

Marshall divide estos derechos en tres categorías que, desde su punto de 
vista, se materializaron en Inglaterra en tres siglos sucesivos: derechos ci-
viles, que aparecen en el siglo xviii, derechos políticos, que se afirman en 
el siglo xix, y derechos sociales —por ejemplo, a la educación pública, a la 
asistencia sanitaria, a los seguros de desempleo y a las pensiones de vejez—, 
que se establecen en el siglo xx… Con la expansión de los derechos de 
ciudadanía —anota Marshall— hubo también una expansión de las clases 
de ciudadanos. Los derechos civiles y políticos, que originalmente se res-
tringían a los varones blancos, propietarios y protestantes, fueron gradual-

2 Se ha escrito ampliamente sobre la teoría de la ciudadanía de Marshall, así que 
abundar en ella aquí sería ocioso. Es mejor referir al lector a Bulmer y Rees (1996).



64

Revista Mexicana de Sociología 78, núm. 1 (enero-marzo, 2016): 61-87. 

Ariadna Estévez

mente extendidos a las mujeres, los trabajadores, los judíos y católicos, los 
negros y otros grupos previamente excluidos (Kymlicka y Norman, 1997: 8). 

El Estado se asegura de que con la garantía de estos tres tipos de dere-
chos —civiles, políticos y sociales— cada individuo se sienta parte igual 
de la comunidad, con ánimo de participar en ella.3 Con estas garantías 
sociales en la discusión, se dice que la teoría de ciudadanía de Marshall 
es al mismo tiempo legal, política y socioeconómica, y que con una base 
histórica introduce en el estudio del concepto de ciudadanía un elemento  
de cambio social que faltaba en las discusiones normativas provenientes de 
la teoría política (Shafir, 2004). Se enfatiza que el rol del Estado en el 
cumplimiento de estos derechos es fundamental porque cada uno de ellos 
está relacionado con un tipo determinado de instituciones. Para Marshall, 
la participación es imposible si no se garantizan las necesidades sociales 
básicas (Isin y Turner, 2007). 

La ciudadanía, según la perspectiva socialdemócrata de Marshall  
—que también ha sido denominada ciudadanía pasiva, por el énfasis en 
la recepción pasiva de derechos sin una obligación activa de participar  
en la comunidad política—, se volvió determinante en las discusiones so-
bre ciudadanía en la segunda posguerra e hizo ampliamente aceptable la 
idea liberal de que la ciudadanía es un concepto ligado de manera funda-
mental a la adjudicación de derechos y a la noción de que la pertenencia 
a una comunidad va más allá de ser un asunto predominantemente civil 
y político (Kymlicka y Norman, 1997; Shafir, 2004; Shafir y Brysk, 2006). 

Más recientemente, a partir de la prominencia de la Nueva Derecha, 
pero también de las reivindicaciones de la izquierda representada en los 
demócratas participativos y los nuevos movimientos sociales (mujeres, 
afrodescendientes, indígenas, gays), han surgido importantes críticas a 
la teoría de ciudadanía de Marshall. Por un lado, la crítica de la Nueva 

3 No es una obviedad reiterar que esta historización de los derechos de la ciudada-
nía, según Marshall, responde específicamente a las sociedades europeas, puesto que 
la historia de la ciudadanía en otros países industrializados indica que los derechos no 
se han ampliado de la misma manera. Por ejemplo, en Estados Unidos los derechos 
sociales no son reconocidos como tales y no existe una infraestructura estatal para sa-
tisfacerlos. De la misma forma, esta evolución de derechos no corresponde a la historia 
de América Latina en lo general y de México en lo particular. En México, por ejem-
plo, los derechos sociales se garantizaron constitucionalmente de forma más amplia que 
los políticos, y aquéllos estaban determinados por factores muy diferentes a los indica- 
dos por Marshall, como el corporativismo o el acceso al trabajo formal (véase Farfán, 
1988). 



65

Revista Mexicana de Sociología 78, núm. 1 (enero-marzo, 2016): 61-87.

¿Derechos humanos o ciudadanía universal?

Derecha, que es la que ha tenido más influencia política, ataca al siste-
ma de bienestar en su conjunto y la idea de derechos sociales que lleva 
consigo. Asegura que las políticas de bienestar han creado dependencia y 
un peso excesivo sobre los recursos del Estado, por lo que es necesaria la 
“autosuficiencia” de los individuos, que se refiere a trasladar a la familia 
la subsidiaridad reclamada al Estado. Más aún, la adjudicación de dere-
chos sin las consiguientes obligaciones —para la derecha, “obligación” 
significa un trabajo remunerado— ha hecho que los pobres no encuentren 
incentivos para salir de su dependencia. Por ello ha puesto hincapié en 
el trabajo y en que aquellos que reclaman seguro de desempleo u otros 
beneficios solamente tengan acceso a estos recursos si aceptan un trabajo 
o la capacitación recomendada por las agencias de empleo (Kymlicka, 
1995; Lister, 2003, 2007). Esta crítica es la que ha desarticulado el Estado 
de Bienestar en Europa.

Por otro lado, la crítica de la izquierda no ha sido dirigida contra el 
otorgamiento de derechos sociales, pues los sigue viendo como necesarios. 
Más bien, ha reprochado que la ciudadanía de posguerra determine los 
derechos de acuerdo con una sola identidad, la de clase, y deje fuera todas 
las demás: raza, etnicidad y género, fundamentalmente. Esto es porque la 
desigualdad social en forma de clase, sexo y raza sirve para dar a los de- 
rechos formales sólo un significado formal (Stewart, 1995). Asimismo, 
se ha criticado la definición de ciudadanía como un asunto privado en 
el que la participación y las obligaciones cívicas no existen. Como con-
secuencia de la crítica a la teoría de Marshall han surgido teorías de la 
ciudadanía que enfatizan uno u otro de estos elementos, aunque dentro 
de los parámetros del Estado-nación. 

Por otra parte, el republicanismo pone énfasis en las obligaciones 
del individuo hacia la comunidad, en particular en lo referente a la 
participación. Los republicanos, inspirados en Rousseau y Maquiavelo, 
principalmente, han criticado que la adjudicación de derechos en nombre 
de la ciudadanía no haya garantizado las condiciones necesarias para 
hacer significativo y posible el ejercicio de esos derechos. En el fondo, 
para el pensamiento republicano se encuentra la sustentabilidad de una 
comunidad política en la creación de ciudadanos que tengan la voluntad 
y el poder de proteger esos derechos. De forma más amplia, el republi-
canismo argumenta que se necesitan condiciones económicas adecuadas 
y reconocimiento de la identidad ética o religiosa, etcétera, para que 
los derechos de la ciudadanía sean sustentables (McKinnon y Hamp-
sher-Monk, 2000). En contraste con el liberalismo, que ve los derechos 



66

Revista Mexicana de Sociología 78, núm. 1 (enero-marzo, 2016): 61-87. 

Ariadna Estévez

como garantías válidas per se, el republicanismo establece que los derechos 
deben garantizar los recursos básicos para permitir la participación en la 
vida comunitaria. Los republicanos promueven la democracia deliberativa 
(Cohen, 1999; Delanty, 2007; Gaventa, 2002; Lister, 2003, 2007). 

También el comunitarismo enfatiza las obligaciones hacia la comuni-
dad antes que los derechos y, a diferencia de la perspectiva republicana, 
se desentiende del individualismo, al cual considera opuesto a los intere-
ses de la comunidad. En esta perspectiva, contraria al individualismo, el 
colectivo es el punto central de la identidad. El comunitarismo se enfoca 
sobre todo en la cultura y la identidad nacional como puntos modula- 
res de la comunidad. Para los comunitaristas, la ciudadanía se define a 
través de las virtudes cívicas como el respeto por los otros y la importancia 
del trabajo público (Gaventa, 2002; Lister, 2003, 2007). 

La perspectiva republicana y la comunitarista enfatizan el control 
democrático y el ejercicio de las virtudes cívicas sobre el ejercicio de 
derechos sin las obligaciones correspondientes (Gaventa, 2002). La de-
recha promueve un tipo de participación a través de las organizaciones 
filantrópicas y comunitarias conjuntamente con iniciativas privatizadoras 
o de relevo de las tareas sociales del Estado, pero es fundamentalmente 
distinta del tipo de participación que promueve la izquierda crítica. Will 
Kymlicka y Wayne Norman (1997) mencionan cuatro de estas perspectivas 
de ciudadanía como participación: 1) la democracia participativa, 2) el 
republicanismo cívico, 3) la teoría de la sociedad civil y 4) las teorías de 
la virtud liberal. 

Finalmente, el multiculturalismo, que constituye la crítica cultural plu-
ralista a Marshall (Isin y Turner, 2007), enfatiza el reconocimiento de la 
diferencia a través del acento en las identidades. Se basa en las teorías plu- 
ralistas culturales, que parten de la idea de que la ciudadanía no es simple-
mente un estatus legal que adjudica derechos y obligaciones, es también 
una identidad que no es fija ni está definida por la cultura y la identidad 
dominantes, las del Estado nacional. La identidad nacional suprime otras 
identidades como la étnica, la sexual y la religiosa. Kymlicka afirma que, 
debido a su diferencia, las personas que reivindican la identidad en estos 
términos lo hacen porque se sienten excluidas de la cultura compartida 
aunque gocen de una buena situación económica. El multiculturalismo 
implica la reforma de las instituciones sociales de tal forma que se inclu- 
yan los rasgos culturales distintivos de un gran número de grupos étnicos 
en un Estado mediante la ciudadanía. Esta ciudadanía debe incluir no 
solamente individuos, sino colectividades que se encuentran dentro de un 



67

Revista Mexicana de Sociología 78, núm. 1 (enero-marzo, 2016): 61-87.

¿Derechos humanos o ciudadanía universal?

mismo territorio (naciones), pero también grupos no necesariamente 
categorizados según el territorio, como los gays, las minorías religiosas, 
etcétera (Kymlicka y Norman, 1997). De acuerdo con Iris Marion Young 
(citada en Kymlicka y Norman, 1997), una de las principales expositoras 
del pluralismo cultural, estos grupos no pueden ser incluidos en la cultu-
ra común sin antes pasar por una ciudadanía diferenciada, la cual debe 
reconocer las particularidades de los grupos generalmente ignorados 
por el grupo dominante (hombres, blancos), que define qué derechos y 
obligaciones deben conformar la ciudadanía. 

Sin importar la tradición política que genere una u otra idea de ciu- 
dadanía, todas ellas tienen una dimensión que la distingue como una 
categoría históricamente vinculada con la exclusión: la membresía. Ésta 
se encuentra ligada con lo que se conoce como ciudadanía nominal, que 
es lo opuesto a la ciudadanía sustancial, la cual se refiere a la adjudicación 
de derechos humanos sociales, políticos y civiles. La ciudadanía nominal 
denota el estatus legal de la membresía, simbolizada por la posesión de un 
pasaporte. Se refiere al simple estatus como ciudadano de un Estado-na-
ción determinado (Bauböck, 1994a; Stewart, 1995). Conocida también 
como nacionalidad, la ciudadanía nominal categoriza a los individuos de 
acuerdo con el nombre del Estado al que pertenecen. Los principios para 
la adquisición de ciudadanía y las reglas derivadas de ella son diferentes 
de acuerdo con cada país, pero en lo general obedecen a las reglas esta- 
blecidas internacionalmente para evitar que algunos individuos no tengan 
Estado o que algunos tengan múltiples ciudadanías, aunque esto último 
está cambiando debido justamente a la globalización de la migración.

La ciudadanía nominal se otorga individualmente con base en tres 
principios. El primero es el de residencia, la cual se define con el lugar de 
nacimiento (ius soli) o con la permanencia en un determinado territorio 
durante un tiempo dado (ius domicili). El segundo es el de descendencia 
y parentesco, que se da a aquellos cuyos padres tienen o han tenido la 
ciudadanía de un Estado, independientemente de si viven o no en el te-
rritorio (ius sanguinus). Finalmente está la ciudadanía por consentimiento, 
también conocida como naturalización, la cual requiere del consentimien-
to de ambas partes, es decir, del Estado y del candidato a ciudadano.4 

4 Bauböck (1994b) discute ampliamente las distintas formas de ciudadanía nominal. 
Para la membresía por consentimiento en su debate liberal y republicano, ver también 
Schuck y Smith (1985). 



68

Revista Mexicana de Sociología 78, núm. 1 (enero-marzo, 2016): 61-87. 

Ariadna Estévez

La membresía define quién y qué derechos puede tener alguien; quién 
y en qué condiciones alguien pertenece a una comunidad política; qué 
miembros participan y a qué niveles, y qué genero, nacionalidad, clase 
social y etnia tienen acceso a las otras dimensiones de la ciudadanía. La 
membresía, pues, revela que la ciudadanía es y ha sido un proceso de 
exclusión/inclusión, como lo señalan los críticos de la ciudadanía clásica. 

Las críticas a Marshall se enfocan en deconstruir la visión común de 
que la ciudadanía es un concepto político que ha ido evolucionando  
de acuerdo con los cambios históricos, de tal forma que se ha ampliado 
e incluye más sujetos y derechos. Según la teoría clásica, la ciudadanía 
es un puente que comunica la época antigua con la moderna, pues une 
la imagen cívica y política de la polis griega y el Imperio Romano con la 
Revolución Francesa y la Ilustración y su énfasis en la igualdad moral de 
los individuos (Shafir, 2004). 

En esta perspectiva, la idea de ciudadanía se ha ido transformando de 
acuerdo con el cambio político de la época, y registra al menos tres tran-
siciones importantes: de la polis al Imperio Romano, de éste a la ciudad 
medieval, y de ésta al Estado-nación. En este cambio, la lista de derechos 
se ha ido expandiendo y ha alcanzado a un mayor número de sujetos, con 
lo que se ha ampliado la comunidad política. Según Marshall, la expan- 
sión de derechos fue parte del proceso de democratización de las so-
ciedades industrializadas que dieron a la clase trabajadora acceso a los 
privilegios y beneficios de los que hasta entonces solamente las clases 
medias y altas habían gozado (Marshall y Bottomore, 1992). En teoría, con 
la posesión y el fortalecimiento de los derechos se han eliminado barreras 
sociales y políticas entre diversos grupos previamente separados por las 
leyes o la costumbre (Shafir, 2004).

En contraste con esta discusión histórica lineal, las críticas de la ciu-
dadanía clásica ven a ésta como una construcción político-teórica en la 
que la exclusión y la inclusión no son sino elementos constitutivos uno 
del otro, es decir, uno hace al otro. Más específicamente, Engin F. Isin y 
Bryan S. Turner (2007) han refutado la idea de que la ciudadanía haya 
evolucionado linealmente, volviéndose cada vez más incluyente. Isin 
asegura que esta historización del concepto ignora el otro lado de la 
moneda, es decir, la necesaria exclusión de los no ciudadanos. Para él,  
a través de los siglos la ciudadanía ha sido una identidad y una práctica  
por medio de la cual se construyen privilegios políticos y marginalización. 

Típicamente, la exclusión ha llevado a diversos sujetos a la resisten-
cia, que ha obligado a ampliar el término una vez que los no ciudadanos 



69

Revista Mexicana de Sociología 78, núm. 1 (enero-marzo, 2016): 61-87.

¿Derechos humanos o ciudadanía universal?

luchan por legitimar su identidad política (McNevin, 2006, 2009). Por su 
parte, Ruth Lister (2003) propone una relación simbiótica entre la inclu-
sión y la exclusión en la conceptualización y la práctica de la ciudadanía. 
Lister dice que las fronteras que separan a quienes son ciudadanos de 
los que no lo son sirven para incluir y excluir simultáneamente, aunque 
el énfasis se ponga en el Estado-nación o la comunidad, o en grupos 
específicos dentro de ellos. Estas fronteras operan como límites físicos y 
como barreras estructurales y simbólicas menos tangibles. Los patrones 
de inclusión/exclusión que crean estas fronteras se encuentran atrave-
sados por el género y la raza, aunque en formas que reflejan los contextos 
nacionales, culturales e históricos específicos (Lister, 2003). 

En la crítica de la ciudadanía podemos identificar la ciudadanía 
nominal actual como una forma de inclusión/exclusión en la que los mi-
grantes son simultáneamente excluidos de la adjudicación de derechos y 
de la participación política. Los derechos asociados con la residencia y la 
membresía a un Estado crean una división entre ciudadanos y no ciuda-
danos, lo cual a su vez crea una jerarquía de no residentes en cuyo fondo 
se encuentran los indocumentados. Para aquellos que no se encuentran 
en el territorio pero quieren entrar, la exclusión permanece en términos 
absolutos —sin ningún grado de inclusión—, puesto que la ciudadanía 
sirve para mantenerlos fuera (Lister, 2003). 

En relación con la ciudadanía nominal y los extranjeros, las tenden-
cias de la ciudadanía a la exclusión, aun cuando amplían la membresía, 
quedan a la vista en un interesante estudio de Kitty Calavita y Liliana 
Suárez-Navaz (2003), quienes analizaron la relación de los campesinos 
andaluces con sus contrapartes del norte de África y descubrieron que 
en la medida que España dejó de ser el país “atrasado” de Europa y los 
andaluces se volvieron ciudadanos europeos, su actitud hacia los afri-
canos empezó a cambiar (Calavita y Suárez-Navaz, 2003). Según estas 
autoras, el hecho de que los ciudadanos españoles se hayan convertido 
paralelamente en ciudadanos europeos ha tenido como consecuencia la 
construcción legal y retórica de los migrantes del “tercer mundo” como 
el extraño “otro”, y esto ha influido para la formulación de una nueva 
identidad nacional española que se construye en paralelo con el creciente 
racismo en España (Calavita y Suárez-Navaz, 2003). 

Hasta hace relativamente poco tiempo, los andaluces se identificaban 
con los árabes del norte de África a través del mestizaje cultural, su po-
sición como clase campesina y su “raza oscura” que los separaba de los 
blancos europeos. Actualmente, las fronteras entre raza y cultura han sido 



70

Revista Mexicana de Sociología 78, núm. 1 (enero-marzo, 2016): 61-87. 

Ariadna Estévez

realineadas en una dicotomía compuesta por un lado por los ciudadanos 
españoles, que son ciudadanos europeos, y por el otro por los inmigran-
tes africanos, quienes no sólo son diferentes racial y culturalmente, sino 
no europeos. Los campesinos andaluces ya no se ven a sí mismos como 
miembros de una clase que comparten con sus colegas norafricanos, de 
una raza que era estigmatizada en el contexto europeo. Al ser ciudadanos 
europeos se ven como individuos —ciudadanos europeos— radicalmente 
superiores a los inmigrantes, quienes no pertenecen a este club selecto 
(Calavita y Suárez-Navaz, 2003). 

La membresía establecida por la ciudadanía nominal es un obstáculo 
para el reconocimiento de derechos humanos, que algunos teóricos propo-
nen superar a nivel analítico con un sistema de adjudicación de derechos 
que no tiene las restricciones territoriales y nominales de la ciudadanía 
nacional: los derechos humanos universales.

Reformulaciones de la ciudadanía 
desde los derechos humanos

Frente a las limitaciones que impone la ciudadanía nominal para acceder 
a los derechos humanos, incluyendo la participación y el ser reconocido 
en la diferencia, los derechos humanos se presentan como una opción 
más viable, dada justamente su dimensión universal, es decir, suprana-
cional. Alison Brysk y Gershon Shafir (2004) señalan que ante los efectos 
excluyentes de la ciudadanía en la globalización, los derechos humanos 
se presentan como una alternativa para la lucha por el reconocimien-
to. Para estos autores, la globalización ha creado un contexto en el que 
muchos fenómenos sociales están fuera del alcance de los Estados, y ha 
propiciado simultáneamente violaciones a los derechos humanos y diversos 
niveles de oportunidades para reclamarlos. Se está creando un “hueco de 
ciudadanía” en el que los no ciudadanos (los migrantes) y los ciudadanos 
de segunda clase (los ciudadanos marginados y los discriminados) están 
permanentemente en riesgo, pero simultáneamente encuentran en los 
derechos humanos una herramienta de lucha (Brysk y Shafir, 2004). Esto 
es porque los derechos humanos se han convertido en una cultura política 
global, un orden internacional simbólico y un andamiaje institucional y 
normativo global que orienta y constriñe a los Estados (Basok et al., 2006). 

En el caso específico de los migrantes, algunos autores sostienen que 
en los hechos el alcance normativo del discurso de derechos humanos 



71

Revista Mexicana de Sociología 78, núm. 1 (enero-marzo, 2016): 61-87.

¿Derechos humanos o ciudadanía universal?

ha rebasado ya la ciudadanía nacional de tal forma que los inmigrantes 
documentados e incluso indocumentados se han beneficiado de una se- 
rie de derechos civiles y sociales —especialmente la libertad de expresión, 
de asociación y de reunión, así como los derechos a la educación y a la 
salud, y el voto en el ámbito municipal—, porque los países en cuestión 
tienen diversos compromisos con la legislación internacional de los dere-
chos humanos (Sassen, 1996; Soysal, 1994). Tim Dunn, sin embargo, cree 
que estas visiones sobreestiman el alcance del discurso de los derechos 
humanos, pues desafortunadamente sigue prevaleciendo la ciudadanía 
nominal. No obstante, dice, debe reconocerse que los mecanismos que 
ofrecen los sistemas universal e interamericano de derechos son útiles 
para que los migrantes puedan demandar derechos (Dunn, 2005).

Desde una perspectiva moderada (Dunn) o abiertamente optimista 
(Brysk y Shafir) de la potencialidad política del discurso de derechos 
humanos para ampliar el concepto de ciudadanía, se considera que los 
derechos humanos —los cuales se otorgan en razón de poseer humanidad 
y no una nacionalidad— pueden ser una respuesta a la vulnerabilidad en 
la que se encuentran los migrantes documentados e indocumentados 
que no poseen los derechos que pueden garantizar su autonomía social, 
económica, política y jurídica. Los derechos humanos se ven como un 
marco legal que protege a las personas que decidieron migrar o se vieron 
forzadas a hacerlo porque el azar las colocó en una nación que ha perdido 
la capacidad de generar oportunidades para la vida o que nunca la tuvo. 

Partiendo de algunas de las coincidencias entre ciudadanía y derechos 
humanos (derechos naturales inalienables en los ámbitos civil, político 
y social, y más recientemente en el cultural), frente a la migración in-
ternacional el discurso de derechos humanos ha inspirado cuatro tipos 
de reformulación del concepto de ciudadanía: 1) las propuestas que se 
preocupan por el reconocimiento de derechos laborales y sus derechos 
relacionados; 2) las propuestas que se enfocan en la incorporación cultural 
de los migrantes en las sociedades receptoras y enfatizan la extensión de 
derechos políticos que les permitan participar y maximizar su contribu-
ción económica en el país de origen; 3) las propuestas que justifican la 
adquisición gradual o inmediata de una gama de derechos más amplia 
dentro del país de destino, y 4) las propuestas de postciudadanía, más 
conocidas como de migración sin fronteras, las cuales renuncian a la 
tarea de adjetivar la ciudadanía y sugieren el reconocimiento del dere-
cho de todos los seres humanos a migrar/emigrar, y a gozar de todos los 



72

Revista Mexicana de Sociología 78, núm. 1 (enero-marzo, 2016): 61-87. 

Ariadna Estévez

derechos humanos independientemente de dónde se encuentren y de su 
ciudadanía nominal. 

En el primer grupo de propuestas se encuentran la ciudadanía labo-
ral trasnacional (clt) (Gordon, 2009) y la ciudadanía flexible (Ong, 2004). 
Por una parte, Jennifer Gordon propone la clt como un nuevo estatus 
migratorio que da libre tránsito a todos los trabajadores sin restricción 
alguna. Esto quiere decir que las visas laborales no serían otorgadas por 
los gobiernos nacionales a través de la intermediación de empleadores 
(como ocurre con las visas de trabajo temporal, por ejemplo), sino a través 
del movimiento obrero organizado transnacionalmente. Es decir, los sindi- 
catos y otras centrales obreras en un país trabajarían organizadamen- 
te con las de otras naciones con el fin de dar clt a quienes la soliciten, 
vigilando que los empleadores y los Estados respeten los derechos la-
borales y sociales de los migrantes. Esta propuesta no es simplemente 
normativa, tiene su base empírica en el apoyo que han brindado los 
sindicatos europeos a los trabajadores indocumentados de compañías de 
limpieza subcontratadas (Gordon, 2009).

Por su parte, Aihwa Ong hace una reconceptualización neoliberal de 
la ciudadanía a partir del ejercicio del derecho humano al trabajo por 
parte de los migrantes de élite (empleados de corporaciones y hombres 
y mujeres de negocios, básicamente), y destaca el ejercicio instrumental 
de derechos relacionados que pueden hacer los migrantes privilegiados. 
La ciudadanía flexible que propone Ong resalta el cúmulo de prácticas 
transnacionales que tienen los migrantes de élite para acceder a dos tipos 
de ventajas que ofrece la globalización económica: 1) los diferentes bene-
ficios globales, como subsidios empresariales, bienes raíces, inscripción 
a las universidades del Ivy League global, e incluso seguridad social para 
las familias, y 2) la movilización versátil de bienes empresariales, legales 
y sociales que facilitan un alto grado de movilidad (Ong, 2004). Por 
ejemplo, un ciudadano japonés puede aprovechar el liberalismo inglés 
para invertir en Hong Kong al tiempo que vive con su esposa en Nueva 
York y manda a sus hijos a estudiar a Oxford. Aunque de derecha, la 
ciudadanía flexible da cuenta de los derechos a los que —en un mundo 
ideal— deberían aspirar todos los migrantes internacionales.

En el segundo grupo de propuestas, las que se ocupan de los dere-
chos culturales en las sociedades receptoras y los derechos políticos en el 
país de origen, se encuentran la ciudadanía trasnacional (Bauböck, 1994b; 
Castles y Davidson, 2000), y la ciudadanía externa (Barry, 2006). Por un 
lado, la ciudadanía trasnacional se basa en la idea de que la globalización 



73

Revista Mexicana de Sociología 78, núm. 1 (enero-marzo, 2016): 61-87.

¿Derechos humanos o ciudadanía universal?

produce identidades culturales y sociales que trascienden las fronteras 
nacionales, por lo que se producen múltiples y diferenciadas formas de 
pertenencia. La sobrevivencia de la democracia depende de encontrar 
formas adecuadas para incluir a las personas y sus múltiples identidades 
en una amplia gama de comunidades políticas por arriba y por debajo 
del Estado-nación. Al mismo tiempo se debe asegurar la participación 
ciudadana en nuevos puntos de poder, ya sean supra o subnacionales, 
públicos o privados (Castles y Davidson, 2000).

Rainer Bauböck dice que ante los nuevos fenómenos sociales que pre-
senta la globalización de la migración, se deben considerar: la ampliación 
de derechos políticos para la participación simultánea en el país de ori-
gen y en el de residencia; la inclusión amplia de derechos culturales que 
consideren la importancia de factores como la preservación del lenguaje, 
las costumbres, las tradiciones, la religión, etcétera, y el ejercicio colectivo 
de éstos y los derechos sociales. Este enfoque rechaza la idea de que la 
implementación de derechos y la membresía deben rebasar al Estado-na-
ción y ser desarrollados por un Estado global. Se ve al Estado-nación 
como el encargado de establecer los contenidos formales y sustantivos 
de la ciudadanía, pero de acuerdo con los criterios y contenidos de la 
legislación internacional de derechos humanos (Bauböck, 1994b). 

Por otro lado, la ciudadanía externa se enfoca en el ejercicio y goce 
de derechos que tienen los migrantes en sus países de origen en vez de 
los países que los reciben. Kim Barry destaca el creciente reconocimiento 
que hacen los países emisores de migrantes a sus ciudadanos que vi-
ven en el extranjero, debido a la contribución económica y el liderazgo 
político y cultural que asumen en sus comunidades. A partir de este 
reconocimiento, los gobiernos han negociado con sus migrantes diversas 
formas de incorporación que están reconfigurando la ciudadanía nacio-
nal y dándole una dimensión externa. La incorporación se hace en tres 
áreas claves de derechos: 1) la incorporación económica vía las remesas 
y los flujos de capitales; 2) la incorporación legal a través de recono-
cer que una persona puede ser poseedora de dos o más ciudadanías, y  
3) la incorporación política vía el voto en el extranjero (Barry, 2006). Los 
aspectos políticos de esta ciudadanía han sido ampliamente estudiados en 
México con el nombre de doble ciudadanía y voto en el extranjero (Calderón 
Chelius y Martínez Saldaña, 2002).

Entre las reformulaciones que sugieren la adquisición gradual o in-
mediata de todos los derechos se encuentran la ciudadanía cívica (Lucas 



74

Revista Mexicana de Sociología 78, núm. 1 (enero-marzo, 2016): 61-87. 

Ariadna Estévez

Martín, 2006), la ciudadanía postnacional (Soysal, 1994) y la ciudadanía 
cosmopolita o global (Carter, 2001; Dower, 2003). 

En primer lugar, la ciudadanía cívica, la cual ya se está implementan-
do en algunos países de la Unión Europea, garantiza ciertos derechos y 
obligaciones básicas que los inmigrantes residentes y documentados pue- 
den adquirir gradualmente, de tal manera que puedan ser tratados de 
la misma forma que los nacionales de su Estado anfitrión, incluso si no 
han adquirido la ciudadanía nacional. Estos derechos son: libre circu-
lación y residencia; trabajo; establecerse y proveer servicios; votar y ser 
votados en elecciones del Parlamento Europeo y del municipio en el que 
vivan; protección diplomática y consular; petición e información, y a la 
no discriminación por razones de nacionalidad. Ésta es una forma de 
“desnacionalizar” la ciudadanía, en opinión de sus promotores (Lucas 
Martín, 2006).

En segundo lugar, la influyente propuesta de ciudadanía postnacio-
nal de Yosemin N. Soysal (1994) sugiere el reconocimiento inmediato de  
los derechos humanos ejercidos de facto por los migrantes que no tienen 
ciudadanía nacional pero participan en la comunidad política y los re- 
claman como derechos humanos y no solamente ciudadanos. La autora 
indica que “la ciudadanía postnacional confiere a cada persona el dere-
cho y la obligación de participar en la estructura de autoridad y la vida 
pública de una polis, sin importar sus lazos históricos o culturales con esa 
comunidad” (Soysal, 1994; traducción mía). Soysal justifica esta propuesta 
en el socavamiento de la soberanía nacional y la creciente importancia 
de los regímenes internacionales de derechos humanos, que hacen que 
la ciudadanía traspase la idea de la identidad nacional y asigne derechos 
en función del estatus de “ser humano” (Soysal, 1994). 

En tercer lugar, la ciudadanía global o cosmopolita se inserta en el 
marco normativo del cosmopolitismo, el cual se refiere a un modelo de 
política global en el que las relaciones entre individuos trascienden el 
Estado-nación y están cada vez más reguladas por instituciones y regí-
menes legales globales, incluyendo de forma importante el régimen de 
derechos humanos (Carter, 2001). En relación con la migración, el cos- 
mopolitismo sugiere que debe haber una distinción entre derechos ciu-
dadanos y nacionalidad y que las personas deberían disfrutar derechos 
civiles, sociales y hasta políticos en más de un solo país, lo que constitui-
ría el derecho a ser tratado con igualdad (Dower, 2003). La ciudadanía 
cosmopolita retoma todos estos valores y además incorpora como factor 
central el activismo en movimientos sociales trasnacionales cuyo objeti-



75

Revista Mexicana de Sociología 78, núm. 1 (enero-marzo, 2016): 61-87.

¿Derechos humanos o ciudadanía universal?

vo fundamental es defender los derechos humanos y democratizar las 
instituciones supranacionales con el fin de construir un Estado global 
verdaderamente democrático (Carter, 2001).

En la literatura sobre el tema es frecuente que los términos de ciuda-
danía cosmopolita y ciudadanía global se utilicen indistintamente, pero 
Engin F. Isin las diferencia diciendo que la cosmopolita no necesariamen-
te pasa por un Estado global, mientras que la global sí (Isin, 2007). La 
ciudadanía cosmopolita busca la forma de que nuevos derechos y obliga-
ciones puedan ser institucionalizados sin necesidad de apelar a un Estado 
global. Asimismo, busca institucionalizar los derechos a la movilidad y 
a la transacción, que incluyen: el derecho de los migrantes al trabajo, a 
tener un pasaporte, a entrar a un país, al asilo, al refugio, a contraer 
matrimonio fuera del propio Estado, y el derecho a tener propiedad, 
bienes, servicios o inversiones a través de varios Estados. Estos derechos 
deben ir acompañados de las obligaciones relevantes, específicamente 
un impuesto a la movilidad y a la transacción que pudiera solventar los 
costos de las demandas de los migrantes en cualquier Estado del mundo 
(Isin y Turner, 2007).

En cuarto y último lugar, entre las propuestas de postciudadanía se 
encuentran el derecho a la movilidad (Pécoud y De Guchteneire, 2006) 
y el ius migrandi (Vitale, 2006). Por un lado, Antoine Pécoud y Paul de 
Guchteneire proponen que se reconozca el derecho a la movilidad como 
una reinterpretación contemporánea de los artículos 13 y 14 de la Decla-
ración Universal de los Derechos Humanos (dudh), los cuales establecen 
el derecho de circulación de un país a otro (derecho a emigrar) y el 
derecho de asilo (derecho a inmigrar). Ambos derechos fueron formu-
lados e interpretados entonces en el contexto del Holocausto y la Guerra 
Fría, y hoy tendrían que ser reinterpretados a la luz de las consecuencias 
socioeconómicas y ambientales de la globalización. En este contexto, el 
derecho a la movilidad es a su vez una reinterpretación del derecho a 
elegir libremente un trabajo y a un nivel de vida adecuado, los cuales se 
encuentran reconocidos en la Carta Internacional de Derechos Humanos 
(artículos 23 y 25 de la dudh, y 6, 7, 8 y 11 del Pacto Internacional de 
Derechos Económicos, Sociales y Culturales) (Pécoud y De Guchteneire, 
2006).

Por otro lado, la propuesta del ius migrandi de Ermano Vitale (2006), 
en vez de reconceptualizar la ciudadanía, justifica la existencia de un 
derecho a migrar que rebasa el anclaje nacionalista inherente al concep-
to de ciudadanía, el cual permanece aunque se cuestione y reconfigure. 



76

Revista Mexicana de Sociología 78, núm. 1 (enero-marzo, 2016): 61-87. 

Ariadna Estévez

El trabajo de Vitale es en gran medida una respuesta al derecho de fuga 
propuesto por Sandro Mezzadra (2005), quien se basa en el trabajo de 
Max Weber sobre el éxodo de trabajadores polacos a Prusia en el siglo 
xix, cuando el gobierno abrió temporalmente sus fronteras debido a la 
falta de mano de obra. Para Mezzadra, hablar de derecho de fuga y no  
de derechos humanos o ciudadanos evita las pretensiones universalistas de 
éstos y de caer en el reduccionismo de la pluralidad que, en su opinión, 
produce el análisis multiculturalista. Lo que interesa a Mezzadra es res-
catar la subjetividad que hay en el acto de migrar, la particularidad de 
las historias migratorias: 

La categoría de fuga pretende ante todo remarcar la dimensión subjetiva de 
los procesos migratorios. Es decir, aquella dimensión que haciendo resaltar 
su naturaleza específica de movimiento social, impide su reducción […] a 
procesos de tipo “natural”, automáticamente determinados por causas “ob-
jetivas” de naturaleza económica o demográfica (Mezzadra, 2005: 44-45). 

Vitale critica a Mezzadra diciendo que el derecho de fuga implica que los 
migrantes son de alguna forma culpables de la situación que los empuja 
a migrar, criminales a los que se les concede esta gracia. Por ello respon-
de al derecho de fuga con un argumento cosmopolita que justifica un 
derecho de migrar, un ius migrandi que se debe garantizar en un derecho 
positivo internacional de derechos humanos. Solamente reivindicando 
un derecho a migrar se puede superar el nacionalismo que conlleva la 
idea de ciudadanía y reivindicar el carácter revolucionario no criminal 
de la migración (Vitale, 2006). En palabras de Vitale (2006: 259-260): 

He aquí por qué reivindicar el derecho a la migración representa una pers-
pectiva revolucionaria. Proteger y garantizar totalmente la libertad per- 
sonal y […] considerar seriamente la libertad de circulación como derecho 
fundamental del individuo significará afianzar, de un modo universal, el ius 
migrandi que los mismos conquistadores españoles, y sus herederos ideales, 
se reservaban para sí mismos, y […] provocar la caída del último privilegio 
de estatus vinculado a la nacionalidad de los países más ricos, obligándoles, 
finalmente, a esforzarse de verdad en reducir […] las asombrosas desigual-
dades mundiales que nunca como hoy han sido tan abismales y evidentes. 

De forma análoga a Mezzadra, Ronnie D. Lipschutz indica que los dere-
chos humanos y la ciudadanía son discursos que tienen el mismo origen 
y por ello sirven al liberalismo económico y político, sólo que el primero 



77

Revista Mexicana de Sociología 78, núm. 1 (enero-marzo, 2016): 61-87.

¿Derechos humanos o ciudadanía universal?

libera al consumidor de las limitaciones territoriales y nacionalistas de 
la ciudadanía. Por ello, para él no tiene sentido ampliar la ciudadanía 
con los derechos humanos, sino que el cambio debe dejarse en manos 
de los movimientos sociales y sus acciones por arriba y por debajo del 
Estado-nación (Lipschutz, 2004).

En resumen, los teóricos de la ciudadanía han volteado a ver el dis-
curso de derechos humanos como una posibilidad para trascender sus 
tendencias a la exclusión, en particular a través de la ciudadanía nominal. 
De todas las propuestas, sólo las de postciudadanía logran ese propósito 
porque abarcan en su totalidad lo que Vitale (2006) denomina el “mi-
grante moderno”, que abarca a los migrantes que viven o permanecen 
en alguna de las dimensiones de la ilegalidad. Esto significa que lo que 
corresponde no es necesariamente una extensión de la ciudadanía, sino 
una extensión de los derechos humanos que permita adjudicar los de-
rechos ya existentes a los migrantes modernos. Los derechos humanos 
como un discurso intertextual es una posibilidad.

La intertextualidad de los derechos humanos 

La propuesta del discurso de derechos humanos como una alternativa 
frente a las limitaciones que impone la ciudadanía en su expresión nomi-
nal —que en la práctica impide el acceso a los derechos, la participación 
y el ejercicio de la diferencia— no implica que se desconozca la posibili-
dad de que sea utilizado para sustentar diversas formas de dominación. 
Debe reconocerse que existe una perspectiva hegemónica de los derechos 
humanos que tiene características similares a las de la ciudadanía en 
cuanto a su tendencia a la exclusión: la perspectiva liberal/neoliberal de 
derechos humanos, que es inflexible y basada en el formalismo de un 
Estado Liberal de Derecho. Este discurso hegemónico sostiene que los 
derechos humanos son garantías inherentes al ser humano por la simple 
posesión de la razón o la moral que ésta le adjudica. La razón les da a 
las personas una moral que debe ser reconocida en la ley en el lenguaje 
de derechos. Estas garantías tienen como base los derechos naturales a 
la vida, la libertad y la propiedad de la Ilustración, y se han traducido 
a través de los años en garantías de seguridad jurídica y libertades para 
la participación política, con escaso énfasis en los derechos económicos, 
sociales, culturales y colectivos. 



78

Revista Mexicana de Sociología 78, núm. 1 (enero-marzo, 2016): 61-87. 

Ariadna Estévez

Es común que en la literatura jurídica y política de derechos humanos 
se considere que esta perspectiva liberal es universal y fija en el tiempo. 
Esto es porque se tiende a ver la evolución del pensamiento y la prác-
tica de derechos humanos como un continuo, cuando en realidad las  
nociones liberales de derechos naturales han sido sujeto de críticas y 
resistencia por parte de movimientos sociales a partir de la instauración 
del sistema universal de derechos humanos (con la creación de la Orga-
nización de las Naciones Unidas, onu, y la dudh). Por ello, el legalista 
social Upendra Baxi distingue entre los “derechos humanos modernos” 
y los “derechos humanos contemporáneos” (Baxi, 2002). La concepción 
moderna de derechos humanos —que comparte génesis con los derechos 
de la ciudadanía liberal— fue eurocéntrica y construida sobre el derecho 
a la propiedad que excluía al pobre y al colonizado, y estaba basada en 
tres supuestos que sistemáticamente negaban la diversidad de sujetos de 
derechos humanos. 

El primero de estos supuestos es la presunta existencia de una natu-
raleza humana universal que emana de la posesión de la razón. Diversas 
corrientes de pensamiento han encontrado problemas con esta idea. El 
feminismo, por ejemplo, ha argumentado que la supuesta universalidad 
humana está basada en una idea de individuo universal que niega la di-
versidad cultural y de género porque se refiere en realidad a un hombre 
con características muy específicas: blanco, joven, heterosexual, con pro-
piedades y europeo (Chinkin, 1999; Chinkin y Gardner, 1997; Ramsay, 
1997). Quedan excluidos las mujeres, las niñas y los niños, las ancianas 
y los ancianos, los y las no europeos, las minorías raciales y étnicas, los 
gays y, por supuesto, los migrantes modernos.

El segundo es la idea misma de “individuo”, la cual ha alentado 
una teorización de los derechos humanos basada en el individualismo 
metodológico, el cual considera al individuo como la única fuente de 
explicación de los fenómenos sociales, y en el individualismo ontológico, 
el cual establece que solamente existen los intereses y deseos individuales 
(Gray, 1995). Ambas consideraciones han sido criticadas pero ciertamente 
han llevado al subdesarrollo de los derechos humanos vinculados con la 
dimensión grupal de la vida humana, como los derechos económicos, 
sociales y culturales, que se refieren a cuestiones como la pobreza y la 
discriminación de grupos étnicos (Woodiwiss, 2002). 

El tercero es la supuesta separación natural entre lo público y lo priva-
do, que ubica al hogar y al mercado fuera del ámbito de influencia estatal 
y, en consecuencia, excluye los problemas de derechos humanos que allí se 



79

Revista Mexicana de Sociología 78, núm. 1 (enero-marzo, 2016): 61-87.

¿Derechos humanos o ciudadanía universal?

dan (Clapham, 1993). Sin embargo, el reclamo del movimiento feminista 
para hacer los derechos de las mujeres derechos humanos ha llevado al 
reconocimiento de la violencia sexual y de género como violaciones a los 
derechos humanos de las mujeres. También la creciente impugnación de 
las actividades de las empresas trasnacionales ha generado la formulación 
de diversos instrumentos que establecen la responsabilidad corporativa. 
Sin embargo, la supuesta división real de estas dos esferas ha retrasado 
su aborde.

En contraste con estas limitaciones de los derechos humanos “moder-
nos”, la versión “contemporánea” es fundamentalmente una crítica a las 
visiones liberales o modernas de derechos humanos, que en sus expre-
siones más benignas siguen excluyendo a diversos grupos de personas. 
De acuerdo con Baxi, la visión contemporánea de derechos humanos 
tiene cuatro características que llevan a reconocer la diversidad de los 
pueblos del mundo: 1) la resistencia y oposición a los supuestos arriba 
mencionados; 2) la denuncia de las violaciones a los derechos humanos 
que surgen de éstos; 3) la creciente inclusión de sujetos de derechos hu-
manos, y 4) la negociación entre organizaciones civiles y gobiernos en la 
onu para el reconocimiento de los derechos de las mujeres, los migrantes, 
los pueblos indígenas, los gays/lesbianas, los refugiados, niñas y niños, 
etcétera (Baxi, 2002: 24-41). 

Estas tendencias políticas incluyentes han desafiado y superado mucho 
del planteamiento liberal, y por ello no se puede hablar de que existe 
un continuo en el pensamiento de derechos humanos. Los derechos 
humanos contemporáneos son fundamentalmente diferentes a los mo- 
dernos, porque en estricto sentido eliminan la creencia —reafirmada por 
las ideas esencialistas de los derechos humanos que atribuyen su autoría 
a los pensadores liberales europeos— de que los derechos humanos son 
“un regalo del Occidente para el resto” (Baxi, 2002). La visión moderna, 
en contraste con la contemporánea, desconoce las tradiciones de pen- 
samiento no occidentales que refuerzan la idea de derechos humanos que 
hoy nos rige, e ignora tradiciones de pensamiento no occidentales  
que anticipan y refuerzan las ideas contemporáneas de derechos hu-
manos. Por ello, la versión contemporánea de derechos humanos no es 
simplemente un ideario o un instrumento jurídico, sino una “práctica 
insurrecta”, la cual Baxi define así: 

A través de numerosas luchas y movimientos en todo el mundo, los “de-
rechos humanos” se convierten en un escenario de práctica política trans-



80

Revista Mexicana de Sociología 78, núm. 1 (enero-marzo, 2016): 61-87. 

Ariadna Estévez

formadora que desorienta, desestabiliza, y a veces incluso ayuda a destruir 
concentraciones de poder político, social, económico y tecnológico profun-
damente injustas (Baxi, 2002: 10). 

Los ejemplos de Baxi de derechos humanos como prácticas insurrectas 
son los movimientos por la descolonización, la ecología y los derechos 
de las mujeres, los cuales han influido en el cambio fundamental de la 
legislación internacional de derechos humanos. Aquí sugiero que también 
la lucha por el reconocimiento de los migrantes modernos es parte de 
los derechos humanos como una práctica insurrecta.

Si partimos de la idea de que las luchas de los migrantes por sus  
derechos son una práctica insurrecta, los derechos de los migrantes son de- 
rechos humanos contemporáneos y eso implica que no pueden definirse 
en los parámetros del liberalismo. La adjudicación de derechos humanos 
a migrantes más allá de la ciudadanía nacional es posible si se entiende a 
los derechos humanos no sólo como una práctica insurrecta, sino como 
una construcción social.5 Una conceptualización de los derechos humanos 
que ofrezca flexibilidad para el contexto y la construcción continua de 
derechos de acuerdo con la emergencia de nuevos sujetos y sus necesi-
dades específicas nos permite esta extensión.

Una perspectiva de los derechos humanos flexible es la de los dere-
chos humanos como un discurso político-social en constante construcción 

5 El constructivismo y las corrientes agrupadas en la categoría del giro discursivo 
(postestructuralismo y posmodernismo) son claves en las visiones críticas, no liberales, 
de los derechos humanos: 1) el constructivismo señala que la realidad no es objetiva, 
es una construcción social en la que el sujeto no es un elemento externo al objeto de 
estudio y no puede observarlo como una entidad neutra, tiene que considerar la partici-
pación del sujeto en su construcción; 2) el posmodernismo es una crítica a los preceptos 
básicos de la filosofía de la Ilustración, rechaza los conceptos de objetividad y neutrali-
dad, y propone que el conocimiento y el sujeto social son construcciones discursivas, y  
3) el postestructuralismo se refiere a la radicalización del trabajo del lingüista Ferdinand 
de Saussure, quien estableció que los componentes del signo —el significado (concepto) 
y el significante (el nombre que describe ese concepto)— no son intrínsecos a lo que 
ocurre en el mundo real. Esto quiere decir que las cosas no tienen un significado esen-
cial, sino que éste es asignado a través del lenguaje, el cual funciona como un sistema 
relacional en el que cada elemento adquiere un significado en relación con los otros 
componentes del sistema. Los teóricos posestructuralistas —Jacques Derrida (decons-
trucción), Michel Foucault (genealogía), Jacques Lacan (teoría del sujeto) y Julia Kristeva 
(intertextualidad)— vieron un enorme potencial analítico a la separación de lo real y 
el lenguaje para descubrir los efectos de verdad que producen los discursos modernos 
basados en composiciones binarias y los sujetos sistemáticamente subordinados, así como 
el papel del lenguaje en la construcción de la identidad.



81

Revista Mexicana de Sociología 78, núm. 1 (enero-marzo, 2016): 61-87.

¿Derechos humanos o ciudadanía universal?

y con carácter intertextual. La intertextualidad de los derechos humanos 
ha sido nuevamente señalada por el propio Baxi (2006). La intertextua-
lidad es un término proveniente de la crítica literaria pero ampliamente 
usado por los exponentes de los estudios legales críticos, y se refiere a la 
inexistencia de textos completamente nuevos o autónomos. Los textos se 
construyen en la conjunción de textos previos y presentes, y en referencia 
a sus contextos sociales. Los textos tienen que ser entendidos en su propio 
contexto social e histórico, pero también en la incorporación de lecturas 
y contextos actuales. Para Baxi, los valores e instrumentos de derechos 
humanos se pueden leer como textos que están listos para ser releídos y 
reinterpretados. Por ejemplo, la dudh se refiere a los derechos naturales 
de la filosofía de la Ilustración, pero su construcción moderna y contem-
poránea tiene que entenderse en relación con las lecciones del Holocausto. 
Asimismo, la dudh nutre la Convención para la Eliminación de Todas las 
Formas de Discriminación contra la Mujer, la cual fue elaborada en la 
década de los años setenta, cuando el movimiento de mujeres estaba en 
un momento histórico importante. Yo sostengo que la intertextualidad 
de los derechos humanos puede utilizarse también para la construcción,  
no de derechos nuevos, sino de derechos que correspondan a nuevos 
sujetos de derechos, como los migrantes, y respondiendo a la flexibilidad 
del sujeto de derechos humanos, como lo describe Costas Douzinas.

Douzinas asegura que los derechos humanos han ganado la batalla 
ideológica de la modernidad que enfrentaba al pensamiento marxista 
con el liberal, y se han convertido en la ideología del “fin de la historia” 
que proclamó Francis Fukuyama, a pesar de que las violaciones a los de-
rechos humanos ocurren sistemáticamente en todas partes del mundo. 
Son justamente estas contradicciones las que lo pueden convertir en “la 
formulación posmoderna del principio de justicia” (Douzinas, 1996:117), 
pues el discurso de derechos humanos tiene dos características que lo 
hacen ideal para ocupar esta idea: su proclamación lingüística y la cons-
trucción del sujeto a través del lenguaje.

Primero, la esencia de los derechos humanos descansa en el acto 
de proclamarlos, de reivindicarlos lingüísticamente, ya que el acto de 
proclamación de las declaraciones reconoce el poder de construcción  
de realidad que tiene el lenguaje, y explora un sistema político basado en 
las posibilidades lingüísticas y de autorreferencia de la libertad moderna. 
El elemento liberador de las declaraciones es el acto de proclamación 
política con la que se crean los derechos humanos (Douzinas, 1996: 122).



82

Revista Mexicana de Sociología 78, núm. 1 (enero-marzo, 2016): 61-87. 

Ariadna Estévez

Segundo, el “humano” en la referencia al sujeto legal del discurso de 
derechos humanos es un “recipiente vacío”, un atributo de la identidad 
humana que está siempre presente pero indiferenciado y a la espera de 
que le sean asignadas características, así como un tiempo y un lugar. El 
“humano” de los derechos humanos es un “significante vacío”, es decir, un 
elemento discursivo que no está automática ni necesariamente vinculado 
con ningún significado en particular, está vacío de cualquier significado y 
puede ser adjuntado a un sinnúmero de significantes de forma indetermi-
nada y contingente. Un derecho humano se reconoce si fija un significado 
a un significante flotante, es decir, los derechos humanos se fragmentan y 
se dividen en los derechos de diferentes tipos de sujetos, y eso tiene lugar  
en diversas batallas políticas, ideológicas e institucionales. La emancipa-
ción depende del uso imaginativo de la transferencia retórica y metafórica 
de significado (Douzinas, 1996). 

Lo que aquí se propone, pues, es partir de una visión de los derechos 
humanos como una construcción social. Esta construcción es posible por 
la intertextualidad del discurso, que nos permite reinterpretar los dere-
chos ya existentes a la luz de nuevos contextos y sujetos de derechos, como 
el fenómeno migratorio global y los migrantes modernos. Concibiendo así 
los derechos humanos, es posible incluso elaborar una teoría de justicia 
global diferente, que contemple las obligaciones de los Estados respecto 
de los migrantes con el fin de ser coherente con sus compromisos de 
derechos humanos pero también con el objetivo de cuidar sus propios 
intereses, es decir, de evitar el conflicto con potencial global. Abogar por 
el reconocimiento de derechos humanos a los migrantes más allá de los 
límites espaciales y legales de la ciudadanía ayudaría a los encargados de 
política pública, activistas, migrantes y legisladores progresistas a abordar 
los abusos que se desprenden de las dinámicas de explotación del capi-
talismo mundial y su uso de la migración como trabajo desechable.

Conclusión

Este artículo examinó las diferentes tradiciones políticas de ciudadanía 
y las dimensiones en las que ponen énfasis: derechos en el liberalismo; 
participación y obligaciones en el republicanismo y el comunitarismo, e 
identidad y diferencia para el multiculturalismo. No obstante, se destacó 
que a pesar de su énfasis, todas estas perspectivas no pueden escapar a la 



83

Revista Mexicana de Sociología 78, núm. 1 (enero-marzo, 2016): 61-87.

¿Derechos humanos o ciudadanía universal?

tendencia inherente a la exclusión pues en todas ellas la membresía o ciu-
dadanía nominal se conserva para mantener al margen a los extranjeros. 

Ante esta limitación, los teóricos de la ciudadanía están recuperando 
los derechos humanos como una forma de trascender las limitaciones 
territoriales de la ciudadanía. Hay cuatro tipos de reformulación de la 
ciudadanía basadas en los derechos humanos: 1) las propuestas que se 
preocupan por el reconocimiento de derechos laborales y sus derechos 
relacionados; 2) las propuestas que se enfocan en la incorporación cultu-
ral de los migrantes y la transnacionalización de los derechos políticos;  
3) las propuestas que justifican la adquisición gradual o inmediata de 
una gama de derechos más amplia dentro del país de destino, y 4) las 
propuestas de postciudadanía, cuyo objetivo es trascender las tendencias 
de la ciudadanía a la exclusión y enfocarse en el carácter universal y 
humanista de los derechos humanos. 

Con adhesión a la cuarta propuesta —trascender la ciudadanía—, 
aquí se propuso una reformulación del concepto hegemónico de derechos 
humanos para que, mediante la intertextualidad de los instrumentos de 
derechos humanos, se pueda proponer extender una gama amplia de dere- 
chos humanos a los migrantes documentados e indocumentados: los de-
rechos de movilidad que fundamentan la propuesta de la justicia global 
descolonizada. Ésta constituye la propuesta normativa publicada en otro 
lado, la justicia global descolonizada (Estévez, 2010, 2012), cuyo objetivo 
es dilucidar cómo, en el cumplimiento con sus responsabilidades éticas y 
legales, la comunidad internacional puede incidir en la disminución del 
conflicto vinculado con la negación y el desconocimiento de derechos 
humanos.

Bibliografía

Barry, Kim (2006). “Home and away: The construction of citizenship in 
an emigration context”. New York University Law Review 81 (1): 11-59.

Basok, Tania, Susan Ilcan y Jeff Noonan (2006). “Citizenship, human 
rights, and social justice”. Citizenship Studies 10 (3): 267-273.

Bauböck, Rainer (1994a). From Aliens to Citizens: Redefining the Status of 
Immigrants in Europe. Aldershot: Edward Elgar.

Bauböck, Rainer (1994b). Transnational Citizenship: Membership and Rights 
in International Migration. Aldershot: Edward Elgar.



84

Revista Mexicana de Sociología 78, núm. 1 (enero-marzo, 2016): 61-87. 

Ariadna Estévez

Baxi, Upendra (2002). The Future of Human Rights. Nueva Delhi: Oxford 
University Press. 

Baxi, Upendra (2006). “Politics of reading human rights: Inclusion and 
exclusion within the production of human rights”. En The Legalization 
of Human Rights. Multidisciplinary Perspectives on Human Rights Law, edi-
tado por Saladin Meckled-García y Basak Cali. Abingdon: Routledge.

Brysk, Alison, y Gershon Shafir (2004). People Out of Place: Globalization, 
Human Rights, and the Citizenship Gap. Nueva York: Routledge.

Bulmer, Martin, y Anthony M. Rees (1996). Citizenship Today: The Con-
temporary Relevance of T.H. Marshall. Londres: ucl Press.

Calavita, Kitty, y Liliana Suárez-Navaz (2003). “Spanish immigration law 
and the construction of difference: Citizens and illegals’ on Europe’s 
southern border”. En Globalization under Construction: Governmentality, 
Law, and Identity, editado por Richard Warren Perry y Bill Maurer, 
99-127. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Calderón Chelius, Leticia, y Jesús Martínez Saldaña (2002). La dimen-
sión política de la migración mexicana. México: Instituto Mora.

Carter, April (2001). The Political Theory of Global Citizenship. Londres: 
Routledge.

Castles, Stephen, y Alastair Davidson (2000). Citizenship and Migration: 
Globalization and the Politics of Belonging. Basingstoke: Macmillan.

Chinkin, Christine M. (1999). “Gender inequality and International 
Human Rights Law”. En Inequality, Globalization, and World Politics, 
coordinado por Andrew Hurrell y Ngaire Woods. Oxford: Oxford 
University Press.

Chinkin, Christine M., y J. P. Gardner (1997). Human Rights as General 
Norms and a State’s Right to Opt Out: Reservations and Objections to Hu-
man Rights Conventions. Londres: British Institute of International and 
Comparative Law.

Clapham, Andrew (1993). Human Rights in the Private Sphere. Oxford: 
Clarendon Press.

Cohen, Jean L. (1999). “Changing paradigms of citizenship and the 
exclusiveness of the demos”. International Sociology 14 (3): 245-268.



85

Revista Mexicana de Sociología 78, núm. 1 (enero-marzo, 2016): 61-87.

¿Derechos humanos o ciudadanía universal?

Delanty, Gerard (2007). “European citizenship: A critical assessment”. 
Citizenship Studies 11 (1): 63-72.

Douzinas, Costas (1996). “Justice and human rights in posmodernity”. 
En Understanding Human Rights, coordinado por Gordon Gearty y 
Adams Tomkins. Londres: Institute of Advanced Legal Studies/Pinter.

Dower, Nigel (2003). An Introduction to Global Citizenship. Edinburgh: 
Edinburgh University Press.

Dunn, Tim (2005). “Migración, derechos humanos, ciudadanía y sobera- 
nía nacional”. En Análisis y perspectivas de la globalización. Un debate 
teórico II, editado por Ana María Aragonés, 155-176. México: Univer-
sidad Nacional Autónoma de México-Facultad de Estudios Superiores 
Acatlán/Plaza y Valdés.

Estévez, Ariadna (2010). “Taking the human rights of migrants seriously: 
towards a decolonised global justice”. En The International Journal of 
Human Rights 14: 658-677.

Estévez, Ariadna (2012). Human Rights, Migration and Social Conflict. 
Towards a Decolonized Global Justice. Nueva York: Palgrave Macmillan.

Farfán, Guillermo (1988). “Capital, trabajo y Estado de Bienestar en el 
capitalismo avanzado”. En La crisis del Estado de Bienestar, editado por 
Esthela Gutiérrez Garza, México: Universidad Nacional Autónoma de 
México/Siglo XXI Editores.

Gaventa, John (2002). “Introduction: Exploring citizenship, participation 
and accountability”. ids Bulletin 33 (2): 1-11.

Gordon, Jennifer (2009). Towards Transnational Labor Citizenship: Restruc-
turing Labor Migration to Reinforce Workers’ Rights. A Preliminary Report 
on Emerging Experiments. Nueva York: Fordham Law School.

Gray, John (1995). Liberalism. Londres: Open University Press.

Isin, Engin F., y Bryan S. Turner (2007). “Investigating citizenship: An 
agenda for citizenship studies”. Citizenship Studies 11 (1): 5-17.

Kymlicka, Will (1995). Multicultural Citizenship: A Liberal Theory of Minority 
Rights. Oxford: Oxford University Press.



86

Revista Mexicana de Sociología 78, núm. 1 (enero-marzo, 2016): 61-87. 

Ariadna Estévez

Kymlicka, Will, y Wayne Norman (1997). “El retorno del ciudadano. 
Una revisión de la producción reciente de la teoría de la ciudadanía”. 
Revista de Estudios sobre el Estado y la Sociedad 3: 5-40.

Lipschutz, Ronnie D. (2004). “Constituting political community: Glo-
balization, citizenship, and human rights”. En People Out of Place: 
Globalization, Human Rights, and the Citizenship Gap, editado por Alison 
Brysk y Gershon Shafir, 29-51. Nueva York: Routledge.

Lister, Ruth (2003). Citizenship: Feminist Perspectives. Basingstoke: Palgrave 
Macmillan.

Lister, Ruth (2007). “Inclusive citizenship: Realizing the potential”. 
Citizenship Studies 11 (1): 49-61.

Lucas Martín, Javier de (2006). “La ciudadanía para los inmigrantes: 
una condición de la Europa democrática y multicultural”. Eikasia 4.

Marshall, Thomas H., y Tom Bottomore (1992). Citizenship and Social 
Class. Londres: Pluto Press.

Mckinnon, Catriona, y Ian Hampsher-Monk (2000). The Demands of 
Citizenship. Londres: Continuum.

Mcnevin, Anne (2006). “Political belonging in a neoliberal era: The 
struggle of the Sans Papiers”. Citizenship Studies 10 (2): 135-151.

Mcnevin, Anne (2009). Contesting Citizenship: Irregular Migrants and Stra-
tegic Possibilities for Political Belonging. International Studies Association. 
Nueva York: Allacademic.

Mezzadra, Sandro (2005). Derecho de fuga. Migraciones, ciudadanía y glo-
balización. Madrid: Traficantes de Sueños.

Ong, Aihwa (2004). “Latitudes of citizenship: Membership, meaning and 
multiculturalism”. En People Out of Place: Globalization, Human Rights, 
and the Citizenship Gap, editado por Alison Brysk y Gershon Shafir, 
53-70. Nueva York: Routledge.

Pécoud, Antoine, y Paul de Guchteneire (2006). “International migration, 
border controls, and human rights: Assessing the relevance of a right 
to mobility”. Journal of Borderlands Studies 21 (1): 69-86.

Ramsay, Maureen (1997). What’s Wrong with Liberalism? A Radical Critique 
of Liberal Political Philosophy. Leicester: Leicester University Press.



87

Revista Mexicana de Sociología 78, núm. 1 (enero-marzo, 2016): 61-87.

¿Derechos humanos o ciudadanía universal?

Sassen, Saskia (1996). Losing Control? Sovereignty in an Age of Globalization. 
Nueva York: Columbia University Press.

Schuck, Peter H., y Roger M. Smith (1985). Citizenship without Consent: 
Illegal Aliens in the American Polity. New Haven: Yale University Press.

Shafir, Gershon (2004). “Citizenship and human rights in an era of 
globalization”. En People Out of Place. Globalization, Human Rights, 
and the Citizenship Gap, editado por Alison Brysk y Gershon Shafir. 
Londres: Routledge. 

Shafir, Gershon, y Alison Brysk (2006). “The globalization of rights: 
From citizenship to human rights”. Citizenship Studies 10 (3): 275-287.

Soysal, Yosemin N. (1994). Limits of Citizenship: Migrants and Postnational 
Membership in Europe. Chicago: University of Chicago.

Stewart, Angus (1995). “Two conceptions of citizenship”. The British 
Journal of Sociology 46 (1): 63-78.

Vitale, Ermano (2006). Ius Migrandi. España: Melusina.

Woodiwiss, Anthony (2002). “Human rights and the challenge of cos-
mopolitanism”. Theory, Culture and Society 19: 139-155.

Recibido: 15 de octubre de 2013

Aceptado: 22 de septiembre de 2015


