
D. R. © 2011. Universidad Nacional Autónoma de México-Instituto de Investigaciones Sociales. Revista Mexicana de Sociología 
73, núm. 1 (enero-marzo, 2011): 177-187. México, D.F. ISSN: 0188-2503/11/07301-06.

Reseñas

Ocho años después de la muerte de 
Pierre Bourdieu, aparecen publi-

cadas las cinco entrevistas radiofónicas 
de la serie A Voix Nue de France Culture, 
que el historiador francés Roger Chartier 
realizó al sociólogo en 1988.

Uno de los aspectos más singulares 
de este pequeño libro es el tono en el que 
se desarrolla el intercambio de ideas. En 
el diálogo descubrimos a un Bourdieu 
alegre y jocoso. Ambos académicos se 
conocen, se tutean e incluso bromean. 
Le sociologue et l’historien nos permite des-
cubrir a Bourdieu antes de “politizarse” 
y de alcanzar su consagración académica 
internacional (Gisèle Sapiro y Mauricio 
Bustamante, “Translation as a measure of 
international consecration. Mapping the 
world distribution of Bourdieu’s books in 
translation”, en Sociologica 2-3, 2009). En 
el momento de las entrevistas, Bourdieu 
comenzaba a gozar, gracias a la publica-
ción de La distinción, de un considerable 
prestigio fuera de Francia.

Estas entrevistas dejan ver la relación 
de Bourdieu con la historia (disciplina 
con la que mantiene una posición muy 
crítica), los historiadores y sus métodos 
de investigación. Los principales repro-
ches de Bourdieu a la historia son la au-

sencia de reflexión sobre la construcción 
social e histórica de las clasificaciones 
usadas por los historiadores y la tenden-
cia a universalizarlas. Bourdieu denuncia 
asimismo la tendencia de la historia a 
las falsas oposiciones, su atracción por la 
“mala filosofía”, su ignorancia por los 
“clásicos” de las ciencias sociales y su 
preferencia por las discusiones epistemo-
lógicas vanas, a expensas de las prácticas 
de investigación, que representan para 
él los verdaderos momentos de reflexión 
teórica. Para Chartier, estos debates aca-
lorados son uno de los recuerdos más 
luminosos que conserva de su ex colega 
y amigo.

El libro está compuesto por cinco 
capítulos, en los que ambos intelectuales 
evocan temas precisos e increíblemente 
profundos para un ejercicio radiofónico. 
El hilo conductor del libro son algunas 
de las cuestiones que conciernen a todas 
las ciencias sociales.

La serie de conversaciones comienza 
con una presentación de lo que es la so-
ciología para Bourdieu y lo que significa 
ser sociólogo. A lo largo de todo el libro 
trata de establecer puentes con la historia, 
puesto que su interlocutor es historiador 
(y no cualquiera), aunque también busca 

Pierre Bourdieu y Roger Chartier. Le sociologue et l’historien (Marseille: Agône, 
2010), 104 pp.

Domingo García Garza
Centre Européen de Sociologie et de Science Politique

École des Hautes Études en Sciences Sociales

RMS 73-01.indd   177 12/17/10   10:56:53 AM



Revista Mexicana de Sociología 73, núm. 1 (enero-marzo, 2011): 177-187.

178	 DOMINGO GARCÍA GARZA

los puntos en común con la sociología. 
Uno de ellos, sugiere, es que creemos 
entender todo rápidamente. Esta “ilu-
sión de la comprensión” es justamente 
uno de los obstáculos a la comprensión 
misma, reitera Bourdieu. También se 
evocan algunas de las diferencias más 
visibles entre el oficio de sociólogo y el 
de historiador: el primero es considerado 
como agresivo, conflictivo, problemático, 
mientras que el segundo es mucho menos 
incómodo, en parte porque concierne 
a temas del pasado y en parte porque 
pertenece a una disciplina más integra-
da, más agradable, más conforme con 
el ideal de la “comunidad científica”. 
Bourdieu concluye que la existencia de 
un historiador se justifica fácilmente, 
mientras que para un sociólogo es más 
difícil justificar su trabajo. En todo ca-
so, como la sociología se enfrenta a este 
tipo de problemas, los sociólogos se ven 
obligados a adoptar una lucidez reflexiva 
permanente, lo que crea también una 
cierta ansiedad. Bourdieu arguye que 
esta ansiedad convertiría a la sociología 
en una disciplina más progresista cien-
tíficamente que la historia.

En el segundo capítulo ambos auto-
res profundizan sobre el “determinismo” 
de la teoría bourdiana. Para defenderse, 
Bourdieu sostiene que “nacemos deter-
minados” y que “tenemos una pequeña 
oportunidad de acabar siendo libres” (de 
aquí se desprende la idea que el papel 
del sociólogo consistiría en trabajar sobre 
estos pequeños intervalos). El sociólogo 
reprocha incluso a todos aquellos que 
evocan la libertad, el “sujeto”, la “per-
sona” o el “individuo”, por encerrarse 
en lo que él solía llamar la “ilusión de la 
libertad”. Afirma que ésta es justamente 
una de las formas a través de las cuales se 

ejerce el determinismo. En esta parte de 
la entrevista aborda también el papel so-
cial del intelectual crítico (como lo fueron 
Krauss, Sastre y Foucault). Sin embargo, 
y a diferencia de la visión del intelectual 
comprometido e individual como Sartre, 
Bourdieu concebía al “intelectual” como 
un proyecto “colectivo”. El intelectual 
debe asumir, según él, un papel social, 
poniendo el capital simbólico adquirido 
en su campo de especialidad al servicio 
de una causa política.

El tercer capítulo aborda el espinoso 
debate entre la perspectiva estructuralis-
ta y la interaccionista. Bourdieu afirma 
que estos “falsos problemas sociológi-
cos” se perpetúan porque se apoyan en 
verdaderos problemas o en verdaderos 
intereses, que cumplen además dife-
rentes funciones sociales para quienes 
las utilizan.

El cuarto capítulo está consagrado 
a una de las nociones claves de Bour-
dieu, que es al mismo tiempo una de las 
más problemáticas: el habitus. Bourdieu 
emprende una descripción histórica y fi-
losófica sobre la forma en que “reactivó” 
dicha noción. El sociólogo se remite a 
Aristóteles y a Santo Tomás de Aquino, 
además de Husserl, Mauss, Durkheim y 
Weber. Señala que todos ellos coinciden 
en un punto: los “sujetos” sociales no 
están animados por un “ingenio instan-
táneo”. Durante prácticamente toda la 
entrevista, Bourdieu hace un recuento 
de las principales virtudes de esta noción 
gracias a varios ejemplos. Tratando de 
evitar las simplificaciones fáciles, subra-
ya que éste es un debate muy antiguo y 
complejo (holismo versus individualismo, 
individuo versus sociedad, etcétera). Es 
precisamente en esta parte donde el 
historiador y el sociólogo dialogan de 

RMS 73-01.indd   178 12/17/10   10:56:53 AM



Revista Mexicana de Sociología 73, núm. 1 (enero-marzo, 2011): 177-187.

RESEÑAS	 179

forma más intensa (haciendo parale-
los con la obra de Weber, Duby, Elias, 
Foucault).

La pregunta que ambos se hacen es: 
¿cuál es la matriz social, familiar o insti-
tucional que originan las disposiciones 
que los individuos usan en la vida coti-
diana? No son pocas las críticas hechas 
a nivel mundial contra esta noción. Este 
punto quizá sea su combate más ambi-
cioso y permanece abierto, a pesar de 
los grandes esfuerzos de Bourdieu para 
convencer a sus pares de la pertinencia 
y la validez de uno de los conceptos más 
vigorosos de su teoría sociológica. Sim-
plemente nos limitamos a decir aquí que 
Bourdieu no concebía al habitus como 
“destino” inmutable; “no es un fatum”, 
decía. Al contrario, lo forjó como un sis-
tema de disposiciones abierto, sometido 
y transformado constantemente por la 
experiencia.

En el quinto y último capítulo, el 
entrevistador alude a la manera en que 
Bourdieu elegía sus objetos de estudio. 
Recordemos que durante los años ochen-
ta Bourdieu entabló una serie de inves-
tigaciones sobre algunas de las figuras 
más importantes del mundo cultural 
(Flaubert, Manet, Michelet, Heidegger, 
Molière, Montesquieu). Chartier subraya 
que él ve en esas decisiones una correla-
ción entre la consagración del intelectual 
y la nobleza de los objetos de estudio. Le-
jos de caer en la facilidad de la aparente 
provocación, Bourdieu se defiende con 
astucia, evocando que, efectivamente, sus 
decisiones pueden interpretarse como un 
signo de envejecimiento y de consagra-
ción intelectual; sin embargo, subraya: 
“Es la lógica normal de mi trabajo lo 
que me llevó a ello”. Añade que fue la 
búsqueda de comprensión del proceso 

de la génesis de los diferentes campos 
el factor que lo condujo a esos temas. 
Así, por ejemplo, Bourdieu considera a 
Flaubert y a Manet como fundadores del 
“campo” del arte contemporáneo.

Las cinco conversaciones nos mues-
tran a un Bourdieu enérgico, apasionado 
y, sobre todo, convencido de su trabajo. 
Incluso, compara éste con el de un ins-
tructor de judo simbólico, ya que la función 
del sociólogo consiste esencialmente en 
producir instrumentos de autodefensa 
contra la agresión y la manipulación sim-
bólica. Podríamos resumir que su trabajo 
siempre fue motivado por la voluntad 
de ofrecer elementos para desmantelar 
los mecanismos de dominación que se 
presentan como “naturales, normales, 
ancestrales”. Bourdieu considera que 
la sociología, dándole buen uso, puede 
ser un instrumento de transformación 
del mundo social. Señala que hay que 
sustituir las críticas de la ilusión mesiá-
nica por esperanzas racionales y mo-
deradas.

La lectura de este pequeño libro nos 
permite apreciar a un filósofo convertido 
a la sociología que confía en el poder del 
“saber”, considerándolo como el único 
medio para construir un mundo me-
nos ineluctable y menos desesperante. 
Bourdieu aceptaba el hecho que es muy 
difícil ser sociólogo; solía decir que este 
oficio era a veces “insoportable”. Tam-
bién comentaba que el malestar contra 
los sociólogos estriba en que a menudo 
dicen cosas incómodas, molestas, que 
nadie quiere oír, y menos aún conocer. 
Por la naturaleza crítica de su trabajo y 
sus posiciones políticas, Bourdieu recibió 
muchísimos ataques, algo que vivía con 
cierta tristeza.

En el libro, argumenta que los ata-

RMS 73-01.indd   179 12/17/10   10:56:53 AM



Revista Mexicana de Sociología 73, núm. 1 (enero-marzo, 2011): 177-187.

180	 DOMINGO GARCÍA GARZA

ques nunca fueron verdaderas refutacio-
nes de su trabajo. Llega incluso a decir 
que (en los ochenta) sólo tenía “enemi-
gos” (políticos) y no “adversarios” (inte-
lectuales) que refutaran verdaderamente 
su trabajo. No sin cierta arrogancia, y con 
algo de razón tal vez, decía que para re-
batirlo había que “levantarse temprano”, 
que había que “(ponerse a) trabajar”.

En este pequeño libro póstumo des-
cubrimos a un personaje fundamental 
de la sociología contemporánea. Las en-
trevistas nos muestran una faceta menos 
conocida de su personalidad. En éstas 
plantea las claves de su trabajo y de su 
proyecto intelectual, al mismo tiempo 
que nos hace una invitación al trabajo 
sociológico riguroso.

La obtención del derecho femeni-
no al voto durante el siglo xx tuvo 

influencias múltiples en los ámbitos so-
cial y político. En particular, donde las 
mujeres adquirieron ese derecho, tuvo 
consecuencias sobre asuntos y políticas 
que se relacionan con la asistencia so-
cial materno-infantil. El análisis de esas 
consecuencias de diverso tipo y grado 
en México y Argentina, a la mitad del 
siglo pasado, fue realizado en la fecunda 
investigación que sustenta este libro.

En los años cincuenta y sesenta de 
la pasada centuria, la asistencia social 
constituyó un punto estratégico en la 
agenda de las organizaciones de mujeres 
y feministas. Por ello, resulta relevante 
observar si conseguir un derecho político 
medular como votar y ser votadas les da a 
las mujeres mayor influencia política.

Paradójicamente, la obtención del 
derecho de voto estuvo acompañada, 

en varios aspectos y en distintos casos 
nacionales, por una menor influencia 
de las mujeres, como se constata en el 
libro. De acuerdo con muchos autores 
citados, la incorporación de la población 
femenina al electorado mostró que las 
mujeres se abstuvieron en mayor medi-
da que los hombres o que no cambió el 
mapa de preferencias político-partidarias 
preexistentes. La obtención de cargos 
electivos ocupados por mujeres fue casi 
nimia. Es por ello que mucha bibliografía 
especializada supone que las mujeres 
asimilaron las preferencias políticas de 
sus parientes hombres, o que los parti-
dos políticos captaron sus intenciones 
de voto sin necesidad de modificar su 
enraizamiento electoral previo.

Aunque esta situación fue genera-
lizada en los países del cuadrante nor-
occidental del mundo, algunos casos 
no correspondieron a este patrón. En 

Gisela Zaremberg. Mujeres, votos y asistencia social en el México priista y la Ar
gentina peronista (México: Flacso, 2010), 362 pp.

Martín Puchet
Facultad de Economía

Universidad Nacional Autónoma de México

RMS 73-01.indd   180 12/17/10   10:56:53 AM


