
Benjamín Arditi448

Revista Mexicana de Sociología 67, núm. 1 (enero-marzo, 2005): 448-455.

se destaca el papel vital que tienen las
remesas para la sobrevivencia de millo-
nes de familias, así como la creciente
presencia de fuerza de trabajo indo-
cumentada en los Estados Unidos, no
sólo mexicana sino también centroame-
ricana. Se concluye que la migración
interna se ha mantenido prácticamen-
te sin cambios en las últimas décadas y
que la migración a los Estados Unidos
es con mucho la que ha adquirido ma-

yor importancia en los últimos años.
Sin lugar a dudas, este volumen re-

presenta una valiosa aportación y una
oportunidad de actualización para to-
dos aquellos estudiosos del agro en
México. Se agradece especialmente la
buena escritura y lectura amena de to-
dos sus capítulos, así como lo impor-
tante que es contar con una visión
general, detallada y analizada inte-
ligentemente, en un solo volumen.

Mónica Guitián Galán y Gina Zabludovsky Kuper, coords. Sociología y
modernidad tardía: entre la tradición y los nuevos retos (México: UNAM/Juan
Pablos, 2003), 332 pp.

Benjamín Arditi
Facultad de Ciencias Políticas y Sociales,

Universidad Nacional Autónoma de México.

SI HUBIERA QUE IDENTIFICAR el mar-
co general en el que se mueven los

once trabajos incluidos en este volumen
colectivo éste sería, sin duda, el contra-
punto entre primera y segunda moder-
nidades. El subtítulo del libro (entre la
tradición y los nuevos retos) refleja la te-
mática del libro mejor que el propio
título.

Dentro de ese marco, los temas y au-
tores abordados son muy diversos y en
gran medida sintomáticos del estado
actual de la investigación sociológica.
Los capítulos tratan la teoría de siste-
mas, la burocracia en la era postfordis-
ta, el redescubrimiento del impacto de
los afectos para pensar la racionalidad
burocrática, la noción de imaginario so-

cial, la sociedad de riesgo, los intelec-
tuales, la noción de extranjero, o más
genéricamente, nuestra relación con el
otro, etc. Entre los autores citados figu-
ran clásicos como Comte, Durkheim,
Marx y Weber, híbridos entre clásicos
y contemporáneos como Manheim y
Simmel, y contemporáneos como
Castoriadis, Luhmann, Beck, Bauman,
Giddens, Koselleck y Albrow.

ALGUNOS LOGROS DEL LIBRO

El trabajo de Margarita Olvera me pa-
rece particularmente lúcido en su es-
fuerzo por posicionar el campo socio-
lógico precisamente en el tránsito entre

mezcalina producciones




449Reseñas y libros

Revista Mexicana de Sociología 67, núm. 1 (enero-marzo, 2005): 448-455.

la primera y la segunda modernidades.
Para ello Olvera invoca una frase de
Weber que debería estar grabada en la
mente de todo estudiante de sociolo-
gía, a saber, que las ciencias histórico-
sociales son eternamente jóvenes por-
que sus herramientas cambian a
medida que va modificándose el tipo
de horizonte de significación cultural
que tenemos, lo cual va de la mano con
las transformaciones de la propia es-
tructura de las sociedades. No hay
invariantes en la producción de con-
ceptos de las ciencias sociales pues esa
producción se resignifica a sí misma
resignificándose continuamente. Al
igual que en el título de un libro de
Norbert Lechner, La conflictiva y nunca
acabada construcción del orden deseado,
podríamos decir que Weber habla de
una conflictiva y nunca acabada cons-
trucción de los conceptos deseados de
las ciencias sociales.

Olvera hace una descripción clara y
somera del optimismo de la primera
modernidad (cuyo arquetipo en la so-
ciología sería alguien como Comte),
con su fe en la ciencia y el progreso, y
la creencia en que tarde o temprano
podríamos tornar al mundo transpa-
rente. Esta fe permitía establecer la su-
perioridad de la modernidad en rela-
ción con las épocas anteriores, dando
origen a una visión unitaria de la his-
toria y al eurocentrismo presente en las
reflexiones de la sociología clásica. En
contraste con esto, Olvera asocia la se-
gunda modernidad con el advenimien-
to de una cierta humildad en las cien-
cias sociales que dejan de creer en
claves universales para descifrar la rea-
lidad “tal cual es”. Esta segunda mo-

dernidad ya no espera llegar en un mo-
mento dado a una idea de la huma-
nidad reconciliada consigo misma y
acepta la ambigüedad o el carácter con-
tradictorio de la existencia como algo
normal y no como anomalía. Además,
si el mito movilizador de los pensado-
res de la Ilustración fue la búsqueda de
leyes generales del espíritu humano
y del desarrollo social, la segunda mo-
dernidad las pone en cuestión dado
que se interesa menos por lo necesa-
rio que por lo contingente (entendien-
do que ‘contingente’ aquí no se refiere
a lo aleatorio, sino más bien a que las
cosas siempre podrían haber podido
ser distintas).

El trabajo de Mónica Guitián en tor-
no a las sociedades de riesgo retoma el
tipo de preocupaciones expuestas por
Olvera. Se pregunta acerca del naci-
miento de la sociología como discipli-
na en la segunda mitad del siglo XIX
en el contexto de una crisis origina-
da en el tránsito de una sociedad tra-
dicional a una sociedad industrial.
Guitián apela a la conocida reflexión
de Marx y Engels acerca de la acelera-
ción del proceso de cambio en el Ma-
nifiesto, cuando dicen que “todo lo só-
lido se desvanece en el aire, todas las
relaciones anquilosadas saltan por los
aires, todo lo que es sacro termina sien-
do profanado”. Éste es el contexto en
el que surge la sociología como esfuer-
zo por comprender lo que está pa-
sando. Quiere producir algún tipo de
certezas reordenando el mundo, un
mundo que aceptamos, según Weber,
como finalmente desencantado, des-
provisto de espíritus detrás de los pro-
cesos naturales y las relaciones sociales.



Benjamín Arditi450

Revista Mexicana de Sociología 67, núm. 1 (enero-marzo, 2005): 448-455.

A medida en que nos adentramos en
la segunda modernidad, la sociología
no sólo pregona la humildad de las
ciencias sociales, sino que desarrolla
también una visión pesimista. Guitián
la asocia inicialmente con los diagnós-
ticos de la Escuela de Frankfurt, la cual
percibe el irracionalismo de la moderni-
dad allí donde antes las ciencias
sociales veían un proceso sin fin de
racionalización del mundo. Este irra-
cionalismo tiene cuando menos dos
nombres propios y un concepto:
Auschwitz e Hiroshima, y el totalitaris-
mo del siglo XX. La razón que nos iba
a hacer libres también nos dio
Auschwitz y los sistemas totalitarios.
Como parte de esta visión pesimista,
Guitián se remite a Maquiavelo para
recordarnos la importancia de la no-
ción de fortuna en este autor. La usa en
el sentido habitual de aquello que re-
basa toda acción y decisión humanas,
aquello que es impredecible, pero tam-
bién como síntoma de lo contingente.
Propone esto en relación con la tesis de
Beck acerca de las sociedades de ries-
go y la incertidumbre que instauran.
Dicho sea de paso, esto no es muy
distinto de lo que plantea Derrida en
Fuerza de ley cuando sostiene que toda
decisión implica riesgo y que el riesgo
necesariamente implica incertidumbre
acerca de las consecuencias de cual-
quier decisión. Guitián agrega que la
incertidumbre es un efecto de la pro-
pia intervención humana y no de un
mundo natural que tarde o temprano
podremos domesticar. Podemos cons-
truir diques para que no se desborden
los ríos, como decía Maquiavelo, pero
eso no sirve para la incertidumbre que

surge de la intervención humana. Se-
gún esta autora, la idea resume la vi-
sión de la segunda modernidad leída
desde la óptica de la sociedad de ries-
go. Como Olvera, nos recuerda que la
segunda modernidad ha perdido su fe
en el progreso e instaura lo que
Giddens y otros llaman la reflexividad
generalizada.

El trabajo de Gina Zabludovsky bus-
ca poner al día el estudio de Weber
acerca de la dominación legal racional
de las burocracias modernas. Su tesis
básica es que es necesario historizar los
tipos ideales de la dominación legal
racional, algo que es consonante con la
referencia a la eterna juventud de las
ciencias histórico-sociales o histórico-
humanas de Weber. Cuando Zabludovs-
ky habla de historizar los tipos ideales,
nos está recordando que algo ha cam-
biado. Weber hablaba de la dominación
legal racional como un esfuerzo por
racionalizar el mundo, lo cual implica-
ba reglas impersonales, la profesio-
nalización de la administración pú-
blica, la pirámide jerárquica en las
instituciones, etc. Pero en esta aproxi-
mación a la dominación burocrática, las
emociones están ausentes o al menos tra-
tadas de manera tangencial. Zablu-
dovsky las recupera, y esta recuperación
es parte de lo que ella entiende por
‘historizar’ los tipos ideales.

Sus principales fuentes son los tra-
bajos de Rossabeth Moss Kanter y
Martin Albrow. El estudio de Moss
Kanter, que se basa en los niveles me-
dios y altos de la burocracia, descubre
la importancia de dos elementos que
habían sido pasados por alto en el es-
tudio de las organizaciones: la función



451Reseñas y libros

Revista Mexicana de Sociología 67, núm. 1 (enero-marzo, 2005): 448-455.

de las secretarias ejecutivas y la de las
esposas en la carrera de altos funcio-
narios. Las esposas no figuran en el or-
ganigrama de las organizaciones y no
tienen la obligación de participar en
sus actividades, pero su función infor-
mal como diplomáticas, dice Zablu-
dovsky, puede ayudar o perjudicar la
carrera de su cónyuge. En este queha-
cer, la esposa, supuestamente parte del
ámbito privado, irrumpe en la esfera
de lo público y con ello trastoca las
fronteras tradicionales entre lo públi-
co y lo privado. Las secretarias hacen
otro tanto. Si antes su función era vis-
ta como una suerte de anomalía den-
tro de la racionalidad jerárquica del sis-
tema burocrático, la sociología actual ve
en ellas algo distinto, a saber, una ma-
nera de romper con el carácter imper-
sonal y rutinario de las jerarquías: las
secretarias funcionan como símbolo del
estatus de los superiores y su movilidad
dentro de la jerarquía de la organiza-
ción está dada por la movilidad de sus
jefes. Zabludovsky conecta esto con la
reflexión de Albrow acerca del lado
emocional de las organizaciones.
Albrow alega que Weber y otros soció-
logos descartaron o no le dieron sufi-
ciente importancia a emociones como
el amor, el odio o, en general, el afec-
to en la reflexión acerca de la burocra-
cia. Para Zabludovsky la crítica es co-
rrecta, pero la matiza diciendo que
Weber no se olvidó por completo del
lado afectivo o del lado emocional
dado que hablaba de la pasión y la en-
trega que están presentes en la menta-
lidad empresarial (y sin las cuales no
puede haber un buen empresario).

Más adelante Zabludovsky aborda el
tema del riesgo —y con ello establece

un puente con el escrito de Guitián—
diciendo que las sociedades de riesgo
han roto con la idea de modelos
estandarizados. Sabemos que en la con-
cepción clásica, la burocracia funciona
con base en una pirámide y un organi-
grama regido por el principio de
obediencia al superior jerárquico. Las
sociedades actuales, en cambio, carac-
terizadas por la preeminencia de flujos
transversales en vez de encierros en es-
pacios disciplinarios, comienzan a pa-
recerse cada vez más a lo que gente
como Deleuze y Negri denominan ‘so-
ciedades postfordistas’. Éstas privile-
gian la adaptabilidad ante cambios rá-
pidos y frecuentes, la comunicación e
innovación en el lugar de trabajo, la to-
tal quality y la producción just in time.
Si bien ésta no es la terminología que
usa Zabludovsky, su escrito se remite a
ella directamente cuando menciona las
redes, esto es, las transformaciones del
pensamiento sociológico en torno a la
dominación legal racional a partir de
la noción de redes. Nos dice que las
redes funcionan con equipos de traba-
jo horizontales que van mucho más allá
del organigrama y la pirámide organi-
zativa de una empresa o dependencia
pública. Algo similar se da en los siste-
mas de expertos, pues su funciona-
miento excede los parámetros jerárqui-
cos de la dominación legal racional.

ALGUNOS SILENCIOS TEMÁTICOS

Se trata, pues, de un libro serio, inte-
resante y relevante para estudiantes y
profesores de sociología y otras ciencias
sociales. Pero también cabe mencio-
nar algunos temas que el libro deja de



Benjamín Arditi452

Revista Mexicana de Sociología 67, núm. 1 (enero-marzo, 2005): 448-455.

lado o que están presentes sin ser
explicitados.

Uno de ellos es la creencia implíci-
ta en que la modernidad reflexiva da
en el blanco en su comprensión del
mundo. El contraste es claro entre pri-
mera y segunda modernidades: fe en
el progreso y creencia en certezas ‘du-
ras’, en la primera, y descubrimiento
del irracionalismo que está presente en
la propia modernidad cuando se pasa
a la segunda. A ratos parece que los
autores implícitamente sugieren que la
ingenuidad de la primera modernidad
ha sido superada en la modernidad re-
flexiva y que ésta, además, describe
mejor al mundo al reconocer la contin-
gencia como un dato constitutivo y no
accidental del análisis. Dicho de otro
modo, si bien alguien como Marx nos
hablaba de la contingencia ya en el si-
glo XIX al sostener que todo lo que es
sólido se desvanece, la segunda moder-
nidad, que acepta abiertamente la au-
sencia de fundamentos últimos, es la
que efectivamente produce un acopla-
miento correcto entre conocimiento y
mundo en una suerte de teoría de la
verdad como correspondencia.

Un segundo tema tiene que ver con
el reverso de la segunda modernidad.
Guitián menciona algo al respecto
cuando se refiere a Auschwitz, Hiro-
shima y los fenómenos totalitarios en
general, pero no hay una puesta en es-
cena del reverso generado por algunos
de los supuestos de la propia moder-
nidad reflexiva. Me refiero especial-
mente a la relación entre particularis-
mo y universalismo. La primera
modernidad reivindicó el universalis-
mo, cosa que algunos de sus críticos
—en especial Lyotard— pusieron en

cuestión al sostener que los grandes re-
latos de la Ilustración no son universa-
les, sino más bien metonimias de la
parte (Europa) por el todo (el planeta).
En contraste, la reivindicación de los
particularismos en la modernidad tar-
día sirvió como contrapeso al imperia-
lismo de las grandes narrativas, lo cual
resultó ser muy positivo pues permi-
tió rescatar la dignidad de las culturas
periféricas. Sin embargo, la propia rei-
vindicación radical del particularismo
también generó efectos negativos. Me
refiero al propio reverso de la diferen-
cia o de los particularismos. Si anterior-
mente la relación centro-periferia po-
nía a las culturas periféricas en una
relación subalterna y de dominación
en relación con las emanadas del cen-
tro, el debate de los años ochenta y
parte de los noventa acerca de la ‘polí-
tica de la identidad’ y de lo ‘política-
mente correcto’ buscó revertir esta je-
rarquía, pero al hacerlo, generó un
cierto separatismo identitario o endu-
recimiento de las fronteras entre gru-
pos subalternos. Por ejemplo, si todo
universal deviene sospechoso, entonces
sólo un particularismo como ‘los lati-
nos’ está habilitado para hablar legíti-
mamente sobre la latinidad dado que
un blanco o una blanca estarían mar-
cados de partida por provenir de sec-
tores dominantes. Habría sido intere-
sante hacer alguna referencia a este
reverso ya no del eurocentrismo, sino
de su crítica. ¿Qué ha pasado con la
reivindicación multiculturalista en tér-
minos de las posibles fragmentaciones
del espacio social en términos de la di-
ficultad de las articulaciones suprapar-
ticulares o supragrupales?



453Reseñas y libros

Revista Mexicana de Sociología 67, núm. 1 (enero-marzo, 2005): 448-455.

El tercer y último tema es el de la
naturaleza del pasaje entre primera y
segunda modernidades, pues parecería
que hay un apego implícito a lo que
Althusser solía llamar ‘ruptura epis-
temológica’, esto es, la idea de que lo
nuevo se puede liberar de las huellas
contaminantes del pasado. Por ejem-
plo, cuando critica las utopías racio-
nalistas de la primera modernidad, se
puede ver en el escrito de Margarita
Olvera una inclinación a pensar que
esa crítica supone un cambio irrever-
sible. Hay que sospechar de la idea
de rupturas sin residuos del pasado, de
que la historia no se puede torcer o que
el pasado no sobrevive en el presente.
La reversibilidad es o debería ser vista
como una de las posibilidades estruc-
turales de la segunda modernidad. De
lo contrario, no podríamos explicar el
resurgimiento de nacionalismos geno-
cidas o fanatismos religiosos en una
modernidad que se ha vuelto conscien-
te de la contingencia de la existencia.
Ni el nacionalismo ni la religión son
utopías racionalistas, claro, pero
son síntomas de lo que podría ser un
reverso presente en un mundo que ha
aceptado la contingencia. ¿Cuáles po-
drían ser algunos de los límites de la
propia contingencia defendida por
la modernidad reflexiva?

UN POCO DE ESTO
Y OTRO POCO DE AQUELLO

Querría también mencionar algunas
observaciones adicionales acerca de
otros trabajos del volumen. El capítu-
lo de Laura Hernández sobre Luh-

mann es claro e instructivo, una buena
introducción a la teoría de sistemas,
pero al leerlo surge la sospecha de una
cierta endogamia que comparte con
otros investigadores dentro de la tradi-
ción de la teoría de sistemas. Hay una
tendencia a explicar en qué consiste la
teoría de sistemas, la autopoiesis,
la observación de segundo orden o la
lógica de Spencer-Brown, lo cual es im-
portante en un texto que pretende cla-
rificar a Luhmann y servir como apo-
yo a la docencia, pero no hay un
esfuerzo comparable por tender puen-
tes con debates que están ocurriendo
fuera de la teoría de sistemas. Tome-
mos como ejemplo la tesis de Luh-
mann de que todo sistema tiene un
afuera, que ese afuera es un entorno y
que el entorno no es la cosa en sí, sino
más bien otro sistema. Esto podría co-
nectarse con lo que sostienen quienes
trabajan en la teoría del discurso, sea
la tradición anglosajona de juegos y
actos de lenguaje (Wittgenstein, Austin,
Searle) o la tradición francesa asocia-
da con trabajos de Derrida. Cuando
Derrida sostiene que con la muerte de
Dios, es decir, con la desaparición
de los referentes trascendentales, ya no
hay nada fuera del texto, pues todo se
vuelve discurso, tenemos algo similar a
lo que propone Luhmann al decir que
el afuera del sistema no es lo real, sino
un entorno sistémico. Éste es sólo un
ejemplo, pero hay otros. Hubiera sido
interesante ver en el trabajo de Her-
nández algunos puentes con otras tra-
diciones.

El capítulo de Héctor Vera sobre los
intelectuales tiene, entre otros méritos,
el de haber rescatado la acertada dis-



Benjamín Arditi454

Revista Mexicana de Sociología 67, núm. 1 (enero-marzo, 2005): 448-455.

tinción que hace Zygmunt Bauman en
Legisladores e intérpretes para pensar la
autopercepción de los intelectuales en
la primera y segunda modernidades:
en una son legisladores que ordenan el
mundo mientras que en la otra
devienen intérpretes de un mundo
cuyo sentido último se les escapa. Sin
embargo, hay un silencio en cuanto a
la relación entre intelectuales y políti-
ca. Por ejemplo, la noción de ‘intelec-
tual orgánico’ popularizada por
Gramsci, que sigue siendo usada en la
reflexión política contemporánea. Al-
ternativamente, si se considera que la
idea de intelectual orgánico es sesgada
por cuanto se refiere a hombres y mu-
jeres de partido y con un compromiso
de clase, se podría haber abordado el
tema de la relación intelectual-política
viendo, como sugiere Castoriadis, la fi-
gura del intelectual como ciudadano,
como persona que interviene en la es-
fera pública sea para diagnosticar un
estado de cosas existente, para mante-
nerlo o para transformarlo. También
habría sido interesante, aunque tal vez
de manera más tangencial, mencionar
a los ‘trabajadores de la cultura’, otro
rostro de los intelectuales en la moder-
nidad, particularmente en la primera
mitad del siglo XX. Esta figura incluye
no sólo a filósofos e intelectuales aso-
ciados con un proyecto político, sino
también a artistas plásticos, composito-
res e intérpretes, literatos, profesores,
etc. Esta denominación, que busca
desmitificar el trabajo cultural y acer-
carlo al trabajo del proletariado, está
muy relacionada con los fenómenos
totalitarios, especialmente el fascismo
italiano y el comunismo soviético. A

diferencia del trabajador manual, el
trabajador de la cultura no genera
plusvalor, pero al denominar a este úl-
timo como ‘trabajador’, se le
dignificaba por asociación con los tra-
bajadores manuales. La categoría ‘cul-
tura’ dejaba de ser algo superior o es-
pecial y quedaba subsumida dentro de
las generalidades de la producción.

En el escrito de Deborah Roitman
sobre el extranjero hay una referencia
sumamente sugerente tomada de
Simmel, a saber, que el extranjero es
visto como el otro disonante u ofensi-
vo, y es ofensivo porque constituye una
proximidad lejana. Lo interesante aquí
es el oxímoron ‘proximidad lejana’,
aquello que es familiar pero al mismo
tiempo desconocido y tal vez por eso
mismo, amenazante. Roitman procede
a conectar esta idea de Simmel con la
tesis de las múltiples modernidades de
Eisenstadt y habla de múltiples formas
de ser extranjero: múltiples formas de
experimentar esta proximidad lejana
de la extranjeridad. Lo que tal vez
diminuye un tanto la fuerza de esta su-
gerente conexión entre Simmel y
Eisenstadt es la tendencia del trabajo
a pensar al Otro simplemente como
excluido, o a pensarlo como aquel que
afecta a un cierto nosotros concebido
como homogéneo. ¿Qué ocurre cuan-
do el Otro se inserta en un medio pero
al mismo tiempo evita toda contamina-
ción con ese medio erigiendo una suer-
te de ‘condones culturales’ (como los
describe el filósofo belga Rudi Visker)?
No se trata de lo que se conoce como
‘asimilación’, sino más bien de una in-
versión de la ‘proximidad lejana’ de
Simmel: es el entorno el que deviene



455Reseñas y libros

Revista Mexicana de Sociología 67, núm. 1 (enero-marzo, 2005): 448-455.

extranjero, próximo y a la vez lejano.
Es posible conectar esto con lo que se
ha mencionado acerca del reverso de la
diferencia. Si hay múltiples formas de
ser extranjero, y éstas invierten la con-
figuración habitual de la proximidad
lejana, entonces es posible pensar en
una multiplicación de figuras exclu-
yentes del ‘nosotros’. En vez de un ‘no-
sotros’ los ciudadanos, por ejemplo,
habría una serie de nosotros: ‘nosotras’
las lesbianas, ‘nosotros’ los musulma-
nes, ‘nosotros’ los chicanos y así por el
estilo, con sus respectivos ‘condones
culturales’ que llevan a un cierto sepa-
ratismo el cual dificulta las articulacio-
nes horizontales entre estos distintos
‘nosotros’ excluyentes. El problema,
pues, es qué se hace cuando el Otro,
para poder afirmar su otredad, termi-
na erigiendo barreras que separan a
grupos culturalmente diversos. Una de
las posibilidades es una suerte de

apartheid progresista en el que el otro
no es la víctima de un exclusión forza-
da, sino más bien alguien que se glori-
fica a sí mismo en cuanto otro.

En fin, ¿el libro funciona o no fun-
ciona? Me parece que sí, pues cumple
el propósito para el cual fue pensado,
a saber, brindar una reflexión en tor-
no a la modernidad que sirva como
apoyo para la docencia. Uno puede
simpatizar o no con un abordaje teóri-
co, con el tratamiento de un autor o
con el tratamiento de un tema, pero se
trata de un volumen interesante e in-
formativo. Cubre a autores que son
parte del canon sociológico contempo-
ráneo —Albrow, Bauman, Beck,
Castoriadis, Eisenstadt, Giddens o
Luhmann, por mencionar sólo algu-
nos— y los debates centrales de esa dis-
ciplina. Es un libro recomendable para
estudiantes y maestros de ciencias so-
ciales.


