
Revista Mexicana de Opinión Pública, enero - junio 2015, ISSN 1870-7300, pp. 137-153   137

Al-Qaeda: ¿cómo legitimar discursivamente la violencia 
contra Occidente?

Al-Qaeda: How Discursively Legitimize Violence Against the West?

Evelyn Castro Méndez1

Recibido el 17 de septiembre de 2014.
Aceptado el 23 de noviembre de 2014.

Resumen
Al terrorismo se le ha considerado un fenómeno mediático, indiscriminado e irracional que ge-
nera múltiples controversias en la opinión pública. Sin embargo, para los actores que incurren 
en este tipo de acciones, esta herramienta es estratégica tanto en el ámbito operativo como 
ideológico, ya que buscan causar el mayor daño posible, infundir miedo, caos y, paradójicamen-
te, allegarse nuevos seguidores. En este sentido, ¿es posible justificar la violencia contra la po-
blación civil? En este artículo, se busca responder a esta interrogante a través del análisis de los 
tres comunicados emitidos por la red islamista Al-Qaeda en el marco de los atentados cometidos 
en los Estados Unidos de América, España y Gran Bretaña. El objetivo es conocer las estrategias 
discursivas empleadas por la organización para posicionar el terrorismo como “acto de justicia”, 
y con ello realizar una especie de liberación moral de la violencia.

Palabras clave
Al-Qaeda; discurso; terrorismo; Occidente; atentados.

Abstract
Terrorism has been considered a media phenomenon, an indiscriminate and irrational act that 
generates multiple controversies in public opinion. However, for actors who engage in this type 
of action this tool is used as a strategy in the operational and ideological level, since they seek 
to cause the most damage, instill fear, chaos and paradoxically, find new followers. In this sense, 
is it possible to justify violence against civilians? This article seeks to answer this question by 
analyzing the three communiqués issued by the Islamist Al- Qaeda network in the context of the 
attacks in the United States of America, Spain and Britain. The goal is to understand the discur-
sive strategies employed by the organization to position terrorism as “act of justice “, and thus 
make a kind of moral freedom from violence.

Keywords
Al-Qaeda; discourse; terrorism; West; attacks.

1	  Doctora en ciencias políticas y sociales, con orientación en comunicación. Actualmente se desempeña como profesora de 
asignatura en la fcpys. evelyn1309@yahoo.com.mx



Evelyn Castro Méndez

138   Revista Mexicana de Opinión Pública, enero - junio 2015, pp. 137-153

Introducción

Al-Qaeda es la primera organización terrorista global en la historia. En los últimos años ha co-
metido actos terroristas alrededor del mundo, desde Nueva York hasta Nueva Delhi, en India, lo 
que ha provocado la muerte de cientos de personas inocentes. Esta agrupación surgió en el mar-
co de la guerra de Afganistán y la Unión Soviética (1979-1989), debido a que varios musulmanes 
árabes de Medio Oriente (principalmente de Egipto, Arabia Saudita, Yemen y Argelia) acudieron 
a la zona para apoyar a los afganos en lo que creían era una yihad.2 Como en la guerra nadie 
llevaba el control del nombre de los combatientes ni el lugar al que eran destinados, un hombre 
de origen saudí de nombre Osama Bin Laden decidió llevar un registro al que se le conoció como 
Al-Qaeda, que significa “la base” o la “lista”.3

El triunfo de Afganistán generó entre los combatientes un sentimiento de esperanza en el 
sentido de que era posible vencer a un adversario occidental, además de que cada uno de ellos 
regresó a su lugar de origen con un adiestramiento militar de primer nivel. Al-Qaeda fue fundada 
en 1988, con el fin de expandir el movimiento de resistencia contra las fuerzas soviéticas en 
Afganistán, mediante la conformación de un movimiento panislámico con la cooperación activa 
de los Estados Unidos a través de Pakistán. Ni Osama Bin Laden ni Al-Qaeda fueron el producto 
de una generación espontánea. Al igual que Saddam Hussein, presidente de Iraq, fueron crea-
ción de los servicios de inteligencia norteamericanos por razones geopolíticas: al querer contro-
lar el petróleo, los mercados, el agua y las finanzas de la región, y por motivos geoestratégicos: 
para combatir a sus adversarios en la década de los ochenta (Irán y la Unión Soviética).4

En 1992 y 1996, los líderes de Al-Qaeda emitieron dos fatwas (edictos) en las que declararon 
la yihad en contra de la ocupación occidental de los territorios islámicos. Se concentraron espe-
cíficamente en las tropas norteamericanas que habían ocupado Arabia Saudí.5 Como estos men-
sajes prácticamente fueron ignorados por los medios de comunicación, Bin Laden optó por em-
prender una nueva política de comunicación que incluía dar entrevistas selectivas a periodistas 
árabes y occidentales durante su estancia en Afganistán, pese a los riesgos que implicaba.6 En 
1998, Bin Laden, junto con otro grupo de islamistas, emitió otra fatwa en la que anunciaron la 
conformación del Frente Islámico Internacional para la Yihad contra Judíos y Cruzados7, para 

2	  Yihad se deriva de la raíz yahad, que significa esfuerzo o lucha. No forma parte de los cinco pilares de la fe islámica. Su 
significado ha cambiado y se le utiliza como sinónimo de guerra, aunque en realidad se trata del “esfuerzo realizado para 
apartar los obstáculos existentes entre la humanidad y Dios”. Por ello, la dimensión básica habla de una lucha contra los 
deseos carnales y es de carácter espiritual. No está claro cómo se llegó a la conclusión de una yihad continua, de carácter 
defensivo, en el sentido de quital o guerra, porque no es una obligación que deban cumplir todos los musulmanes, pues las 
fronteras deben ser protegidas por el ejército de un país. El concepto de guerra santa es completamente occidental. Bulaç, 
Ali, “La yihad”, en Ergün Çapan, Una perspectiva islámica. Terrorismo y ataques suicidas, La Fuente, Nueva Jersey, 2008, pp. 
61-70. Debe señalarse que los islamismos radicales como Al-Qaeda buscan que la yihad sea considerada el sexto pilar de la 
religión islámica.

3	  Loretta Napoleoni, Yihad, cómo se financia el terrorismo en la nueva economía, Ediciones Urano, Barcelona, 2003, p. 
256.

4	  Mario Núñez, Entre terroristas, fce, México, 2004, p. 229.

5	  The National Commission on Terrorist Attacks Upon the United States, “The Foundation of the New Terrorism”, Estados 
Unidos de América, 21 de Agosto, 2004. Recuperado en http://www.9-11commission.gov/report/

6	  Max Abrahams, “Al-Qaeda’s Scorecard; a Progress Report on Al-Qaeda’s Objectives”, Studies in Conflict & Terrorism, 
Taylor & Francis Group, Nueva York, vol. 29, 2006, p. 516.

7	  Peter Franssen, La nueva política de ee.uu. a partir del 11/s, Editorial Popular, España, 2002, p. 68.



Al-Qaeda: ¿cómo legitimar discursivamente la violencia contra Occidente?

Revista Mexicana de Opinión Pública, enero - junio 2015, pp. 137-153   139

posteriormente, en un cuarto decreto avalado por la “Ulema Union of Afghanistan” (mayo de 
1998), refrendar su idea de que las fuerzas militares estadounidenses eran enemigos del Islam.8

Con el fin de darle credibilidad a lo que hasta ese momento era sólo una amenaza, la red 
pasó a la práctica y cometió atentados cuyo objetivo era causar gran impacto mediático y tener 
el mayor número de víctimas. El 7 de agosto de 1998, Al Qaeda lanzó bombas en las embajadas 
norteamericanas de Kenia y Tanzania. El efecto fue el esperado. Bin Laden se hizo un nombre 
conocido en el mundo. Por ello, en noviembre de 1998, el gobierno norteamericano ofreció una 
recompensa de cinco millones de dólares por su captura. Posteriormente, vinieron otros atenta-
dos, como el del 11 de septiembre de 2011 en los Estados Unidos; el del 11 de marzo de 2004 en 
España, y el del 7 de julio de 2005 en Inglaterra, con los cuales el grupo adquirió mayor notorie-
dad9 y se consolidó como la amenaza a la seguridad internacional más peligrosa del momento.

A trece años del 11-S, Al-Qaeda ha mutado en organizaciones que se han radicalizado aún 
más, sobre todo en Iraq, país donde se concentró gran parte de sus simpatizantes y donde la 
polarización étnica y religiosa interna, alentada en gran medida por los intereses extranjeros de 
las grandes potencias en los recursos energéticos, dio a luz a una de las agrupaciones más into-
lerantes en la zona: el llamado Estado Islámico (Isis o Daesh en árabe), que ha dado a conocer 
videos sobre el asesinato de periodistas y ha emprendido una persecución de mujeres, cristianos 
y yazidíes.

Analizar los comunicados de Al-Qaeda a la distancia10 ofrece la oportunidad de conocer el 
marco ideológico sobre el cual justifican la violencia, toda vez que es la base para la conforma-
ción de esquemas aún más radicales, como Daesh. Cabe señalar que nuestro objeto de estudio 
son traducciones difundidas en reconocidos medios de comunicación nacional e internacional 
de habla hispana, debido a que son las versiones a las que cualquier ciudadano puede tener 
acceso con facilidad. Las características de estos materiales son:

Universo de estudio

1) Mensaje alusivo al 11 
de septiembre emitido 
en el marco del inicio 
de la guerra contra 
Afganistán1

Datos

Agencia/Medio difusor La Jornada

Fuente original dpa, Reuters y afp

Ubicación Sección El Mundo, página 5

Fecha 8 de octubre de 2001

8	  Vincent Burns y Kate Dempsey Peterson, Terrorism: a Documentary and Reference Guide, Greenwood press, Estados 
Unidos, 2005, p. 95.

9	  Los atentados fueron cometidos por islamistas presuntamente vinculados con la red Al-Qaeda, y decimos presuntamente 
porque los comunicados del 11-M y del 7-J fueron firmados por organizaciones cuya existencia no ha sido aún confirmada, 
como las Brigadas de Abu Hafs al Masri y la Organización Secreta de Al Qaeda en Europa. En el caso del 11-S, se reconoció la 
labor de los combatientes en un comunicado emitido en el marco del inicio de la invasión de los Estados Unidos a Afganistán 
el 7 de octubre de 2001.

10	  Este artículo se deriva de la investigación doctoral que realicé en 2010 en el programa de posgrado de la Facultad de 
Ciencias Políticas y Sociales (fcpys) de la unam, el cual incluyó la aplicación de varios modelos de análisis discursivo, cuyos 
resultados responden a distintas orientaciones y objetivos, y en esta ocasión se comparten los resultados del análisis temático 
y la aplicación del modelo de justificación moral de la violencia de Mohammed Hafez.



Evelyn Castro Méndez

140   Revista Mexicana de Opinión Pública, enero - junio 2015, pp. 137-153

2) Comunicado 
reivindicatorio de los 
atentados de Madrid2

Agencia/Medio difusor La Jornada

Fuente original Diario madrileño El Mundo

Ubicación Sección El Mundo, página 9

Fecha 12 de marzo de 2004

3) Comunicado 
reivindicatorio de los 
atentados de Londres3

Agencia/Medio difusor El País

Fuente original Página web Elaf

Ubicación Sección Internacional, página 15

Fecha 8 de julio de 2005

La unidad de análisis que estudiaremos es la oración, “en tanto reflejo discursivo de la forma 
en que cada hablante organiza la exposición o argumentación de sus ideas”.11 Por tratarse de 
mensajes escritos, las oraciones están determinadas por los criterios del traductor para trans-
mitir las ideas del original a los esquemas de la lengua de llegada, mediante el procedimiento 
universalmente aceptado de iniciar los enunciados con mayúscula y concluirlos con un punto. Así 
tenemos que el primer mensaje fue de 13 párrafos y 32 oraciones; el segundo, de 16 párrafos y 
28 oraciones, y el tercero, de 2 párrafos y 5 oraciones, lo que nos permitió construir un universo 
de estudio de 65 oraciones en total.

El presente artículo está divido en tres partes. En la primera, se explicarán los conceptos de 
discurso y terrorismo, así como su vinculación con el Islam y el islamismo, para posteriormente 
desglosar la propuesta analítica a fin de estudiar el discurso de la violencia de Al-Qaeda; por 
último, se presentarán los resultados obtenidos y las conclusiones.

Discurso y terrorismo, Islam e islamismo

Al acercarnos a los tres mensajes mencionados, surge una pregunta: ¿qué tipo de mensajes 
emite este grupo? Por sus características, podríamos decir que son discursos de carácter político, 
ya que se manifiestan en la escena política mundial y regional de Medio Oriente, donde se gesta 
una lucha de poder, que ubica a las potencias occidentales en una posición privilegiada, y a 
algunas naciones de Medio Oriente en situación de desventaja. 

Además, cuentan con la peculiaridad de que provienen de un grupo que incurre en actos de 
terrorismo, término difícil de definir, en tanto que del “terrorista al héroe sólo hay un paso”. El 
hecho de que la comunidad internacional no haya construido un concepto sobre lo que es el 
terrorismo dificulta la generación de estrategias apropiadas para enfrentarse a los desafíos que 
impone este recurso.12

Un punto de coincidencia en el uso de la palabra terrorista es que sirve para etiquetar a los 
enemigos políticos; por lo tanto, no se trata de un concepto neutral; posee una connotación ne-
gativa y expresa los intereses de un grupo para demeritar a su oponente, de ahí que su uso sea 

11	  Eva Salgado, El discurso del poder, informes presidenciales en México (1917-1946), Porrúa-ciesas, México, 2003, p. 43.

12	  María Cristina Rosas, “La seguridad internacional y la lucha contra el terrorismo a cinco años del 11 de septiembre”, 
Comercio Exterior, vol. 56, núm. 9, 2006, p. 746.



Al-Qaeda: ¿cómo legitimar discursivamente la violencia contra Occidente?

Revista Mexicana de Opinión Pública, enero - junio 2015, pp. 137-153   141

subjetivo.13 Loretta Napoleoni propone que cualquier definición de terrorismo debe incluir: “que 
es de naturaleza política, que va dirigido contra civiles y que crea un clima de temor extremo”.14 
Para Norberto Bobbio, es “una práctica política de quien recurre sistemáticamente a la violencia 
contra personas o cosas provocando terror”,15 mientras que para Rodrigo Borja es un “sistema 
que utiliza el miedo como arma política. Es la táctica de ejercer el terror para lograr un objetivo 
político, aunque hay actos terroristas que carecen de objetivos”.16 Para Al-Qaeda, el terrorismo 
es un instrumento necesario debido al desequilibrio de poder entre los Estados Unidos de Amé-
rica y la red.17

Cabe recordar que el concepto terrorismo tiene un origen occidental, pues surge durante la 
Revolución francesa, aunque pueden hallarse referencias tempranas en el Imperio Romano.18 En 
las últimas décadas, el concepto ha sido moldeado por individuos estrechamente vinculados con 
el poder estadounidense;19 por ello, se ha convertido en un concepto político (de guerra o, mejor 
dicho, de guerra civil) que se refiere a tres fenómenos diferentes, entre los cuales unas veces 
se distingue y otras se mezclan y confunden: a) la insurrección o rebelión contra una autoridad 
legítima; b) el ejercicio de la violencia política por un gobierno, con vulneración de los derechos 
humanos (que incluyen, según algunos, el derecho a la propiedad), y c) la práctica de la guerra 
cuando se transgreden las leyes de combate, incluidos los actos de violencia contra la población 
civil. 

Lamentablemente, el terrorismo es una categoría que mediáticamente se ha adjudicado al 
mundo musulmán, y no sólo a los movimientos islamistas radicales, dado que también existen 
islamismos pacíficos, cuyas formas de actuar son a través del apoyo y la actividad social con la 
gente. El islamismo es un concepto que se emplea para catalogar a aquellos grupos que em-
plean la religión con fines políticos, y no todos los islamismos son violentos, ni están de acuerdo 
en recurrir al terrorismo, es decir, al ataque de objetivos civiles. Asimismo, algunos núcleos isla-
mistas son aliados de los Estados, a fin de obtener financiamiento, entrenamiento, creación de 
santuarios para efectos de provocación y uso estratégico. Lo anterior ocurre con Pakistán, Irán, 
Irak, Libia, Siria y Sudán, entre otros países, sin descartar a Estados Unidos, como lo reflejan 
los antecedentes de Bin Laden y Al-Qaeda,20 quienes fueron adiestrados y financiados por los 
estadounidenses.

El terrorismo es en sí un acto público que opera con dos recursos: el verbal (comunicados, 
entrevistas, etcétera) y el no verbal (explosiones, homicidios, secuestros, bombas humanas sui-
cidas, blancos simbólicos y estratégicos, entre otros), ambos en estrecha relación. La sucesión 
rítmica de atentados y su elevada letalidad le dieron crédito a lo que verbalmente había anun-
13	  Pamala Griset y Sue Mahan (comps.), Terrorism in Perspective, Sage Publications, California, 2003, p. xiii.

14	  Loretta Napoleoni, Yihad, Cómo se financia el terrorismo en la nueva economía, Ediciones Urano, Barcelona, 2003, p. 
21.

15	  Norberto Bobbio, Nicola Matteucci, et al., Diccionario de política, Siglo xxi, México, 1991, pp. 1567-1568.

16	  Rodrigo Borja, Enciclopedia de la política, fce, México, 1997, p. 940.

17	  Max Abrahams, op. cit., p. 516.

18	  Loretta Napoleoni, op. cit., p. 21.

19	  John Collins, “Terrorismo”, en John Collins y Ross Glover (eds.), Lenguaje colateral. Claves para justificar una guerra, 
Páginas de Espuma , Madrid, 2003, p. 239.

20	  Mario Núñez, op. cit., p. 91.



Evelyn Castro Méndez

142   Revista Mexicana de Opinión Pública, enero - junio 2015, pp. 137-153

ciado la red y que se había quedado a manera de amenazas; además, coadyuvaron a proyectar 
la debilidad del enemigo occidental.

Cuando los responsables de la violencia política hablan, exponen “el carácter político del 
terrorismo”. Sus mensajes “son discursos de la ilegitimidad, de la legitimidad todavía no con-
seguida, pero que se espera alcanzar”,21 por lo cual son esencialmente moralizantes, es decir, 
modalizan sus discursos entre el ‘ser’ y el ‘deber’”.22 El terrorismo, señala Miquel Rodrigo Alsina, 
es por antonomasia un acto de comunicación. La faceta comunicativa del terrorismo debe ser 
considerada como una consecuencia y no la causa de dicho acto.23

La metodología

Un punto de partida para estudiar estos mensajes es preguntar: ¿de qué hablan? Al respecto, 
Eva Salgado24 sugiere comenzar un estudio discursivo mediante la construcción de una macroes-
tructura temática que permita disponer de una visión sintética, aunque no por ello incompleta, 
del corpus de estudio. Una vez definidos los temas, éstos pueden agruparse en “campos de 
asociación”, que permitan ajustar las diversas ocurrencias en “tramos” significantes o “campos 
semánticos”. Por ejemplo, temas como “el 11 de septiembre” o “el atentado de Kenia y Nairobi” 
formarían un “tramo” más abarcador identificado como “actos violentos”. Esta tarea, si bien 
es de carácter subjetivo, resulta vital para identificar los temas predominantes en el discurso. 

En su obra Why Muslims Rebel, Mohammed M. Hafez25 refiere que se ha interesado en es-
tudiar las causas por las cuales no todos los islamismos se han radicalizado en el Medio Oriente 
y la manera en que las organizaciones islamistas violentas tienden a justificar el uso del terro-
rismo. Tras revisar varios casos, concluye que la represión y el autoritarismo de los gobiernos 
islámicos desempeñan un papel fundamental en el que los movimientos islamistas optan por la 
vía de la violencia y derivan en esquemas antisistémicos.

En opinión de Hafez, los islamismos antisistémicos construyen una especie de esquema mo-
ralizante, que coadyuva a que puedan deslindarse de la culpa que implica el uso de la violencia 
contra la población civil y, de alguna forma, ganar legitimación frente a lo que las sociedades 
musulmanas y no musulmanas condenan. El profesor de la Universidad de Missouri apunta que 
el vínculo entre lenguaje y la violencia crea un ciclo interminable de justificación, y que en el 
caso de los movimientos islamistas de carácter antisistémico, los provee de lo que la psicología 
social llama una liberación moral, cuyo objetivo es hacer que la violencia contra civiles parezca 
“permisible”, como un modo de contención legítimo, que a su vez motive también a otros a la 
acción. 

El esquema antisistémico que manejan los islamismos radicales es complejo debido a que 
incluyen una dimensión ética de la violencia en distorsión de sus consecuencias. Sus promoto-
res se dedican a señalar que es necesaria para provocar una ruptura con la sociedad injusta e 

21	  Miguel Rodrigo, Los medios de comunicación ante el terrorismo, Icaria Editorial, Barcelona, 1991, p. 83.

22	  Ibid., p. 89.

23	  Ibid., pp. 27-30.

24	  Eva Salgado, op. cit., pp. 37-99. 

25	  Mohammed Hafez, Why Muslims Rebel. Repression and Resistance in the Islamic World, Lynne Rienner Publishers, 
Colorado, 2003, pp. 155-195.



Al-Qaeda: ¿cómo legitimar discursivamente la violencia contra Occidente?

Revista Mexicana de Opinión Pública, enero - junio 2015, pp. 137-153   143

infiel.26 También afirman que se requiere una intensa influencia interpersonal; pugnan por man-
tener la cohesión del grupo y evitar su deserción; por ello, hacen énfasis en la “pureza” de la 
causa de su movimiento, dándole un sentido de derecho histórico a su lucha por un nuevo orden 
social. Esta liberación moral funciona a través de tres mecanismos de legitimación: 

•	 Una justificación ética de la violencia. Esta estrategia actúa de varias maneras; por 
ejemplo: los responsables de actos violentos contra civiles pueden esquematizar sus ac-
ciones como un mal necesario para terminar con la injusticia social; como una forma de 
resistencia frente a la agresión o dominación extranjera, y para revertir una tendencia 
histórica nociva para la salud moral y física de su pueblo. Por ejemplo, en los mensajes de 
los mártires de operaciones suicidas, sus precursores afirman que estas acciones son un 
mal necesario para liberar Palestina.

•	 Una comparación ventajosa. Los promotores de la violencia justifican sus acciones con 
el esquema de que su agresión es “menor” comparada con las crueldades infligidas por 
el enemigo en contra de ellos. Lo más común en este mecanismo es que la propia conduc-
ta destructiva aparece como insignificante, incluso benevolente frente a las flagrantes 
inhumanidades cometidas por el adversario. En algunos videos de suicidas palestinos, 
se menciona que la explosión de bombas en los territorios ocupados es para vengar el 
desproporcionado asesinato de sus hermanos y hermanas por los israelíes.

•	 El deslinde de responsabilidades. Este es uno de los mecanismos legitimadores más 
comunes, al adjudicar la culpabilidad a otros grupos o agentes que “presionan” a los 
rebeldes a “reaccionar en defensa propia”, minimizando los efectos nocivos de la violen-
cia. Para ellos no es cuestión de elección; es un contragolpe inevitable en contra de las 
agresiones de otros. Se pretende que la culpa de la violencia anticivil la asuman fuerzas 
exógenas, deshumanizando a las víctimas, adjudicándo esta conducta a propósitos mora-
les, sin presentar sus consecuencias. Deslindan su responsabilidad por el uso de bombas 
humanas suicidas, con el argumento de que todos los israelíes son soldados o potencia-
les soldados que asesinan a palestinos.

Hafez apunta que los esquemas antisistémicos e intersubjetivos de los núcleos islamistas 
beligerantes operan de manera polarizante; es decir, construyen el conflicto con dos tesis antité-
ticas: nosotros vs. ellos, justicia vs. injusticia, fieles vs. impíos. Además, no dan cabida a ninguna 
posibilidad de reconciliación. Las víctimas de la violencia son concebidas como un pequeño 
sacrificio ante el gran beneficio que se dará a la humanidad. Ellos insisten en que el sistema 
con sus gobernantes e instituciones ha perpetrado graves injusticias para mantener el funciona-
miento asimétrico de las relaciones internacionales.

De esta manera, es de nuestro interés aplicar tanto el análisis temático como el de justifica-
ción moral de la violencia al discurso de Al-Qaeda, debido a que interesa conocer de qué manera 
la agrupación intentó presentar ante la comunidad internacional los atentados contra estas 
tres naciones occidentales como actos de justicia y, por ende, legitimar la necesidad de recurrir 

26	  Ibid, p. 159.



Evelyn Castro Méndez

144   Revista Mexicana de Opinión Pública, enero - junio 2015, pp. 137-153

al terrorismo. Cabe destacar que otro mecanismo discursivo que no consideran Eva Salgado y 
Mohammed M. Hafez es el uso de los referentes históricos. Los islamismos radicales tienden a 
hurgar en el pasado para identificar agravios históricos que están en la memoria colectiva de 
la gente y que, por ende, son dignos de reclamar como parte de su estrategia propagandística.

Es conveniente aclarar que el terrorismo es una práctica que ha afectado en mayor medida a 
las naciones musulmanas, pues el número de muertos se potencializa en países islámicos, ade-
más de que ha tenido efectos negativos colaterales, como el fortalecimiento de la islamofobia 
y el antiamericanismo, y de que el Islam es reiterativo en difundir un discurso de paz. Se esta-
blece que en ocasiones es necesaria una actitud defensiva (“combatid por Dios contra quienes 
combatan contra vosotros, pero no os excedáis. Dios no ama a los que se exceden”)27, pero a la 
vez, defiende la celebración de pactos, sin importar la religión. El Corán alienta a que se tenga 
un trato noble con el enemigo en el campo de batalla y que a los no combatientes se les debe 
garantizar la seguridad de sus vidas, aun cuando estén en guerra con un Estado islámico (Nure-
lIslam). También prohíbe el asesinato (Sura 4:92), y afirma que es mejor perdonar que la Ley del 
Talión (Sura 2:194). Por ello, no hay una base teológica sólida que sustente el mensaje de que el 
paraíso está reservado para los mártires; por el contrario, las tradiciones (hadith) refieren que 
los suicidas son condenados eternamente,28 y mueren como un kafir (infiel) o un no-musulmán.29

“Si estamos interesados en los movimientos políticos y sociales islamistas, no debemos es-
tudiar lo que de verdad dice el Corán, sino lo que estos actores dicen que dice el Corán”.30 Cabe 
referir que Al-Qaeda rompe con la idea de que el terrorismo es el arma de los pobres, o es mise-
rabilista, pues opera con un sofisticado esquema de financiamiento y de organización. Se ha de-
tectado la participación de descendientes de familias prominentes, incluida la monarquía saudí. 
Además, entre sus bases figuran profesionistas universitarios, por lo que -fuera del determinismo 
de la pobreza y de que la inspiración religiosa es lo que anima su incursión en la violencia- los lí-
mites de esta explicación se encuentran en que no todos los musulmanes recurren al terrorismo.

El terrorismo como efecto de hechos violentos precedentes

Al identificar en cada oración el tema principal y agruparlos en campos semánticos, encontra-
mos que el tema dominante en los comunicados es la violencia (ver gráfica 1) ad hoc al contexto 
en que son emitidos. En éstos se reconoce la autoría de los hechos de violencia,31 se expone que 
el terrorismo es un efecto de las agresiones vividas anteriormente32 y, por ende, se habla de un 
mundo islámico amenazado,33 visión que difunden ante la comunidad internacional respecto de 

27	  El Corán, Editorial Herder, Barcelona, 1986.

28	  Gustavo De Arístegui, El islamismo contra el Islam, Ediciones Bailén, Barcelona, 2004, p. 153.

29	  Eduard Yitzhak,  Islamikazes, Grupo de Estudios Estratégicos, 1 de abril de 2008.

30	  Olivier Roy, Genealogía del Islamismo, Bellaterra, Barcelona, p. 90.

31	  En el caso de los atentados de Estados Unidos, sólo exaltan las acciones terroristas de los mártires, pero no hay una 
adjudicación literal. Será en posteriores videos y comunicados cuando se asuma totalmente la responsabilidad.

32	  “Ha llegado el momento para vengarnos del Gobierno británico cruzado y sionista por las matanzas que comete en Irak 
y Afganistán”, y “Los h  éroes muyahidin (combatientes) han perpetrado un bendito ataque en Londres y ahora Gran Bretaña 
está en llamas por el temor y el susto en el norte, sur, este y oeste de la ciudad”.

33	  “Nuestra nación islámica ha estado probando lo mismo durante más de 80 años de humillación y desgracia, sus hijos 
han sido asesinados y su sangre ha sido derramada, sus lugares santos profanados”.



Al-Qaeda: ¿cómo legitimar discursivamente la violencia contra Occidente?

Revista Mexicana de Opinión Pública, enero - junio 2015, pp. 137-153   145

la violencia contra civiles, la cual consideramos que llega a pasar inadvertida en función de que 
para los medios de comunicación es más atrayente explotar el atractivo de los estereotipos, sin 
buscar explicaciones más a fondo.

En 69.2% de las oraciones, se alude a algún tipo de conflicto-incidente de carácter violento, 
por ejemplo: los ataques en los Estados Unidos (2001), España (2004) e Inglaterra (2005); el lan-
zamiento de la bomba atómica (1945), las atentados contra las embajadas de Estados Unidos en 
Kenia y Tanzania (1998); las explosiones de Kerbala y Bagdad en Irak (2004); las cruzadas (1095-
1291); los ataques contra tropas italianas en Nasiriya, Irak (2003); la guerra contra el terrorismo 
(2001); los atentados contra judíos y masones en Estambul, Turquía (2004), y las invasiones 
contra Afganistán (2001) e Irak (2003). 

Estos sucesos se conciben bajo una dicotomía: por un lado, los actos cometidos por el emisor 
(los atentados de los Estados Unidos, España e Inglaterra, Kenia, Tanzania, Turquía e Irak), y, 
por otro, lo que el adversario occidental le ha hecho al mundo musulmán y no musulmán (las 
cruzadas, el lanzamiento de la bomba atómica, la guerra contra el terrorismo y las invasiones 
en Afganistán e Irak). Ambas polarizaciones son puestas en balanza. Los daños mayores se 
observan en las incursiones violentas de Estados Unidos y sus aliados en el mundo musulmán y 
no islámico (Japón). 

Gráfica 1. Campos semánticos
Fundraiser Results by Salesperson

PARTICIPANT UNITS SOLD SECOND

Mundo 3 3

Datos 6 6

Corán 6 6

Hipócritas 8 8

Aliados de EU 11 11

Verdaderos Musulmanes 14 14

Profesión de fe 14 14

Agravios 16 16

Ataques 21 21

0

5

10

15

20

25

Mundo Datos Corán Hipócritas
Aliados de EU Verdaderos Musulmanes Profesión de fe Agravios
Ataques

2%4%

7%

9%

27%

51%

Table 1

JUSTIFICACIÓN LLAMADOS AMENAZAS HABLA COMÚN SHAHADA PROFECÍA

51 27 9 7 4 2

Justificación

ProfecíaShahada

Habla común

Amenazas

Llamados

Fundraiser Results by Salesperson-1

PARTICIPANT UNITS SOLD

Justificación ética 43

Deslinde de responsabilidades 31

Comparación ventajosa 27

0

5

10

15

20

25

30

35

40

45

Justificación ética Deslinde de responsabilidades Comparación ventajosa

Fuente: Elaboración propia

Con sus pares islámicos, los emisores utilizan un discurso emocional que busca entablar una 
relación de empatía al compartir el dolor por los mismos agravios y pesares.34 Sin embargo, 
34	  En relación con la bomba atómica en Japón, acusaron que “Esto no es un crimen de guerra”. También, denunciaron “Un 
millón de niños inocentes asesinados en Irak”; “¿Es legítimo que ustedes maten a nuestros niños, mujeres, ancianos y jóvenes 
en Afganistán, Irak, Palestina y Cachemira, mientras que es pecado que nosotros los matemos a ustedes?”, etcétera. 



Evelyn Castro Méndez

146   Revista Mexicana de Opinión Pública, enero - junio 2015, pp. 137-153

tampoco buscan aparecer como un actor débil. Se posicionan como un contrapoder al amenazar 
a sus enemigos occidentales35 con cometer otros actos terroristas en el futuro.36 

El tema menos referido es el mundo,37 un constructo discursivo presentado como un actor 
vulnerable y pasivo, en virtud de que en su opinión la comunidad internacional ha sido engaña-
da y está supeditada a las decisiones de Occidente. Por ello, el emisor reclama que, cuando ellos 
cometen algún acto violento, las reacciones de rechazo son múltiples en todo el mundo, pero 
cuando los países islámicos son los afectados, el resto del planeta ni se inmuta y guarda silencio. 

El segundo eje temático dominante es el de los agravios.38 El emisor nos introduce a un 
terreno donde los hechos históricos adquieren una fuerte carga simbólica que más adelante 
explicaremos con detalle. En los medios de comunicación se ha mencionado que gran parte del 
atractivo del islamismo es la creación de mártires que sirven de inspiración para los miembros 
de estas organizaciones. Sin embargo, en estos tres mensajes sólo en una ocasión se habla del 
paraíso que espera a un combatiente más allá de la muerte, por lo que, al haber un rechazo 
del mundo islámico hacia esta práctica, la persuasión no opera con este esquema, sino que los 
emisores se inmiscuyen completamente en la problemática de los países musulmanes y dicen 
ser sus salvaguardas.

El tercer tema más referido es el de la religión (ver gráfica 2). En 45 de nuestras 65 oraciones 
(70%) encontramos alusiones al tema de las creencias. Empero, al clasificar cada una de estas 
unidades en subgrupos: profecía, declaración de fe (Shahada)39 amenazas,40 expresiones del 
habla cotidiana,41 llamados,42 y justificación de sus acciones (51%),43 sólo estos dos últimos 
rubros fueron predominantes, lo que corrobora el carácter instrumental que ejerce la religión 

35	  “¿Quién te protegerá de nosotros, a Gran Bretaña, a Italia, a Japón y a otros?”; “Y advertimos al Gobierno de Dinamarca 
y al de Italia, y a todos los Gobiernos cruzados de que recibirán el mismo castigo [si no retiran sus tropas de Irak y Afganistán, 
así que ya os hemos avisado]”. “Les decimos: el Escuadrón del Humo de la Muerte los alcanzará en un sitio donde podrán ver 
muertos a miles, si Dios quiere, y esto es una advertencia”. “Nosotros, en las Brigadas de Abu Hafs al Masri, no nos entriste-
cemos por la muerte de civiles”.

36	  Respecto de América, le digo a ella y a su gente esto: Juro a Alá que América no vivirá en paz antes de que la paz reine 
en Palestina y antes de que todo el ejército de infieles abandone la tierra de Mohammad”.

37	  “Yo digo que estos acontecimientos [al referirse al 11-S] han dividido al mundo entero en dos campos; el campo de los 
fieles [y el de los infieles]”; “Y cada día vemos a los tanques israelíes yendo a Jenin, Ramallah, Beit Jalla y otros lugares del 
Islam. Y no oímos a nadie levantar la voz”, “Y cuando esa gente [al referirse a los musulmanes responsables del 11-S] ha 
defendido a sus débiles hijos, a sus hermanos y hermanas de Palestina y otras naciones musulmanas, el mundo entero se ha 
encolerizado, los infieles seguidos de los hipócritas”. Ellos (ee.uu.) han estado diciendo falsedades al mundo al anunciar que 
luchan contra el terrorismo”.

38	  “Es parte de un viejo ajuste de cuentas con el aliado de Estados Unidos en su guerra contra el Islam”, “¿Es legítimo 
que ustedes maten a nuestros niños, mujeres, ancianos y jóvenes en Afganistán, Irak, Palestina y Cachemira, mientras que es 
pecado que nosotros los matemos a ustedes?”.

39	  “Y yo declaro y creo que no hay más profeta que Mahoma”, “Dios es Grande”.

40	   “Dios Todopoderoso dice que a aquellos que te agreden, debes agredirlos”.

41	  La mayoría de los musulmanes usan fórmulas en árabe, incluso cuando hablan en otro idioma, para tener a Alá presente 
a cada paso. Bismillah, en el nombre de Alá, cuando se va a emprender una tarea; Inchallah, si Alá quiere, cuando se habla de 
acontecimientos que pueden pasar; Alhamdulliah, gracias a Alá, cuando algo se consigue o simplemente ocurre. 

42	  “En el nombre de Dios, Clemente y Misericordioso, cuando te castigan, tienes que castigar del mismo modo a quienes 
te castigaron”. “Mátalos allí donde los encuentres; expúlsalos como ellos te expulsaron; la sedición es más grave que el 
asesinato”. “A los que cometen agresiones contra ti, debes hacerles lo mismo”.

43	  “Dios Todopoderoso dice que a aquellos que te agreden, debes agredirlos”, “gracias a Alá, América prueba ahora sólo 
una copia de lo que nosotros hemos probado”.



Al-Qaeda: ¿cómo legitimar discursivamente la violencia contra Occidente?

Revista Mexicana de Opinión Pública, enero - junio 2015, pp. 137-153   147

en el discurso de la red, toda vez que los extractos retomados del Corán omiten la contraparte 
pacifista, en el sentido de que la paz es el bien mayor.

Gráfica 2. La religión como referente

Fundraiser Results by Salesperson

PARTICIPANT UNITS SOLD SECOND

Mundo 3 3

Datos 6 6

Corán 6 6

Hipócritas 8 8

Aliados de EU 11 11

Verdaderos Musulmanes 14 14

Profesión de fe 14 14

Agravios 16 16

Ataques 21 21

0

5

10

15

20

25

Mundo Datos Corán Hipócritas
Aliados de EU Verdaderos Musulmanes Profesión de fe Agravios
Ataques

2%4%

7%

9%

27%

51%

Table 1

JUSTIFICACIÓN LLAMADOS AMENAZAS HABLA COMÚN SHAHADA PROFECÍA

51 27 9 7 4 2

Justificación

ProfecíaShahada

Habla común

Amenazas

Llamados

Fundraiser Results by Salesperson-1

PARTICIPANT UNITS SOLD

Justificación ética 43

Deslinde de responsabilidades 31

Comparación ventajosa 27

0

5

10

15

20

25

30

35

40

45

Justificación ética Deslinde de responsabilidades Comparación ventajosa

Fuente: Elaboración propia

La historia como propaganda

En estos tres mensajes se encuentra un listado de agravios que incluye 18 episodios históricos 
que han enfrentado los países de Medio Oriente, y que en su mayoría evidencian la relación 
asimétrica que mantiene esta región del mundo con Occidente, y cuyo contenido toca fibras sen-
sibles en la comunidad musulmana, debido a que dan testimonio de las situaciones de despojo, 
invasión, traición, infanticidio y asesinato de mujeres que han experimentado, y que pareciera 
que no son hechos aislados, sino que simbólicamente se trata de una tendencia nociva que sirve 
para fortalecer los llamados a la yihad.

Los acontecimientos históricos a los que la red hace alusión incluyen episodios como:
 
•	 Las cruzadas (siglos xi al xiii).44

•	 La desaparición del Al-Andalus (711-1492).45

44	  “Aviso a las naciones no se acerquen a las instalaciones civiles o militares de los cruzados americanos o sus aliados”; 
“ha conseguido penetrar en la profundidad de la cruzada europea”; “no se acerquen a las instalaciones civiles o militares de 
los cruzados americanos o sus aliados”. 

45	  El Al-Andalus es el nombre que los musulmanes dieron a la península Ibérica cuando estuvo gobernada por califas y 
emires (711-1492), cuya capital era la ciudad de Córdoba, España. Se identificaron frases como: “expúlsalos como ellos te ex-
pulsaron” [por referencia histórica tiene relación con el Al-Andalus]; “Dios Todopoderoso dice que a aquellos que te agreden, 
debes agredirlos [por referencia histórica tiene relación con el período del Al-Andalus]”.



Evelyn Castro Méndez

148   Revista Mexicana de Opinión Pública, enero - junio 2015, pp. 137-153

•	 El fin del califato y la consecuente disolución del Imperio Otomano; por ende, de la 
Umma o comunidad islámica (1923).46

•	 La explosión de las bombas atómicas en Japón (1945) por Estados Unidos.47

•	 El conflicto árabe-israelí (1948).48

•	 La disputa de Cachemira, de mayoría musulmana, entre India y Pakistán (1948).49

•	 Los efectos del bloqueo estadounidense en Irak (1990).50

•	 Los atentados cometidos por Al-Qaeda en Nairobi y Dar es Salam (1998), Kerbala y 
Bagdad (2004); el golpe contra tropas italianas en Nasiriya (2003); el atentado contra 
judíos (2003) y musulmanes en Estambul (2004), y los ataques en naciones occidentales 
(Estados Unidos de América, 2001, Madrid, 2004 y Londres, 2005).

•	 Las incursiones militares por fuerzas norteamericanas en Afganistán (1998 y 2001), Su-
dán (1998) e Irak (1991 y 2003).

•	 La instalación de bases militares en Arabia Saudí (1991-2003).51

•	 La injerencia de las potencias occidentales en la región de Medio Oriente.52

•	 El asesinato de ulemas sunníes en Irak (2004).53

Se dice que una nación se define tanto por lo que olvida como por lo que recuerda, y Al-
Qaeda hace un recuento de episodios en que han existido situaciones de invasión o dominio 
extranjero, así como de disputas intrarregionales como consecuencia de conflictos étnicos, re-
ligiosos o políticos. 

	 Las cruzadas son un ejemplo bastante representativo. Este suceso remite a la serie 
de ocho expediciones militares encabezadas por la Iglesia católica para recuperar Tierra Santa, 
aunque detrás figuraban intereses expansionistas europeos, que proyectaron la imagen de un 
Islam amenazado por un cristianismo que estaba decidido a conquistar las almas y las tierras 
de los musulmanes. Autores como Amin Maalouf, en su obra Las cruzadas vistas por los árabes, 
dan cuenta de lo traumático que fue este suceso en la vida del mundo islámico.

También aluden con nostalgia a la época de esplendor del mundo islámico durante el Al-An-
dalus, la desaparición del Imperio Otomano y las subsecuentes incursiones militares emprendi-
das por Occidente, cuyos efectos han sido devastadores para Medio Oriente. Traer a la memoria 
dichos sucesos mueve recuerdos dolorosos y traumáticos para las sociedades musulmanas. No 
46	  Hacemos esta inferencia con base en la oración que dice: “Nuestra nación islámica ha estado probando lo mismo du-
rante más de 80 años de humillación y desgracia, sus hijos han sido asesinados y su sangre ha sido derramada, sus lugares 
santos profanados”.

47	  “La gente en Japón ―acontecimiento mundial―, cientos de miles de personas fueron asesinadas.”

48	  “Y cuando esa gente ha defendido a sus débiles hijos, a sus hermanos y hermanas de Palestina y otras naciones musul-
manas, el mundo entero se ha encolerizado, los infieles seguidos de los hipócritas.”

49	  “¿Es legítimo que ustedes maten a nuestros niños, mujeres, ancianos y jóvenes en Afganistán, Irak, Palestina y Cache-
mira, mientras que es pecado que nosotros los matemos a ustedes?.”

50	  “Ha llegado el momento para vengarnos del Gobierno británico cruzado y sionista por las matanzas que comete en Irak 
y Afganistán.”

51	  “Juro a Alá que América no vivirá en paz antes de que la paz reine en Palestina y antes de que todo el ejército de infieles 
abandone la tierra de Mohammad, que la paz sea con él.”

52	  “América no vivirá en paz antes de que la paz reine en Palestina y antes de que todo el ejército de infieles abandone la 
tierra de Mohammad, que la paz sea con él”; “Quítennos las manos de encima, liberen a nuestros presos, salgan de nuestra 
tierra, y los dejaremos en paz”.

53	  “Y decimos a los que matan a ulemas musulmanes suníes en Irak que levanten las manos o de lo contrario…”.



Al-Qaeda: ¿cómo legitimar discursivamente la violencia contra Occidente?

Revista Mexicana de Opinión Pública, enero - junio 2015, pp. 137-153   149

obstante, esta no es la intención de la red. Al manejar estos temas buscan ganar apoyo para su 
causa, pues, con base en un lenguaje familiar y simple, desean presentarse como los verdaderos 
musulmanes54 (aquellos creyentes que según Al-Qaeda no asumen una actitud pasiva, sino que 
procuran hacer algo para defender al Islam, aunque siguiendo los parámetros que marca la 
organización) y dignos representantes55 de la al-asalah (autenticidad cultural). 

Los emisores son reiterativos en referir lo que han perdido a lo largo de la historia, y funcio-
nan bajo el eslogan de que el Islam es la solución para todo. De esta forma, instan a los musul-
manes a defender sus creencias porque ahí está la solución. Apelan a las cuestiones religiosas, 
debido a que son un elemento clave en la identidad de los países islámicos.

Este recuento episódico permite que los islamistas se apropien y realicen una reescritura de 
la historia del mundo islámico. Los sucesos a los que remite la red ocurrieron en el tiempo y las 
dimensiones en que los emisores explican, por lo que el grado de certidumbre que reflejan los 
datos le permiten a la red obtener credibilidad y reforzar el planteamiento de que Estados Uni-
dos ha dicho falsedades al mundo sobre la guerra que emprendió contra el terrorismo.56

Algunos especialistas en terrorismo han cuestionado el interés de Al-Qaeda por la defensa de 
los pueblos musulmanes, ya que después del 11 de septiembre de 2001, Bin Laden se volvió un 
férreo defensor de la causa Palestina,57 conflicto que en el imaginario musulmán es un ejemplo 
latente de las situaciones de despojo e injusticia que como comunidad ha enfrentado. 

La legitimación de la violencia

Como ya se mencionó anteriormente, el tema de la violencia fue el más recurrente en el discurso 
de Al-Qaeda. De las tres estrategias de legitimación de la violencia (ver gráfica 3) a las que alude 
Hafez, la dominante fue la de la justificación ética de la violencia. 42% de las 49 oraciones sobre 
este tema funcionan bajo este mecanismo; es decir, plantean que los atentados son una conse-
cuencia de los agravios que ha sufrido la comunidad islámica y reducen el conflicto al asesinato 
de miles de musulmanes como consecuencia de las decisiones militares, políticas y económicas 
de ee.uu. y sus aliados en la región. 

Los actos terroristas se legitiman discursivamente como una respuesta al fracaso de la impo-
sición de modelos ajenos de operación por parte de Occidente, así como a las incursiones bélicas 
y medidas restrictivas que han ocasionado la muerte de varias personas. Se presenta como una 
respuesta natural a un proceso de causa-efecto.

54	  “Cada musulmán debe levantarse para defender su religión”, “Decimos a los musulmanes de todo el mundo que el golpe 
de los Vientos de la Muerte Negra ya está en su fase final”.

55	   Ibrahim Karawan, The Islamist Impasse, Oxford University Press, Nueva York, 1997, p. 24.

56	  Cfrf. Thomas Gale Moore, “Cómo reducir el terrorismo: Regresemos a casa a las tropas estadounidenses”, El Instituto 
Independiente, 11 de junio, 2002. Recuperado el 10 de agosto de 2014 en http://www.elindependent.org/articulos/article.
asp?id=112. La historia ha corroborado esta denuncia. En el terreno extradiscursivo, ha sido evidente que los más benefi-
ciados del ataque contra las Torres Gemelas y el Pentágono han sido los estadounidenses, pues con este pretexto invadieron 
Afganistán (2001) y después Irak (2003), lo que les permitió apropiarse de recursos energéticos estratégicos como el petróleo 
y el gas en Asia Central, aunado a que pudieron desplegar tropas en Uzbekistán, Tayikistán, Kyrgystán, Georgia, Filipinas y 
Colombia. 

57	   Max Abrahams, “Al-Qaeda’s Scorecard; a Progress Report on Al-Qaeda’s Objetives”, Studies in Conflict & Terrorism, 
Taylor & Francis Group, Nueva York, vol. 29, 2006, p. 514.



Evelyn Castro Méndez

150   Revista Mexicana de Opinión Pública, enero - junio 2015, pp. 137-153

Gráfica 3. Legitimación de la violencia

Fundraiser Results by Salesperson

PARTICIPANT UNITS SOLD SECOND

Mundo 3 3

Datos 6 6

Corán 6 6

Hipócritas 8 8

Aliados de EU 11 11

Verdaderos Musulmanes 14 14

Profesión de fe 14 14

Agravios 16 16

Ataques 21 21

0

5

10

15

20

25

Mundo Datos Corán Hipócritas
Aliados de EU Verdaderos Musulmanes Profesión de fe Agravios
Ataques

2%4%

7%

9%

27%

51%

Table 1

JUSTIFICACIÓN LLAMADOS AMENAZAS HABLA COMÚN SHAHADA PROFECÍA

51 27 9 7 4 2

Justificación

ProfecíaShahada

Habla común

Amenazas

Llamados

Fundraiser Results by Salesperson-1

PARTICIPANT UNITS SOLD

Justificación ética 43

Deslinde de responsabilidades 31

Comparación ventajosa 27

0

5

10

15

20

25

30

35

40

45

Justificación ética Deslinde de responsabilidades Comparación ventajosa

Fuente: Elaboración propia

En segundo lugar, la red plantea que la comisión de atentados es un deber moral de todo 
musulmán.58 Señala que Alá fue quien permitió el ataque del 11 de septiembre de 2001,59 por 
lo cual se deslindan de su responsabilidad al atribuírsela a fuerzas o factores exógenos. En el 
comunicado emitido en el marco de los atentados contra España, utilizan el nosotros genérico 
para decir que “hemos cumplido nuestra promesa: el escuadrón de la muerte ha conseguido 
penetrar en la profundidad de la cruzada europea”, con lo cual evidencian la pertenencia a un 
colectivo cuya misión es defender, y en el tercer comunicado no hay titubeos. Literalmente reco-
nocen que se trata de un ajuste de cuentas.60 De esta forma, el terrorismo no fue una iniciativa 
propia, sino que cumplió una orden de carácter religioso, cuando en realidad el Islam tiene otro 
tipo de preceptos en este ámbito.

Con la comparación ventajosa, la red denuncia que las agresiones recibidas y los daños 
ocasionados son mayores que lo que ellos han cometido;61 sin embargo, en ningún momento 
reconocen que su misma presencia y operación ha incrementado colateralmente el número de 
muertes de musulmanes, principalmente en Irak y Afganistán, y olvidan también que el Corán 
distingue entre adversarios militares y civiles. En la sura 2:190, se establece: “combatid por 

58	  Señalan que el ataque fue una consecuencia de la profanación de los lugares santos por los infieles e incita a que los 
musulmanes defiendan su religión.

59	   “Alá ha bendecido un grupo de musulmanes, la vanguardia del Islam para destruir América.”

60	  “Ha llegado el momento para vengarnos del Gobierno británico cruzado y sionista por las matanzas que comete en Irak 
y Afganistán.”

61	  Cuestionan que la explosión de las bombas atómicas no se haya considerado un crimen de guerra. Se calcula que en 
Japón murieron 200 000 personas, y en el 11-S únicamente fallecieron 3 000.



Al-Qaeda: ¿cómo legitimar discursivamente la violencia contra Occidente?

Revista Mexicana de Opinión Pública, enero - junio 2015, pp. 137-153   151

Dios contra quienes combatan contra vosotros, pero no os excedáis. Dios no ama a los que se 
exceden”.62 

Para Al-Qaeda, no hay más opción que la violencia. Para ellos, la paz sólo será posible cuando 
“reine la paz en Palestina”, “salgan los infieles de la tierra de Mohammad”, dejen de intervenir 
en los asuntos internos y liberen a los presos, lo cual no tiene que ver con asuntos teológicos, 
sino políticos, sociales y económicos. Por lo mismo, le exigen a Estados Unidos que deje de 
apoyar a Israel.

Conclusiones

Los comunicados emitidos por la red después de haber cometido atentados en Estados Unidos, 
España e Inglaterra son el resultado de la convergencia de varios lenguajes: el de la política, la 
religión y la violencia que, manejados estratégicamente, le ayudan a Al-Qaeda a deslindarse del 
peso moral que implica la muerte de civiles inocentes como consecuencia del terrorismo. 

El discurso es altamente atractivo porque incorpora los sucesos más representativos de la 
región, que le son útiles para posicionarse como víctima de los intereses occidentales, a la vez 
que le permite construir una ideología panislámica que involucre a la Umma (comunidad) en su 
movimiento, aunque en realidad su actuación obedezca a temas e intereses locales. 

La solidaridad panislámica ha sido por años una retórica vacía, pues las divergencias de inte-
reses a la fecha no han sido superadas. La red sólo es incluyente en el discurso por así convenir a 
sus intereses de concretar un proyecto global para contener la política intervencionista de ee.uu. 
en Medio Oriente, aunque también existen versiones de que es un instrumento que ha ayudado 
a alcanzar los intereses regionales de Occidente en la zona.

Los asuntos que hace públicos la red no son dejados al azar, sino que difunden un discurso 
de carácter incluyente, al hacer un recuento de los principales agravios que como civilización 
han enfrentado a lo largo de su historia, con el fin de utilizarlos a manera de propaganda para 
legitimar los ataques y defender un proyecto de unidad, aunque de carácter excluyente, ya que 
consideran como adversarios a los shiítas y a los musulmanes afines a Occidente, esquema que 
les permite constituirse ellos mismos como los verdaderos defensores de la religión.

El discurso evidencia la evolución que han tenido las asimetrías entre Occidente y Medio 
Oriente, no por factores culturales o religiosos, sino por los intereses de las potencias occiden-
tales por mantener su posición hegemónica en la región, a fin de garantizar su acceso a los 
recursos estratégicos de la zona.

Para la red, la violencia es una respuesta “natural” a la violencia que también han recibido. 
Su discurso se sustenta en un paralelismo entre lo que hicimos y lo que nos hicieron. La argu-
mentación teológica que despliegan carece de sustento en el Corán, pues tanto el terrorismo 
como la inmolación son condenables por la religión islámica. 

El manejo tendencioso de su texto sagrado es una estrategia que pocos conocen y, por el 
contrario, da elementos a los críticos del Islam para ilustrar que esta religión lleva inmersa una 
violencia innata. Es de aclarar que el terrorismo contra Occidente no es el fin principal de la red: 
es el medio para alcanzar sus fines, dañar al enemigo lejano para avanzar en el contexto cerca-

62	   Susana Liberti, Islam y democracia. Una conciliación a partir del texto coránico, fcpys-unam, tesis de doctorado en 
relaciones internacionales, México, 1995, p. 145.



Evelyn Castro Méndez

152   Revista Mexicana de Opinión Pública, enero - junio 2015, pp. 137-153

no. En sí, sus comunicados buscan presentar ante la comunidad internacional que el terrorismo 
es empleado para combatir un pasado colonial y neocolonial en el Medio Oriente.

Bibliografía

Abrahams, Max, “Al-Qaeda’s Scorecard; a Progress Report on Al-Qaeda’s Objectives”, Studies in Conflict & Terrorism, Taylor 
& Francis Group, Nueva York, vol. 29, 2006, pp. 509-529.

Al-Zayyat, Montasser, El camino hacia Al-Qaeda, Editorial Popular, Madrid, 2004.
Armstrong, Karen “El rostro pacífico del Islam”, Catholic.net. Recuperado el 10 de agosto de 2014 en http://es.catholic.net/

ecumenismoydialogointerreligioso/786/2600/articulo.php?id=4487. 
Bobbio, Norberto, Nicola Matteucci, et al., Diccionario de política, Siglo xxi, México, 1991.
Borja, Rodrigo, Enciclopedia de la política, fce, México, 1997.
Burns, Vincent y Kate Dempsey Peterson, Terrorism: a Documentary and Reference Guide, Greenwood press, Estados Unidos, 

2005.
Çapan, Ergün, Una perspectiva islámica. Terrorismo y ataques suicidas, La Fuente, Nueva Jersey, 2008.
Castro, Evelyn, “Conocer y comprender al otro: la comunicación intercultural con Al-Qaeda”, Desacatos. Revista de Antropo-

logía Social, ciesas, México, 43, septiembre-diciembre, 2013, pp. 85-100.
Castro, Evelyn, “Después del 11-S, Al-Qaeda vista por el análisis del discurso”. Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Socia-

les, unam-fcpys lii, 210, septiembre-diciembre, 2010, , pp. 59-75.
Castro, Evelyn, La construcción ideológica de occidente en discursos de organizaciones islamistas vinculadas con la red Al-

Qaeda (2001-2005), tesis doctoral, fcpys-unam, México, 2010.
Collins, John, “Terrorismo”, en John Collins y Ross Glover (eds.), Lenguaje colateral. Claves para justificar una guerra, Páginas 

de Espuma , Madrid, 2003, pp. 237-264.
Chipman, Don,“Osama Bin Laden and Guerrilla War”, Studies in Conflict and Terrorism, Taylor & Francis Group, Nueva York, 

vol. 26, 2003, pp. 163-170.
De Aristegui, Gustavo, El islamismo contra el Islam, Ediciones Bailén, Barcelona, 2004.
El Corán, Editorial Herder, Barcelona, 1986.
El País, “Radiografía del Islam”, El País, 17 de mayo, 2004. Recuperado el 10 de agosto de 2014 en http://elpais.com/el-

pais/2004/05/17/actualidad/1084781820_850215.html. 
Esposito, John L., Guerras profanas: terror en nombre del islam, Paidós, Barcelona, 2003, 223 p.
Franssen, Peter, La nueva política de ee.uu. a partir del 11/S, Editorial Popular, Madrid, 2002, 190 p.
Filiu, Jean Pierre, “Al-Qaeda en guerra contra el Islam”, Casa Árabe, Madrid, Ponencia, 2007, pp. 1-18. Recuperado el 10 

de agosto de 2014 en http://www.casaarabe-ieam.es/publicacions/show/la-tribuna-de-casa-arabe-al-qaeda-en-guerra-
contra-el-islam. 

Gale Moore, Thomas, “Cómo reducir el terrorismo: Regresemos a casa a las tropas estadounidenses”, El Instituto Inde-
pendiente, 11 de junio, 2002. Recuperado el 10 de agosto de 2014 en http://www.elindependent.org/articulos/article.
asp?id=112. 

Griset, Pamala y Sue Mahan (comps.), Terrorism in Perspective, Sage Publications, California, 2003, 456 p.
Hafez, Mohammed, Why Muslims Rebel. Repression and Resistance in the Islamic World, Lynne Rienner Publishers, Colorado, 

2003.
Karawan, Ibrahim A., The Islamist Impasse, Oxford University Press, Nueva York, 1997.
Lamrabet, Asma, “Mitos sobre el Islam”, conferencia pronunciada en la Universidad Santo Tomás de Santiago de Chile, 

Webislam.com, 21 de diciembre, 2001. Recuperado el 10 de agosto de 2014 en http://www.webislam.com/?idt=2092
Laqueur, Walter, Una historia del terrorismo, Paidós, Barcelona, 2001.
Liberti, Susana, Islam y democracia. Una conciliación a partir del texto coránico, fcpys-unam, tesis de doctorado en Relaciones 

Internacionales, México, 1995.
McAllister, Brad, “Al-Qaeda and the Innovative Firm: Demythologizing the Network”, Studies in Conflict & Terrorism, Taylor & 

Francis Group, Nueva York, vol. 27, núm. 4, 2004, pp. 297-319.
National Commission on Terrorist Attacks Upon The United States, “The Foundation of the New Terrorism”, Estados Unidos 21 

de Agosto, 2004. Recuperado el 10 de agosto de 2014.en http://govinfo.library.unt.edu/911/report/911Report_Ch2.htm. 
Napoleoni, Loretta, Yihad, cómo se financia el terrorismo en la nueva economía, Ediciones Urano, Barcelona, 2003, 464 p.



Al-Qaeda: ¿cómo legitimar discursivamente la violencia contra Occidente?

Revista Mexicana de Opinión Pública, enero - junio 2015, pp. 137-153   153

Núñez Mariel, Mario, Entre terroristas, fce, México, 2004, 714 p.
Nure1Islam.com. “Yihad”. Recuperado el 10 de agosto de 2014 en http://www.nurelIslam.com/foro/viewtopic.php?t=141&

sid=3ed908b3002199185fb1b93c65fb8ee9
Rashid, Ahmed, Los talibán: el Islam, el petróleo y el nuevo gran juego en Asia central, Península Atalaya, Barcelona, 2001.
Reinares, Fernando, “¿En qué medida continúa Al-Qaeda suponiendo una amenaza para las sociedades europeas?”, Análisis 

del Real Instituto Elcano, 9, 24 de enero, 2007. Recuperado el 10 de agosto de 2014 en http://www.realinstitutoelcano.
org/wps/portal/rielcano/contenido?WCM_GLOBAL_CONTEXT=/elcano/elcano_es/zonas_es/terrorismo+internacional/
ari+9-2007. 

Rodrigo, Miquel, Los medios de comunicación ante el terrorismo, Icaria Editorial, Barcelona, 1991.
Rosas, María Cristina, “La seguridad internacional y la lucha contra el terrorismo a cinco años del 11 de septiembre”, Comer-

cio Exterior, vol. 56, núm. 9, México, 2006, pp. 740-761.
Roy, Olivier, Genealogía del Islamismo, Bellaterra, Barcelona, 1996, 160 p.
Salgado, Eva, El discurso del poder, informes presidenciales en México (1917-1946), Porrúa-ciesas, México, 2003.
Sivan, Emmanuel, El Islam radical, Bellaterra, Barcelona, 2000, 270 p.
Torres, Manuel,“Violencia y acción comunicativa en el terrorismo de Al-Qaeda”, en Política y Estrategia, núm. 96, pp. 83-93, 

octubre-diciembre, 2004. Recuperado el 10 de agosto de 2014 en http://www.upo.es/export/portal/com/bin/portal/upo/
profesores/mrtorsor/profesor/1214214112020_violencia_y_accixn_comunicativa_en_el_terrorismo_de_al_qaeda.pdf. 

Yitzhak, Eduard, “Islamikazes”, en Grupo de Estudios Estratégicos, 1 de abril, 2008. Recuperado el 10 de agosto de 2014 en 
http://www.gees.org/articulos/islamikazes_5311




