
1165Revista Mexicana de Investigación Educativa

RMIE, 2022, VOL. 27, NÚM. 95, PP. 1165-1192 (ISSN: 14056666 • ISSN-e 25942271)

Investigación

CONCEPCIONES SECULARES Y NO SECULARES 
DE LA CIENCIA EN ESTUDIANTES
Implicaciones para la formación docente*
JOSÉ-LUIS WOLFS / JAVIER NÚÑEZ-MOSCOSO / FRANCISCO VELÁSQUEZ-SEMPER / SARA WILKIN

Resumen:
Este artículo identifica las concepciones de la ciencia (seculares/no seculares) de estu-
diantes de secundaria, con la finalidad de producir conocimiento sobre sus creencias 
y dialogar con la formación del profesorado de ciencias. Para ello, se empleó el con-
cepto de secularización y se operacionalizó en una encuesta dirigida a estudiantes en 
16 países. Los resultados revelan: a) tres bloques de países y/o grupos religiosos con 
diversos niveles de secularización, que representan escenarios de ejercicio profesional 
y b) que el estudiantado comparte el mismo obstáculo epistemológico: una confusión 
entre ciencia y religión. Finalmente, se plantean ideas para la formación docente, 
tales como interrogar el rol del profesorado de ciencias y de la institución educativa, 
integrar conocimientos sobre las creencias del estudiantado y reflexionar sobre los 
propósitos, límites y desarrollo histórico-cultural de las ciencias.

Abstract:
This article identifies conceptions of science (secular/nonsecular) among secondary 
students, in order to obtain knowledge about their beliefs and consider the training 
of science teachers. To this end, the concept of secularization was employed and 
implemented in a survey of students in sixteen nations. The results reveal: a) three 
blocks of nations and/or religious groups with various levels of secularization, which 
present scenarios of professional practice; and b) a shared epistemological obstacle 
among students: a confusion between science and religion. Ideas for teacher training 
are suggested, such as studying the role of science teachers and the educational ins-
titution, integrating knowledge of student beliefs, and reflecting on the purposes, 
limits, and historical/cultural development of science.

Palabras clave: creencias del estudiante; ciencia; religión; formación de profesores; 
análisis comparativo; enseñanza de las ciencias.
Keywords: student beliefs; science; religion; teacher training; comparative analysis; 
science teaching.

José-Luis Wolfs: profesor de la Université Libre de Bruxelles, Centre de Recherche en Sciences de l’Education. Bru-
selas Bélgica. CE: jose-luis.wolfs@ulb.ac.be / https://orcid.org/0000-0003-4947-6512
Javier Núñez-Moscoso: profesor de la Universidad de O’Higgins, Instituto de Ciencias de la Educación. Avenida 
Libertador Bernando O’Higgins 611, Rancagua, Chile. CE: javier.nunez@uoh.cl / https://orcid.org/0000-0001-
7171-8392 (autor para correspondencia).
Francisco Velásquez-Semper: profesor de la Pontificia Universidad Católica de Chile, Facultad de Educación, Santia-
go, Chile. CE: frvelasquezs@uc.cl / https://orcid.org/0000-0001-8377-0809
Sara Wilkin: estudiante de la Université libre de Bruxelles, Centre de Recherche en Sciences de l’Education, Bruselas, 
Bélgica. CE: sara.wilkin@ulb.be / https://orcid.org/0000-0001-7032-1174
*Esta contribución es el resultado de una colaboración internacional entre el equipo dirigido por José-Luis Wolfs, 
interesado por las concepciones de la ciencia, y el equipo dirigido por Javier Núñez-Moscoso, centrado en el estudio 
del aprendizaje por experiencia, los saberes docentes y la formación inicial (Fondecyt de iniciación 11180585).



1166 Consejo Mexicano de Investigación Educativa

Wolfs, Núñez-Moscoso, Velásquez-Semper y Wilkin

Introducción

Numerosos trabajos científicos muestran el rechazo de la teoría de la 
evolución por parte de algunas(os) estudiantes1 de diversos países tales 

como Estados Unidos (Martin-Hanssen, 2008), Túnez (Hrairi y Coquidé, 
2002) o Bélgica (Perbal, Suzanne y Slachmuylder, 2006). Este fenómeno 
implica una visión sobre la ciencia tensionada por creencias e interpela 
el rol de la escuela como espacio de sociabilización de los códigos de la 
ciencia y de su naturaleza. 

Sin lugar a duda, este fenómeno representa un desafío mayor para el 
profesorado y, por ende, para su formación, requiriendo un amplio de-
sarrollo de las capacidades reflexivas y un amplio conocimiento sobre el 
estudiantado y sus creencias. En este contexto, resulta de gran interés la 
noción de secularización (Wolfs, 2013, 2018), ya que su comprensión per-
mite identificar las concepciones de la ciencia (seculares/no seculares) que 
poseen estudiantes de secundaria al término de sus estudios y reflexionar 
sobre sus implicaciones para la enseñanza de las ciencias y la formación 
del profesorado de esta área.

Para ello, el presente artículo se estructura en cinco partes. La primera 
presenta algunos elementos de problematización, argumentando que la 
enseñanza de las ciencias implica condiciones sociales y, dentro de ellas, 
las creencias del estudiantado, que pueden transformarse en obstáculo y 
desafío para el trabajo docente y la formación del profesorado. La segunda 
sección presenta el marco teórico desde el concepto de secularización como 
medio para identificar las concepciones sobre la ciencia de los estudiantes, 
introduciendo el origen de la noción, sus acepciones y, finalmente, algu-
nos indicadores que permiten levantar “ideales-tipo”. La tercera describe 
el aparato metodológico de tipo cuantitativo que guía este estudio en 16 
países. La cuarta parte presenta los principales resultados de la encuesta 
para, en la quinta sección, discutir los resultados e implicaciones para la 
formación del profesorado.

Enseñar las ciencias: condiciones sociales,  
desafíos y relevancia de la noción de secularización
Las condiciones sociales en la enseñanza de las ciencias
Enseñar puede ser entendido como la creación de condiciones (relaciona-
les, sociales, espaciales, temporales, materiales, cognitivas, emocionales, 
afectivas…) a las cuales están confrontadas las personas que, en dichos 



1167Revista Mexicana de Investigación Educativa

Concepciones seculares y no seculares de la ciencia en estudiantes: implicaciones para la formación docente

contextos, deberían aprender (Bru, 1992). Así, ejercer la labor docente 
implica una elaboración que toma en cuenta numerosos factores, entre los 
que se encuentran las condiciones sociales. En el contexto de la enseñanza 
de las ciencias, dichas condiciones implican al menos dos dimensiones 
íntimamente unidas: la “sociocultural basal”, en estricto vínculo con las 
tradiciones histórico-culturales de cada sociedad y la dimensión “sujeto/
actor” de los procesos de enseñanza y de aprendizaje (profesores y estu-
diantes y, evidentemente, sus respectivos conocimientos y creencias). 

En primer lugar, la dimensión sociocultural basal posee un carácter 
estructurante de los modos de hacer y de pensar, incluso de relacionarnos 
en sociedad. Las escuelas representan espacios socioculturales (Dubet, 
2002; Woods, 1986) y contribuyen fuertemente a dar forma a la mente 
(Bruner, 1991); las creencias, valores, modos de hacer, procedimientos, 
conocimientos y habilidades que se enseñan y aprenden en las escuelas, 
representan los fragmentos culturales que deseamos hacer perdurar en el 
tiempo e integrar como “la manera” de construir y vivir el mundo social.2 
Así, existen tradiciones culturales o grupos sociales donde los registros 
de la ciencia y de la creencia no están del todo delimitados. En estos 
casos, la enseñanza de las ciencias se ve enfrentada a componentes “extra-
científicos”, que pueden influir en la inclusión o exclusión de un tema 
dentro del programa de estudio de una disciplina (como es el caso de la 
teoría de la evolución en algunos países). Asimismo, incluso el hecho de 
abordar ciertos temas no implica una distinción fuerte entre el registro  
de los conocimientos científicos y el de las creencias, generando una “zona 
nebulosa” entre conocimiento y creencia.3 

La dimensión sujeto/actor se concreta, primero, en docentes de todas las 
disciplinas como sujetos sociales. En este sentido, encarnan conocimientos 
y creencias que han sido estudiados bajo la noción de Teacher thinking 
(Clark y Perterson, 1986; Elbaz, 2018), creencias del profesorado (Wanlin, 
2009) o saberes docentes (Schulman, 1987; Tardif, 2004). Si nos detenemos 
en la noción de creencia, entendida en un sentido teológico, no se puede 
negar que la labor docente puede estar teñida de convicciones personales 
que se encarnan en muchas de las acciones profesionales. Por ejemplo, 
se ha estudiado cómo las convicciones religiosas del profesorado pueden 
condicionar la enseñanza de la teoría de la evolución (Soto-Sonera, 2009; 
Clément, 2014); aun así, la mayoría enseña independientemente de sus 
creencias personales (Staub, Strieder y Meglhioratti, 2015). 



1168 Consejo Mexicano de Investigación Educativa

Wolfs, Núñez-Moscoso, Velásquez-Semper y Wilkin

Paralelamente, esta dimensión se concreta en el estudiantado como parte 
importante de las condiciones sociales de la enseñanza de las ciencias. En 
este sentido, resulta relevante considerar a cada estudiante como sujeto 
de conocimientos y de creencias. Niños, adolescentes y jóvenes adultos no 
asisten a las aulas como una tabula rasa, muy por el contrario, se relacionan 
desde un sistema de creencias familiares (Dallos, 1996). Cada familia, como 
grupo social, se representa “lo que debe llevar a cabo, define objetivos y 
procedimientos específicos para sus miembros. Esta representación incide 
directamente sobre el comportamiento social y organización del grupo y 
llega a modificar el propio funcionamiento cognitivo” (Jodelet, 1986:470). 
Desde este plano general, los estudiantes se “disponen” al aprendizaje de 
las ciencias a partir de una determinada manera más o menos abierta o 
construida y desde una cierta ambigüedad entre conocimiento y creen-
cia. Precisamente, el estudio de Caires Junior, Luz Cezare, Bologna y De 
Andrade (2015), sobre las explicaciones formuladas por estudiantes de 
primaria sobre el proceso evolutivo, muestra que los argumentos teológicos 
representan uno de los principales obstáculos pedagógicos. 

Desafíos para el desempeño y la formación del profesorado de ciencias: 
la noción de secularización como pista
Las condiciones sociales del trabajo docente desde las dimensiones tanto 
sociocultural como sujeto/actor imponen al profesorado de ciencias una 
encrucijada mayor que la que pueden tener los científicos en el terreno del 
debate disciplinar. Si bien hay conocimientos “estables”, entendidos como 
aquellos que poseen un acuerdo amplio en la comunidad científica y otros 
“controversiales”, donde abunda el debate y el poco acuerdo de la comuni-
dad científica (Hervé, Venturini y Albe, 2013), en el terreno educativo se 
agrega un componente “extra-científico”. Dicho de otro modo, a pesar de 
que un tema pueda generar un acuerdo más o menos transversal dentro de la 
comunidad científica, si un “conocimiento” tiene implicaciones en el terreno 
de la creencia o conecta con un tema religioso, su enseñanza en las aulas 
tendrá, evidentemente, otro tipo de repercusiones: potenciales tensiones con 
miembros de la comunidad escolar, vínculo con temas éticos o desacuerdo 
entre las familias, docentes y estudiantes, por solo dar algunos ejemplos.

Desde esta perspectiva, se desprenden dos desafíos para los profesores de 
ciencias. En primer lugar, este fenómeno requiere un trabajo permanente 
de “deconstrucción”, es decir de evidenciar las ambigüedades, tensiones, 



1169Revista Mexicana de Investigación Educativa

Concepciones seculares y no seculares de la ciencia en estudiantes: implicaciones para la formación docente

debilidades y riesgos en la enseñanza de los contenidos y habilidades 
curriculares. Precisamente, la reflexión y el desarrollo del pensamiento 
crítico que podría aportar a este proceso deconstructivo es uno de los 
puntos débiles en la formación del profesorado (Lara Subiabre, 2019). 
En segundo lugar, esto implica un conocimiento sobre los estudiantes 
(Tremblay-Gagnon, Borges y Tardif, 2020), sus modos de aprender, sus 
preferencias, pero particularmente sobre sus creencias –y sus implicacio-
nes– en el aprendizaje de las ciencias.

Ambos aspectos representan, en gran medida, sendos retos para la for-
mación del profesorado. En este sentido, pensamos que una contribución 
para hacer frente a estos desafíos es, precisamente, problematizar el estudio 
de lo que Schulman (1987) llamó knowledge of learners and their charac-
teristics. Desde su vinculación con la enseñanza de las ciencias, el interés 
se centra en desarrollar el conocimiento que poseemos sobre las creencias 
del estudiantado y cómo estas predisponen al aprendizaje de las ciencias.

Desde un punto de vista teórico, la noción de secularización nos parece 
de gran interés para la indagación de las creencias y los conocimientos 
del estudiantado, permitiendo identificar tanto elementos que fundan las 
creencias como posibles “categorías” de relación entre ciencia y creencia 
que pueden ser analizadas empíricamente, con el objetivo de responder a 
la pregunta sobre los tipos de concepciones de la ciencia del estudiantado 
al final del nivel secundario y a las implicaciones para la formación del 
profesorado. El concepto de secularización tiene la ventaja de considerar, 
de manera más general, cómo el estudiantado representa el pensamiento 
científico y en qué medida puede distinguirlo de otros modos de pensamien-
to (como la creencia, en particular de tipo religioso), sin necesariamente 
oponer ambos tipos de conocimiento. 

Marco teórico
El concepto de secularización
En un sentido sociológico, y en general en conjunción con la “modernidad”, 
varios autores han intentado definir el concepto de secularización con refe-
rencia a los siguientes aspectos en particular (por ejemplo, Willaime, 2006):

	 •	 un movimiento de racionalización de las representaciones del mundo, 
en especial en el ámbito científico, pero también en los planos político 
y económico;



1170 Consejo Mexicano de Investigación Educativa

Wolfs, Núñez-Moscoso, Velásquez-Semper y Wilkin

	 •	 una diferenciación funcional de las instituciones y actividades que 
implica, en particular, que las instituciones y actividades religiosas 
deben desplegarse en su propio ámbito, dejando de ocupar una posición 
dominante o de control en relación con el conjunto de las instituciones 
y actividades de la sociedad;

	 •	 una pluralización de los sistemas de significado o explicación y, en 
particular, una pluralización de lo religioso;

	 •	 un movimiento para potenciar a los individuos que, enfrentados a varios 
sistemas de significado, hacen elecciones personales, lo que conduce 
a una forma de individualización-privatización de lo religioso.

Es importante señalar que los procesos mencionados no funcionan en 
un solo sentido. Una sociedad puede secularizarse o, al contrario, “des-
secularizarse” con respecto a una o más de las dimensiones consideradas 
(Berger, 2001). 

En el contexto hispanoamericano del siglo xix, la secularización se 
asoció a la construcción de las identidades nacionales, al progreso y la 
modernidad, buscando romper con la vigencia de los antiguos poderes 
dominantes como los religiosos y monárquicos (Mira Abad, 2017). La 
secularización, en esa época, modificó la forma de ver, de ser y de creer; 
se caracterizó por “la emancipación, el declive de las creencias religiosas y 
la marginalización de lo religioso a lo privado” (Hamui Sutton, 2017:2). 
Además, la secularización no está únicamente correlacionada con la mo-
dernidad, sino también con la “universalización de la experiencia europea” 
(Hamui Sutton, 2017:2).

El desarrollo de una concepción secularizada de la ciencia
Si bien es cierto que existen pensadores pioneros de la Antigüedad (De-
mócrito, Hipócrates, entre otros) y en la Edad Media con Guillermo de 
Occam y su principio de “parsimonia”, es en el siglo xvii, de la mano de 
Descartes, que se desarrolla la distinción entre la búsqueda de las causas 
“últimas” y la de las causas “eficientes” a las que la ciencia, según él, debía 
limitar sus ambiciones. Fue en ese siglo, con el desarrollo del método ex-
perimental, la matemática y la autonomía del registro explicativo científico 
en relación con las creencias religiosas (ex: Galileo), cuando se afirmó una 
ciencia que se calificaría de “moderna” (Stengers, 1995; Le Ru, 2010) y 
que también podría calificarse de “secularizada”.



1171Revista Mexicana de Investigación Educativa

Concepciones seculares y no seculares de la ciencia en estudiantes: implicaciones para la formación docente

Asimismo, fue en la segunda mitad del siglo xvii cuando aparecieron 
las primeras academias de ciencias o sociedades eruditas, en particular, 
en 1660, la Royal Society of London y, en 1666, la Académie Royale des 
Sciences, de París, que contribuyeron al desarrollo de una ciencia basada 
en estos principios.

Secularización de la ciencia y relación con la religión
Cabe preguntar cuáles han sido los efectos del desarrollo de una concep-
ción secularizada de la ciencia en relación con la religión. En 1919, Weber 
explicó su concepción al respecto y las consecuencias que extrajo de ella 
en materia religiosa de la siguiente manera: 

La ciencia [...] no conoce [...] ni “milagro” ni “revelación”. [...] el curso de 
los acontecimientos debe ser explicado sin la intervención de ninguno de esos 
elementos sobrenaturales a los que la explicación empírica rechaza cualquier 
carácter causal, y no puede ser explicado de otra manera que por el método 
que la ciencia trata de aplicar, y el creyente puede admitir esto sin ninguna 
infidelidad a su fe (Weber, 1919:104-105).

En este contexto la consecuencia para Weber es que “el creyente puede 
admitir esto sin ninguna infidelidad a su fe”. Sin embargo, dicha conclu-
sión ha demostrado ser menos simple de lo que parece a primera vista. 
El desarrollo de una concepción “moderna” y “secularizada” de la ciencia 
ha tendido a producir efectos complejos, numerosos y contradictorios 
en lo que respecta a la relación con las religiones. Como señala Lambert 
(2000:102, citado por Wolfs, 2020):

Es común recordar que la ciencia ha sido (y aún puede ser) capaz de generar 
ateísmo (cientificismo, materialismo), reinterpretaciones generales (desmitifi-
cación, exégesis crítica), reacciones fundamentalistas (creacionismo) o innova-
ciones (ciencia cristiana, iglesia de cienciología, New Age, paraciencias, etc.).

El fenómeno de la colonización ha complicado aún más la situación y 
puede haber contribuido a favor de factores religiosos, de identidad y 
geopolíticos, al rechazo por parte de ciertos grupos sociales locales de una 
ciencia percibida como “occidental”, “imperialista” y “secularizada” (Crozet, 
2003; El Asri, 2009). Aunque sea imposible analizar aquí las múltiples 



1172 Consejo Mexicano de Investigación Educativa

Wolfs, Núñez-Moscoso, Velásquez-Semper y Wilkin

causas o manifestaciones, también es adecuado mencionar el auge a partir 
del decenio de 1980 de diversas formas de fundamentalismo religioso en 
diferentes partes del mundo, que pueden oponerse a una concepción se-
cularizada de la ciencia. Ejemplos de ello son los movimientos evangélicos 
y creacionistas en Estados Unidos, el fuerte retorno de la iglesia ortodoxa 
en los países de Europa del Este después de la caída del Muro de Berlín, 
en algunos casos también oponiéndose a la teoría de la evolución, los 
movimientos fundamentalistas dentro del islam o el hinduismo, etcétera.

Indicadores de una concepción secularizada  
o no secularizada de la ciencia
Con base en diversos estudios históricos y sociológicos (por ejemplo, Minois, 
1990; Urvoy, 2006), marcos referenciales existentes (por ejemplo, Rasi, 
2003; Lambert, 1999) y estudios empíricos, hemos elaborado un modelo 
destinado a tener en cuenta las diferentes posturas teóricamente posibles 
entre la ciencia y las creencias religiosas (Wolfs, 2013, 2018; Wolfs, Del-
haye, Altepe, Vanhove et al., 2021). Este modelo identifica siete, definidas 
en forma de “ideales-tipo”. Es importante destacar que las posturas 4 y 5 
se basan en un principio común: el de la autonomía de las explicaciones 
científicas con respecto a las creencias religiosas. Varias reglas metodológicas 
han sido aclaradas o reformuladas a lo largo del tiempo en ese sentido: como 
lo son el “principio de parsimonia” en el enfoque explicativo (enunciado 
por D’Occam en el siglo xiv); la limitación de las ambiciones de la ciencia 
a la búsqueda de “causas eficientes” y no de “causas últimas”, propuesta por 
Descartes en el siglo xvii; la distinción entre “conocimiento”, “creencia” 
y “opinión”, propuesta por Kant, en el siglo xviii, o el principio de “refu-
tabilidad” enunciado por Popper en el siglo xx (pese a las dificultades de 
interpretación a las que puede dar lugar este último). Estos siete “ideales-
tipo” son los siguientes:

	 1)	El rechazo total o parcial del contenido científico a favor de concepcio-
nes “fideístas” (primacía de la fe sobre la razón), basadas, por ejemplo, 
en una interpretación literal de las Escrituras.

	 2)	El concordismo llamado “clásico”: se basa, generalmente, en la premi-
sa de que el “libro de la Palabra” (por ejemplo, la Biblia o el Corán) 
y el “libro de la Naturaleza”, que las ciencias tratan de descifrar, no 
pueden contradecirse entre sí, ya que ambos tienen su origen en Dios. 



1173Revista Mexicana de Investigación Educativa

Concepciones seculares y no seculares de la ciencia en estudiantes: implicaciones para la formación docente

La tentación puede ser la de querer leer el “libro de la Naturaleza”, 
según las categorías conceptuales del “libro de la Palabra” con el fin, 
en particular, de tratar de “confirmar” por la ciencia lo que las Escritu-
ras habrían revelado o, más ampliamente, de establecer una forma de 
alianza entre la ciencia y la Escritura (o la teología) bajo la autoridad 
de estas últimas.

	 3)	El concordismo “inverso”: tiene por objeto establecer concordancias 
entre la ciencia y las creencias religiosas (o más ampliamente meta-
físicas), partiendo no de las Escrituras o de una tradición revelada, 
como en el caso del concordismo clásico, sino de un enfoque que se 
presenta como “científico”, aunque esto pueda significar crear una 
pseudociencia para tratar de lograrlo. Este es el caso hoy en día con 
los defensores del “diseño inteligente”.

	 4)	La búsqueda de complementariedad entre la ciencia y la religión, bajo 
una forma diferente al concordismo (clásico o invertido) basada en el 
reconocimiento de la diferencia de naturaleza fundamental entre estos 
dos dominios y un neto respeto por la autonomía de la ciencia. En 
una primera variante, está la idea de que la ciencia y la religión pueden 
cumplir funciones diferentes y complementarias en la vida de una per-
sona creyente. Este último ya fue expresado, por ejemplo, por Galileo 
(“La intención del Espíritu Santo es enseñarnos cómo ir al cielo y no 
cómo va el cielo”) y retomado por Gould (2000), bajo el acrónimo 
Noma (Non overlapping magisteria) o en español mans (Magisterios 
que no se superponen). En una segunda variante, autores como Lambert 
(1999) utilizan el término “articulación” para designar los intentos de 
establecer una relación indirecta entre la ciencia y la teología, a través 
de la mediación de enfoques filosóficos como la ética, la hermenéutica 
o la metafísica, evitando en principio toda forma de conexión directa 
entre un pasaje de las Escrituras y un enunciado científico.

	 5)	La autonomía mutua entre las explicaciones científicas y las creencias 
religiosas, sin buscar una complementariedad entre ambas.

	 6)	La crítica racionalista, en nombre de la ciencia (forma no cientifi-
cista). Se basa en el principio de que el enfoque científico se ha ido 
construyendo mediante sucesivas rupturas respecto de un primer nivel 
de explicación mitológica o religiosa. Ciertas creencias religiosas par-
ticulares o ciertas formas de intolerancia por parte de las autoridades 
religiosas pueden ser percibidas como obstáculos para el desarrollo 



1174 Consejo Mexicano de Investigación Educativa

Wolfs, Núñez-Moscoso, Velásquez-Semper y Wilkin

de la ciencia o, incluso, para la emancipación de la humanidad. Esta 
concepción debe ser distinguida claramente de la siguiente.

	 7)	La crítica racionalista de tipo cientificista en la que la ciencia por sí sola 
piensa que puede responder a todas las preguntas que el ser humano 
puede hacerse, incluidas las éticas o existenciales. Por tanto, excluye 
otras formas de pensamiento, como las filosofías o las religiones. Esta 
forma de pensar estuvo especialmente presente en el siglo xix o en el 
régimen de la antigua Unión Soviética.

La tabla 1 ofrece una mejor visualización de estas diferentes concepciones, 
así como los tres criterios distintivos subyacentes.

TABLA 1

Posibles tipos de postura entre la ciencia y las creencias religiosas*

Postura 1 Postura 2 Postura 3 Postura 4 Postura 5 Postura 6 Postura 7

Rechazo de 

la ciencia, 

en nombre 

de las 

concepciones 

religiosas de 

tipo fideísta

Concordismo 

Clásico

Concordismo 

inverso

Autonomía mutua entre la ciencia y 

las creencias religiosas

Críticas racionalistas, en 

nombre de la ciencia, de 

las concepciones religiosas

con la búsqueda 

de una forma de 

complementariedad 

no concordista

sin buscar una 

comple- 

mentariedad

Tipo no 

cientificista

Tipo 

cientificista

Predominio de las creencias religiosas Falta de predominio Predominio de la ciencia

No hay 

búsqueda de 

“alianza”

Búsqueda de “alianza” entre la ciencia y la 

religión según perspectivas muy diferentes

No hay búsqueda de “alianza” entre la 

ciencia y la religión

Confusión ciencia-religión Inconmensurabilidad entre el registro explicativo y 

las creencias religiosas

Confusión 

ciencia-

religión

* Es posible que una misma persona se una a varias de estas posturas, según los sujetos de que se trate.

Fuente: elaboración propia.

Las tres primeras posturas pueden describirse como “no secularizadas”, 
porque dependen en diversos grados de las creencias religiosas, las tres si-
guientes como “secularizadas” y en el caso de la séptima es un secularismo 



1175Revista Mexicana de Investigación Educativa

Concepciones seculares y no seculares de la ciencia en estudiantes: implicaciones para la formación docente

de tipo excluyente, en la medida en que apunta no solo a la independencia de 
la religión, sino a su erradicación.

Metodología
Participantes
En la investigación, participaron 16 países: siete europeos (Alemania, 
España, Bélgica, Francia, Grecia, Italia y Polonia), tres del África septen-
trional (Argelia, Marruecos, Túnez), tres del África subsahariana (Costa 
de Marfil, República Democrática del Congo y Senegal), dos de América 
Latina (Argentina y Perú) y uno euroasiático (Turquía). Fueron elegidos 
sobre la base de la accesibilidad, vinculada a relaciones profesionales con 
algunos investigadores que se asociaron al proyecto y/o con estudiantes de 
posgrado de la Universidad Libre de Bruselas, provenientes de esos países. 
La muestra total incluye 7,396 estudiantes del último año de la escuela 
secundaria de los 16 países encuestados, cuyas edades son +/- 17-20 años. 
Las creencias de dichos estudiantes están detalladas en el anexo 1.

Dentro de cada país, los colegios se seleccionaron según tres criterios 
–urbano/rural, público/confesional y formaciones científicas/no cien-
tíficas– para garantizar una cierta diversidad de casos, sin aspirar a una 
estricta representatividad.

Instrumento
La primera versión del modelo teórico (Wolfs, 2013) no distinguía entre 
una forma de crítica racionalista no cientificista y otra cientificista; por 
lo tanto, incluía seis posturas y no siete. A partir de esta primera ver-
sión, se diseñó un cuestionario y se comprobó su validez de constructo 
(correspondencia entre los ítems y las categorías conceptuales) mediante  
un análisis de componentes principales, seguido de uno factorial con-
firmatorio (Wolfs, Leys, Legrand, Karnas et al., 2014). A partir de la 
segunda versión del modelo, que incluía siete posturas en lugar de seis, 
se propuso una nueva versión del cuestionario y se comprobó su validez 
de constructo mediante un análisis factorial exploratorio seguido de uno 
confirmatorio (Wolfs, Delhaye, Leys, Altepe et al., 2022). Esta última 
versión incluye 27 preguntas cerradas, utilizando la escala de Likert para 
la obtención de respuestas, lo que permite una recopilación de datos 
bastante rápida, fácil y estandarizada a partir de grandes muestras de 
estudiantes. 



1176 Consejo Mexicano de Investigación Educativa

Wolfs, Núñez-Moscoso, Velásquez-Semper y Wilkin

Para cada encuestado, se calcularon las medias de “fideísmo”, “concor-
dismo clásico”, “autonomía”, “complementariedad”, “crítica racionalista-
forma no cientificista”, según las modalidades de la segunda versión del 
cuestionario (Wolfs et al., 2022). Las medias de “concordismo inverso” se 
calcularon según los ítems y las modalidades de la primera versión (Wolfs et 
al., 2014), ya que los ítems adicionales, de 2022, aún no estaban disponibles. 
No presentaremos los resultados de la categoría “crítica racionalista-forma 
cientificista”, ya que los ítems correspondientes a esta categoría aún no 
existían en el momento en que se administró el cuestionario. 

Además de las preguntas relacionadas con las posturas sobre la cien-
cia y las creencias religiosas, el cuestionario también incluía preguntas 
acerca de sus creencias sobre la religión, el estatus otorgado tanto a las 
Sagradas Escrituras como a la figura de Adán mencionada en la Biblia y el  
Corán.

El proceso de la investigación
Después de obtener el acuerdo de la dirección de cada establecimiento 
y de otras autoridades competentes en los países en que se requería, el 
investigador o el estudiante de posgrado asociado aplicó a los estudiantes 
de las clases seleccionadas la encuesta en copia impresa.

Métodos de análisis
En primer lugar, a partir de las medias obtenidas por cada encuestado 
para las distintas posturas, intentaremos definir perfiles sintéticos de los 
estudiantes, con el fin de determinar en qué medida se adhieren o no a 
una concepción secularizada de la ciencia. Para ello, utilizamos el método 
de análisis tipológico k-means clusters calculado con el programa Statistical 
package for social sciences, spss, versión 18). 

En una segunda etapa, cruzaremos los diferentes perfiles obtenidos con 
dos preguntas sobre el estatus atribuido por los estudiantes a las Sagradas 
Escrituras, para examinar las posibles relaciones entre tener o no una 
concepción secularizada de la ciencia y el estatus atribuido a las Sagradas 
Escrituras.

Por último, en un tercer paso, presentaremos algunos resultados más 
detallados basados en la frecuencia relativa de los diferentes perfiles  
observados, por país y de acuerdo con las afiliaciones religiosas o no de 
los estudiantes. 



1177Revista Mexicana de Investigación Educativa

Concepciones seculares y no seculares de la ciencia en estudiantes: implicaciones para la formación docente

Consideraciones éticas
Los establecimientos fueron invitados a participar voluntariamente. Durante 
la administración de la encuesta, se explicitó la dimensión internacional de 
la investigación a los participantes. Asimismo, se señaló que los estudiantes 
que no deseaban responder en su totalidad o en parte, podían abstenerse, 
garantizando su anonimato al igual que el de las instituciones participantes.

Resultados
Concepciones de los estudiantes sobre la secularización de la ciencia
La opción k-means clusters en spss permite al usuario elegir el número 
deseado de grupos tipológicos (clusters). Elegimos seis, ya que representan 
grupos particularmente informativos para nuestro objetivo de investigación: 
determinar hasta qué punto el estudiantado tiene una visión secularizada 
o no secularizada de la ciencia. La tabla 2 presenta estos diferentes grupos.

TABLA 2

Concepciones no secularizadas/secularizadas de la ciencia: perfiles de los estudiantes*

No-secularizadas 
(forma estricta) 

No 
secularizadas 

(forma 
híbrida)

Ni lo 
uno, ni lo 

otro

Secularizadas 

Grupo 1.1 Grupo 1.2 Grupo 2 Grupo 3 Grupo 4.1 Grupo 4.2 

(n) (1 092) (982) (1 487) (1 298) (1 069) (1 263)

Fideísmo 5.13 5.41 1.36 -0.77 -5.18 -7.26

Concordismo clásico 7.11 4.43 2.15 -1.91 -4.94 -7.44

Concordismo inverso 6.56 -5.30 3.05 -2.44 -3 -6.98

Complementariedad 6.51 1.53 3.49 -4.06 3.29 -7.29

Autonomía 0.43 1.47 3.69 0.22 5.86 7.72

Críticas racionalistas -6.04 -5.67 1.22 -1.88 3.67 6.97 

* El programa de análisis no tomó en cuenta a 205 estudiantes (2.8%) por falta de datos, lo que explica 
que el número de estudiantes incluidos en estos seis grupos sea de 7,191, mientras que la muestra total 
es de 7,396.

Fuente: elaboración propia.



1178 Consejo Mexicano de Investigación Educativa

Wolfs, Núñez-Moscoso, Velásquez-Semper y Wilkin

Podemos observar que dos grupos (1.1 y 1.2) expresan de manera muy 
clara una visión no secularizada de la ciencia, con medias altas en fideísmo 
y concordismo clásico y bajas en autonomía. Ambos se distinguen entre 
sí por la adhesión al concordismo inverso y la complementariedad para el 
grupo 1.1 y la no adhesión a estas posturas para el grupo 1.2.

Otros dos grupos (4.1 y 4.2) expresan, por el contrario, una concepción 
muy claramente secularizada de la ciencia, con medias negativas para las 
tres posturas no secularizadas y altamente positivas para la autonomía. Se 
distinguen entre sí por una opinión favorable a la complementariedad para 
el grupo 4.1 o desfavorable para 4.2.

Por último, dos grupos ocupan una posición intermedia. El 2 se ca-
racteriza por valores ligeramente positivos tanto para las posturas no 
secularizadas como para la autonomía. Se trata, pues, de una concepción 
no secularizada, pero de forma híbrida. En el caso del grupo 3, las medias 
son negativas y/o cercanas a cero, lo que indica una forma de rechazo de 
estas diferentes posturas. Se trata de una concepción ni secularizada ni 
no secularizada.

Estatuto atribuido por los estudiantes a las Sagradas Escrituras
Para examinar la posible relación entre tener una visión secularizada o no 
secularizada de la ciencia y el estatus atribuido a las Sagradas Escrituras, 
se formularon también las dos preguntas siguientes:

	 Pregunta 1:
	 (1)	 Para mí, las Sagradas Escrituras son una narración de origen divino, 

que explica real, histórica y materialmente el origen del hombre. 
Esta explicación debe ser aceptada tal cual. 

	 (2)	 Para mí, las Sagradas Escrituras son una narración de origen divino, 
que explica real, histórica y materialmente el origen del hom-
bre. Esta narración, formulada según el lenguaje de una época,  
debe ser completada o interpretada a partir de nuevos conoci-
mientos. 

	 (3)	 Para mí, las Sagradas Escrituras son una narración de origen divino, 
simbólica, que pretende no explicar materialmente el origen del 
hombre, sino darle un sentido.

	 (4)	 Para mí, las Sagradas Escrituras son mitos producidos por los hombres 
para responder a algunas de sus preguntas existenciales.



1179Revista Mexicana de Investigación Educativa

Concepciones seculares y no seculares de la ciencia en estudiantes: implicaciones para la formación docente

	 (5)	 Elijo las dos respuestas 3 y 4. 
	 (6)	 No lo sé.

	 Pregunta 2: Adán, del que hablan la Biblia y el Corán, es:
	 (1)	 un personaje que existió realmente;
	 (2)	 el héroe mítico de una historia simbólica; 
	 (3)	 no lo sé.

En la pregunta 1, se codificó la respuesta 1 de “narrativa realista de tipo 1” 
(r1), que corresponde a una lectura de tipo literal; la 2 de “narrativa realista 
de tipo 2” (r2), que atestigua de un primer grado de distanciamiento de 
una lectura estrictamente literal; las respuestas 3, 4 y 5 de “narrativa de 
tipo simbólico y/o mítico” (s/m). Finalmente, la 6 se anotará como “No lo 
sé”. La tabla 3 muestra, dentro de cada grupo, el porcentaje de estudiantes 
que eligió cada una de estas respuestas.

TABLA 3

Respuestas en torno al estatuto atribuido a las Sagradas Escrituras 

No-secularizadas (forma 
estricta) 

No secular 
(forma 
híbrida)

Ni lo uno, 
ni lo otro

Secularizadas 

Grupo 1.1 Grupo 1.2 Grupo 2 Grupo3 Grupo 4.1 Grupo 4.2 

(n) (1 029) (944) (1 442) (1 253) (1 040) (1 232)

R1 (%) 62.7 54.1 25.5 21.7 4.8 0.9

R2 (%) 20.3 16.3 24.8 18.8 10.1 2.9

No lo sé (%) 4.3 10.5 15 21.5 13.2 9.7

S y/o M (%) 12.7 19.1 34.7 38 71.9 86.5

Fuente: elaboración propia.

Aparece de manera muy evidente que la lectura literal (R1) es mucho más 
frecuente en los grupos que no adhieren a una concepción secularizada 
de la ciencia (62.7 y 54.1%) que en los que adhieren (4.8 y 0.9%) y 
que ocurre lo contrario con atribuir un estatus simbólico y/o mítico a 



1180 Consejo Mexicano de Investigación Educativa

Wolfs, Núñez-Moscoso, Velásquez-Semper y Wilkin

las Sagradas Escrituras (obsérvese que los grupos 2 y 3 también ocupan 
una posición intermedia con respecto a esta variable). Estas diferencias 
de frecuencia son estadísticamente muy significativas (Chi² (15 dl) = 
2740.1; 5. S.000) y el tamaño del efecto (v de Cramer = 0.36, S.000, 
Omega = 0.62) puede calificarse de grande, en referencia a los marcadores 
de Cohen (1988). 

Por otra parte, la tabla 4 nos muestra la proporción de respuestas rela-
tivas a Adán dentro de cada perfil:

TABLA 4

Estatuto atribuido al personaje de Adán 

No-secularizadas (forma 
estricta) 

No secular 
(forma 
hibrida)

Ni lo uno, 
ni lo otro

Secularizadas 

Grupo 1.1 Grupo 1.2 Grupo 2 Grupo 3 Grupo 4.1 Grupo 4.2 

(n) (1 055) (954) (1 448) (1 258) (1 047) (1 237)

Existió (%) 94.8 83.8 57.4 45.7 14.8 5.1

Héroe mítico (%) 1.8 6.5 21.4 25.5 55 68.6

No lo sé (%) 3.4 9.7 21.2 28.8 30.2 26.3

Fuente: elaboración propia.

Las mismas observaciones se repiten aquí. Atribuir un estatus real y no 
simbólico al personaje de Adán es mucho más frecuente entre los estu-
diantes que tienen una concepción no secularizada de la ciencia (94.8 y 
83.8%), que entre aquellos que tienen una concepción secularizada (14.8 y 
5.1%). Estas diferencias son estadísticamente muy significativas (Chi² (10 
dl) = 3072.08; S.000) y el tamaño del efecto (v de Cramer: 0.468; S.000; 
Omega = 0.66) puede calificarse como muy significativo en referencia a 
los marcadores de Cohen (1988). 

Estos resultados sugieren que la aceptación de una concepción se-
cularizada de la ciencia presupone, como corolario para una mayoría 
de estudiantes, el abandono de una lectura literal o concordista de las 
Sagradas Escrituras.



1181Revista Mexicana de Investigación Educativa

Concepciones seculares y no seculares de la ciencia en estudiantes: implicaciones para la formación docente

Resultados más detallados, por país y por tipo de afiliación religiosa o no
A partir de los datos recogidos sería posible realizar una gran cantidad 
de análisis. Sin embargo, en esta sección nos limitaremos a una forma de 
“mapeo”, con el objetivo de determinar en qué medida los estudiantes de 
cada uno de los países participantes, y dentro de ellos los tipos de creencias 
más representados, se adhieren o no a una concepción secularizada de la 
ciencia, a partir de los seis perfiles emergentes (tabla 5).4 

TABLA 5

Opiniones de los estudiantes sobre la secularización de la ciencia  
en el último año de la escuela secundaria (formación científico-humanista),  
según sus creencias y sus países

Convicción (n) Grupo 

1.1

Grupo 

1.2

Grupo 

1 

Total

Grupo 

2

Grupo 

3

Grupo 

4.1

Grupo 

4.2 

Grupo 

4

Total

Bloque 1 

Argelia M (200) 84.5 / 84.5 13.5 / 2 / 2

Senegal M (353) 41.6 32.9 74.5 14.7 8.2 2.3 0.3 2.6

Marruecos M (297) 36 27.3 63.3 22.6 8.8 4.7 0.7 5.4

Bélgica M (238) 40.8 20.6 61.4 23.5 7.6 5.9 1.7 7.6

Senegal C (36) 25 30.6 55.6 25 13.9 5.6 / 5.6 

Congo P (74) 14.9 40.5 55.4 27 12.2 5.4 / 5.4

Costa de Marfil P (156) 26.3 27.6 53.9 27.6 16 2.6 / 2.6 

Argentina P (63) 6.3 44.4 50.7 22.2 20.6 4.8 1.6 6.4

Turquía M (134) 30.6 18.7 49.3 20.1 25.4 3 2.2 5.2

Perú P (47) 8.5 40.4 48.9 29.8 21.3 / / /

Costa de Marfil M (91) 20.9 23.1 44 26.4 27.5 1.1 1.1 2.2

Costa de Marfil C (263) 18.6 22.1 40.7 38.4 17.1 3 0.8 3.8

Bélgica P (106) 17.9 22.6 40.5 17 25.5 13.2 3.8 17

Congo C (44) 25 11.4 36.4 36.4 22.7 2.3 2.3 4.6

Túnez M (147) 17 2 19  51.7 12.2 8.2 8.8 17 

Perú C (259) 5.4 9.3 14.7 39.8 31.7 12 1.9 13.9

Polonia C (308) 1.9 8.4 10.3 55.2 31.8 2.3 0.3 2.6

(CONTINÚA)



1182 Consejo Mexicano de Investigación Educativa

Wolfs, Núñez-Moscoso, Velásquez-Semper y Wilkin

TABLA 5 / CONTINUACIÓN

Convicción (n) Grupo 

1.1

Grupo 

1.2

Grupo 

1 

Total

Grupo 

2

Grupo 

3

Grupo 

4.1

Grupo 

4.2 

Grupo 

4

Total

Bloque 2 

Grecia 0 (194) 3.6 10.8 14.4 23.7 33 22.2 6.7 28.9

Argentina C (237) 2.5 7.6 10.1 27 30 25.7 7.2 32.9

Bloque 3 

Francia C (174) 1.1 2.9 4 19 22.4 22.4 32.2 54.6

España C (267) 0.4 4.5 4.9 10.5 24 40.1 20.6 60.7

Italia C (109) 0.9 6.4 7.3 17.4 11 48.6 15.6 64.2

Bélgica C (185) 1.1 3.8 4.9 9.2 18.4 49.7 17.8 67.5

Alemania C (55) / / 14.5 10.9 49.1 25.5 74.6

Argentina AA (112) / / / 7.1 17.9 31.3 43.8 75.7

Alemania P (103) 1 / 1 4.9 16.5 33 44.7 77.7

Francia AA (157) / / / 2.5 10.2 19.1 68.2 87.3

Bélgica AA (277) / 0.4 0.4 2.5 7.9 20.9 68.2 89.1

España AA (148) / 0.7 0.7 3.4 6.1 23.6 66.2 89.8

Italia AA (77) / / / 1.3 6.5 14.3 77.9 92.2

Alemania AA (72) / / / / 1.4 11.1 87.5 98.6

Nota: AA: agnóstico o ateo, C: católico, M: musulmán, O: ortodoxo, P: protestante.

Fuente: elaboración propia.

Estos diferentes grupos de estudiantes definidos por país y creencias religio-
sas personales se agruparon en tres grandes bloques, según el porcentaje de 
estudiantes con una visión secularizada de la ciencia (perfiles 4.1 y 4.2): < 
20% (bloque 1), entre 20 y 50% (bloque 2) o > 50% (bloque 3). Dentro del 
primero, los grupos se han clasificado en orden descendente de la frecuencia 
de los grupos tipológicos no secularizados en sentido estricto (1.1 y 1.2).

Los resultados permiten realizar las siguientes observaciones. La primera 
de ellas es que, entre los estudiantes creyentes de estos 16 países, es decir, 
25 grupos, solo seis tienen una concepción predominantemente secularizada 
de la ciencia: los católicos de Alemania, Bélgica, España, Francia, Italia y 
los estudiantes protestantes de Alemania. 



1183Revista Mexicana de Investigación Educativa

Concepciones seculares y no seculares de la ciencia en estudiantes: implicaciones para la formación docente

Una segunda observación realizada es que ninguno de los grupos es 
homogéneo; dentro de estos hay una gama de matices. Los seis grupos 
tipológicos intentan reflejar esto. Las concepciones de la secularización de 
la ciencia no son, por lo tanto, un asunto binario o dicotomizado.

La tercera observación evidencia una fuerte influencia de las convicciones 
personales de los estudiantes en materia religiosa, pero también del contexto 
social y cultural. Así, la mayoría de los participantes protestantes de cinco 
países (Argentina, Bélgica, Congo, Costa de Marfil y Perú) tienen una 
concepción no secularizada de la ciencia, pero no es el caso en Alemania, 
donde tienen una concepción fuertemente secularizada. Entre los católi-
cos, la situación parece ser particularmente variable. En nuestra muestra, 
la gran mayoría tiene una concepción no secularizada de la ciencia en los 
tres países del África subsahariana y, principalmente secularizada, en los 
cinco países de Europa del Oeste, al contrario de Polonia. En Argentina 
ocupan una posición intermedia.

La cuarta observación efectuada es que, dentro de ciertos países, las 
concepciones de secularización de la ciencia son bastante homogéneas. 
Por ejemplo, en Costa de Marfil, la gran mayoría de los estudiantes tienen 
concepciones no secularizadas de la ciencia, cualquiera que sea su religión 
(catolicismo, islamismo, protestantismo). En otros países existen impor-
tantes disparidades entre las diferentes creencias representadas, este es el 
caso, por ejemplo, de Argentina, entre los estudiantes protestantes, católicos 
o agnósticos-ateístas, o de Bélgica, donde los musulmanes y protestantes 
tienen concepciones predominantemente no secularizadas de la ciencia y 
los católicos o agnósticos-ateístas tienen concepciones predominantemente 
secularizadas.

Discusión en la perspectiva de los desafíos de la enseñanza  
de las ciencias
Como fue anunciado en la problematización, el conocimiento sobre los 
estudiantes, sus creencias, gustos y características es condición sine qua 
non para lograr aprendizajes (Schulman, 1987). En este sentido, ¿qué co-
nocimiento sobre los estudiantes y sus creencias aporta esta investigación?

Las observaciones 1 (solo 6 de 25 grupos de estudiantes creyentes 
tienen una visión secular de la ciencia y estos grupos están en Europa) y 
3 (los grupos protestantes tienen una visión no secular, con excepción de 
Alemania) sugieren que los estudiantes conforman grupos que representan 



1184 Consejo Mexicano de Investigación Educativa

Wolfs, Núñez-Moscoso, Velásquez-Semper y Wilkin

desafíos diferenciados para la enseñanza de las ciencias, en términos de la 
mayor o menor confrontación a sus creencias. En este sentido, podemos 
pensar en un gran resultado general a partir de las cuatro observaciones 
formuladas en la sección precedente: independientemente del país o región 
de origen, el estudiantado establece límites poco claros entre el pensa-
miento científico y otros modos de pensar (como el de creer, en particular 
en referencia a una religión) y por lo tanto no tienen una concepción 
secularizada de la ciencia.

Este fenómeno implicaría la presencia de un obstáculo epistemológico 
(Bachelard, 1986) generalizado en los estudiantes: un elemento estructu-
rante del aprendizaje que actúa como barrera en el desarrollo del espíritu 
científico. De este modo, y en virtud de los resultados del estudio, los 
tres bloques presentados anteriormente (ver tabla 5) son particularmente 
útiles para ser pensados como “escenarios de ejercicio profesional” para el 
profesorado de ciencias, cada uno de los cuales posee un nivel de desafío 
epistemológico distinto para el profesorado (figura 1).

FIGURA 1

Bloque/Escenario de ejercicio y niveles de desafío epistemológico. 

Fuente: elaboración propia.

Como lo señala Bachelard (1986), dicho obstáculo se genera desde las creen-
cias y convicciones individuales, que deben ser puestas “entre paréntesis” 
para lograr alcanzar el espíritu científico. En el caso de los estudiantes, 
dichas creencias pueden provenir de conflictos culturales (percepción de 
la ciencia como un producto “de occidente” o “imperialista”), identita-



1185Revista Mexicana de Investigación Educativa

Concepciones seculares y no seculares de la ciencia en estudiantes: implicaciones para la formación docente

rios (construirse contra cierta idea o desde cierta idea) o de algún tipo de 
herencia cultural. En este sentido, la figura 1 muestra las tendencias de 
los tres escenarios de ejercicio profesional,5 que poseen desafíos distintos 
para el trabajo pedagógico con la finalidad de lograr la comprensión de los 
diferentes registros discursivos entre ciencia y religión; una labor que puede 
ir desde el reforzamiento de una idea o la construcción de un argumento 
explícito para sostener un conocimiento en parte adquirido y aceptado 
(escenario 3), hasta un verdadero cambio cultural en torno a una creencia 
profundamente arraigada (escenario 1).

De este modo, pensar a partir de dichos escenarios la formación ini-
cial del profesorado de ciencia, llama a generar un profundo despliegue 
pedagógico-didáctico. Sin pretender abordar todas las aristas del problema, 
se pueden formular las siguientes ideas a modo de contribución:

	 1)	En primer lugar, se hace necesario integrar a la discusión sobre la forma-
ción de profesores de ciencia un elemento basal: el rol del profesorado 
de la institución educativa en el desarrollo del pensamiento crítico. 
Desde esta clave político-ética, se puede determinar en qué medida 
dichos roles incluyen o no el repensar, junto a las futuras generaciones 
de estudiantes, sus convicciones y conocimientos, dentro de una pers-
pectiva de trabajo intelectual. Este aspecto es de lo más relevante para 
entregar coordenadas claras al profesorado sobre la función explícita 
de su trabajo en torno a temas donde, muchas veces, se confunden 
planos con consecuencias incluso trágicas o catastróficas (defender 
desde posiciones violentas una creencia, por ejemplo). Asimismo, esto 
podría aclarar si el profesorado de ciencias es llamado a encarnar una 
cierta neutralidad frente a situaciones problemáticas (Menard, 2019) 
o si se espera un posicionamiento valórico en torno a temas sociales 
complejos (aborto, eutanasia, verdades reveladas...).

	 2)	Es de una importancia mayor generar un cuerpo de conocimiento for-
mal y experiencial respecto del conocimiento sobre el estudiantado, en 
particular sus creencias y conocimientos. Solo de este modo se puede 
identificar el nivel de desafío epistemológico que enfrenta el profeso-
rado de ciencias en las aulas (tipos de creencias, religiones en juego, 
valor histórico de las mismas, compatibilidad e incompatibilidad de 
las creencias individuales/familiares con los protocolos de la ciencia 
y de los conocimientos científicos, etc.). Compartir y diseñar herra-



1186 Consejo Mexicano de Investigación Educativa

Wolfs, Núñez-Moscoso, Velásquez-Semper y Wilkin

mientas para identificar estos elementos de modo preciso, permitiría 
un trabajo pedagógico y didáctico pertinente y diferenciado frente a 
estudiantes y a grupos heterogéneos.

	 3)	Con sutilezas y diferenciaciones según los países y los grupos de estu-
diantes (bloques/escenarios de ejercicio profesional), los docentes de 
materias científicas, pero también históricas o filosóficas, requieren ins-
tar al estudiantado a desarrollar un conocimiento más informado sobre 
el propósito y los límites de la ciencia. Puede lograrse acompañando la 
enseñanza de las ciencias con una reflexión epistemológica explícita, 
insistiendo en particular en las siguientes opciones metodológicas: el 
deseo de explicar la naturaleza por la naturaleza, la preocupación por 
la prueba y la demostración, la refutabilidad (Popper), la parsimonia 
(Ockham), la búsqueda de la causa eficiente más que de las últimas 
causas (Descartes, Galileo), etcétera.

	 4)	Para entender la naturaleza de la ciencia, es muy importante ver cómo 
se construye la ciencia desde un punto de vista histórico-cultural. 
Por lo tanto, algunos elementos de la historia de la ciencia son indis-
pensables, también es una oportunidad para destacar y valorar, en el 
estudiantado, la contribución de las diferentes culturas al desarrollo 
de la ciencia. Por ejemplo, una exposición itinerante organizada en 
Bélgica francófona en 2007 sobre el tema “Descubrir la edad de oro 
de las ciencias árabes” permitió a muchas clases tomar conciencia de 
la riqueza de esta contribución y reforzar los lazos de estima y respeto 
entre las diferentes culturas.

	 5)	Sensibilizar a los estudiantes a la diversidad de las lecturas a las que 
pueden someterse las Sagradas Escrituras, en función de los contextos 
históricos y culturales, para que quienes se vean tentados por una lec-
tura de tipo literalista puedan distanciarse de ella. El estatus atribuido 
a las Sagradas Escrituras es, en efecto, una de las variables clave en 
la adopción de una concepción secularizada o, por el contrario, no 
secularizada de la ciencia.

	 6)	Desde el punto de vista de la implementación, la tabla 1 (ver apartado 
“Indicadores de una concepción secularizada o no secularizada de la 
ciencia”) que es empleada como herramienta de investigación, puede 
adaptarse con bastante facilidad como instrumento de formación del 
profesorado o herramienta pedagógica en las aulas. Con su uso, se 
podrían considerar varias opciones posibles, someterlas a análisis y 



1187Revista Mexicana de Investigación Educativa

Concepciones seculares y no seculares de la ciencia en estudiantes: implicaciones para la formación docente

reflexión, sin necesariamente implicar el abandono de las creencias 
del estudiantado.

	 7)	Finalmente, la ciencia y la religión no son los únicos dos tipos de dis-
curso que debemos aprender a diferenciar, también merece considerarse 
una reflexión más amplia sobre las características de los diferentes 
registros del discurso y sobre la necesaria labor de deconstrucción de 
las creencias, convicciones y de las condiciones de producción del co-
nocimiento científico. La formación epistemológica sobre los criterios 
de validación de los conocimientos científicos también puede ser útil 
en muchas otras áreas de interés para la formación de la ciudadanía 
(por ejemplo, el calentamiento de la Tierra y las cuestiones políticas, 
económicas y societales). En una época en que se están difundiendo 
“post verdades”, verdades “alternativas” o “noticias falsas” (fake news) 
a través de los medios de comunicación y las redes sociales, es im-
portante que el estudiantado aprenda a distinguir claramente entre 
“conocimientos”, “creencias” y “opiniones”. Asimismo, es relevante 
integrar los saberes locales, ancestrales o la “ciencia tradicional”, con 
la finalidad de evitar visiones verticales de una “ciencia superior”, en 
desmedro de un cuerpo de conocimiento diferente.

Finalmente, toda didáctica de la enseñanza de las ciencias toma cuerpo 
en la formación del profesorado, y una didáctica consciente de que el 
horizonte de creencias del estudiantado es relevante para la construcción 
del conocimiento y de las competencias científicas debe asumir, desde la 
formación docente inicial, un paradigma diferente, capaz de trabajar con 
las creencias de modo explícito.

Conclusiones
No resulta sorprendente que las familias, en el seno de una misma comunidad, 
posean creencias diversas y que su visión de ciencia y religión no sea secular. 
Sin embargo, puede sorprender un poco más que la institución educativa 
opere con ciertos límites como espacio de socialización del estudiantado con 
respecto a los códigos de la ciencia, en función de los países y de las creen-
cias más o menos arraigadas de sus sociedades, incluso si la separación entre 
la iglesia y el Estado ha sido pactada. En algunos casos, esto podría estar 
provocando en el profesorado espacios de duda con respecto a sus funciones 
y, como lo hemos dicho, se hace necesaria una labor crítica frente a ello.



1188 Consejo Mexicano de Investigación Educativa

Wolfs, Núñez-Moscoso, Velásquez-Semper y Wilkin

Si bien es cierto, profesoras y profesores de ciencias construyen su labor 
desde sus respectivas herencias histórico-culturales y escenarios de ejercicio; 
asimismo, tienen una contribución aún mayor qué hacer en cuanto agentes 
de sociabilización de los códigos de la ciencia, donde el primer paso se 
sitúa en el conocimiento sobre las creencias del estudiantado y, como lo 
hemos apuntado, situar de modo preciso el nivel de desafío epistemológico 
que enfrentan en su trabajo. Este estudio ayuda de modo global a ello, 
aportando la identificación de tres escenarios de ejercicio que desafían al 
profesorado al uso de diversas estrategias. Este conocimiento amerita ser 
complementado con técnicas que permitan al profesorado la sistematiza-
ción de sus experiencias directas con sus clases, con la finalidad de detectar 
de modo preciso y diferenciado el grado de acción a realizar para superar 
los obstáculos epistemológicos en juego, de modo contextualizado a sus 
realidades profesionales.

En términos de los límites del presente trabajo, sería interesante analizar 
los factores históricos, sociológicos y culturales que permitirían comprender 
mejor las diferencias de concepción de los estudiantes según su religión 
o su área geográfica o cultural. Sin embargo, esto es una perspectiva de 
trabajo y, desde luego, una pista para la formación del profesorado de 
ciencias que, de seguirse, puede permitir un trabajo de alto nivel en la 
línea de desarrollar una visión secular de la ciencia.

ANEXO 1

Tabla descriptiva de las convicciones de los estudiantes participantes en la muestra

País (n) Musulmanes 
(%)

Protestantes 
(%)

Católicos 
(%)

Teístas 
(%)

Agnósticos 
o ateos (%)

Otros 
(%)

Alemania (320) 3.8 37.5 19.7 10.6 25 3.4

Argelia (200) 100 / / / / /

Argentina (533) / 12.8 48.4 7.7 24.8 6.4

Bélgica (1631) 25.8 12.9 22.4 6.1 28.4 4.4

República 
Democrática del 
Congo

(288) 0.3 40.6 24.3 / 1.4 33.4

Costa de Marfil (540) 16.9 29.1 48.9 0.2 0.2 4.8

España (578) 0.7 0.7 59.2 4 34.4 1.1

CONTINÚA



1189Revista Mexicana de Investigación Educativa

Concepciones seculares y no seculares de la ciencia en estudiantes: implicaciones para la formación docente

ANEXO 1 / CONTINUACIÓN

País (n) Musulmanes 
(%)

Protestantes 
(%)

Católicos 
(%)

Teístas 
(%)

Agnósticos 
o ateos (%)

Otros 
(%)

Francia (581) 25 0.9 34.6 7.4 30.8 1.4

Grecia (233) 0.4 / / 1.3 10.7 87.5

Italia (286) 3.5 / 55.2 2.1 32.5 6.4

Marruecos (463) 98.9 / 1.1 / / /

Perú (380) 0.3 12.4 69.2 6.3 8.2 3.7

Senegal (433) 89.6 0.9 9.5 / / /

Polonia (545) / 2.8 86.8 0.4 5.1 5

Túnez (169) 88.7 / 0.6 2.4 5.4 3

Turquía (217) 100 / / / / /

Nota: En la República Democrática del Congo, los “otros” se refieren en particular a los fieles de la Iglesia 

kibangista (una iglesia disidente de la católica, creada durante el periodo colonial) o a los estudiantes que 

son miembros de varias iglesias al mismo tiempo. En Grecia, 84.5% de los “otros” son ortodoxos. En Polonia, 

los “otros” son también ortodoxos de origen ucraniano. 

Fuente: elaboración propia.

Notas
1 En adelante, en este artículo se usará el 

masculino con el único objetivo de hacer más 
fluida la lectura, sin menoscabo de género.

2 Es crucial recalcar que estos componentes 
no son homogéneos, aunque muchos de sus 
elementos sean compartidos; existen tensiones 
y diferencias poderosas en torno a temas como, 
por ejemplo, la educación sexual donde los 
diversos grupos sociales no están de acuerdo y, 
evidentemente, este elemento genera tensiones 
en las escuelas. Asimismo, la libertad entrega-
da por la ley para crear proyectos educativos 
diversos en numerosos países (Bélgica, Chile, 
Estados Unidos, etc.), permite que en un mismo 
espacio social existan instituciones educativas 
que reivindican visiones diversas sobre la ciencia 
y la religión. Sin embargo, esta potencial aper-
tura a la diversidad de proyectos no incluye la 
enseñanza de las ciencias y su currículum y, por 
ello, la dimensión institucional no es tomada 
en cuenta en el presente estudio centrando el 

nivel de análisis en los países y las creencias de 
los grupos familiares.

3 Se puede constatar la presencia de diversos 
registros de conocimiento en las escuelas: reli-
gioso, mágico, folclórico, científico, etc. Como 
lo señala Solomon Tsehaye (2017), es posible 
pensar una relación de coexistencia entre estos 
diversos conocimientos y no necesariamente je-
rárquica o de validez desde una visión racionalis-
ta o intelectualista. Recordemos que Lévy-Strauss 
(1962) ya afirmaba la naturaleza intelectual de 
la magia. En este sentido, los autores defienden 
una diferenciación epistemológica entre conoci-
miento científico y conocimiento religioso, sin 
por ello defender una estratificación entre los 
diversos tipos de conocimiento.

4 En la tabla 5 no presentamos los resultados 
de los estudiantes pertenecientes a religiones 
muy minoritarias en nuestras muestras (por 
ejemplo, el judaísmo, el hinduismo, el budismo, 
etc.), ni los de los escasos llamados “teístas” (que 



1190 Consejo Mexicano de Investigación Educativa

Wolfs, Núñez-Moscoso, Velásquez-Semper y Wilkin

declaran creer en un principio superior, pero 
no reconocen ninguna afiliación religiosa), ni 
los de los estudiantes agnósticos o ateos, en el 
caso de los países en los que están muy poco 
representados. Asimismo, para que nuestros 
resultados sean lo más comparables posible entre 
países, presentaremos en la tabla 5 únicamente 
los resultados de los estudiantes de formación 
científico-humanista y no los de formación 
técnica o profesional, por la razón de que estas 
formaciones no existen en todos los países de 
la muestra, en el nivel de escolarización consi-
derado. Esto no impide, por supuesto, que en 
una fase posterior de la investigación se realicen 
estudios de caso mucho más profundizados, por 

ejemplo, dentro de cada país, para comparar las 
diferentes formaciones o mejor tener en cuenta 
las creencias muy minoritarias, etc. Por lo tanto, 
al observar la tabla 5, hay que tener en cuenta 
estas diferentes limitaciones.

5 Evidentemente, toda tendencia implica 
mayoría, pero no sugiere, en ningún caso, una 
homogeneidad sociológica en la composición 
de los escenarios. Esto quiere decir que todo 
escenario posee una diversidad en términos de 
creencias, pero que son representadas de modo 
minoritario, mayoritario (escenarios 1 y 3) o 
relativamente equilibrado (escenario 2), esto a 
nivel país, establecimiento, pero incluso a nivel 
de la misma aula.

Referencias
Bachelard, Gaston (1986). La formation de l’esprit scientifique : Contribution à une psychanalyse 

de la connaissance objective, París: Vrin.
Berger, Peter (2001). Le réenchantement du monde, París: Bayard.
Bru, Marc (1992). Les variations didactiques dans l’organisation des conditions d’apprentissages, 

Toulouse: Editions Universitaires du Sud.
Bruner, Jerome (1991). “The narrative construction of reality”, Critical Inquiry, vol. 18, 

núm. 1, pp.1-21.
Caires Junior, Francisco Paulo; Luz Cezare, Paola Sussai; Bologna, Mariana Aparecida y De 

Andrade, Soares (2015). “Diferencias conceptuales acerca de la evolución biológica en 
la visión de los alumnos”, Revista de Educación en Biología, vol. 18, núm. 1, pp.39-49.

Clark, Christopher Munro y Perterson, Peneloppe L. (1986). “Teacher’s thought processus”, 
en M. C. Wittrock, Handbook of research on teaching (ed.), Nueva York: McMillan, 
pp. 255-296.

Clément, Pierre (2014). “Les conceptions créationnistes d’enseignants varient-elles en 
fonction de leur religion ?”, Education et Société, núm. 33, pp. 113-136.

Cohen, Jacob (1988). Statistical power analysis for the behavioral sciences, 2a ed., Hillsdale: 
Lawrence Erlbaum.

Crozet, Pascal (2003). “La place des sciences dans la cité : les vues du milieu scientifique 
égyptien dans la seconde partie du xixe siècle”, Revue des Mondes Musulmans et de la 
Méditerranée, núms. 101-102, pp. 31-39.

Dallos, Rudi (1996). Sistemas de creencias familiares, Barcelona: Paidós Ibérica.
Dubet, François (2002). Le déclin de l’institution, París: Editions du Seuil.
El Asri, Farid (2009). “Discours musulman et sciences modernes : un état de la question”, 

en B. Maréchal y F. Dasseto (dirs.), Adam et l’évolution : Islam et christianisme confrontés 
aux sciences, Lovaina la Nueva: Academia-Bruylant, pp. 109-123.

Elbaz, Freema (2018). Teacher thinking: A study of practical knowledge, Londres: Routledge.
Gould, Stephen Jay (2000). Et Dieu dit que Darwin soit!, París: Seuil.



1191Revista Mexicana de Investigación Educativa

Concepciones seculares y no seculares de la ciencia en estudiantes: implicaciones para la formación docente

Hamui Sutton, Liz (2017). “¿La secularización es reversible?”, en P. Capdevielle (ed.), 
Nuevos retos y perspectivas de la laicidad, Ciudad de México, Universidad Nacional 
Autónoma de México-Instituto de Investigaciones Jurídicas, pp. 35-47.

Hervé, Nicolas; Venturini, Patrice y Albe, Virginie (2013). “Enseigner un savoir stabilisé 
et une controverse socioscientifique, quelles différences et similitudes ? Exemple d’une 
pratique ordinaire d’enseignement en physique”, Les Dossier des Sciences de l’Éducation, 
núm. 29, pp. 45-66.

Hrairi, Sameh y Coquidé, Marylin (2002). “Attitudes d’élèves tunisiens par rapport à 
l’évolution biologique”, Aster, núm. 35, pp. 149-163.

Jodelet, Denise (1986). “Représentations sociale : un domaine en expansion”, en D. Jodelet, 
(dir.), Les représentations sociales, París: Les Presses Universitaires de France, pp. 1-61.

Lambert, Dominique (1999). Sciences et théologie - Les figures d’un dialogue, Namur: Presses 
Universitaires de Namur.

Lambert, Yves (2000). “Religion, modernité, ultramodernité : une analyse en termes de 
‘tournant axial’”, Archives des Sciences Sociales des Religions, núm. 109, pp. 87-116.

Lara Subiabre, Brenda (2019). “Reflexión pedagógica de profesores en formación. Un estudio 
de cuatro universidades chilenas”, Perspectiva Educacional, vol. 58, núm. 1, pp. 4-25.

Le Ru, Véronique (2010). La science et Dieu. Entre croire et savoir, París: Vuibert/adapt-snes.
Lévi-Strauss, Claude (1962). La pensée sauvage, París: Plon.
Martin-Hanssen, Lisa Michelle (2008). “First-year college students’conflict with religion 

and science”, Science & Education, núm. 17, pp. 317-357.
Menard, Charlène (2019). “La neutralité des enseignants français dans les collèges publics : Quelle 

objectivité face à ses propres croyances et à celles des élèves ?”, Studies in Religion/Sciences 
Religieuses, vol. 48, núm. 4, pp. 553-570.

Minois, Georges (1990). L’Eglise et la science. Histoire d’un malentendu, París: Fayard.
Mira Abad, Alicia (2017). “Secularización, imaginario de progreso y construcción identitaria: 

una mirada desde el Sexenio Democrático español y las repúblicas latinoamericanas”, 
Investigaciones Históricas: Época Moderna y Contemporánea, núm. 37, pp. 204-236.

Perbal, Laurence; Suzanne, Charles y Slachmuylder, Jean-Louis (2006). “Evaluation de 
l’opinion des étudiants de l’enseignement secondaire et supérieur de Bruxelles vis-à-vis 
des concepts d’évolution (humaine)”, Anthropo, núm. 12, pp. 1-26.

Rasi, Humberto (2003). “La foi, la raison et le chrétien cultivé”, Dialogue, vol. 15, núm. 
3, pp. 5-9.

Schulman, Lee S. (1987). “Knowledge and teaching: Foundations of the New Reform”, 
Harvard Educational Review, vol. 57, núm. 1, pp. 1-22.

Solomon Tsehaye, Rachel (2017). “Les régimes de cohabitation des discours de vérité 
religieux et scientifiques dans les écoles djiboutiennes”, Carrefours de l’éducation, núm. 
44, pp. 100-116. https://doi.org/10.3917/cdle.044.0100

Soto-Sonera, José (2009). “Influencia de las creencias religiosas en los docentes de ciencia 
sobre la teoría de la evolución biológica y su didáctica”, Revista Mexicana de Investigación 
Educativa, vol. 14, núm. 41, pp. 515-538.

Staub, Tatiane; Strieder, Dulce Maria y Meglhioratti, Fernanda Aparecida (2015). “Análise 
da Controvérsia entre Evolução Biológica e Crenças Pessoais em Docentes de um Curso 



1192 Consejo Mexicano de Investigación Educativa

Wolfs, Núñez-Moscoso, Velásquez-Semper y Wilkin

de Ciências Biológicas”, Revista Electrónica de Investigación en Educación en Ciencias, 
vol. 10, núm. 2, pp. 20-36.

Stengers, Isabelle (1995). L’invention des sciences modernes, París: Flammarion.
Tardif, Maurice (2004). Los saberes del docente y su desarrollo profesional, Madrid: Narcea.
Tremblay-Gagnon, Delphine; Borges, Cecilia y Tardif, Maurice (2020). “Que savent 

les enseignants de leurs élèves ?”, ponencia presentada en la Conférence Annuel de la 
Société Canadienne pour l’Étude de l’Éducation, enero.

Urvoy, Dominique (2006). Histoire de la pensée arabe et islamique, París: Seuil.
Wanlin, Philippe (2009). “La pensée des enseignants lors de la planification de leur 

enseignement”, Revue Française de Pédagogie, núm.166, pp.89-128.
Weber, Max (1919). Le savant et le politique, (trad. J. Freund, 1959), París: Plon, pp. 10-18.
Willaime, Jean-Paul (2006). “La sécularisation : une exception européenne ? Retour sur 

un concept et sa discussion en sociologie des religions”, Revue Française de Sociologie, 
vol. 47, núm. 4, pp. 755-783.

Wolfs, José-Luis (2013). Sciences, religions et identités culturelles, Bruselas: Editions De Boeck.
Wolfs, José-Luis; Leys, Christophe; Legrand, Sandy; Karnas, Damien; Delhaye; Coralie; 

Bouko, Charlotte y Zamboni, Sandrine (2014). “Les représentations des élèves à propos 
de différentes postures intellectuelles possibles entre science et croyance religieuse, 
Mise à l’épreuve de la validité de construit d’un questionnaire y afférant”, Mesure et 
Évaluation en Éducation, vol. 37, núm. 2, pp. 101-126.

Wolfs, José-Luis (2018). “La concurrence entre savoirs scientifiques et croyances religieuses 
à l’école, Enquête auprès d’élèves de terminale en Belgique francophone et pistes 
didactiques”, Revue Internationale d’Éducation de Sèvres, núm.77, pp.103-112.

Wolfs, José-Luis (2020). “Sciences et croyances religieuse. Des Lumières à l’enseignement 
des sciences aujourd’hui”, en C. Chauvigné y M. Fabre (eds.), Revisiter les Lumières: 
enjeux philosophiques et didactiques, Mont-Saint-Aignan: Presses universitaires du 
Havre et de Rouen. 

Wolfs, José Luis; Delhaye, Coralie; Altepe, Cansu; Vanhove, Roxane y Hassan, Wafaa 
(2021). “Les postures entre science et croyance religieuse : construction d’un modèle 
d’analyse et comparaison avec les taxonomies existantes”, Recherche en Didactique des 
Sciences et des Technologies, núm. 23, pp. 161-181. https://doi.org/10.4000/rdst.3794

Wolfs, José-Luis; Delhaye, Coralie; Leys, Christophe; Altepe, Cansu; Dini, Kevin; Gauthier; 
Laurence y Bertrand, Lucie (2022). “Positions on science and religious beliefs across 
societies: development of a research instrument and testing of its validity among high 
school students”, Public Understanding of Science, vol. 31, núm. 4, pp. 394-409. https://
doi.org/10.1177/09636625221075787

Woods, Peter (1986). Inside schools. Ethnography in educational research, Nueva York: 
Routledge and Kegan Paul.

Artículo recibido: 2 de febrero de 2021
Dictaminado: 4 de febrero de 2022
Segunda versión: 7 de marzo de 2022
Aceptado: 8 de marzo de 2022


