Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1v, nim. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 311332 | ISSN-2448-492X
pot: http://dx.doi.org//10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63017

Althusser y el comienzo absoluto

Althusser and the Absolute Beginning

RESUMEN

El presente escrito interviene en el debate en
torno al concepto althusseriano de vacio, pre-
sentado en Para un materialismo aleatorio. A
partir de la critica textual de los escritos pos-
treros de Althusser, asi como de la literatura
especializada en ellos, se recupera la propuesta
de Hegel en torno a la dialéctica del comienzo,
en la que se impugna a aquellas filosofias que
tratan al puro vacio como la condicién de que
haya movimiento y con él, transformacién. En
este sentido, se concluye que las objeciones de
Althusser a la dialéctica hegeliana ya encuentran
respuesta en la filosofia de Hegel, reponiendo
asi su fertilidad para pensar la transformaciéon
de las estructuras sociales como el resultado de

sus contradicciones internas.

Palabras clave: Althusser; Hegel; vacio; encuen-

tro; comienzo.

Introduccion

Rodrigo Steimberg”

Recibido: 8 de enero de 2018
Aceptado: 8 de enero de 2019

ABSTRACT

This paper contributes to the debate on the Al-
thusserian concept of void, as presented in The
Underground Current of the Materialism of the
Encounter. Based on both the textual criticism
of Althusser’s later writings and the specialized
literature, we resume Hegel’s proposal regarding
the dialectics of the beginning, where philoso-
phies dealing with the pure void as the condition
for movement -and, thus, transformation- are
criticized. In this sense, we conclude that Al-
thusser’s objections to the Hegelian dialectic are
already answered in Hegel’s philosophy, thus
restoring its fertility to regard the transforma-
tion of social structures as the result of their
internal contradictions.

Keywords: Althusser; Hegel; void; encounter;

beginning.

Desde la publicacion de los escritos tardios de Althusser, las discusiones sobre su trabajo
han cobrado una renacida vitalidad. Las preguntas relativas a si estos escritos suponen un

* Conicet, Universidad Nacional de Quilmes, Argentina. Correo electrénico: <steimbergr@gmail.com>.

ALTHUSSER Y EL COMIENZO ABSOLUTO | 311




)

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1v, nim. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 311-332 | ISSN-2448-492X
pot: http://dx.doi.org//10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63017

corte respecto de aquellos otros cldsicos o si, por el contrario, insisten y profundizan lineas
de trabajo abiertas ya en su produccion temprana (de Ipola, 2007; Negri, 2004; Anderson,
2011; Garcia del Campo, 2005; Diefenbach, 2013), asi como las indagaciones que toman por
eje su vinculo con aquellos fildsofos que el propio Althusser incluye dentro de la corriente
subterranea del materialismo aleatorio —en particular pensamos en Maquiavelo y en Spi-
noza (Williams, 2012; Morfino, 2013; Goshagarian, 2013)- amplian y enriquecen el campo
de estudios dedicado a la produccién de Althusser.

Nuestro trabajo toma como problema el concepto althusseriano de vacio y su relacién
con el de encuentro en la obra tardia de Althusser. Apuntamos en particular a La corriente
subterrdnea del materialismo aleatorio. Especificamente, intentaremos mostrar que Althus-
ser, por rechazar un cierto modo de abordar la dialéctica, trata al vacio como una sustancia,
convirtiéndolo en el presupuesto de toda configuracion, asi como en aquello que perma-
nentemente la asedia. El problema que identificamos en dicha concepcién es que demanda
pensar al encuentro que produce una nueva estructura (y no esta de mas aclarar que apun-
tamos a una nueva estructura social, a un nuevo modo de organizacion del trabajo social)
como un comienzo radical, como una discontinuidad que quiebra la estructura en la que
se produce sin ser engendrada en ella. De este modo, a partir del rechazo a lo que identifica
como una resonancia teleoldgica de la filosofia de Hegel, Althusser presenta al vacio como
un presupuesto del encuentro, encuentro que convierte a la transformacion de las estruc-
turas sociales en un evento que se produce ex nihilo, en una novedad radical que rompe
con aquello que transforma, sin encontrarse posibilitado por condiciones que se desarro-
llan en su interior.

Con el fin de mostrar nuestra hipétesis, el presente escrito constara de cuatro partes fun-
damentales. En la primera repondremos la critica de Althusser a la teleologia que suponen
ciertas tesis marxistas, ancladas en una determinada lectura de la dialéctica hegeliana. Una
vez hecho esto, expondremos cdmo, a partir de dicha critica, Althusser avanza su perspec-
tiva acerca del vacio como condicion del encuentro, encuentro que en si mismo condensa
su rechazo a la negacion de la negacion.

En nuestra segunda seccién especificaremos cuales son las dificultades que, a nuestro
modo de ver, dicha perspectiva enfrenta, apoyandonos brevemente en algunos de los co-
mentaristas del trabajo de Althusser. En esta linea, en el tercer apartado recuperaremos la
interpretacion de Giorgos Fourtounis acerca del vacio y su vinculo con el encuentro en el
trabajo postrero de Althusser. Dicho autor afirma que, en una linea interpretativa que se
apoya en el trabajo de Warren Montag (2104) y de la que nuestra presentacion se desvia,
los textos de Althusser soportan una lectura que hace al encuentro la condicién del va-
cio, transformando a este tltimo en un resultado de la agencia tedrica y politica, y no en
su presupuesto. De este modo, tanto Montag como Fourtounis, por identificar los riesgos
de una interpretacion que sustantiviza al vacio en el trabajo de Althusser, sostienen que es

312 | RODRIGO STEIMBERG



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1v, nim. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 311332 | ISSN-2448-492X
pot: http://dx.doi.org//10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63017

menester leer estos pasajes de un modo desplazado, tomando al vacio como un efecto del
encuentro y no como su condicion.

Una vez presentados ambos abordajes, sefialaremos los obstaculos con los que las in-
terpretaciones resenadas deben lidiar. En particular, insistiremos sobre el caracter fortuito
que ambos autores le adjudican al encuentro del cual el vacio es resultado, caracter que, a
nuestro modo de ver, repone las dificultades de la propia propuesta althusseriana, toda vez
que dicho encuentro aparece de igual modo como una novedad radical. Asi, aunque tanto
Montag como Fourtounis complejizan los términos del problema que aqui abordamos al
modificar el orden causal entre vacio y encuentro, cargan a este ultimo, que en el caso de
ambos es anterior al vacio, con los mismos atributos que le adjudica Althusser, resituando
en su interpretacion el cardcter sustantivo del vacio. Por lo cual sus puntos de vista son,
segun nuestra perspectiva, susceptibles del tipo de critica que habilita Hegel con sus desa-
rrollos. Nos abocaremos, entonces, en nuestro ultimo apartado, a desarrollar esta critica, ya
que en el contexto de la filosofia hegeliana se desarrollan argumentos para rechazar la pos-
tulacion del vacio como una sustancia. Perseguiremos mostrar, finalmente, que a partir de
esta critica se explica la figura fundamental de la dialéctica hegeliana, esto es, la afirmacion
mediante la propia negacion. Esta figura empuja a Hegel a presentar al devenir de toda de-
terminacién como un movimiento que se desarrolla en su propio interior, lo cual comporta
un modo especifico de pensar la transformacion de las estructuras sociales.

Althusser y el vacio, una filosofia del comienzo absoluto

Althusser denomina corriente subterranea del materialismo aleatorio a aquella tradicion
filosofica que se opone al materialismo especulativo —que es una forma de idealismo-. Al-
thusser concibe por materialismo especulativo al de la Necesidad, del Origen, la Esencia,
el Fin y la primacia del sentido sobre la dispersion. Contra esta perspectiva, propone un
conjunto de tesis que identifica presentes, de manera lateral, a lo largo de la historia de la
filosofia: las del materialismo del encuentro.

En Para un materialismo aleatorio (2002), Althusser formula un conjunto de posicio-
nes que recorren sus textos anteriores. Entre ellas destaca la que afirma que para la filosofia
se trata de tomar acta del hecho de que el sentido, la causalidad, la necesidad, el fin y todo
el ordenamiento del mundo advienen una vez que se produce un encuentro, encuentro que
podria no haber ocurrido. Una vez ocurrido este encuentro, él le da forma a los elementos
que prendieron. Sin embargo, no estaba en ellos, en tanto elementos, prefigurado su encuen-
tro; no portaban como potencia una finalidad hacia la que tendian. Por el contrario, es el
propio encuentro aleatorio el que los informa, el que los constituye como atomos de una
nueva estructura (Althusser, 2002: 34).

ALTHUSSER Y EL COMIENZO ABSOLUTO | 313



)

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1v, nim. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 311-332 | ISSN-2448-492X
pot: http://dx.doi.org//10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63017

En este contexto, Althusser recupera una tesis de Epicuro: el mundo consiste en una
infinita lluvia de atomos. En ella se da una desviacion minima, un clinamen (concepto
que segun Althusser, aparece en la filosofia de Lucrecio [Althusser, 2002: 33]). Este des-
vio imperceptible puede hacer que dos atomos prendan, se enganchen. De este encuentro,
si dura, brota la necesidad, el fin, el origen y todas aquellas figuras que el idealismo con-
sagra, tomandolas invertidamente como el orden que se engendra en el desorden, como
el resultado que puso en marcha el proceso que los tiene, justamente, por resultado. Esto
es, frente a la posicién materialista en filosofia, que trata al orden como un devenir-ne-
cesario y no al azar como aquello que se sustrae a la necesidad (Althusser, 2002: 101), el
idealismo sostiene para Althusser que el encuentro y el orden son el motor del encuen-
tro mismo, son su causa.

Por insistir sobre la figura de la contingencia, el materialismo del encuentro rechaza de
raiz la siguiente tesis:

Toda contradiccién, motor de su desarrollo, contiene en si misma el principio de su superacion,
de su negacion y de la reconciliacion entre sus términos contrarios. Es el famoso principio de la
Aufhebung hegeliana, la negacion de la negacion que tedrica e infaliblemente promete el Fin de
la historia, la reconciliacién universal de los contrarios, al final del desarrollo de las formas de la
dialéctica historica (Althusser, 2002: 14).!

La impugnacion de la Aufhebung hegeliana, recurrente en el trabajo de Althusser (2004: 82
y ss.), se debe a que en ella la contradiccion engendra en si aquello que la superara. La ne-
gacion de la negacion supone que toda forma concibe en su propio seno la figura en la que
devendra, que lleva dentro suyo la necesidad de eliminarse y tomar una forma nueva. Por
eso, para Althusser que la historia universal hegeliana esté gobernada por un fin hacia el
que necesariamente tiende no se debe a un afiadido a las estructuras de la dialéctica. Se ex-
plica por su nicleo fundamental; toda vez que la negacion de la negacion sea el motor del
movimiento, dado que cada figura incuba en si aquella que la sigue, nos enfrentamos a un
proceso necesario, en el que las formas se encadenan unas a otras producto de que cada fase
engendra en su interior aquella que la va a superar. Como la negacion de la negacién opera
haciendo de toda configuracion la partera de lo que la va a suceder, su unidad se encuentra
presupuesta, en vez de estar puesta como un resultado aleatorio de un encuentro que po-
dria no haber tenido lugar. En resumidas cuentas, la necesidad deja de ser pensada como
el devenir-necesario producto de la contingencia, para ser la contingencia una forma de la
necesidad (Althusser, 2002: 70). Escribe Althusser:

! Salvo expresa aclaracion, las cursivas pertenecen al original.

314 | RODRIGO STEIMBERG



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1v, nim. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 311332 | ISSN-2448-492X
pot: http://dx.doi.org//10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63017

Hegel dio a esta exigencia latente en el concepto de génesis su forma declarada y abierta, su forma
conceptual: el final es el inicio, lo que quiere decir que el inicio (origen en sentido estricto, naci-
miento de un individuo identificado) contiene ya, si no totalmente formado (en si y para si) por
lo menos en germen, en s, el término del proceso de desarrollo [...] la estructura de toda génesis
es necesariamente teleologica: si el fin ya estd presente, en si, en germen, virtualmente, etc., desde
el inicio-origen, implica que todo el proceso esta regido por su final, tiende hacia su fin (pensa-
miento profundamente aristotélico) (Althusser, 1996: 75).

Como toda determinacién encierra su negacion, el fin al que tiende el proceso existe en
ciernes desde su origen, con lo cual se trata de desplegar aquello que estrictamente ya exis-
tia. La dialéctica hegeliana carece entonces de aquello que es condicién del encuentro: “No
hay entonces encuentro, pues la unidad precede a los elementos, pues no hay ese vacio ne-
cesario para todo encuentro aleatorio” (Althusser, 2002: 70).

Althusser, en “La unica tradicién materialista” (2007), realiza una observacion que
consideramos pertinente recuperar. Dice que a través de un comentario de Marx llegé a
Magquiavelo. Puntualmente, se trata del que indica que el capitalismo naci6 del encuentro
de los hombres de los escudos y los trabajadores libres. Althusser piensa, con Maquiavelo,
a la fortuna como el requisito de este encuentro, siendo “la esencia de la fortuna, por muy
inverosimil que pueda parecer, como la nada y el vacio, es decir, la nada de causa, de esen-
cia, de origen” (Althusser, 2007: 16). Para que un encuentro advenga, entonces, debe haber
vacio, debe haber nada de causa, debe ocurrir una desviacion infinitesimal. Una desviacién
que, dice Althusser, no es nada (2002: 57-58; Morfino, 2014: 97).

El encuentro en cuestion es contingente porque nada de aquello que resulte de una de-
terminada concurrencia entre atomos estaba prefigurado en ellos ni puede ser tratado como
la causa que puso en marcha el encuentro. Antes del encuentro lo que habia era el mismo
mundo carente de forma (Althusser, 2002: 57). El encuentro entre atomos que da lugar a
un mundo que no estaba prefigurado ni engendrado en potencia ni incubado en aquello
que interrumpe ocurre, entonces, en el vacio de determinacion. En otras palabras, para que
el encuentro pueda ser pensado por fuera de la légica hegeliana de la contradiccion es me-
nester que haya un vacio tal que haga del desvio que produce el encuentro algo fortuito,
contingente (Sotiris, 2013: 33). Debe suspenderse toda forma para que en el escenario de
este puro vacio se produzca un encuentro. De lo contrario, este vacio oficiaria como una
astucia, como un instrumento del desenvolvimiento de la forma que se producird poste-
riormente. Dice Morfino al respecto:

In a work published posthumously in 1992, Althusser opposes, in the economic works of Marx,
a teleological conception of the mode of production to an aleatory one. A concept of violence

commanded by the Hegelian syntax is undoubtedly linked to the former: the feudal mode of pro-

ALTHUSSER Y EL COMIENZO ABSOLUTO | 315



)

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1v, nim. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 311-332 | ISSN-2448-492X
pot: http://dx.doi.org//10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63017

duction is pregnant with the capitalist mode of production. The latter is contained as a seed in
the former (again Leibniz and preformism), and violence appears at the moment of birth. It as-
sists in the birth of the inevitable. But what concept of violence is linked to the second? In the
first paragraph Marx writes: “The economic structure of capitalistic society has grown out of the
economic structure of feudal society. The dissolution of the latter set free the elements of the for-
mer.” The first proposition seems to be ascribable to a teleological and preformistic logic; but the
second escapes such a model. The dissolution has liberated the elements, but they are not already

combined according to a logic of necessity: their combination is aleatory (Morfino, 2014: 128).

Siguiendo a Morfino, el punto es que el vacio es el requisito del encuentro en tanto éste hace
de la necesidad el devenir-necesario de la contingencia. Si el resultado del encuentro exis-
tia en ciernes en la estructura que interrumpe, si se trataba de una potencia engendrada
en el interior de la configuracion que el desvio interfiere, entonces el encuentro vendria a
realizar una posibilidad ya inscripta, incubada en los atomos con anterioridad al encuen-
tro mismo. El vacio del que habla Althusser, entonces, es la consagracion del rechazo a la
negatividad y su teleologia, teleologia que le adjudica al hecho de que “toda contradiccion
contiene en si misma el principio de su superacion” (Althusser, 2002: 14).El vacio es, asi, la
condicion de que el encuentro constituya una novedad radical.

Althusser pretende desarticular este modo de comprender la dialéctica y pensar, mas
alla de ella, una filosofia para el marxismo. El materialismo del encuentro hace entonces
del vacio la figura que rompe con la teleologia del proceso inscripta en la dialéctica hege-
liana (Sotiris, 2013: 36), puesto que suspende toda potencia y toda necesidad para habilitar
un nuevo comienzo. En palabras de Matheron, se trata para el materialismo aleatorio de
persistir en una logica del surgimiento, entendida como “comienzo absoluto” o “comienzo
radical” (2005: 38), l6gica que sintetizaria el rechazo a la via hegeliana, bajo la cual el en-
cuentro realiza un destino que lo antecede.

El vacio como origen

Diversos autores sefialan que el planteo althusseriano en La corriente subterrdnea del mate-
rialismo aleatorio (1982) presenta una dificultad, en tanto su conceptualizacion de la relacion
entre encuentro y vacio ofrece elementos que lo asocian a una filosofia que ontologiza el
vacio (Montag, 2014: 6-7). Esta dificultad, entonces, aparece en la literatura como el riesgo
que tiene la concepcion althusseriana de caer en una filosofia del evento o del milagro (So-
tiris, 2013), una de la sustancia o los origenes (Fourtounis, 2013: 56), o una que renuncie
a la vocacion racionalista de la que gozaba hacia mediados de la década de 1960 (Morfino,
2014: 89). A pesar de los matices con los que estos autores tematizan la conceptualizacion

316 | RODRIGO STEIMBERG



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1v, nim. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 311332 | ISSN-2448-492X
pot: http://dx.doi.org//10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63017

althusseriana, todos observan que en ella habita el riesgo de transformar al vacio en una
sustancia, convirtiendo al materialismo aleatorio en una filosofia de los origenes, filosofia
que fuera criticada por el propio Althusser (Montag, 2014: 14). Escribe éste:

Pues bien, nos guardaremos de esta tentacion sosteniendo una tesis cara a Rousseau, quien decia
que el contrato reposa sobre un “abismo’, afirmando asi que la necesidad de las leyes resultan-
tes de la “toma de consistencia” provocada por el encuentro esta, hasta en su mayor estabilidad,
amenazada por una inestabilidad radical; una tesis que explica esto que tanto nos cuesta com-
prender, puesto que atenta contra nuestro sentido de las “conveniencias”, esto es, que las leyes
puedan cambiar-no que puedan ser validas durante un tiempo y no para la eternidad [...] sino
que puedan cambiar a cada instante, revelando el fondo aleatorio sobre el que se sostienen, sin

ninguna razon, es decir, sin fin inteligible (Althusser, 2002: 62-63).

En tanto el vacio es condicion de que haya encuentros, constituye entonces su trasfondo, su
escenario. Y, por la misma razdn, actua como el abismo sobre el cual todo encuentro reposa.
Es, de este modo, un objeto exterior a la estructura advenida que, por alguna circunstancia
aleatoria, en un determinado momento se convierte en el principio que la corroe, habili-
tando que ocurra un nuevo encuentro. Resulta, en tanto abismo, principio trascendente a
todo encuentro, puesto que yace mas alld, como su permanente amenaza.

Este modo de presentar al vacio, que se repite a lo largo del texto (Althusser, 2002: 31 y
ss.), lo ubica como causa emanativa de todo encuentro (Deleuze, 1999: 165 y ss). La causa
emanativa produce efectos exteriores a ella y permanece igual a si misma al producirlos,
mas alld de ellos. Al respecto, escribe Daniel Smith, comentando el trabajo de Deleuze:

In an emanative causality, the One is the cause or “radical origin” of Being, but the cause (the
One) remains beyond its effect (Being). The One does not come out of itself to produce Being,
because if it came out of itself it would become Two. This is the sense of Plotinus’ notion of the
gift: Being is a gift or donation of the One, but the One necessarily remains beyond Being, it “is
not” (Smith, 2012: 33).

El punto es que, asi puesto, el vacio resulta un principio ontoldgico separado del acontecer
histdrico, de los distintos encuentros que, como abismo, habilita. Si bien resulta la condi-
cién de todo encuentro, en tanto es menester que haya vacio de potencialidades, que nada
de lo que brote del encuentro esté incubado en la estructura que se destruye, y en este sen-
tido entra en contacto con aquello que corroe, el vacio es presentado como una presencia
eterna que se mantiene como escenario, al margen de los encuentros que posibilita. De este
modo, Althusser separa ontologia e historia, toda vez que el principio que pone en marcha

un encuentro permanece inalterado por este encuentro, se mantiene mas alla de la histo-

ALTHUSSER Y EL COMIENZO ABSOLUTO | 317



)

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1v, nim. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 311-332 | ISSN-2448-492X
pot: http://dx.doi.org//10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63017

ria. La constante revocabilidad de los encuentros depende de que el fundamento abismal
de todos ellos se mantenga en retirada, como condicién que los dona. El problema con esta
desarticulacion entre ontologia e historia, a nuestro modo de ver, es sefialado por Sotiris,
quien dice:

On the other hand, a more “ontological” conception of the void emerges in these texts, [...] this
image of the void has more to do with an Epicurean rain of atoms, where new forms emerge
only as swerves ex nihilo, and less with an historical materialist conception of social emancipa-
tion being possible because social relations and structures are inherently contradictory, always
amidst uneven processes of reproduction and transformation, and therefore constantly open to
change (Sotiris, 2013:32).

Sotiris sefiala que esta concepcién del vacio implica pensar el nacimiento de nuevas for-
mas histéricas de un modo inmediato, ex nihilo o milagroso (2013:33-34) e insiste en que
dicha concepcidn se aleja de aquella propia del materialismo histérico, que piensa la trans-
formacion de las estructuras como el resultado del cardcter contradictorio de todas ellas.
En el mismo sentido, Montag indica que el vacio tratado como principio sustantivo fun-
ciona como Origen y Destino de todas las cosas, como su causa fundamental y primera
(2014: 15-16). Y Morfino destaca que: “The biggest risk, then, is to see in this text an aban-
donment of the powerful rationalism of the writings of the 1960s in favour of a philosophy
of the event, of chance, or, worse, of freedom” (2014: 89).

Lo que nos importa retener es que tomar al vacio como una sustancia, como la causa
emanativa de toda creacidn, implica ubicar al materialismo del encuentro en la estela de
una filosofia en la que, en aras de rechazar la version hegeliana de la dialéctica, se afirma
una légica del evento y de la pura contingencia, en la que el cambio historico resulta im-
previsible y, por esto mismo, una posibilidad permanente. En tanto la transformacion de
toda estructura ocurre en la contingencia habilitada por el vacio, ya no depende de la co-
yuntura en la que dicha transformacion se da, puesto que no guarda ningun tipo de relacién
con ella. Por lo cual, se trata de una circunstancia que puede advenir en cualquier instante,
toda vez que depende de un vacio que “acompafia como una sombra a todo lo que existe”
(Montag, 2014: 7).

Este caracter permanente de la posibilidad de la transformacion es que el que acerca al
materialismo del encuentro a una filosofia de la libertad, puesto que no inscribe dicha posibi-
lidad en ciertas condiciones histéricas que podrian darle lugar. Lo que nosotros pretendemos
agregar, apoyandonos particularmente en el texto de Sotiris, es que dicho acercamiento se
explica por el rechazo a la dialéctica hegeliana, en tanto ésta supone que la transformacion
histdrica ocurre como resultado de contradicciones interiores a toda estructura y, por tanto,
realizan potencias incubadas en su seno.

318 | RODRIGO STEIMBERG



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1v, nim. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 311332 | ISSN-2448-492X
pot: http://dx.doi.org//10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63017

El encuentro como condicién del vacio

En aras de leer los textos de Althusser de otro modo, para mostrar en ellos la inscripcion
de una forma de comprender al vacio que evite los riesgos de transformarlo en una sustan-
cia, diversos autores sefialan que Althusser lo toma como un efecto o resultado y no como
una condicién. Apoyandose en las tesis que indican que todo encuentro es siempre ya el
resultado de uno anterior (Morfino, 2014: 97) y que la filosofia no simplemente toma acta
de que hay vacio, sino que hace el vacio de los problemas clasicos de la filosofia —Origen,
Causa, Necesidad, Sentido, Fin (Althusser, 2002: 40)-, intérpretes actuales del trabajo de
Althusser invierten la férmula del propio filésofo para decir que el vacio es el resultado de
un encuentro que prendié y no una condicién suya. Es Warren Montag quien propone la
féormula en cuestién, cuando escribe: “Desde esta perspectiva, el vacio no es la condicion
del encuentro, mas bien el encuentro es la condicion del vacio, aunque del vacio entendido
como verbo, como una actividad mas que como una sustancia, incluso si esa sustancia es
la negacién de la sustancia” (Montag, 2014: 16).

En esta misma linea interpretativa, Tosel sostiene que Althusser refiere al vaciamiento
de toda estructura por un encuentro que lo abre a nuevas posibilidades y no al vacio como
sustantivo (2013:16).Por su parte, Matheron afirma que el vacio es un producto del des-
pliegue de la actividad tedrica, que en este despliegue alcanza su borde politico (2005: 38),
mientras que Morfino indica que el vacio es el nombre de la ausencia de un plan al que obe-
dezca y conduzca un encuentro® (2014: 32).

Ahora bien, apoyandose en la formula de Montag que aqui consignamos, Giorgos Four-
tounis (2013) realiza una interpretacion del vinculo entre encuentro y vacio que pretende
superar los problemas que identifica en el tratamiento althusseriano. Como mencionamos
mads arriba, dichos problemas gravitan en torno al empleo del vacio como un objeto o una
sustancia que yace expectante y abisma toda formacion estructural, a los fines de posibili-
tar un nuevo encuentro.

Fourtounis parte de cuestionar desde qué perspectiva es que el vacio existe, puesto que se-
gun Althusser todo lo que hay son encuentros y siempre ha habido ya encuentros. De lo cual
deduce que no existe instante en el que lo advenido salga de escena para hacerle lugar al puro
vacio que habita detras de él. Si todo lo que hay son encuentros, entonces nunca tenemos
delante la pura nada, el puro vacio de ser. Por el contrario, todo encuentro ocurre en una es-
tructura llena, que siempre ya hizo de los atomos elementos suyos. En esta estructura sucede
un encuentro y sélo desde la perspectiva de lo que brotara de ¢l es que se puede afirmar que

2 Recuperar la posicién de Morfino en su extensién implicarfa salirnos de los limites de nuestro trabajo, toda vez que
propone una interpretacion del encuentro en Althusser anclada en una reformulacion de la nocién de temporalidad
histérica, apoyada ésta en la filosofia de Spinoza.

ALTHUSSER Y EL COMIENZO ABSOLUTO | 319



)

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1v, nim. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 311-332 | ISSN-2448-492X
pot: http://dx.doi.org//10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63017

los 4tomos carecen de forma y tienen pendiente su conjuncion en una estructura. Esto es, sélo
desde la perspectiva de lo que vendra se puede afirmar que los dtomos constituyen materia
vacia cuya forma especifica resta ser determinada. Asi, se puede hablar de vacio, para Four-
tounis una vez que ocurri6 un encuentro para el cual lo que existe como lleno, perteneciendo
a una estructura, es un conjunto de dtomos carentes de forma. El vacio es, entonces, en su in-
terpretacion, el resultado de un encuentro aleatorio, y no su condicién. Afirma Fourtounis:

The void then is made by the perspective of something, in relation to which everything present is
old, something that, in a peculiar sense, is absent from the present scene, it does not (yet) exist, is
not (yet) present and known; something that, in a peculiar sense, is (already) in the future. Fur-
thermore, the void is made in order for that thing to begin, in order to exist: the place is “empty
in order to be filled, empty so as to have inserted in it the action of the individual or group who
will come and take a stand there” [...] The place is “empty for the future”; it is “empty, though it
is always occupied” The place is empty through an active perspective, which empties the full. If
the place of the thing to come is not yet occupied and stabilized, it is because it is the place of a
thing that is already fighting for its being, “unstable in its very existence, since all its effort must
tend towards giving itself existence” (Fourtounis, 2013: 52).

Fourtounis sostiene que el resultado de un encuentro cuyas causas son absolutamente con-
tingentes y sus resultados imprevisibles en tanto no actualizan posibilidades incubadas en
la estructura de la que emerge, vacia lo lleno de la configuracion en la que ocurre para darse
existencia a si mismo (Fourtounis, 2013: 47 y ss.). Todo encuentro advenido es perforado
por otro, que para darse existencia a si mismo y comenzar(se), lo vacia. Asi, esta actividad
de vaciar una estructura es el resultado retroactivo de un encuentro que de manera fortuita
ha tenido lugar. Por eso la insistencia de Fortounis en que el vacio existe desde la perspec-
tiva de lo que vendra, no desde la propia estructura ya advenida. Por eso mismo, sostiene
Fourtounis, es que el vacio es tal para un discurso que se situa en el porvenir, para una prac-
tica que lo produce en su propia intervencion.

Retomando los sefialamientos de Althusser en torno al trabajo de Maquiavelo, Fourtou-
nis afirma que sdlo desde el punto de vista del hecho por consumar -y no desde el propio
del hecho consumado- se puede hacer el vacio a lo existente, se hace justicia a la letra al-
thusseriana:

[...] no solamente la filosofia que dice que el vacio preexiste a los d&tomos que caen en él, sino tam-
bién una filosofia que hace el vacio filosdfico para darse la existencia: una filosofia que en lugar
de partir de los famosos “problemas filoséficos” (;por qué hay algo en vez de nada?”) comienza
por evacuar todo problema filoséfico, esto es, por renunciar a darse un “objeto’, cualquiera que sea
(“la filosofia no tiene objeto”) (Althusser, 2002: 40).

320 | RODRIGO STEIMBERG



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1v, nim. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 311332 | ISSN-2448-492X
pot: http://dx.doi.org//10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63017

Fourtounis, de esta manera, muestra de qué modo puede comprenderse al vacio del cual
habla el materialismo aleatorio como un resultado y no como un objeto o una sustancia. El
vacio no constituye entonces una condicion del encuentro, sino al revés, uno de los efectos
que arroja. De la mano del trabajo de Althusser en torno a Maquiavelo, justifica que el vacio
es el producto de la actividad de un encuentro que, para darse existencia a si mismo, horada
la estructura en la cual ocurrid. Asi, en lo lleno de una estructura se produce fortuitamente
un encuentro desde cuya perspectiva los elementos que la conforman son abstractos, caren-
tes de forma, vacios. En esta operacion interviene la posicion materialista en filosofia —que
se sintetiza en el materialismo aleatorio-, enfatizando el caracter vacio de los elementos,
nombrando lo lleno como vacio y tomando partido en esta intervencion. Es decir, posicio-
nandose en la coyuntura desde el punto de vista del hecho por consumar.

Fourtounis afirma que el encuentro como tal es contingente, impredecible, que no se en-
cuentra albergado como una potencia de la estructura que, una vez ocurrido, este encuentro
vacia. Por eso el encuentro constituye una “novedad radical” (Fourtounis, 2013:49). Con
esta argumentacion, a nuestro modo de ver, Fourtounis desplaza el problema que aqui in-
tentamos plantear, esto es, que para Althusser el vacio de determinacion es la condicion de
que el encuentro produzca un comienzo absoluto, una novedad radical. En la interpretacion
de Fourtounis, sélo si este encuentro no esta prefigurado ni albergado en la estructura en
la que sucede es como puede sostenerse su caracter aleatorio. Por lo cual, sigue reclamando
un corte absoluto respecto de las condiciones en las que se produce, toda vez que demanda
que el vacio aparezca como una fulguracién en una estructura para interrumpirla y habili-
tar un encuentro que arroje una novedad radical -y que retome el vacio del que proviene,
ahora para corroer la estructura en la que advino.

Fourtounis no evita los riesgos que sufre la propuesta althusseriana, ya que contintia ha-
ciendo del vacio un objeto que acecha lo advenido e irrumpe en él para producir un corte
que suspende toda conjuncion, que entrega la estructura ya consumada a la pura nada,
para que en esta nada aparezca lo nuevo y comience entonces a vaciar la estructura asi in-
terrumpida. En resumidas cuentas, aunque retroactivamente, el hecho por consumar para
darse existencia vacie lo lleno de un encuentro ya advenido, la argumentacién de Fourtou-
nis reclama un instante en el que fulgure la pura nada, para que en este escenario asi vacio,
un nuevo encuentro se produzca. Solo de este modo puede hablarse de novedad radical, lo
cual implica la creacidn ex nihilo.

Deciamos que Althusser introduce la figura del vacio como corolario de su rechazo ala
Aufhebung hegeliana, bajo la cual: “Toda contradicciéon, motor de su desarrollo, contiene
en si misma el principio de su superacion, de su negacion y de la reconciliacién entre sus
términos contrarios” (Althusser, 2002: 14). Para que un encuentro produzca una estructura
que no se encuentre ya contenida en aquella de la que brota es menester afirmar el vacio
de toda determinacidn, la pura nada como condicion del encuentro. Veiamos entonces

ALTHUSSER Y EL COMIENZO ABSOLUTO | 321



S (
Z

)

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1v, nim. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 311-332 | ISSN-2448-492X
pot: http://dx.doi.org//10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63017

que ciertos intérpretes del trabajo de Althusser indicaban los riesgos de una propuesta que
transforme al vacio en un objeto o una sustancia. Entre ellos aparecia el trabajo de Four-
tounis, que pretendia saldar esta dificultad, a nuestro modo de ver insatisfactoriamente.
Consideramos pertinente mostrar, entonces, la forma en la que Hegel critica aquellas con-
cepciones que presentan la creacion de lo nuevo como una produccién ex nihilo. De este
modo pretendemos darle carnadura a aquella sentencia de Althusser que indica que “Spi-
noza, como Hegel, rechaza toda tesis del Origen, de la Trascendencia, del ‘Mads All4, aun
cuando aparezca disfrazada en la interioridad absoluta de la Esencia” (Althusser, 1975: 48).
Efectivamente, rechazar toda tesis del Origen y de la Trascendencia implica impugnar la
existencia del puro vacio, de la nada como esencia, figura que tiene lugar, a nuestro modo
de ver, en las tesis de Althusser en Para un materialismo aleatorio (2002). Asi, diremos que
en este punto, la dialéctica hegeliana consigue sortear las dificultades con las que tropieza
Althusser. Cabe recorrer entonces las consecuencias que presenta a la hora de explicar la
transformacién de toda forma como el resultado de su propia actividad.

La critica al vacio realizada por Hegel

A lo largo de este acapite, pretenderemos mostrar la critica realizada por Hegel al comienzo
presentado como absoluto, como ruptura inmediata entre un puro ser y una pura nada o
puro vacio. Tras recuperar esta critica, expondremos como del rechazo al comienzo absoluto
Hegel avanza hacia la figura del devenir, en la que la gestacion de una nueva determinacion
se realiza al interior de la que la antecede. Asi, intentaremos justificar que las tesis althusse-
rianas en Para un materialismo aleatorio, asi como la interpretacion de Fourtounis en torno
al vacio como resultado, no consiguen sortear la critica hegeliana, en tanto ambas son sub-
sidiarias de una conceptualizacion del vacio que el propio Hegel supera al desarrollar. De
esta manera, procuraremos mostrar que la dialéctica hegeliana encierra una forma de pre-
sentar el cambio histdrico en la que anida ya una critica a las tesis adelantadas por Althusser.

Hegel comienza la Ciencia de la Légica (1982) con un apartado cuyo titulo se formula
como una pregunta: “3Cual debe ser el comienzo de la ciencia?” En él se establece que el
punto de partida de la descripcion de lo absoluto debe ser uno que permita que sus determi-
naciones ulteriores no se constituyan en “un comienzo nuevo” respecto de él y que al mismo
tiempo encuentre en si la necesidad de progresar dentro suyo, evitando asi el riesgo que el
filésofo aleman le adjudica a la filosofia de Spinoza, la de hacer de lo absoluto algo inmé-
vil, esto es, algo dentro de lo cual no se puede progresar (Hegel, 1982 T1: 123). El punto de
partida en la exposicion de lo absoluto (di Giovanni, 2005: 39-40) debe cumplir entonces
con una doble exigencia: a) debe ser indeterminado, porque si fuese determinado remi-
tirfa a otro respecto de él y no seria ya un verdadero punto de partida; b) debe tener en si

322 | RODRIGO STEIMBERG



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1v, nim. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 311332 | ISSN-2448-492X
pot: http://dx.doi.org//10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63017

lo que lo mueva a pasar a otro, puesto que de no ser el caso, el progresar de sus determi-
naciones ya no ocurririan dentro de lo absoluto, sino que remitirian a su exterior. En este
segundo caso, el absoluto no podria admitir dentro suyo a las determinaciones ulteriores,
con lo cual no seria ya un verdadero absoluto.

Ahora bien, lo que sefialamos respecto del punto de partida resulta significativo porque
introduce el problema del vacio. Dice Hegel:

Ademas: el ser y la nada existen en el comienzo como diferentes; pues el comienzo sefala algo
distinto; es un no-ser, que se refiere al ser, como a un otro; lo que comienza no existe todavia;
solo va hacia el ser. El comienzo, en consecuencia, contiene el ser como algo que se aleja del no-
ser o lo elimina, es decir, como un contrario del no-ser. Pero, por otra parte, lo que comienza ya
existe, pero simultdneamente todavia no existe. Los contrarios, ser y no-ser, estan por tanto en el
comienzo en una unién inmediata; es decir, que el comienzo es su unidad indiferenciada. El ana-
lisis del comienzo, daria asi el concepto de la unidad del ser y del no-ser —o, en forma refleja, el
concepto de la unidad del ser distinto y del ser indistinto- o bien el de la identidad de la identi-
dad con la no-identidad (Hegel, 1982 T1: 95-96).

Hegel senala que, si se quiere abstraer de este traspasar y quedarse con el puro concepto del
comienzo como punto de partida, su analisis nos dirige nuevamente a la dialéctica del ser y
la nada. Lo que comienza debe tener alguna forma de existencia —debe ser de algiin modo-
puesto que si no, simplemente no podria comenzar. Al mismo tiempo, si fuese una simple
existencia, entonces no comenzaria -lo cual sefiala para Hegel que a aquello que comienza
lo habita la nada. El comienzo, asi, encierra un mutuo traspasar entre ser y nada. Escribe:

Si el mundo o algo cualquiera tuviese que haber comenzado, tendria entonces que haber empe-
zado en la nada, pero en la nada no hay un comienzo -o bien la nada no es un comienzo-; pues
el comienzo incluye en si un ser, pero la nada no incluye ningtn ser. La nada es sélo la nada. En
un fundamento, en una causa, etc. (si se determina asi la nada) se halla contenida una afirma-
cién, un ser. Por el mismo motivo no puede siquiera cesar de existir algo. Pues entonces deberia

el ser contener la nada, pero el ser es s6lo ser y no el contrario de si mismo (Hegel, 1982 T1: 134).

Aqui se halla presentada la unidad del problema del comienzo con aquel de la nada. En
primer lugar, no puede haber una pura nada puesto que, en la medida en que se le haga
condicién de aquello que comienza,’ en o a partir de ella estaria apareciendo algo. Luego,

3 Vale recordar que, toda vez que el puro vacio es requisito de un comienzo absoluto, la nada oficiaria en el mate-
rialismo del encuentro como una condicién y entonces los términos en los que plantea Hegel la cuestion resultan
pertinentes para el tratamiento que le da Althusser.

ALTHUSSER Y EL COMIENZO ABSOLUTO | 323



)

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1v, nim. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 311-332 | ISSN-2448-492X
pot: http://dx.doi.org//10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63017

deduce Hegel, no se trataria de una pura nada sino de una que esta en contacto con el ser.
Planteado por la positiva, estrictamente, no puede haber comienzo de lo que no es porque
en ese caso no estaria comenzando. Aquello que comienza tiene que ser de algiin modo y,
por eso, se puede decir que comienza. De la pura nada, entonces, no puede manar algo, ya
que no seria una nada pura.

Sin embargo, el punto entonces no es sélo descartar que exista la pura nada o, de cara al
problema que nos toca, el puro vacio. Es rechazar la tesis del comienzo absoluto, puesto que
ella supone la creacion a partir de la nada. Sin pura nada no hay para Hegel puro comienzo
—de ahi la pertinencia de la observacion realizada por Althusser: en Hegel no hay Origen.

Ahora bien, de acuerdo con las palabras citadas, tampoco hay puro cesar, pues entonces
lo que es deberia trocarse inmediatamente, “de un pistoletazo”, en pura nada. Esto impli-
caria que en el puro ser irrumpiria la pura nada, que el puro ser estaria preiado de pura
nada. Pero, entonces, este puro ser no seria tal, pues estaria en contacto con la pura nada,
su contrario. Sin puro ser, no hay tampoco puro cesar.

Hegel persigue mostrar de este modo que la propia dialéctica del puro ser en pura naday
de la pura nada en puro ser descarta que pueda pensarse un puro comenzar o un puro cesar.
Aquello que comienza ya es, porque de lo contrario no podriamos decir que algo comienza,
y al mismo tiempo no es, porque entonces no estaria comenzando a ser. Asi, en lugar de
un puro comienzo o un puro cesar, para Hegel todo lo que es consiste en un eterno comer-
cio entre nacer y perecer, un constante devenir en el que cada determinacion al afirmarse,
se niega a si misma (Mondolfo, en Hegel, 1982 T1: 10-11; Marx, 2001: 186). Resume Hegel:

[...] el comienzo, como comienzo del pensar, debe ser totalmente abstracto, universal, forma
pura sin ningtn contenido; no tendriamos asi nada més que la representacion de un simple co-
mienzo como tal. Por lo tanto sdlo se trata de ver qué hallamos en esta representacion. Todavia
no es nada y tiene que devenir algo. El comienzo no es la nada pura, sino una nada de la cual
tiene que surgir algo; luego también el ser estd ya contenido en el comienzo. El comienzo con-
tiene, en consecuencia, a ambos: el ser y la nada; es la unidad del ser y la nada; es decir, es un
no-ser que al mismo tiempo es ser, y un ser, que al mismo tiempo es no-ser [...] Los contrarios,
ser y no-ser, estan por tanto en el comienzo en una unién inmediata; es decir, que el comienzo
es su unidad indiferenciada (Hegel, 1982 T1: 95).

En el andlisis del comienzo muestra Hegel que no puede pensarse ni una pura nada que
no esté mediada por el ser ni un puro ser no mediado por la nada. Ninguna de las dos de-
terminaciones que en el comienzo se hallan en unidad existe por si, permanece quieta en
si misma. Se trata, en sintesis, de determinaciones mediadas por su contrario, que por si
mismas traspasan en otro que ellas mismas. Pero esto arroja como resultado que no puede
haber ni puro comienzo ni puro cesar, sino permanente devenir. El propio Althusser dice:

324 | RODRIGO STEIMBERG



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1v, nim. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 311332 | ISSN-2448-492X
pot: http://dx.doi.org//10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63017

“Las primeras palabras del comienzo de la Ldgica lo dicen: el ser es la Nada. El comienzo
establecido es negado: no hay comienzo, ni por tanto Origen” (Althusser, 1975: 47-48).

Hegel muestra asi, en la dialéctica del comienzo, que toda afirmacién traspasa a su con-
trario, que se afirma como lo que es deviniendo lo que no es. Otro modo de decir que lo
que niega a una determinacion es a su vez negado como negacion, ya que vemos que el
contenido de una forma difiere de ella —constituye su negacién- y, sin embargo, ella es este
traspaso mismo -lo que niega que se trate de una negacion. Por lo cual la identidad de una
forma encierra una mediacion a través de lo que difiere de ella o, de otro modo, toda de-
terminacion estd en si al mediarse a si misma a través de su negacion. Esto implica para
Hegel que el punto de partida del movimiento de lo absoluto no se pierda al ser superado.

El rechazo del comienzo absoluto supone que el punto de partida de la descripcion de lo
absoluto, entonces, es tal por encerrar un movimiento en el que se niega su negacion. Como
afirmabamos al principio de este acapite, es tal por ser indeterminado y al mismo tiempo
aloja un movimiento en el que se enriquece. En este punto encuentra Althusser la carga te-
leoldgica de la dialéctica; como en cualquier determinacion que tome el origen se mantiene
como fundamento, este jamas se perder3, teniendo al Fin hacia el que tiende ya incubado en
si mismo. En otros términos, para Althusser el origen, en el contexto de la dialéctica hege-
liana implica la promesa de que se retornara a él necesariamente, como una determinacién
que le pertenece y se encuentra siempre-ya presente en él.

Ahora bien, si Althusser plantea la cuestion del vacio en aras de rechazar la dialéctica
hegeliana y de abrir la posibilidad de pensar un nuevo comienzo, la impugnacién hegeliana
al vacio como un elemento puro, a la nada absoluta, apunta hacia un modo de compren-
der la transformacién como figura que engendra en su interior aquello en lo que devendra.
Dado que toda forma se afirma como lo que es negando lo que no es y, entonces, resulta
para Hegel una abstraccion pensar a la identidad por fuera de la diferencia (Hegel, 1982
TIL: 45), cualquier determinacién alberga en si misma a su contrario. Es decir, cualquier
determinacion existe como lo que es negando aquello que no es. De cara a la cuestion de la
transformacion de una estructura por otra, del comienzo de una nueva forma, esta perspec-
tiva sostiene que es la propia inquietud de toda determinacion, el comercio de ella con su
negacion, la que la lleva a devenir otra. Ya que toda determinacion tiene en si a su opuesto,
se transforma en otra como producto de su automovimiento. O, en otros términos, el cam-
bio brota desde su interior, porque engendra en su interior a su negacién. Dado que lo que
niega a una forma existe ya en ella, el devenir de una determinacion en otra consiste en que
ella misma le dé curso a esa otra forma a través de la cual se afirmaba y que se encontraba ya
en su seno como requisito de su existencia. En este sentido, dado que, nuevamente, la dia-
léctica hegeliana tiene como piedra angular a la negacion de la negacion, conduce a pensar
al movimiento como la forma de existencia misma de toda determinacion. En esta medida,
tal y como dice Althusser, lo que la agota, lo que la hace perecer o lo que la supera es inte-

ALTHUSSER Y EL COMIENZO ABSOLUTO | 325

oy

i



)

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1v, nim. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 311-332 | ISSN-2448-492X
pot: http://dx.doi.org//10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63017

rior a ella. En esta medida, el cambio no se produce por chocar con un otro externo o por
ser interrumpido por una desviacion que la hace estallar; el cambio ocurre como resultado
de que una determinacion alberga aquello que la niega y le da curso, hasta ser superado por
ese otro en el que se afirma para existir.

Nuestro objetivo al reconstruir el modo en el que Hegel presenta el comienzo del mo-
vimiento de lo absoluto era mostrar que en él se encuentra una critica al puro vacio como
condicién de la creacion de una nueva determinacion o figura. Este puro vacio tendria la
contradiccidn de ser, al mismo tiempo, fuente de creacidn, requisito de la aparicion de lo
nuevo y, a la vez, conservarse como fundamento, sin relacionarse con aquello que habilita.
Hegel, entonces, sostiene que este puro vacio o pura nada encierra ya un ser, por lo cual se
niega a si mismo. Sin embargo, esta negacion es a la vez referencia a si, puesto que la nega-
cién de lo que es, el puro vacio, encierra aquel contenido que se proponia rechazar, el ser.
De ahi que sea negacion de si como negacién. De este movimiento deduce Hegel que no
hay tal cosa como puro vacio, que no se trata de una condicion exterior para la creacion de
lo nuevo, sino que este vacio, impuro, por estar en relacion con lo lleno, es justamente mo-
tor del movimiento, es negatividad. Escribe Hegel:

El principio atomista no permaneci6 sin embargo en tal exterioridad entre los primeros pensado-
res que lo concibieron, sino que tuvo ademas de su abstraccion una determinacidn especulativa
en esto: que el vacio fue reconocido como fuente del movimiento; lo cual constituye una rela-
cion entre los 4tomos y el vacio completamente distinta a su puro estar uno al lado del otro y a
la indiferencia de estas dos determinaciones una frente a la otra. Que el vacio sea la fuente del
movimiento no tiene el sentido futil de que algo pueda moverse sdlo en un espacio vacio y no en
un espacio ya llenado, pues en un espacio tal ya no encontraria ningtin lugar abierto. —Al en-
tenderlo asi el vacio seria solo el presupuesto o la condicion, no el fundamento (o motivo) del
movimiento, y del mismo modo también el movimiento mismo seria presupuesto como presente
y seria olvidado lo esencial, esto es, su motivo. La manera de ver segtin la cual el vacio constituiria
la causa del movimiento, contiene el pensamiento mas hondo, de que en lo negativo en general
esta el fundamento del devenir, de la inquietud del automovimiento —en tal sentido, empero, lo
negativo tiene que tomarse como la verdadera negatividad del infinito. El vacio es fundamento
del movimiento s6lo como referencia negativa de lo uno a su negativo, o sea a lo uno, vale decir a

si mismo, que sin embargo esta puesto como existente (Hegel, 1982 T11: 123).

Asi, Hegel rechaza, en su critica al atomismo, que el vacio sea la condicion para el movi-
miento o, decimos nosotros, para la producciéon de algo nuevo. En su filosofia aparece ya
la impugnacién de que el vacio y los atomos estén uno al lado del otro, tal y como, intenta-
mos mostrar, se sigue del tratamiento althusseriano. Dado que Althusser hacia al vacio, a
la nada de determinacion, la condicion para que se produzca un encuentro, reclamaba un

326 | RODRIGO STEIMBERG



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1v, nim. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 311332 | ISSN-2448-492X
pot: http://dx.doi.org//10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63017

abordaje del vacio en la linea del que Hegel critica. Althusser, asi, obligaba al vacio a inter-
venir lo lleno para que, en este instante de plena suspension de toda configuracion, advenga
un comienzo absoluto. Por eso sefialadbamos que el materialismo aleatorio separa ontologia
e historia, separacion que, tal y como diversos intérpretes lo resefiaban, presenta el riesgo
de hacer de esta corriente una filosofia de la libertad. Hegel, impugnando al vacio como
condicion de la transformacion, afirma a la negacion de la negacion como el pulso del mo-
vimiento dialéctico, mostrando que este movimiento constituye el interior de cada forma,
toda vez que ella esta habitada, para ser lo que es, por aquello que la niega y la hace perecer.

Conclusiones

En la primera parte de nuestro trabajo, revisamos la critica de Althusser a lo que denomina
idealismo o materialismo especulativo. De la mano de esta critica, recuperamos las tesis
fundamentales del materialismo aleatorio, haciendo especial énfasis en el vinculo entre en-
cuentro y vacio. A partir del rechazo althusseriano a la dialéctica hegeliana, vimos que en
aras de pensar un comienzo absoluto, que rechace la carga teleoldgica que Althusser le ad-
judica ala Aufhebung, es menester para el filosofo francés postular al vacio como condicién
del encuentro. Esto es, si se quiere pensar un encuentro que tenga por corolario una con-
juncion radicalmente nueva, que no esté prefigurada como potencialidad de un encuentro
anterior, es necesaria para Althusser una interrupcion que entregue un momento de puro va-
cio de determinacion, que arroje como resultado la pura nada, para que en ella se produzca
un encuentro verdaderamente nuevo. Esto nos enfrent6 a que en la trama del argumento
althusseriano, el rechazo a la teleologia que hace que la sucesion de hechos se produzca de
modo necesario, toda vez que cada configuracion histérica engendra en si misma y se realiza
en aquella que la suceders, se consagra en la postulacion del vacio pleno como condicién
de una auténtica novedad, del surgimiento de un encuentro que interrumpa aquello que lo
precedid, careciendo de toda ligazon con él.

Esta relacién entre encuentro y vacio es impugnada por algunos de los intérpretes con-
temporaneos de Althusser. Warren Montag y Giorgos Fourtounis, asi como Panagiotis Sotiris
y Vittorio Morfino sefialan algunas de las dificultades que comporta hacer del vacio la con-
dicién del encuentro. Estas dificultades aparecen en la literatura vinculadas al riesgo que
tiene la concepcion althusseriana de caer en una filosofia del evento o del milagro (Sotiris),
una de la sustancia o los origenes (Montag, Fourtounis) o una que renuncie a su vocacion
racionalista (Morfino).

De la mano de estos intérpretes, dijimos que, al ubicar al vacio como una sustancia o
como un escenario de todo encuentro, bajo las coordenadas del materialismo del encuen-
tro se sostiene una logica del evento y de la pura contingencia, en la que el cambio histérico

ALTHUSSER Y EL COMIENZO ABSOLUTO | 327



)

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1v, nim. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 311-332 | ISSN-2448-492X
pot: http://dx.doi.org//10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63017

resulta siempre azaroso y por tanto imprevisible; de ahi, también, continuamente posible.
En tanto la transformacion de toda estructura ocurre en la contingencia habilitada por el
vacio, la configuraciéon que brote del encuentro fortuito no guarda ningtn vinculo con la
coyuntura en la que dicha transformacion sucede. Por lo cual se trata de una posibilidad
asequible en cualquier instante.

Determinado de este modo, el vacio opera como una sustancia que se mantiene inal-
terada, al margen y acechando al acontecer histérico. Resulta entonces un principio que
potencialmente puede tornarse activo en cualquier momento, sean las que fueren las con-
diciones histdricas que interrumpe. Este planteo, asi, separa el discurrir de la historia de un
principio ontoldgico que tiene la facultad de suspenderlo en todo momento. Y esta misma
separacion es la que encierra el riesgo de hacer del materialismo aleatorio una filosofia de
la libertad, en tanto no hace depender de condiciones histdricas concretas y determinadas
la posibilidad de transformar las estructuras sociales.

Habiendo precisado las dificultades con las que tropieza la postulacion del vacio como
condicion del encuentro, en nuestra tercera seccion recuperamos la lectura del vinculo entre
vacio y encuentro realizada por Fourtounis, anclada a su vez en sefialamientos de Warren
Montag. Fourtounis recupera la inversiéon del orden causal entre vacio y encuentro pos-
tulada por Montag. Para ¢él, no se trata de que el vacio sea condicion del encuentro sino,
al contrario, de que una vez que un encuentro ha tenido lugar, este vacia, para darse exis-
tencia, la estructura en el seno de la cual ocurrid. El vacio queda asi determinado como el
resultado de la actividad de un encuentro que conjunté ciertos elementos y que para re-
producirse como forma horada aquella estructura en la que, fortuitamente, advino. De esta
manera, un encuentro que cuajo, de forma aleatoria, tiene que vaciar la estructura que lo
precedid para darse existencia a si mismo, para permanecer como conjuncion. Lo cual im-
plica que solo desde el punto de vista de una nueva forma los elementos de una estructura
determinada resultan vacios, aparecen como materiales carentes de forma. Desde el punto
de vista de la estructura ya advenida en la que el nuevo encuentro ocurre, estos son atomos
de una conjuncién que ya existe y se reproduce como totalidad. Es menester que acontezca
un nuevo encuentro para que desde la perspectiva de este, los atomos en cuestion se tornen
elementos vacios, carentes de forma. Por eso Fourtounis afirma que el encuentro precede
al vacio, que el vacio es tal desde una cierta perspectiva, que a su vez interviene para ago-
tar la estructura que el nuevo encuentro interrumpe.

Nuestro punto ante el planteo de Fourtounis es que no consigue sortear los problemas
que presenta la argumentacion de Althusser. Si bien su lectura es plausible desde el punto
de vista textual, el punto es que el encuentro que vacia una estructura advenida continta
siendo fortuito, aleatorio. De esta manera, sigue presentandose como una creacioén ex ni-
hilo, toda vez que en aras de mantener que el resultado del encuentro no esta prefigurado
en los elementos que en €l se conjuntan, es necesario que intervenga un momento de ab-

328 | RODRIGO STEIMBERG



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1v, nim. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 311332 | ISSN-2448-492X
pot: http://dx.doi.org//10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63017

soluta interrupcion, de puro vacio de determinacion para que el nuevo encuentro suponga
una auténtica ruptura con la estructura anterior. Toda vez que se rechace que una nueva
configuracion histérica estd posibilitada por contradicciones engendradas en el ambito de
estructuras anteriores, es preciso postular un momento de interrupcién absoluta, de inde-
terminacion plena. En este sentido, decimos que la argumentacién de Fourtounis carga con
los problemas de la de Althusser, puesto que, si bien sostiene que una vez advenido un en-
cuentro ¢l se encarga de vaciar una estructura anterior, sigue dependiendo de la presencia
del vacio como condicién de que este nuevo encuentro se produzca.

Por ultimo, en nuestro apartado final repusimos la critica de Hegel a aquellas filosofias
que postulan la existencia del vacio absoluto, de la pura nada (de hecho, vimos que Hegel
incluye en ellas al atomismo). Dado que afirmamos que Althusser presenta al vacio como
condicién del encuentro producto de su rechazo a la Aufhebung o negacion de la negacion,
ya que ella hacia del cambio histérico el resultado necesario de contradicciones que se in-
cubaban en el interior de una forma y en esa medida gozaba de un caracter teleolégico,
consideramos pertinente detenernos en la critica de Hegel a lo que identificamos como sus-
tantivacion del vacio, puesto que esta critica responde al tipo de argumentacién que Althusser
lleva a cabo. Asi, mostramos que para Hegel postular a la pura nada como la condicién del
movimiento —o de la transformacidn, para el caso del materialismo aleatorio— requiere de
que en la nada aparezca algo, lo que muestra que ya no se trata de una pura nada, sino de
una nada que encierra un ser. A partir, entonces, de la dialéctica del comienzo, vimos que
el mismo tratamiento del vacio como condicion de la transformacion rechaza la existencia
del puro vacio y con ella la del comienzo absoluto. Esto conduce a Hegel a presentar a la
afirmacién mediante la propia negaciéon como el movimiento propio de toda figura, bajo el
cual una determinacion engendra en su propio interior la forma en la que devendra.

De esta manera, intentamos justificar por qué ni el materialismo aleatorio althusseriano
nila interpretacion de éste llevada a cabo por Fourtounis ofrecen una perspectiva superadora
respecto de la teleologia que le adjudican a la dialéctica hegeliana, toda vez que dependen
de la postulacion del vacio como condicion del encuentro, cayendo asi en un enfoque que
piensa a la transformacion como comienzo absoluto. Ya que en la propia filosofia hegeliana
se encuentra una critica a estos enfoques, consideramos pertinente recuperarla para indi-
car en qué sentido ofrece una perspectiva fértil a la hora de pensar la transformacién de las
estructuras sociales, en particular, la del modo de produccion capitalista.

ALTHUSSER Y EL COMIENZO ABSOLUTO | 329

S (

i



S
Z

)

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1v, nim. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 311-332 | ISSN-2448-492X
pot: http://dx.doi.org//10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63017

Sobre el autor

RODRIGO STEIMBERG es doctor en Ciencias Sociales por la Facultad de Ciencias Sociales de
la Universidad de Buenos Aires. Actualmente se desempefia como becario posdoctoral por
el Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas, con sede en la Universidad
Nacional de Quilmes. Su tema de investigacion actual es la teoria del Estado moderno en
la obra de Louis Althusser. Entre sus publicaciones recientes, se destacan: “De la identidad
a la diferencia. Althusser y la causalidad estructural” (Enfoques, 2016); “Tras las huellas del
estructuralismo. El estructuralismo como campo de tensiones” (Astrolabio, 2016) y “Un reco-
rrido por la produccion de Louis Althusser: el estructuralismo aleatorio” (Izquierdas, 2018).

Referencias bibliograficas

Althusser, Louis (1982) La corriente subterrdnea del materialismo aleatorio. Madrid: Arena
Libros.

Althusser, Louis (1975) Elementos de autocritica. Barcelona: Laia.

Althusser, Louis (1996) Escritos sobre psicoandlisis. México: Siglo xXI.

Althusser, Louis (2002) Para un materialismo aleatorio. Madrid: Arena Libros.

Althusser, Louis (2004) La revolucién teérica de Marx. México: Siglo XXI.

Althusser, Louis (2007) “La Unica tradicién materialista” Youkali. Revista de las Artes y el
Pensamiento, (4): 132-154.

Althusser, Louis (2012) Politica e historia. De Maquiavelo a Marx. Buenos Aires: Katz.

Anderson, Perry (2011) Tras las huellas del materialismo histérico. Madrid: Siglo xx1.

de Ipola, Emilio (2007)Althusser, el infinito adiés. Buenos Aires: Siglo xx1.

Deleuze, Gilles (1999) Spinoza y el problema de la expresion. Barcelona: Muchnik.

Diefenbach, Katja (2013) “Althusser with Deleuze: How to think Spinoza’s immanent
cause’, en Diefenbach, Katja; Farris, Sara; Kirn, Gal y Peter Thomas (eds.) Encountering
Althusser: Politics and Materialism in Contemporary Radical Thought. Londres: Blooms-
bury, pp. 165-184.

Di Giovanni, George (2005) “Hegel’s anti-Spinozism: The transition to subjective logic and
the end of classical metaphysics” en Carlson, David (ed.) Hegel’s Theory of Subject. Re-
ino Unido: Palgrave Macmillan, pp. 30-43.

Fourtounis, Giorgos (2013) “An immense aspiration to being’ the causality and temporal-
ity of the aleatory” en Diefenbach, Katja; Farris, Sara; Kirn, Gal y Peter Thomas (eds.)
Encountering Althusser: Politics and Materialism in Contemporary Radical Thought. Lon-
dres: Bloomsbury, pp. 43-60.

330 | RODRIGO STEIMBERG



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1v, nim. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 311332 | ISSN-2448-492X
pot: http://dx.doi.org//10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63017

Garcia del Campo, Javier (2005) “Introduccion: Leer a Althusser”, en Revista de Filosofia
(34/35): 7-12.

Goshagarian, Geoffrey (2013) “The very essence of the object, the soul of Marxism and other
singular things: Spinoza in Althusser 1959-67” en Diefenbach, Katja; Farris, Sara; Kirn,
Gal y Peter Thomas (eds.) Encountering Althusser: Politics and Materialism in Contem-
porary Radical Thought. Londres: Bloomsbury, pp. 89-111.

Hegel, George Wilhelm (1982) Ciencia de la Légica. Buenos Aires: Ediciones Solar.

Marx, Karl (2001) Manuscritos econémico-filoséficos. Edicion preparada por Juan R. Fajar-
dopara el m1A [en linea]. Disponible en: <https://www.marxists.org/espanol/m-e/1840s/
manuscritos/>.

Matheron, Frangois (2005) “La recurrencia del vacio en Louis Althusser” en Revista de Fi-
losofia, (34/35): 51-74.

Montag, Warren (2014) “El Althusser tardio: ;materialismo del encuentro o filosofia de la
nada?” Décalages, 1 (1): 1-19. por: http://scholar.oxy.edu/decalages/vol1/iss1/2

Morfino, Vittorio (2013) “History as ‘permanent revocation of the accomplished fact’: Machi-
avelli in the last Althusser” en Diefenbach, Katja; Farris, Sara; Kirn, Gal y Peter Thomas
(eds.) Encountering Althusser: Politics and Materialism in Contemporary Radical Thought.
Londres: Bloomsbury, pp. 61-74.

Morfino, Vittorio (2014) Plural Temporality Transindividuality and the Aleatory Between
Spinoza and Althusser. Leiden: Brill.

Negri, Antonio (2004) “Maquiavelo segun Althusser” en Althusser, Louis. Maquiavelo y no-
sotros. Madrid: Akal, pp. ;2.

Smith, Daniel (2012) Essays on Deleuze. Edimburgo: Edinburgh University Press.

Sotiris, Panagiotis (2013) “Rethinking aleatory materialism” en Diefenbach, Katja; Farris,
Sara; Kirn, Gal y Peter Thomas (eds.) Encountering Althusser: Politics and Materialism
in Contemporary Radical Thought. Londres: Bloomsbury, pp. 27-41.

Tosel, Andre (2013) “The hazards of aleatory materialism in the late philosophy of Louis
Althusser” en Diefenbach, Katja; Farris, Sara; Kirn, Gal y Peter Thomas (eds.) Encoun-
tering Althusser: Politics and Materialism in Contemporary Radical Thought. Londres:
Bloomsbury, pp. 3-26.

Williams, Caroline (2012) “Subjectivity without the subject’: thinking beyond the subject
with/through Spinoza” en Lord, Beth (ed.) Spinoza beyond Philosophy. Edimburgo: Ed-
inburgh University Press, pp. 11-27.

ALTHUSSER Y EL COMIENZO ABSOLUTO | 331



