Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lxtv, ntm. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 267-290 | ISSN-0185-1918
por: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63495

Vida cotidiana y estructuras de acogida:
vigencia e importancia de la antropologia simbdlica
de Lluis Duch para los estudios politicos y sociales

Everyday Life and Reception Structures:
Validity and Importance of Lluis Duch’s Symbolic Anthropology
for Political and Social Studies

RESUMEN

El presente trabajo ofrece una reflexion sobre el
estudio de la vida cotidiana en la obra de Lluis
Duch, destacando sus principales categorias
tedricas, tales como: praxis de dominacion de
la contingencia, estructura e historia, ambigiie-
dad, asi como sus analisis sobre cada una de las
estructuras de acogida: familia, ciudad, religion
y comediacién. Se refiere la tradicion tedrica en
la que se inscriben sus ideas, se subrayan las que
se consideran sus principales propuestas para el
andlisis social, politico e historico de la vida co-
tidiana en nuestras sociedades contemporaneas,
se plantean interrogantes y problemas que nos
sugiere su obra y se destaca la vigencia e impor-
tancia de algunas de sus aportaciones.

Palabras clave: vida cotidiana; estructuras de
acogida; familia; ciudad; religion; Lluis Duch.

Ulises Bernardino Marquez Pulido”

Recibido: 24 de febrero de 2018
Aceptado: 29 de octubre de 2018

ABSTRACT

This paper presents a reflection about the study
of everyday life throughout Lluis Duch’s work,
with a focus on his main theoretical categories
such as: contingency domination praxis, struc-
ture, history, and ambiguity. It also analyzes
Duch’s reception structures, namely, family, city,
religion, and comediation. The author describes
the theoretical tradition in which his ideas are
inscribed, underlying those proposals that he
considers as Duch’s main inputs for a social, po-
litical and historical analysis of everyday life in
contemporary societies. Various problems and
questions resulting from Duch’s work are put
forward, highlighting the relevance and validity
of some of his contributions.

Keywords: everyday life; reception structures;
family; city; religion; Lluis Duch.

* Posdoctorante de la Universidad Auténoma de Barcelona. Correo electrénico: <ulises.mar.pu@gmail.com>.

12_DigitAll_236_Dossier_Marquez Pulido.indd 267

- DOSI]Y

VIDA COTIDIANA Y ESTRUCTURAS DE ACOGIDA | 267

10/05/19 2:32 p.m.



S (

e

|

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lxtv, ntm. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 267-290 | ISSN-0185-1918
por: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63495

Introduccion

Lluis Duch Alvarez (1936-2018) es uno de los pensadores contemporaneos mds impor-
tantes en el ambito hispanohablante.! Con mas de cincuenta textos escritos y alrededor de
trescientos articulos publicados, podemos denominarlo un “escalador” de las montafias
del saber, “explorador” de los incognitos laberintos que conforman a la psique humana y
“rastreador” de historias y memorias. Es, sin duda, digno heredero de una “vieja sabiduria”
cuya obra entera constituye un “implicito alegato por la regeneracion del legado huma-
nista” (Chillén, 2011: 35).

La profundidad y el calado de sus reflexiones se refleja en la creacion de un lenguaje
teorético de hondo alcance, que conforma un universo pluridimensional, plurivalente y po-
liédrico que da cuenta de las multiples facetas y dimensiones de la humana conditio y sus
peripecias del dia a dia. Sus reflexiones se anclan, explicitamente, en la “vida cotidiana” de
individuos y colectividades; categorias como: logomitica, empalabrar, condicion adverbial,
estructura e historia, acogida, ambigiiedad, teodiceas practicas refieren a las multiples ca-
ras y expresividades humanas que se articulan culturalmente.

La amplitud e importancia de sus aportaciones no pueden ser resumidas de ningtin modo;
lo que nos proponemos es recuperar lo que, desde nuestra perspectiva (Nietzsche), conside-
ramos pueden ser algunos de los elementos mas importantes de su reflexiéon antropolédgica
en torno a lo cotidiano. En este sentido, las principales problematicas que trataremos de
atender son las siguientes: ;qué entiende Duch por “vida cotidiana” y qué importancia le
da en la conformacion, desarrollo y transformaciones de una sociedad?, ;qué son las “es-
tructuras de acogida” y qué relacion guardan con lo cotidiano?, ;cuales son algunos de los
elementos fundamentales de sus reflexiones para un posible estudio de la cotidianidad?,
sson vigentes sus aportaciones en nuestro contexto cultural?

Nuestra hipotesis es que en sus estudios sobre la “vida cotidiana” se sintetizan algunas de
sus principales aportaciones al conocimiento del ser humano y de la sociedad y despliega
su amplio abanico lingiiistico y conceptual. Asimismo, que en el estudio de las “estructuras
de acogida” destaca la importancia de la cotidianidad para la “colocacién” de cada ser hu-
mano en su mundo, para el establecimiento de transmisiones de conocimiento y relaciones
sociales, para la conformacion de la sociedad, el ejercicio de la politica y de la ciudadania,
y para comprender los procesos de cambio sociocultural y los diferentes devenires histdri-
cos, asi como sus posibilidades de transformacion.

! Algunas de sus obras referidas y citadas en este trabajo se encuentran publicadas en idioma cataldn que, es la lengua
materna del autor, lo mismo que el castellano. Cuando citamos dichas obras, la traduccién es nuestra, aunque la
mayoria de sus textos pueden consultarse en espanol.

268 | Urises BERNARDINO MARQUEZ PuLIDO

12_DigitAll_236_Dossier_Marquez Pulido.indd 268

10/05/19 2:32 p.m.



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lxtv, ntm. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 267-290 | ISSN-0185-1918
por: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63495

Nuestro acercamiento al pensamiento de Duch estard centrado en la interpretacion
critica de su Antropologia de la vida cotidiana, dividida en cuatro tomos y seis volumenes
(1999-2004), y la obra que escribe con Albert Chillén (Duch y Chillén, 2012, 2016). Ade-
mas, aunque no los citamos directamente, nos basamos en textos como Mito interpretacion y
cultura (1998), Antropologia de la ciudad (2015) y Antropologia de la comunicacion (2012b).
Tangencialmente, retomamos también las obras de investigadores que han reflexionado so-
bre su antropologia.

OSSIY

En la actualidad, en Occidente y mas atn en las sociedades occidentalizadas (coloniza-
das) como la nuestra, se vive una grave crisis en multiples dimensiones sociales, econémicas,
politicas, culturales y ecoldgicas. Creemos que la voz de Lluis Duch representa una critica
y una posible “respuesta” a dicha crisis, al buscar no sélo la reconstruccién de un saber ol-
vidado y la creacion de nuevo conocimiento, sino también replantear los problemas de
nuestra era desde una nueva optica.

En este contexto, sus aportaciones al estudio de la “vida cotidiana” cobran radical im-
portancia, por lo que resulta fundamental recuperar sus principales tesis para tener un
acercamiento en profundidad al estudio y comprension de nuestras sociedades y seguir en
la construccion de conocimientos y alternativas contra la crisis que nos acecha diariamente.

Breve aproximacion al estudio de la vida cotidiana: tradiciones y teorias

Antes de entrar directamente en la obra de Duch, es importante mencionar, aunque sea de
manera resumida, que el estudio de la “vida cotidiana” se inscribe en, cuando menos, dos
grandes tradiciones tedricas: la fenomenoldgica y la marxista. Desde nuestra perspectiva, la
tradicion marxista tiene como dos de sus principales exponentes a Henri Lefebvre, principal
pionero, y a Agnes Heller, de la Escuela de Budapest; ambos autores, con sus particulari-
dades, refieren la importancia de la cotidianidad para comprender los procesos sociales e
histéricos que han dado forma a la modernidad y cada uno aporta ciertas caracterizacio-
nes que permiten comprender dicha relevancia.

Desde la perspectiva fenomenolégica fue Dilthey un explorador en la reflexion sobre lo
cotidiano y, sobre todo, Husserl, quien le da un lugar de suma importancia para la reflexién
filosofica. A partir de aqui podemos identificar dos grandes vias fenomenologicas: una, la
de Heidegger y su tesis del Dasein, que funda ademas la hermenéutica filoséfica, y desde
otra perspectiva, Schiitz y su idea del “mundo dado por garantizado”, como la base funda-
mental sobre la cual se alza la sociedad y toda actividad humana.

Sibien no es nuestra intencidn -y resultaria imposible hacerlo aqui- resumir las princi-
pales tesis y discusiones de todos estos autores, lo que queremos indicar es que la perspectiva

- ])

antropoldgica de Duch se acerca mas a Dilthey y Husserl, pero se aleja radicalmente de Hei-

VIDA COTIDIANA Y ESTRUCTURAS DE ACOGIDA | 269

12_DigitAll_236_Dossier_Marquez Pulido.indd 269 10/05/19 2:32 p.m.



S (

e

|

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lxtv, ntm. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 267-290 | ISSN-0185-1918
por: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63495

degger, prefiriendo en cambio, los analisis de Schiitz. Ademds, recupera la tradicion de la
antropologia filosofica alemana (Scheler, Plessner), un cierto marxismo heterodoxo (Bloch)
y la reflexion ética proveniente de Kant, que se desarrolla en autores como Emmanuel Lé-
vinas y Hans Jonas, sin dejar de lado los estudios de psicologia, tanto de Freud como de
autores pertenecientes al Circulo de Eranos (Jung y Eliade, principalmente), los estudios
teoldgicos (Nicolas de Cusa, Pascal), ademas de recurrir al analisis de la novela, como fuente
de reflexion antroposocioldgica.?

Desde nuestra perspectiva, la obra de Lluis Duch constituye la aproximacion mas aca-
bada y profunda al estudio de la “vida cotidiana” desde la via fenomenologica, porque,
ademas, se nutre de multiples tradiciones tedricas, sin rechazar tajantemente el marxismo,
y se erige con una originalidad y perspicacia tnica que, sin duda, merece ser plenamente
recuperada, analizada, ponderada y criticada, de modo que podamos seguir avanzando en
la construccién del conocimiento cientifico humanista y social.

Resulta oportuno distinguir aqui entre la “antropologia social’, que realiza trabajo de
campo, estudios empiricos de la cotidianidad y hace descripciones etnograficas de las “prac-
ticas cotidianas”, con autores clasicos como, por ejemplo, Malinowski, Lévi-Strauss, Marcel
Mauss, Clifford Geertz, asi como, Margaret Mead y Erving Goffman, entre muchos otros; y
la “antropologia filosdfica’, que no realiza directamente investigacion etnografica, como son,
por ejemplo, Max Scheler, Ernst Cassirer, Helmuth Plessner y Arnold Gehlen. La antropo-
logia de Duch es “filoséfica” y es pionera en plantearse explicitamente la reflexion tedrica,
sistematica y profunda sobre la “vida cotidiana” como dimensién fundamental y basica para
ser estudiada por el conjunto de las ciencias sociales y humanas.

El ser humano de la vida cotidiana: entre lo estructural’ y lo histérico

Desde la perspectiva de Duch, a la pregunta antropologica por excelencia: ;qué es el ser
humano?, no se pueden dar respuestas definitivas; si acaso, lo que podemos construir son
aproximaciones histdricas y parciales, siempre inacabadas y con posibilidad de ser profun-
dizadas o abandonadas. Asimismo, la “historia” no es el inico elemento que toma en cuenta
para el estudio del anthropos, sino también sus dimensiones “estructurales”, aquellas que
pertenecen a toda la especie homo sapiens sapiens. ;Cuales son algunas de estas “estructu-
ras” antropologicas y cOmo se expresan social y cotidianamente? En este cuestionamiento

% Para una profundizacién sobre el estudio de la “vida cotidiana” desde la vision marxista confrontada con la pers-
pectiva fenomenoldgica véase Mdrquez (2017).

3 Elconcepto de “estructura” que recupera Duch es muy cercano al del pensador aleméan Henri Rombach, para quien
las “estructuras” del anthropos no son estéticas o definitivamente firmes, sino mas bien “moldeables” y “cambiantes”
Dicha nocidn se aleja de la perspectiva “estructuralista” francesa de Durkheim y Althusser (Rombach, 2004).

270 | Urises BERNARDINO MARQUEZ PuLDO

12_DigitAll_236_Dossier_Marquez Pulido.indd 270

10/05/19 2:32 p.m.



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lxtv, ntm. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 267-290 | ISSN-0185-1918
por: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63495

y en sus multiples respuestas esta una de las principales reflexiones y aportaciones que hace
Duch al estudio antropoldgico y social.

Segtin nuestro autor, a lo largo de la historia de Occidente han existido multiples dis-
cursos sobre lo que se comprende por el concepto de “ser humano” y sus principales rasgos,

OSSIY

aunque en general se mueven en dos grandes polos. Asi, por ejemplo, autores como Hob-
bes, Locke y Kant afirman, explicita e implicitamente, que el ser humano, en origen, tiende
esencialmente al “mal”, mientras que, en el polo opuesto, autores como San Francisco y
Rousseau consideran que el homo es por esencia “bueno”

Por su parte, Duch, siguiendo las intuiciones teoldgicas de Nicolas de Cusa, para quien
el anthropos es una coincidentia oppositorum, considera que el ser humano no es ni bueno
ni malo, a priori, sino mas bien es “ambiguo”, es decir, en cada “respuesta” y acto de su vida
se mueve entre lo que se considera el “bien” y el “mal’, categorias y valoraciones construi-
das social, histdrica y filos6ficamente, y sus relaciones con los demas seres humanos afectan
para bien y para mal al otro, lo cual sucede consciente e inconscientemente.

La “ambigiiedad”, como atributo especificamente humano, se va a expresar de multiples
maneras, en los distintos planos de la vida social e individual, pero de manera ejemplar;
como veremos mas adelante, se manifestara en las “estructuras de acogida” (familia, ciu-
dad, religion), creaciones humanas que han tomado diversidad de “rostros” y “formas” a
lo largo de la historia.

Esta concepcion del anthropos como un ser “ambiguo” rompe con el “esencialismo an-
tropoldgico” que pretende definir de manera definitiva y a priori qué es el ser humano y, al
mismo tiempo, rompe con las tesis historicistas que pretenden definirlo inicamente con
andlisis historicos, olvidando que el homo también posee ciertas “estructuras”

La “ambigiiedad” permite a Duch afirmar, en un solo movimiento, la radical igualdad
estructural de la especie homo sapiens sapiens y, al mismo tiempo, la diversidad incuantifi-
cable de sus expresiones culturales e histdricas; en otras palabras, rompe con el “racismo”
y el “evolucionismo’, atestigua la “continuidad” de nuestra especie y, por lo tanto, de cier-
tas manifestaciones de su “estructura’, e igualmente afirma el “cambio” social, econdmico,
politico y cultural.

Ademas de la “ambigiiedad”, como dimension que caracteriza al ser humano, Duch des-
taca otras “estructuras” que han sido observadas y teorizadas por diferentes pensadores a lo
largo de la historia; por ejemplo, la idea de que el ser humano es zoon politikén y un zoon lo-
gon ejon (Aristoteles), ser finito (San Agustin), homo religiosus (Pascal), homo faber (Marx),
homo parlante (Schelling), “animal simbdlico” (Cassirer) y, como él mismo menciona, un ser
miticoy légico. Todas estas dimensiones “estructurales” también participan de la “ambigiie-
dad” y se articulan “histéricamente”, tomando formas distintas y transformandose; ademas,
se expresan cabalmente en las “estructuras de acogida’, como veremos a continuacion.

- ])

VIDA COTIDIANA Y ESTRUCTURAS DE ACOGIDA | 271

12_DigitAll_236_Dossier_Marquez Pulido.indd 271 10/05/19 2:32 p.m.



S (

e

|

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lxtv, ntm. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 267-290 | ISSN-0185-1918
por: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63495

Aproximacion a las estructuras de acogida cldsicas:
familia, ciudad y religion

Recuperando las reflexiones de autores como K. Lorenz y A. Gehelen, Duch observa que, a
diferencia de muchos animales, al ser humano no le bastan sus instintos para lograr sobre-
vivir, sino que durante los primeros afios de vida requiere ser “reconocido” y “cuidado” para
lograr subsistir y comenzar a ser y a hacerse miembro de una cultura; de otro modo, cada
uno de nosotros estaria irremediablemente “arrojado” a la muerte. Sin embargo, no es asi,

el ser humano al nacer es “acogido” y “reconocido” “en el seno de la maternidad del hogar”
(Bachelard). En este sentido es que para Duch la “acogida” es una “estructura”.

La familia o la codescendencia

Cronolédgicamente, la primera “estructura de acogida’, fundamental para la supervivencia
del infante, es la familia o, en palabras de Duch, la “codescendencia” A través de la familia el
in-fans (el que no habla) recibira las primeras “gramaticas de los sentimientos” (Steiner), del
amor y del odio, y le seran dadas las “transmisiones” necesarias para que pueda comenzar a
“empalabrar™ el mundo y hacerlo su mundo. Debido a ello, la “codescendencia” resulta fun-
damental para que cada individuo pueda adquirir los conocimientos y habilidades basicas
para comenzar su proceso de socializacion y lograr, paulatinamente, su ejercicio como “ac-
tor” o “actriz” (Goffman) en el “gran teatro del mundo’, como dijera Calderén de la Barca.

Para Duch no existe la familia “en sf’, sino que existen modelos familiares que a lo largo
de la historia de la humanidad han tomado una multiplicidad de formas. Igualmente, reco-
noce que la familia tiene unos antecedentes prehumanos que la ubican en el ambito de la
animalidad, si bien lo que caracteriza a la familia como estructura humana es la posibilidad
de ofrecer a sus miembros ir “mas alld” de la mera instintividad, para que puedan ser capa-
ces de plantearse preguntas y respuestas fuera del ambito de la mera reproduccion bioldgica.

Dada la imposibilidad de establecer modelos familiares universales, nuestro autor pro-
pone modelos a partir de “tipos ideales” (Weber) que sirvan de orientacion en la reflexion
tedrica, pero que en ninguin caso pueden ser modelos cerrados ni definitivamente realizados.
Debido al limite del espacio, que hace imposible resumir aqui los tipos ideales familiares, lo
que nos parece importante resaltar es el hecho de que la “codescendencia’, como “estructura
de acogida’, permite a sus miembros comenzar a instituir diversas “praxis de dominacién

* El concepto de “empalabrar” no existe en espariol, lo ha creado Duch a partir del cataldn “emparaurar’; se trata de
una nocion central en su pensamiento antropoldgico que refiere a la dimension parlante del ser humano y su capa-
cidad lingiiistica como fundamental para configurar la “realidad” y crear “sentidos” Para una profundizacién sobre
dicho concepto en el pensamiento de Duch véase Melich, Moreta y Vega (2011) y Ferrer (2014).

272 | Urises BERNARDINO MARQUEZ PuLDO

12_DigitAll_236_Dossier_Marquez Pulido.indd 272

10/05/19 2:32 p.m.



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lxtv, ntm. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 267-290 | ISSN-0185-1918
por: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63495

de la contingencia” y “teodiceas practicas” para canalizar los impulsos del ser humano ha-
cia procesos relacionales y creativos que tomaran forma concreta, sobre todo, en el espacio
publico, la ciudad.

Antes de entrar directamente en el ambito de la segunda “estructura de acogida’, la “corre-

OSSIY

- ])

sidencia’, resulta basico mencionar una premisa tedrica que establece Duch para comprender
la importancia decisiva de la “acogida” en sus distintas estructuras; se trata de la nocion de
“contingencia’, categoria fundamental en el pensamiento antropoldgico de nuestro autor.

Atrds mencionamos que el ser humano se distingue de los animales porque al nacer es
absolutamente vulnerable y, para no morir, requiere de cuidados durante los primeros afos
de vida. Una vez que adquiere ciertos conocimientos, lenguajes, habilidades, es posible que
pueda relacionarse con los otros, la naturaleza y lo que le rodea y hacer frente a las interro-
gantes que le va planteando la vida para ir paulatinamente creando y recreando su mundo.

La “contingencia” es, para Duch, todo aquello que es impredecible y azaroso en la “vida
cotidiana’, el bien y el mal, la enfermedad y la salud, la paz y la beligerancia, la vida y la
muerte. Los seres humanos, porque somos “finitos”, pero ademas conscientes de ello, tene-
mos que hacer frente a la “contingencia” y dar “respuestas” a los azares del destino; vivimos
permanentemente marcados por el “drama” que significa dar “sentido” a la existencia y, al
mismo tiempo, dar “forma” a las relaciones sociales de una manera responsable, ética, o
no. En otras palabras, el anthropos vive en medio de la “contingencia” y, por lo tanto, tiene
la ineluctable necesidad de fundar continuamente y sin cesar su mundo, y en este contexto
es donde cobran una importancia enorme las “estructuras de acogida”.

La ciudad o la corresidencia

Para Duch la ciudad es la forma concreta que adquiere la segunda “estructura de acogida™:
la “corresidencia’, y expresa de manera cabal la capacidad humana de transformar lo dado,
la “naturaleza’, a través de la “técnica” (homo faber). El anthropos es un “ser deficiente” (Ge-
hlen), al que no le bastan sus instintos para sobrevivir y tampoco es posible que lo logre a
la intemperie, en la “naturaleza pura’; requiere organizar su mundo de manera “artificial’,
de modo que pueda hacer frente a la “contingencia”. Siguiendo con esta idea, para nuestro
autor la ciudad es una de las maximas expresiones de dicha artificiosidad, expresion cabal
de la “configuracion artificial del tiempo y el espacio antropoldgicos”.

Las estructuras del anthropos (zoon politikén, animal simbolico, homo religiosus) se ex-
presan historicamente en la invencion y configuracion de la urbe y ésta, a su vez, permite al
ser humano instituir diversas “praxis de dominacién de la contingencia”. Del mismo modo,
la ciudad expresa la controversia entre lo que es “natural” y lo que es “artificial” y, por lo
tanto, también sefiala la lejania entre el ser humano y la llamada “naturaleza pura”. La “co-

VIDA COTIDIANA Y ESTRUCTURAS DE ACOGIDA | 273

12_DigitAll_236_Dossier_Marquez Pulido.indd 273 10/05/19 2:32 p.m.



(NS

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lxtv, ntm. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 267-290 | ISSN-0185-1918
por: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63495

rresidencia” posibilita la transicién del ser humano “natural” al “cultural” y el paso de la
ninez a la edad adulta y “responsable”.

Sobre este punto hay que precisar que para el antropdlogo el ser humano no conoce la
“naturaleza pura’, “en si’, sino que ésta siempre llega a é] mediada por la interpretacion cul-
tural, “para si’, e incluso, el llamado “retorno a la naturaleza’, mas que una posibilidad, es
una critica de la cultura vigente, por lo que este retorno siempre serd articulado cultural-
mente o, en otras palabras, no es posible tal “retorno a la naturaleza” porque nunca hemos
estado en la “naturaleza pura” y jamas podremos estarlo. Esta observacion le permite tam-
bién destacar que para el ser humano su “disposicion cultural” constituye su verdadera
naturaleza y no inicamente sus atributos bioldgicos ontogénicos, que en tltima instancia
siempre son moldeados culturalmente.

Ademas, es importante destacar que esta reflexion de Duch subraya que la capacidad
técnica del anthropos, su artificiosidad, revela la dimension del trabajo, que siempre han
destacado los marxistas (Lefebvre, Heller). Como observa nuestro autor:

En el siglo x1x se afirmé con creciente y explicita insistencia que la técnica es una dimensién
central, creadora del mundo histérico. Opuesta a la de los griegos, tal concepcion fue sobre todo
impulsada por Karl Marx, para quien el uso perverso de la técnica propiciada por el capitalismo
ha hecho de la manufactura la pieza clave de la sociedad moderna (Duch y Chillén, 2012: 442).

Lo que distingue a Duch de la concepcién marxista (Heller, Lefebvre) es que introduce el
factor del “simbolo”; las herramientas no sélo contienen una utilidad préctica sino tam-
bién vehiculan significados y formas culturales y simbolicas que configuran diferentes tipos
de relaciones entre individuos, colectividades y con la naturaleza. Ademas, la técnica sdlo
es una mediacion mas, entre otras, que sirven al homo para construir su mundo y no es la
base o estructura sobre la que se alcen otras mediaciones, aunque hoy en dia juega un pa-
pel sumamente importante en la configuracion de nuestra sociedad.

Entre paréntesis, vale la pena mencionar que, desde la perspectiva fenomenoldgica, una de
las reflexiones sobre la “técnica” mas importantes y profundas la realizé Martin Heidegger en
sus ensayos “La pregunta por la técnica” y “Construir, habitar, pensar” (Heidegger, 1994). Lo
que indica que, tanto desde la via marxista como desde la vision fenomenolégica, la capaci-
dad técnica del anthropos resulta un atributo estructural y trascendente en la “vida cotidiana”

Para Duch la invencién de la ciudad es el reflejo de lo mas profundo que hay en el ser
humano: de su tiempo y de su espacio antropolégicos, del logos y del mythos, de memoria y
olvido, de deseos y temores. La urbe es el “marco” mas adecuado para las representaciones
y el escenario sobre el que cada actor y actriz desempefian su papel dentro de una cultura
especifica; dicho de otra forma, la ciudad es la espaciotemporalidad privilegiada en la que se
desenvuelve la “vida cotidiana” de individuos y colectividades, donde se mezclan las repre-

274 | Urises BERNARDINO MARQUEZ PULIDO

12_DigitAll_236_Dossier_Marquez Pulido.indd 274

10/05/19 2:32 p.m.



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lxtv, ntm. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 267-290 | ISSN-0185-1918
por: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63495

sentaciones imaginarias con la arquitectura, la libertad y la necesidad, pero ademas, donde
se condensan los impulsos “creadores” y “destructores” del ser humano. Parafraseando a
Duch: “en cada uno de nosotros hay una ciudad implicita” (Duch, 2000: 391).

OSSIY

- ])

De acuerdo con nuestro autor, la creacion de la ciudad representa una de las “obras de
arte” mas complejas que ha producido la humanidad; desde sus origenes simboliza orden,
seguridad, estabilidad, ritmos armoénicos. Pero también ha sido el lugar en el que se han de-
sarrollado algunas de las actividades mas degradantes del ser humano; para los foraneos y
extranjeros simbolizaba peligro, amenaza, dominacién. En general, la ciudad en todos los
tiempos manifiesta la “ambigliedad” fundamental del anthropos; no sdlo representa crea-
cion, orden y posibilita el desarrollo de la ciencia y la tecnologia, también alude destruccion,
caos y ha servido de base para la expansion de imperios. Por eso concibe poéticamente que
la ciudad es “luces y sombras”, como reza el subtitulo de su obra (Duch, 2000).

Desde la perspectiva del antropologo, la urbe, como “estructura de acogida’, posibilita
al ser humano desplegar y articular “lo politico”, como una de las dimensiones que lo cons-
tituye; crear la ciudad es hacer politica, como forma de organizacion social, con normas,
tradiciones, derechos y obligaciones. Cada ciudad es una “respuesta’, ambigua, de una cul-
tura a las necesidades de sus ciudadanos. La configuracion de una urbe se presenta en un
principio como la plasmacién del “deseo” (Bloch) de una “vida cotidiana” arménica, la vida
deseada; por eso toda ciudad, como despliegue de la politica, esta intimamente vinculada con
la “ética” de sus habitantes y sus “respuestas” urbanas frente al “rostro del otro” (Lévinas).

Esta observacion permite al antropologo sefialar que el ser humano es siempre un “ser
deseante” que busca construir su “vida cotidiana” de acuerdo con sus aspiraciones mas pro-
fundas, las cuales plasma en calles, monumentos, arquitectura, plazas, jardines. Por eso
cada ciudad revela, a su modo, qué es el ser humano en un momento histérico y cultural
concreto. Parafraseando a nuestro autor: “modelo antropolégico y modelo urbano estan
intimamente coimplicados” (Duch, 2000: 385).

La ciudad, como “estructura de acogida’, revela el zoon politikon, que es el ser humano,
que da forma a su cotidianidad, estableciendo vinculos mas alla de los familiares, con cier-
tas normas, codigos, tradiciones, rituales, e instituciones que le permiten establecer, siempre
provisionalmente, una “praxis de dominacion de la contingencia’, con su inalienable “am-
bigtiedad”. La urbe es una articulacion histérica “politica” que expresa “lo politico” como
dimension estructural constitutiva del homo sapiens.

La religion (y la politica) o la cotrascendencia

La religion, como estructura de acogida, resulta una de las dimensiones mas complejas y
dificiles de abordar, sobre todo en una sociedad como la nuestra, en la que se ha decretado

VIDA COTIDIANA Y ESTRUCTURAS DE ACOGIDA | 275

12_DigitAll_236_Dossier_Marquez Pulido.indd 275 10/05/19 2:32 p.m.



S (

e

|

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lxtv, ntm. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 267-290 | ISSN-0185-1918
por: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63495

“la muerte de dios” y, sin embargo, siguen existiendo y surgiendo una serie de actitudes y
comportamientos misticos y religiosos, o al menos, como observa nuestro autor, con un
marcado acento “gndstico”.

Hemos mencionado que para Duch el ser humano es estructura e historia: es un ser lo-
gomitico, ambiguo, homo parlante y homo faber, ser finito y deseante que tiene memoria y
olvido; es un zoon politikon y animal simbdlico, dimensiones con las que simultdneamente
se enfrenta a la contingencia (el mal, la muerte, lo impredecible, lo incontrolable, lo que
esta fuera del dominio humano), construye su mundo, organiza una familia, da forma a su
comunidad y se relaciona con los otros seres humanos, la naturaleza y el “mas alla”: los ori-
genes y los finales, la protologia y la escatologia, el nacimiento y la muerte.

Para Duch la cotrascendencia es la manifestacion mas elocuente del homo religiosus y del
“animal simbdlico” que es todo homo sapiens; de hecho, es una de las “respuestas” del ser
humano a la angustia de su finitud y a la conciencia de su futura muerte:

La religion, porque es un “hacer practico” ubicado en un tiempo y un espacio concretos, siem-
pre y en todas partes, ha constituido un sintoma muy evidente de la profunda cuestionabilidad
del ser humano que se plantea las “cuestiones fundacionales” (;por qué la vida, la muerte, el mal:
hay un mas alla? etc.) como cuestiones cotidianas (Duch, 2001a: 60).

El estudio de la religion que realiza nuestro autor tiene la particularidad de ser elaborado en
su relacion con la politica, ya que, para él, religion y politica son expresiones de la interio-
ridad y la exterioridad del ser humano, y estan coimplicadas en las transmisiones y en las
expresiones y practicas cotidianas. Para el antropdlogo no deberia de hablarse de lo religioso
y lo politico, como dos dimensiones separadas, sino mas bien de lo “religioso-politico” como
dos aspectos coimplicados del ser humano que reflejan su interioridad y su exterioridad en
un movimiento permanente. Aun asi, aclara, es pertinente, pedagégicamente, estudiarlas
por separado, aunque en la practica siempre se manifiestan conjuntamente.’

Un primer dato que destaca nuestro autor es que cuando se habla de religion siempre se
refiere a una religion concreta, ubicada historicamente. Sobre este punto, no hay que con-
fundir “lo religioso”, como estructura antropoldgica, con “la religién” como articulacion
histérica. Otro dato mas es que el término “religion” es de origen occidental y sus elementos

> Para realizar su estudio de la religién, como “estructura de acogida” Lluis Duch construyd tres textos: Armes es-
pirituals i materials: Religié (2001a); Armes espirituals i materials: Politica (2001b) y Religion y politica (2014a). Es
importante mencionar que estaforma de estudiar alareligion, coimplicada con la politica, rompe con todas las formas
clasicas de abordar el estudio de la “vida cotidiana”. Ni siquiera los fenomendlogos -y menos atn los marxistas—
desarrollan una reflexion en este sentido. De modo que las observaciones antropolégicas de Duch son innovadoras
y de una capacidad heuristica que replantea toda una tradicion tedrica para abordar los problemas en torno a lo
religioso-politico en nuestras sociedades supuestamente “secularizadas” (Schmitt, Blumenberg, Lowith) o sometidas
al “desencantamiento del mundo” (Weber).

276 | Urises BERNARDINO MARQUEZ PuLIDO

12_DigitAll_236_Dossier_Marquez Pulido.indd 276

10/05/19 2:32 p.m.



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lxtv, ntm. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 267-290 | ISSN-0185-1918
por: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63495

mas importantes tienen sus antecedentes en los griegos y semitas, por lo que su aproxima-
cion a la religion serd a la de la cultura occidental y, mas especificamente, al judaismo vy,
sobre todo al cristianismo que se desarrolla en Europa en sus distintas manifestaciones, y
mas que estudiar a la institucion, la Iglesia, se interesa por las practicas religiosas cotidia-

OSSIY

- ])

nas que se despliegan a lo largo de la historia, pero que se viven en el dia a dia.

Segtin el antropdlogo (Duch, 2001a), en la Grecia clasica los términos que se utilizaban
para designar las actividades religiosas eran threskeia, que significa culto y piedad; eula-
beia, que refiere a la precaucion, circunspeccién y temor; nomos, que es ley y orden divino,
y basileus, que refiere al rey del universo. En Roma, Cicerdn enlaza la palabra religion con
legare, cosechar, reunir; la vincula con la repeticién y la novedad, pero igual con el temor,
el pudor, el culto y la ceremonia. Por su parte, Lactancio une religion al verbo ligare, que
significa reunir, unir, vincular con Dios.

Nuestro autor explica que estas acepciones permaneceran implicitas y explicitas en la
religion occidental en su larga historia y tomaran rostros diversos hasta llegar a nuestros
dias. Lo que nos interesa destacar sobre estos elementos es que son las “armas espiritua-
les” que la religion occidental ha desarrollado para enfrentar la contingencia, el mal y la
muerte, asi como para darle sentido y orientacion a la vida, que haya orden, que permita
ligar al ser humano con la trascendencia, la naturaleza y los otros, por medio del culto, el
ritual, la piedad, la precaucion, el cuidado, actualizando y reactualizando las relaciones con
lo divino y lo sagrado.

Otra de las caracteristicas importantes de la religion, como estructura de acogida, es
su vinculo con la narracién, es decir con el lenguaje. Sobre este punto Duch hace un reco-
rrido por las diferentes definiciones de la religion, desde los primeros criticos del siglo x1x,
Taylor (E.B. Tylor), Spencer, Miiller, pasando por la escuela francesa de antropologia, Dur-
kheim, Mauss, y revisando a los antropélogos contemporaneos, como Levi-Strauss y Geertz.

Mas alla de las diferentes conclusiones y definiciones a las que llegan los distintos auto-
res, algunas de las cuales son contradictorias e irreconciliables entre si, lo que Duch observa
es la imposibilidad de una definicién exhaustiva de la religién y la necesidad de sus estudio
desde distintas perspectivas y con el concurso de diversas ciencias y disciplinas; asimismo,
da cuenta de la necesidad antropoldgica de las definiciones, el ser humano en su vida coti-
diana necesita definirse a través de narraciones y explicaciones y la religién va a proporcionar
las “narraciones simbolicas” que permitan establecer “praxis de dominacién de la contin-
gencia”. Para nuestro autor:

La religion de un grupo humano llega a constituirse, tanto a nivel erudito como popular, como con-
secuencia del conjunto de relaciones, suefios, deseos y suposiciones que, en su mundo cotidiano,

mantienen los seres humanos con la protologia y la escatologia; relaciones que, como es bien sa-
bido, adoptan casi siempre narrativas en forma de mitos o de accion cultual (Duch, 2001a: 123).

VIDA COTIDIANA Y ESTRUCTURAS DE ACOGIDA | 277

12_DigitAll_236_Dossier_Marquez Pulido.indd 277 10/05/19 2:32 p.m.



(NS

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lxtv, ntm. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 267-290 | ISSN-0185-1918
por: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63495

Por eso para Duch donde hay narracién hay rastros de religion que actualizan el lazo del
ser humano con el “mas alld”: un tiempo y un espacio metafisico. La presencia de la reli-
gion en el mundo permite a nuestro autor observar que en el ser humano hay un profundo
deseo por enfrentar su finitud, o en otras palabras, el anthropos es un ser de aspiraciones
infinitas, “ens finitum capax infinit”, de acuerdo con la tradicion teoldgica, que de alguna
manera estd inconforme con su situaciéon de mortal y con la contingencia, con toda clase
de “oscuridades” y “alienaciones”. Por eso, la pregunta por la existencia del “mas alld” de
la vida y por sus origenes siempre es latente y, por lo tanto, la respuesta religiosa siempre
es potencial, de ahi que el antropdlogo observe que el ser humano es siempre un “posi-
ble homo religiousus”.

Este problema cobra vigencia especialmente en la vida cotidiana y, sobre todo, en nuestra
época moderna que, desde la Ilustracion hasta nuestros dias, se ha planteado de diferentes
formas acabar con la religion a la que se ha llegado a concebir como “pensamiento inferior”,
“irracional’, “infantil” y, en ultima instancia, como “falsedad” y “alienacion”.

Sobre esta problemadtica, el autor nos hace interrogarnos: ;si el anthropos es un “animal
simbolico”, que para poder establecer praxis de dominacién de la contingencia tiene que re-
currir a todas sus dimensiones, entonces eliminar lo religioso no conlleva un peligro para
la salud, psiquica, fisica y las buenas relaciones entre los seres humanos? ;Las armas espiri-
tuales, que proporcionan todas las religiones, no permiten a cada ser humano hacer frente
a la angustia por la muerte y expresar su interioridad? ;Es posible que la politica o la cien-
cia sustituyan a la “religion” en sus funciones espirituales?

Sobre estas cuestiones Duch nos recuerda que el ser humano es “polifacético’, “polifo-
nico” y “poliglota’, y que para expresar su interioridad y dar forma a su exterioridad requiere
tanto del logos (conceptos) como del mythos (imagenes), de la religion y de la politica, cada
una por su lado conllevan a un reduccionismo y a un monolingiiismo que afectan la cons-
titucion psiquica y fisioldgica del individuo y también de sus relaciones sociales.

Ahora bien, si la religion proporciona al anthropos las armas espirituales para poder ex-
presar su interioridad, sus deseos y necesidades mas profundas, también requiere de armas
materiales para poder dar forma a su exterioridad y lograr plasmarla en el ambito de lo pu-
blico, para Duch estas armas las proporciona principalmente la politica.

El antropélogo reconoce que la discusion sobre politica es monumental y afronta el pro-
blema estudiando a los principales pensadores occidentales. Lo que nos interesa destacar
de toda su reflexion son algunas de las principales armas materiales, que se complementan
con las armas espirituales. En general, destaca que existen tres grandes temas que se relacio-
nan con el ejercicio de la politica y que han sido objeto de reflexion en practicamente toda
la historia de Occidente: I) las caracteristicas formales que tienen que ver con los lugares
en los que y a partir de los cuales se lleva a cabo la actividad politica, 2) el segundo insintia
el paso del “marco tedrico” a la “accion concreta” y lo presenta esquematicamente como la

278 | Urises BErNARDINO MARQUEZ PuLDO

12_DigitAll_236_Dossier_Marquez Pulido.indd 278

10/05/19 2:32 p.m.



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lxtv, ntm. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 267-290 | ISSN-0185-1918
por: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63495

relacion “ética-politica” y, 3) la practica concreta, la cual analiza a través de los campos de
concentracion del siglo xx.

Sobre el primer punto, nuestro autor observa que, en todo lugar y tiempo, el anthropos
no puede dejar de tomar decisiones, negarse a ello igual es una decision, por lo que la activi-

OSSIY

- ])

dad politica también es su destino ineludible. De manera esquemadtica nuestro autor refiere
tres grandes “lugares” donde se desarrolla la actividad politica: el de la vida cotidiana, que
involucra al conjunto de la especie y tiene que ver con las decisiones del dia a dia; el de los

politicos, como actividad especializada que se organiza en y desde las instituciones, y el de
la politica “a partir de la sociedad como sujeto’, este ultimo lugar tiene su ejemplo para-
digmatico en la democracia griega y su emplazamiento el agora; en la actualidad, observa
nuestro autor, es la que goza de mas precariedad.

Duch destaca que un arma material basica que proporciona la politica es el poder, ele-
mento que en la cultura occidental ha tenido sobre todo usos perversos, pero esto no significa
que el poder sea por si mismo dominacién y subordinacion de unos sobre otros, una in-
terpretacion errénea que ha costado el descrédito de la politica, sobre todo a partir de la
Ilustracion y mds concretamente durante la primera mitad del siglo xx. Siguiendo a Han-
nah Arendt, nuestro autor distingue entre “poder”, como la capacidad del ser humano para
organizar sus fuerzas y su vida publica, por lo tanto, es sobre todo una dimension individual
y social, y la “dominacién” como el ejercicio perverso del poder que implica la subordina-
cién y casi siempre la violencia.

Ademas, nuestro autor distingue entre autoridad y poder: el primero proviene del verbo
griego augeo y significa autor o creador, se refiere a la autoria o creacion de algo; en cambio,
poder proviene del verbo latin potestas que significa promover, hacer crecer. La “autoridad”
es principalmente un reconocimiento que viene desde afuera, una persona reconoce que
otras tienen autoridad sobre un tema porque asi lo considera desde su perspectiva; en cam-
bio, el poder es una accién que se ejerce, hace crecer, promover; ambos son armas materiales.

Sobre el segundo elemento, la ética-politica, lo primero que nos recuerda nuestro autor
es su distincion entre moral y ética. La moral se vincula sobre todo con las instituciones so-
ciales, religiosas, politicas, juridicas, que en el transcurso de la historia se han ido formando
y reivindican unas ciertas normas que se establecen, de manera a priori, como cddigos cul-
turales de comportamiento (las constituciones, los diez mandamientos) con los cuales cada
individuo se enfrenta, se los apropia y a partir de ellos puede establecer nuevas formas de
relaciones.

La ética, y también la politica, se encuentra con este universo moral ya constituido y se
plantea su reflexion, comenta Duch: “la ética describe, por un lado, las reglas y valores que
orienta efectivamente la conducta moral, y del otro, se interroga sobre la legitimidad racio-
nal de estos valores y reglas” (Duch, 2001b: 63). De modo que la ética es un a posteriori 'y

sobre todo un “horizonte ideal” y orientacion fundamental de las referencias del individuo.

VIDA COTIDIANA Y ESTRUCTURAS DE ACOGIDA | 279

12_DigitAll_236_Dossier_Marquez Pulido.indd 279 10/05/19 2:32 p.m.



(NS

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lxtv, ntm. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 267-290 | ISSN-0185-1918
por: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63495

En la vida cotidiana y en la accién politica no hay separacion radical entre moral y ética,
ambas constituyen el actuar y los principios de orientacion del individuo y las comunidades,
son armas materiales. Esta observacion cobra vigencia y radical importancia en nuestros
tiempos modernos, cuando la figura de Dios ha sido declarada muerta y los principios que
guian a la sociedad ya no son exclusivamente religiosos, sino “seculares’, es decir, que re-
fieren al mismo ser humano.

El tercer elemento de la reflexion es la “practica concreta” de la politica y Duch sitta su
andlisis en los “campos de concentracion” construidos durante la Segunda Guerra Mundial.
Dos aspectos importantes distinguen este tercer elemento: la burocracia y la tecnologia, que,
llevados a su radical instrumentalizacion, configuraron los “totalitarismos del siglo xx”.

La discusion sobre la accién practica de la politica en los campos de exterminio permite
explicar al antropdlogo dos grandes problematicas contemporaneas: la ambigiiedad que ca-
racteriza a la “politica’, su expresién como el mal, y la coimplicacion entre religion y politica
en lamodernidad, que se expresa en la discusion en torno a la secularizacion y el peligro que
acarrean los discursos monolingiiistas para la vida cotidiana de individuos y comunidades.

Debido al corto espacio del que disponemos no podemos profundizar en estos temas y
lo que nos interesa destacar, con relacion a nuestra problematica, es que otras armas mate-
riales que proporciona la politica son la burocracia y la tecnologia, en nuestra época estas
dos armas siguen sirviendo, principalmente, para la dominacién de amplios grupos sociales.

En resumen, poder, autoridad, ética, moral, burocracia, tecnologia, constituyen las prin-
cipales armas materiales que proporciona la politica a los seres humanos para configurar y
dar forma a su exterioridad; coimplicadas con las armas espirituales: culto, piedad, cuidado,
orden, reunir, vincular, que proporciona la religion, permiten a los individuos y colectivida-
des instituir diversas “praxis de dominacion de la contingencia” y continuar dando forma a
sus multiples deseos y aspiraciones, a su interioridad y a su exterioridad.

Nuestro autor explica que si una de las dos dimensiones, lo religioso o lo politico, es
negada o reprimida entonces se crean problemas de salud psiquica, social, individual y co-
lectiva, asi como peligros de que predominen sistemas totalitarios, exclusivamente politicos
o meramente religiosos, entonces se impondria un monolingiiismo, religioso o politico,
que reduciria las posibilidades humanas de expresar cabalmente la interioridad y la exte-
rioridad; la comunicacién seria cada vez mas complicada y las relaciones sociales dejarian
de ser cordiales, se impondria una pugna discursiva sobre la “Verdad” y las definiciones,
que podria llevar a enfrentamientos fisicos, e incluso al genocidio, como ocurrié en la Se-
gunda Guerra Mundial.

En sintesis, Duch plantea que el anthropos, para poder armonizar su interioridad (de-
seos, imaginacidn, sentimientos) con su exterioridad (relaciones sociales, vida publica),
necesita recurrir tanto a sus capacidades religiosas como a sus posibilidades politicas, o
en otras palabras, necesita imagenes y simbolos (mythos) que orienten su vida cotidiana y

280 | Urises BERNARDINO MARQUEZ PuLDO

12_DigitAll_236_Dossier_Marquez Pulido.indd 280

10/05/19 2:32 p.m.



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lxtv, ntm. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 267-290 | ISSN-0185-1918
por: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63495

de conceptos y normas (logos) que le permitan vivir en sociedad, de armas espirituales y
armas materiales que le posibiliten establecer, aunque sea provisionalmente, praxis de do-
minacion de la contingencia.

Como podemos observar, la religiéon como estructura de acogida, rebasa por mucho la

OSSIY

- ])

nocidn de “institucién’, refiere, principalmente, a la forma concreta e histdrica en que el ser
humano expresa el homo religiosus que es nuestra especie; ademas, y a pesar de los esfuerzos
de “separacion” y escision promovidos desde la Ilustracion y durante toda la modernidad,
la religion y la politica no corren cada una por su lado, sino que se disputan el monopolio
del “discurso teoldgico” y, como antes mencionamos, para Duch no cabe hablar de lo reli-
gioso y lo politico como dos dimensiones separadas, sino de lo religioso-politico como dos
ambitos coimplicados.

A partir de la concepcion del ser humano como un ser religioso-politico, nuestro autor
nos hace cuestionarnos sobre problemas fundamentales de nuestra era que deberian ser
urgentemente atendidos en distintas investigaciones, por ejemplo: ;quién domina la vida
publica, politica, la exterioridad, y quién influye determinantemente en la conciencia y el
pensamiento de las personas, la interioridad? Dicho de otro modo, tomando en cuenta que
el ser humano se expresa religiosa y politicamente al mismo tiempo, ;cudles son los prin-
cipales mitos que organizan la politica moderna de hoy en dia y que se expresan en la vida
cotidiana?, ;hasta qué punto es posible realmente la separacion radical entre religion y poli-
tica? Mas aun, ;es deseable dicha separacion radical? Planteado el problema de otra manera,
slareligion y la politica han de proceder siempre por via de confrontacién y reduccién o es
posible y deseable su convivencia mas o menos armonica?

Las estructuras de acogida hoy: la comediacion,
surgimiento e impactos en la vida cotidiana

Como hemos insistido, la codescendencia, la corresidencia y la cotrascendencia han sido
estructuras fundamentales a lo largo de toda la historia del homo sapiens para la configu-
racion de su “espaciotemporalidad”, para que el infante, paulatinamente, vaya adquiriendo
las habilidades y lenguajes fundamentales y pueda convertirse en un miembro mas de su
“cultura’, haga frente a la contingencia y logre hacer del mundo su mundo. A pesar de su de-
cisiva importancia, estas tres estructuras de acogida clasicas han ido perdiendo su papel de
“transmisoras” y ha surgido una nueva estructura de acogida, muy especifica de nuestra era.

Albert Chillén, periodista, escritor, comunicélogo e investigador de la Universidad Auto-
noma de Barcelona, uno de los pensadores que mejor conoce la obra de Duch, observoé que
los mass-media clasicos y las nuevas tecnologias digitales, el Internet y el llamado ciberes-
pacio, estan cobrando una importancia radical en la vida cotidiana y se estan convirtiendo

VIDA COTIDIANA Y ESTRUCTURAS DE ACOGIDA | 281

12_DigitAll_236_Dossier_Marquez Pulido.indd 281 10/05/19 2:32 p.m.



(NS

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lxtv, ntm. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 267-290 | ISSN-0185-1918
por: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63495

en los nuevos “orientadores” y “transmisores” de “valores” y “normas”, poniendo en jaque a
las estructuras de acogida clasicas y tomando su lugar en muchas de sus funciones basicas.

Por esta situacion, Chillon propuso a Duch la tesis de que en nuestra época se ha formado
una cuarta estructura: la comediacion, que esta teniendo un impacto de alcances globales
que aun no ha sido ponderado ni dimensionado por las ciencias sociales y humanas. Para
comprender la importancia de esta estructura redactaron dos textos: Un ser de mediaciones.
Antropologia de la comunicacion, vol. 1 (2012) y Sociedad medidtica y totalismo. Antropolo-
gia de la comunicacién, vol. 2 (2016).

En sus investigaciones, Duch y Chillén observan que durante la segunda mitad del siglo
XX, pero sobre todo en los ultimos treinta afos, se han dado una serie de transformacio-
nes sociales vinculadas directamente con el desarrollo de la tecnologia digital, la aparicién
masiva del Internet y la conformacion del llamado “ciberentorno’, que han afectado directa-
mente la “interpretacion” y “experiencia” cotidiana del tiempo y el espacio antropolégicos,
individual y colectivamente, lo que significa también que han impactado en los procesos
comunicativos y las transmisiones, sobre todo al interior de las estructuras de acogida cla-
sicas: la familia, la ciudad y la religion.

Sobre este problema, en primer lugar, nos parece importante decir que nuestros autores
distinguen entre el homo faber, técnico, que es todo ser humano, y sus manifestaciones his-
toricas tecnoldgicas, las cuales han variado y cambiado a lo largo de la existencia humana.
De este modo, aclaran que todos los procesos comunicativos del ser humano son posibles
gracias a su innata “disposicion técnica’, que le permite crear “medios” que le sirven para
vehicular significados, simbolismos, representaciones y a través de los cuales también en-
tabla relaciones, con la naturaleza, con los otros y con el “mas alld”

Como mencionamos en el apartado dedicado a la corresidencia, la capacidad técnica del
anthropos es para Duch la que media la transformacién de la naturaleza en cultura, es decir,
es creadora del mundo histérico -y en esto hay cierta coincidencia con la visiéon de Marx
sobre el “trabajo” como base de la producciéon material del mundo. De acuerdo con Duch,
en la Tord ya se considera el trabajo como una dimensién transformadora del mundo, con
rasgos escatoldgicos, de tal manera que es posible que Marx tuviera esta vision del trabajo
debido a su herencia judia.

En este punto cabe profundizar la distincién que hacen nuestros autores entre técnica
y tecnologia. La primera, como ya mencionamos, refiere a una dimension constitutiva del
anthropos, el homo faber que fabrica maquinas, artefactos de todo tipo y realiza construccio-
nes; la segunda, en cambio, es la vinculacion entre técnica y ciencia, es una reflexion sobre la
técnica, pero, sobre todo, su desarrollo instrumental, impulsado por la propia reflexion. En
la vida cotidiana moderna, subrayan, es practicamente imposible discernir entre una y otra.

Con el desarrollo de la tecnologia digital, el Internet y la aparicion del “ciberentorno’, el
imperativo de la velocidad ha adquirido rangos “éticos”: se impone el criterio de la rapidez, la

282 | Urises BERNARDINO MARQUEZ PuLDO

12_DigitAll_236_Dossier_Marquez Pulido.indd 282

10/05/19 2:32 p.m.



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lxtv, ntm. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 267-290 | ISSN-0185-1918
por: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63495

eficiencia, la productividad al conjunto de instituciones e individuos en su vida cotidiana; y la
tecnologia, dia a dia trata de aumentar su capacidad de aceleracion: “la velocidad de los au-
tomoviles, por ejemplo, apenas tiene ya que ver con la facilidad de desplazarse; no es utilidad
subordinada a fines conscientes, sino complemento suntuario” (Duch y Chillén, 2012: 464).

OSSIY

- ])

Mas aun, Duch y Chillén observan que los media clasicos (television, radio, prensa,
cine) y contemporaneos (Internet, redes sociales) se estan convirtiendo en los principales
transmisores de valores, normas, creencias y lenguajes que rigen el mundo moderno y la
vida cotidiana de individuos y comunidades; por eso observan que se ha conformado esta
cuarta estructura de acogida que han llamado comediacion. Su impacto es grave en las cla-
sicas estructuras de acogida.

La comediacion contribuye en gran medida a acelerar el tiempo y el espacio vital de
todos los seres humanos, a diferencia de la codescendencia, la corresidencia y la cotras-
cendencia, que basaban sus transmisiones en la “con-vivencia” y la comparticién de una
espaciotemporalidad comun, la comediacion fabrica una contemporaneidad que no se basa
en relaciones frontales ni empdticas y menos aun en “historias compartidas” e incluso no
hay “con-vivencia”. La avasallante cantidad de informacién que se mueve en los media hace
casi imposible una reflexion critica sobre sus multiples significados, valencias, implicitos
y explicitos, haciendo casi inviable la comunicacion, lo que no significa que seamos meros
receptores acriticos, sino que existe una tendencia a la masificacion de la informacion que
no favorece la cavilacion y la meditacion.

A nivel familiar, la sobreaceleracion de la espaciotemporalidad provocada por la co-
mediacion fractura la confianza entre sus miembros, su comunicacion y sus habitos de
convivencia. A nivel de la ciudad, lo mediatico sustituye a lo politico, el espacio publico es
anulado por el espacio publicitario, la participacion por la indiferencia y la irresponsabili-
dad: acontece “el declive de lo politico”

Sin duda, la comediacidn esta configurando una serie de nuevas relaciones sociales, po-
liticas y econdmicas que afectan el conjunto de la sociedad y la vida cotidiana. Los limites
entre lo publico, lo privado y lo intimo se desdibujan dia a dia en las llamadas “redes so-
ciales” y el ciberentorno; lo mismo pasa con lo familiar, lo comunitario y lo tradicional,
que pierden su cercania espacial y se extienden y alejan por fronteras geograficas y mariti-
mas, pero permanecen en contacto cotidiano por medio de las tecnologias digitales. A este
nuevo entorno, nuestros autores le llaman sensorium de la vida cotidiana, promovido por
la comediacion.

Por ultimo, nos parece importante destacar que para Duch y Chillén la comediacion,
igual que las clasicas estructuras de acogida, es “ambigua” y sus usos, procesos y alcances,
impactos benéficos o negativos, no estan predeterminados, sino que siempre es posible con-
figurarlos de una u otra manera; pero eso depende de las decisiones que tome el individuo
y la sociedad en su conjunto, en la cotidianidad.

VIDA COTIDIANA Y ESTRUCTURAS DE ACOGIDA | 283

12_DigitAll_236_Dossier_Marquez Pulido.indd 283 10/05/19 2:32 p.m.



(NS

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lxtv, ntm. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 267-290 | ISSN-0185-1918
por: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63495

Conclusiones: vigencia e importancia
del estudio de la vida cotidiana y las estructuras de acogida

El proyecto de Antropologia de la vida cotidiana que desarrolla Duch resulta ser una obra
monumental que no se limita a los primeros cuatro tomos, divididos en seis volumenes, sino
que ya se esboza en obras anteriores, como Mito, interpretacion y cultura o Religion y mundo
moderno, y se sigue desarrollando en obras como Antropologia de la ciudad; Religion y poli-
tica y, por supuesto, en la Antropologia de la comunicacion, que escribe con Albert Chillon.

En todas sus obras trata de proponer respuestas a la pregunta antropoldgica por excelen-
cia: ;qué es el ser humano?, y como él mismo menciona, ninguna aproximacion es exhaustiva
ni agota la complejidad de lo que es el anthropos. Creemos que para Duch la vida cotidiana
es el eje central de su reflexion antropoldgica y un “coloféon” de su praxis intelectual, pues,
segun su pensamiento “para el ser humano no hay posibilidad extracultural’, es decir, la vida
cotidiana es el lugar en el que se configura y conjuga lo estructural con lo histérico y toma
forma “la humanidad de lo humano’, en todas sus polaridades y ambigiiedades.

Como observamos a lo largo del escrito, para Duch el anthropos posee ciertas “estruc-
turas” comunes que afirman la radical igualdad de nuestra especie: es un ser logomitico,
ambiguo, homo parlante, homo faber, zoon politikon, animal simbdlico, homo religiosus,
deseante, creador, contingente, que tiene memoria y olvida. Con estas dimensiones es-
tructurales nuestra especie se enfrenta al mundo: crea relaciones familiares, comunitarias
y religiosas, conformando las estructuras de acogida que han de servir de base para el de-
sarrollo de su vida cotidiana.

Asimismo, en el transcurrir del tiempo, el ser humano va “moldeando” y dando “forma”
a su comunidad, conformando una tradicién e impulsando cambios y transformaciones
al interior de su cultura. Dicho de otro modo, el anthropos no sélo es un “poliedro” de es-
tructuras moldeables, sino que, al habitar es, al mismo tiempo y en un mismo movimiento,
estructura e historia, continuidad y cambio, libre para trazar su destino y condicionado his-
torica y culturalmente.

Segun su propia concepcion, Duch no trata de realizar una teoria de la vida cotidiana,
sino que, a través de su estudio, descripcidn y narracion, caracteriza al ser humano y a su
sociedad, porque ambos conforman una unidad indestructible. Para nuestro autor no es
posible la existencia del ser humano al margen de su cultura; en este sentido entendemos
su propuesta tedrica como una “antroposociologia” y, como él la autodenomina, una “so-
ciofenomenologia” (Duch, 2012a).

La Antropologia de la vida cotidiana de Duch es filoséfica, teoldgica, histdrica y socio-
logica; sus reflexiones no solo tratan de responder a las interrogantes de la antropologia,
también son una recuperacion de la tradicién hermenéutica, la fenomenologia y un cierto
marxismo “heterodoxo”. Son una cavilacion sobre el pasado y los procesos que han dado

284 | ULises BERNARDINO MARQUEZ PULIDO

12_DigitAll_236_Dossier_Marquez Pulido.indd 284

10/05/19 2:32 p.m.



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lxtv, ntm. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 267-290 | ISSN-0185-1918
por: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63495

forma al mundo actual y son una critica de la sociedad moderna, de sus limitaciones y de
sus propios mitos.

En el conjunto de su pensamiento, el antropdlogo evita plantear un “discurso con final
de trayecto candnico” para la vida cotidiana.® A diferencia de las tesis materialistas como

OSSIY

las de Agnes Heller y Henri Lefebvre, en las que se plantean de manera implicita y explicita
discursos tedricos en los que la cotidianidad tiende a la “libertad” o al “socialismo”, el pen-
samiento de Duch no propone un “final” o una “teleologia” de la historia, sino que observa
que en el futuro no hay nada escrito de antemano.

Dicho en otras palabras, al mismo tiempo que afirma la igualdad de nuestra especie
homo sapiens, enfatiza el cambio y la contingencia; a la par que reconoce la importancia de
la historia y la tradicion, observa que “en el futuro el ser humano siempre es posible”. Es de-
cir, en la historia, como en la vida cotidiana y en las “estructuras de acogida” hay “cambio
en la continuidad y continuidad en el cambio”, o sea, que el destino, individual y colectivo,
no se puede definir antes de que suceda.

Una caracteristica fundamental de la teoria de Duch es que parte de una antropologia
de la ambigiiedad que no considera al ser humano como bueno o malo a priori, sino que
lo comprende como un ser “responsorio” que permanentemente da respuestas a la “con-
tingencia” En cada “respuesta” se puede hacer el bien o el mal, pero ello no significa que el
origen o el destino humano se ubiquen permanentemente en uno de los dos ambitos. En
este sentido, el anthropos es un ser “contextual”: que se actualiza, conforma y cambia en
cada momento de la historia y en cada una de las multiples culturas. Sus variadas oscilacio-
nes entre “lo bueno” y “lo malo” son uno de sus rasgos mas caracteristicos.

Al reconocer que el maly el bien son parte de la humana conditio, nuestro autor afirma
al mismo tiempo que en la vida cotidiana de individuos y comunidades hay orden y caos:
hay normas, instituciones, leyes y codigos de comportamiento, asi como aspiraciones, “de-
seos’, rebeliones y “utopias’, pero también hay dolor, enfermedades, tristeza y pérdidas.
Dicho de otro modo, en todas las sociedades hay una “cotidianidad”, o una cierta “rutina’,
que permite establecer “praxis de dominacién de la contingencia”, con el “deseo” latente
de una “vida mejor” y, al mismo tiempo, esta la posibilidad permanente de que irrumpa el
“caos’, “lo imprevisible”, el “mal” y la “muerte”. Porque si algo caracteriza al ser humano al
habitar en el mundo es su “condicién ambigua”

Por eso resulta muy pertinente para Duch anclar su Antropologia de la vida cotidiana en
el “principio de esperanza” de Ernst Bloch, que afirma la capacidad “deseante” del ser hu-

© Es decir, que no hay “canones” preestablecidos a los que la vida cotidiana tenga que llegar o cumplir. En el fondo
de esta tesis creemos poder observar una critica y un distanciamiento de las visiones “candnicas” de pensadores
marxistas, funcionalistas, estructuralistas e, incluso, fenomendlogos que conciben “trayectos necesarios” en los pro-

cesos culturales; por ejemplo, la “superacion del mito’, “el triunfo de la razon”, “el desencantamiento del mundo” y “la
eliminacidn de la religién”. Para una profundizacién véase Duch (1998).

- ])

VIDA COTIDIANA Y ESTRUCTURAS DE ACOGIDA | 285

12_DigitAll_236_Dossier_Marquez Pulido.indd 285 10/05/19 2:32 p.m.



(NS

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lxtv, ntm. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 267-290 | ISSN-0185-1918
por: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63495

mano, y en el “principio de responsabilidad” de Hans Jonas, que se plantea una ética frente
al “rostro del otro” para afrontar las posibilidades del mal (Duch, 2002).

Para el antropdlogo la “esperanza” y la “responsabilidad” revelan la “estructura simbo-
lica” del anthroposy ésta, a su vez, revela la capacidad humana de transformar la “naturaleza”
en “cultura’, pero también —y esto resulta decisivo— de transformar la sociedad “vigente” en
una “nueva sociedad”, “deseada” y construida por sus ciudadanos en la vida cotidiana. Por
ello, su antropologia simbolica resulta esperanzadora e irruptora, y en estos dos puntos va-
mos a centrarnos para terminar esta breve aproximacion a su pensamiento.

El “principio de esperanza” de Ernst Bloch es recuperado por Duch (2014b) haciendo
su propia “reinterpretacion” y dandole un caracter de “utdpico”. En su texto Del cielo y de
la tierra (2014b), observa que, en las palabras de Bloch, desde sus primeros escritos, hay
una mezcla sumamente explosiva de “mesianismo judio’, “milenarismo cristiano” y pensa-
miento “escatologicoapocaliptico’; ademads, destaca que a pesar de sus matices y cambios
conserva a lo largo de su vida una actitud “misticolibertaria’, a veces muy difuminada, y rei-
vindica el pasado de los “vencidos” (Benjamin) como “misticorevolucionario”, escondido
pero potencialmente activo.

De acuerdo con la interpretacion de Duch, estos rasgos “religiosos”, “misticos” y “anar-
quistas” del pensamiento de Bloch son parte de su herencia judia, pero sobre todo son los
que le permiten plantear su tesis de “los suefnos despiertos” o lo “ain no encontrado’, “el
paso hacia lo atin no consciente”, que estan en el fondo de su “principio de esperanza”. Este
principio en realidad refiere a algo mas profundo, de acuerdo con el antropdlogo, se funda
en el deseo y, en tltima instancia, en lo simbdlico. Escribe Duch: “el concepto clave de la
metafisica blochiana de la esperanza, de la utopia, es la categoria de salvacion, idonea para
superar, transformar, iluminar el estado inacabado del mundo mediante el enriquecimiento
y la superacion progresiva de la inevitable esencia fragmentaria de todos los objetos” (Duch,
2014b: 106).

La categoria de “salvacion” revela, para Duch, la dimensién simbolica del ser humano,
porque frente al mal y la muerte permite instituir “praxis de dominacién de la contingen-
cia’; porque se presenta como un a posteriori que siempre requiere de contextualizacion,
actualizacién y reinterpretacion; porque “proyecta” hacia el futuro la “imagen” de un “pa-
raiso” que hay que buscar, aunque sepamos de antemano que quiza nunca podremos llegar
a encontrarlo; porque frente a la “contingencia” esta siempre presente la posibilidad de “sal-
varse’, superar el caos y volver a intentar nuevamente darle forma a la humanidad de lo
humano. Por eso, para Duch, en tltima instancia, la “salvacion, el “deseo” y lo “simboélico”
revelan también lo “utépico” como estructura humana.

Para nuestro autor, la esperanza, fundada en la simbolica de la “salvacion’, ligada indiso-
lublemente al “deseo” y lo “utdpico’, se asocia con el cambio, la transformacion, la libertad,
la anarquia; contiene un potencial plurilingiiistico que sirve para luchar contra los mono-

286 | Urises BERNARDINO MARQUEZ PuLDO

12_DigitAll_236_Dossier_Marquez Pulido.indd 286

10/05/19 2:32 p.m.



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lxtv, ntm. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 267-290 | ISSN-0185-1918
por: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63495

lingtiismos econdmicos, politicos o religiosos y contra el establecimiento de los sistemas
totalitarios. En esta base salvifica reside el caracter irruptor de la antropologia duchiana;
«r

por ello podemos denominarlo, junto con Francesc Torralba, un “acrata y heterodoxo de
vocacion” (Torralba, 2011: 175), asi como un libertario antidogmatico y auténtico “hereje

OSSIY

que argumenta voluntariamente contra el sistema” (Feyerabend) religioso, econémico, po-
litico de nuestras sociedades contemporaneas, y mas que dar respuestas definitivas a las
interrogantes de nuestra era las replantea profundamente bajo su 6ptica de la ambigiiedad.

Desde nuestra perspectiva, la obra duchiana constituye un alegato y un testimonio en
contra de la reificacién del mundo moderno. Es una critica radical de los sistemas tota-
litarios, sean éstos religiosos, econémicos o politicos y, al mismo tiempo, es una luz que
vislumbra posibles salidas a la crisis de nuestra era, partiendo de una comprension cada
vez mas profunda de las “estructuras” del anthropos y sus multiples expresiones y posibili-
dades historicas, que toman miles de formas en la vida cotidiana, a través de las diferentes
estructuras de acogida.

Sus propuestas tedricas son sumamente pertinentes para estudiar a nuestras sociedades
contemporaneas y analizar nuestros barrios, pueblos, ciudades, tomando en cuenta la am-
bigtiedad, los mitos, la “contingencia’, el caos, las posibilidades del “cambio” y la indisoluble
relacion entre lo religioso y lo politico. Investigar y dar cuenta de “nuestras estructuras de
acogida’, sus expresiones y caracteristicas nos posibilitard una mayor comprension de nues-
tros problemas, su génesis y posibles salidas.

Sobre este tltimo punto, la obra duchiana nos hace plantearnos una serie de problemati-
cas que creemos son altamente pertinentes y urgentes de atender en futuras investigaciones,
dada la importancia que tienen en la configuracién de nuestras sociedades y el poco co-
nocimiento que tenemos sobre ellas, por ejemplo: ;Qué importancia tiene la familia actual
en la transmision pedagdgica de conocimientos? ;Cuales son los “modelos familiares” que
predominan hoy en dia y sus valores vigentes? ;Quién domina la “vida publica” y la exterio-
ridad? ;Quién influye y domina sobre la interioridad, la conciencia, de las personas? ;Qué
papel juega la religion en la vida cotidiana de nuestras sociedades? ;Cual es la relacion que
hay entre la religion y la politica hoy en dia? ;Cuales son los mitos politicos dominantes de
nuestra era? ;Qué papel juegan los medios de comunicacién masiva y las nuevas tecnolo-
gias en la configuracion de relaciones sociales e imaginarios colectivos? ;Cémo influye la
comediacion en la vida familiar, politica y religiosa de nuestras sociedades?

- ])

VIDA COTIDIANA Y ESTRUCTURAS DE ACOGIDA | 287

12_DigitAll_236_Dossier_Marquez Pulido.indd 287 10/05/19 2:32 p.m.



INST

e

|

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lxtv, ntm. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 267-290 | ISSN-0185-1918
por: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63495

Sobre el autor

ULISES BERNARDINO MARQUEZ PULIDO actualmente realiza una estancia de investigacion
posdoctoral en la Universidad Auténoma de Barcelona, con el proyecto: “Politica y vida
cotidiana en la Ciudad de México contemporanea: vida publica y vida privada en la con-
formacion de la urbe. Aproximaciones literarias o para una hermenéutica de la ciudad” Sus
lineas de investigacion son: sociofenomenologia de la vida cotidiana, hermenéutica de la
ciudad, sociologia y literatura, politica y espacio urbano. Entre sus publicaciones recientes
se encuentran: “Valor de uso y espacio urbano: la ciudad como eje central de la conforma-
cion politica, cultural y simbolica de las sociedades” (Revista Mexicana de Ciencias Politicas
y Sociales, 2014); “Ciudad y politica: de Aristoteles a Marx” (en Cuaderno de ética y politica.
El “sur” y otros contextos culturales, 2013); “El imaginario teotihuacano: el espacio urbano
como espacio simbolico” (Acta Socioldgica, 2012).

Referencias bibliograficas

Chillén, Albert (2011) “La sabiduria antropoldgica. En pos de un nuevo humanismo” en
Melich, Joan-Carles; Ignasi Moreta, Ignasi y Amador Vega (coords.) Empalabrar el mu-
ndo. El pensamiento antropolégico de Lluis Duch. Barcelona: Fragmenta, pp. 33-50.

Duch, Lluis (1998) Mito interpretacion y cultura. Aproximacion a la logomitica. Barcelona:
Herder.

Duch, Lluis (1999) Simbolisme i salut Antropologia de la vida quotidiana 1. Montserrat: Pu-
blicacions de la Abadia de Montserrat.

Duch, Lluis (2000) Llums i sombres de la ciutat. Antropologia de la vida quotidiana 3. Mont-
serrat: Publicacions de la Abadia de Montserrat.

Duch, Lluis (2001a) Armes espirituals i materials: Religio. Antropologia de la vida quotidiana
4.1. Montserrat: Publicacions de la Abadia de Montserrat.

Duch, Lluis (2001b) Armes espirituals i materials: Politica. Antropologia de la vida quoti-
diana 4.2. Montserrat: Publicacions de la Abadia de Montserrat.

Duch, Lluis (2002) Antropologia de la vida cotidiana. Simbolismo y salud. Madrid: Trotta.

Duch, Lluis (2003) Escenaris de la corporeitat. Antropologia de la vida quotidiana 2.1. Mont-
serrat: Publicacions de la Abadia de Montserrat.

Duch, Lluis (2004) Ambigiiitats de lamor Antropologia de la vida quotidiana 2.2. Montser-
rat: Publicacions de la Abadia de Montserrat.

Duch, Lluis (2012a) La religion en el siglo xx1. Madrid: Siruela.

Duch, Lluis (2012b) Religion y comunicacién. Barcelona: Fragmenta.

288 | Urises BERNARDINO MARQUEZ PuLIDO

12_DigitAll_236_Dossier_Marquez Pulido.indd 288

10/05/19 2:32 p.m.



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lxtv, ntm. 236 | mayo-agosto de 2019 | pp. 267-290 | ISSN-0185-1918
por: http://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2019.236.63495

Duch, Lluis (2012¢) La banalitzacié de la paraula. Barcelona: Centro de Cultura Contem-
porania de Barcelona.

Duch, Lluis (2014a) Religion y politica. Barcelona: Fragmenta.

Duch, Lluis (2014b) Del cel y de la terra. Montserrat: Publicacions de la Abadia de Montserrat.

Duch, Lluis (2015) Antropologia de la ciudad. Barcelona: Herder

Duch, Lluis y Albert Chillén (2012) Un ser de mediaciones. Antropologia de la comunica-
cion, vol. 1. Barcelona: Herder.

Duch, Lluis y Albert Chillon (2016) Sociedad medidtica y totalismo. Antropologia de la co-
municacion, vol. 2. Barcelona: Herder.

Ferrer Borrier, Elies (2014) La centralitat del llenguatge en |"antropologia de Lluis Duch: re-
flexi6 filosofica sobre la nocié d’emparaulament. Girona: Universidad de Girona, tesis
de doctorado.

Heidegger, Martin (1994)[1944] Conferencias y articulos. Barcelona: Serbal.

Marquez, Ulises (2017) El estudio de la vida cotidiana a través de tres perspectivas tedricas:
del materialismo historico de Henri Lefebvre y Agnes Heller a la antropologia simbdlica
de Lluis Duch. México: Facultad de Ciencias Politicas y Sociales, Universidad Nacional
Autonoma de México, tesis de doctorado.

Melich, Joan-Carles; Moreta, Ignasi y Amador Vega (2011) Empalabrar el mundo. El pen-
samiento antropolégico de Lluis Duch. Barcelona: Fragmenta.

Rombach, Henri (2004) El hombre humanizado. Antropologia estructural. Barcelona: Herder.

Torralba, Francesc (2011) “La persistencia del anhelo el legado de Ernst Bloch en la antro-
pologia de Lluis Duch” en Melich, Joan-Carles; Moreta, Ignasi y Amador Vega (coords.)
Empalabrar el mundo. El pensamiento antropoldgico de Lluis Duch. Barcelona: Frag-
menta, pp. 171-187.

- DOSI]Y

VIDA COTIDIANA Y ESTRUCTURAS DE ACOGIDA | 289

12_DigitAll_236_Dossier_Marquez Pulido.indd 289 10/05/19 2:32 p.m.



