Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1, ném. 231 | septiembre-diciembre de 2017 | pp. 137-166 | ISSN-2448-492X

La cultura politica en el pueblo mapuche: el caso Wallmapuwen

The Political Culture in the Mapuche People: The Wallmapuwen Case

RESUMEN

En este articulo abordamos la cultura politica in-
digena para lo cual se toma el caso concreto del
pueblo mapuche. Haciendo un breve recuento
de las politicas aplicadas por el Estado chileno,
evaluamos los obstdculos que han dificultado la
formacién del partido politico mapuche Wall-
mapuwen. Consideramos que la formacion de
un partido politico indigena es una alternativa
para reconstituir la identidad cultural y, en un
futuro, la autonomia del pueblo mapuche. Al
mismo tiempo, para una renovacién en su ac-
cion colectiva serd necesario que sus demandas
particulares se articulen estratégicamente con
diferentes organizaciones sociales, con y sin
adscripcion étnica. Afirmamos, ademas, que los
partidos etno-politicos en Latinoamérica avi-
zoran fructiferas experiencias de organizacion
para el fortalecimiento de una cultura politica
democratica.

Palabras clave: cultura politica; Estado chileno;
pueblo mapuche; partido politico étnico; Wall-

mapuwen, Chile.

Natividad Gutiérrez Chong’
Damian Galvez Gonzalez**

Recibido: 11 de abril de 2016
Aceptado: 2 de abril de 2017

ABSTRACT

In this article we address indigenous political
culture taking as a case of study the Mapuche
people. Having carried out a brief overview of
the policies applied by the Chilean state, we
evaluate those obstacles that have hindered the
formation of the Mapuche political party Wa-
llmapuwen. We believe that the formation of
a political party by the indigenous people is a
means to reconstitute the cultural identity, and
in the future, the autonomy of the Mapuche
people. At the same time, a revitalization in the
collective action will need to have their own par-
ticular demands articulated strategically with
different social organizations, with and without
ethnic affiliation. We affirm, moreover, that eth-
no-regional parties in Latin America envisage
fruitful organizational experiences towards the

strengthening of a democratic culture.

Chilean
mapuche people; ethno political party; Wallma-

Keywords: political ~culture; state;

puwen; Chile.

* Instituto de Investigaciones Sociales, unam. Correo electrénico: <nativid@unam.mx>.

** Instituto de Estudios Latinoamericanos, Freie Universitit Berlin. Correo electrénico: <damiang@zedat.fu-berlin.de>.

LA CULTURA POLITICA EN EL PUEBLO MAPUCHE: EL CASO WALLMAPUWEN | 137



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio x1, niam. 231 | septiembre-diciembre de 2017 | pp. 137-166 | ISSN-2448-492X

Introduccion

Los procesos contemporaneos de articulacion politica entre grupos étnicos y estados nacio-
nales, definidos como sistemas interétnicos (Bartolomé, 2006), se proveen en la actualidad
de diferentes modos de significacidn para ser interpretados y discutidos en la esfera de los
asuntos publicos. Igualmente, durante las tres ultimas décadas se ha producido un avance
importante en el reconocimiento constitucional de la pluralidad étnica, con la instituciona-
lizacién de un nuevo marco juridico supranacional de derechos indigenas. Sin embargo, al
tiempo que las politicas de la identidad se multiplican con mayor intensidad en el neolibe-
ralismo avanzado, pareciera ser que el multiculturalismo se beneficiara de una composicion
no exenta de dificultades. Contradicciones que se manifiestan por las mismas ambigiiedades
que proyecta el concepto. Es decir, en determinadas circunstancias se le invoca como una
categoria politica reivindicativa para referirse a las “luchas por el reconocimiento” (Taylor,
1992; Honneth, 1997; Benhabib, 2006) y, desde el extremo opuesto, se le utiliza para per-
filar una etnicidad de corte empresarial en tanto ideologia del capitalismo en su momento
histérico diferencial (Zizek, 1998; Diaz-Polanco, 2006).

Las movilizaciones sociales ocurridas en el continente americano son una premisa em-
pirica insoslayable y una motivacion tedrica suficiente para examinar los derroteros por
los cuales ha transitado la cultura politica de los pueblos indigenas. Para el caso chileno,
en efecto, es particularmente interesante discutir los alcances y las limitaciones que tuvo
la propuesta programatica implementada por la Concertacion (coalicién de partidos que
goberno entre 1990 y 2010) para abordar la “cuestion étnica” en la posdictadura. Esto por-
que, a pesar de las diferentes instancias de acercamiento propiciadas por el Estado (como
la creacion de la Corporacion Nacional de Desarrollo Indigena [Conadi], la realizacion de
los llamados Dialogos Comunales, la formacion de la Comisién Verdad Histdrica y Nuevo
Trato, o la entrada en vigencia del Convenio 169 de la o1t [c169]), al retornar la democra-
cia en Chile la relacion con los pueblos indigenas ha sido tratada casi exclusivamente como
un problema de “minorias culturales” o de “pobreza rural”, impidiendo que hasta la fecha
haya un cambio significativo en las deterioradas relaciones interculturales del pais (Foers-
ter, Vergara y Gundermann, 2013).

Los pueblos indigenas de América Latina ejercen numerosas formas de hacer politica y el
pueblo mapuche no es la excepcion. En ellos se encuentran diversos itinerarios que intervie-
nen en los asuntos que afectan o involucran sus intereses. Dirfamos, para comenzar, que el
ejercicio de lo politico requiere para su despliegue de una conciencia de esta afectacion, pues
uno de sus principales objetivos es luchar, ganarse aliados y seguidores voluntarios para res-
taurar derechos que se piensan vulnerados (Weber, 2014[1922]). Y aqui es precisamente donde
el caso mapuche, a través de Wallmapuwen, es especifico con respecto a muchas otras movili-
zaciones, organizaciones y alianzas que han desplegado los pueblos indigenas durante el siglo

138 | Natvipap GUTIERREZ CHONG Y DAMIAN GALVEZ GONZALEZ



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1, ném. 231 | septiembre-diciembre de 2017 | pp. 137-166 | ISSN-2448-492X

que corre. Es especifico, porque en América Latina es poco comtn la propuesta de construir
partidos politicos articulados alrededor de una identidad étnica. A esta idea se pueden agre-
gar los numerosos obstaculos en la legislacion electoral que inhiben o hacen practicamente
imposible formar o mantener nuevas organizaciones que intervengan en contiendas electora-
les mas equitativas. En concordancia con esto, en este articulo nos interesa abordar el proyecto
de construccion de un partido politico mapuche en Chile. He aqui una tarea sugerente, pues
este hecho causa doble interés. Por una parte, por las expresiones y estrategias de accion co-
lectiva que ha adquirido la movilizacién social mapuche durante la posdictadura, y en tanto
prevalece la opinion de que los pueblos originarios son apaticos y desinteresados en asuntos
que refieren a la deliberacion politica y escindidos de las reflexiones de la modernidad.

La informacion cualitativa que presentamos se obtuvo mediante la realizacién de en-
trevistas abiertas a fundadores, idedlogos, portavoces, intelectuales y dirigentes vinculados
con diversas organizaciones sociales indigenas.' En los casos que registramos se demues-
tra un dinamico activismo politico en torno a una multiplicidad de problematicas, entre las
que sobresalen, sin embargo, las definiciones de autonomia, la recuperacion de territorios,
la defensa de los recursos naturales y el fortalecimiento de la identidad cultural y lingiiis-
tica. En términos metodoldgicos y a modo de complementar el uso de fuentes secundarias,
trabajamos con las agrupaciones incluidas en la base de datos ORGINDAL (Organizaciones
Indigenas de América Latina) (SICETNO, s.t.), las cuales subrayan que la razén principal para
establecer procesos organizativos responde a la necesidad de encontrar ayuda a partir de la
gestion propia, frente a la indefension que enfrentan cotidianamente. El uso de la base de
datos fue un insumo para comparar con informacién actualizada el desarrollo politico de
las organizaciones sociales indigenas, con especial énfasis en la experiencia mapuche. En
definitiva, con este material observamos la tendencia a que los pueblos indigenas se movi-
licen, ante la ausencia de espacios de participacion, para eliminar a intermediarios y tomar
decisiones que a ellos les conciernen. No obstante, para ello se requiere que puedan incidir
politicamente y acceder al poder. He ahi una de las razones que alienta a la construccién
de un partido politico mapuche, como Wallmapuwen.

Visto asi, el problema que queremos colocar en el centro de la discusion corresponde al lu-
gar que ocupa la cultura en la politica indigena, tomando para ello un caso concreto del pueblo
mapuche. En un primer momento, presentamos una revision del concepto de cultura poli-
tica para delimitar la especificidad de la cultura politica mapuche, ya que, como habremos de
demostrar, el tema de la conciencia colectiva es crucial para cimentar nuevos proyectos que
trasciendan lo puramente local. Luego, en un segundo nivel, abordamos de manera general

! En lo relativo a la proliferacién de intelectuales mapuche que discuten piblicamente sobre la movilizacion social
indigenaen el sur del pais, cabe mencionar, por ejemplo, los trabajos de Pairicdn (2014), Mariman (2012) y Caniuqueo
etal. (2006).

LA CULTURA POLITICA EN EL PUEBLO MAPUCHE: EL CASO WALLMAPUWEN | 139



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio x1, niam. 231 | septiembre-diciembre de 2017 | pp. 137-166 | ISSN-2448-492X

las politicas indigenas que se han disefiado y ejecutado desde el Estado chileno en los ulti-
mos 25 afios. Este breve recuento nos permitira situar correctamente el resurgimiento étnico
que acontece en el sur de Chile, y sobre todo, evaluar las dificultades institucionales y cultu-
rales que atin persisten para la formacion y permanencia de un partido politico mapuche. En
tercer lugar, identificamos las diferencias y especificidades de Wallmapuwen con otras expe-
riencias en América Latina con el propdsito de examinar los principales ejes que estructuran
a un partido politico étnico, siendo la cuestion del reconocimiento, el territorio y la autono-
mia temas primordiales en su constitucion. Por dltimo, y a modo de cierre, dedicamos una
somera reflexion a la centralidad que toma para los pueblos indigenas de hoy promover una
politica de alianzas con otros movimientos sociales, con y sin adscripcion étnica, para asi en-
contrar convergencias y conducir colectivamente sus demandas ante publicos mas amplios.

Cultura politica y cultura politica mapuche

Iniciamos esta seccion con dos preguntas generales: ;Qué es la cultura politica indigena?
y sQué es la cultura politica mapuche? Una adaptacién a la definicién de Almond y Verba
(1989[1963]) es util para entrar en el tema. La cultura politica, afirman, consiste en las creen-
cias compartidas y aprendidas del sistema politico y del papel que éstas ocupan dentro de
dicha configuracion. Es un referente en la manera en que observamos el mundo social y lo
que esperamos de éste; mas aun, forja roles y conductas sobre el sistema politico en general.
En tanto cultura, incluye lo que pensamos y como procesamos la informacion que recibi-
mos. Existe una vasta bibliografia que remite al hecho de que el estudio de la cultura politica
no es una novedad, como son los trabajos de Alonso (1996), Krotz (1996), Peschard (2003),
Puig (2007) y Tejera (2010). No obstante, con la progresiva exposicién que han venido ga-
nando las comunidades organizadas de América Latina, desde las ultimas décadas del siglo
pasado, es posible identificar el surgimiento de una cultura politica indigena.* Asimismo,
una revision de este concepto nos ayuda a describir cdmo y bajo qué modalidades las so-
ciedades nativas se perciben y se interrelacionan con el Estado y sus instituciones, y como
se organizan, a fin de cuentas, para contrarrestar la exclusion y el autoritarismo.

En tanto cultura, la cultura politica no deja de reinventarse, por eso nos interesa em-
plear este concepto para aplicarlo a la practica politica indigena contemporanea. A primera
vista, en ésta se establecen las bases para la construccion de identidades que en su interior
podran encauzar distintos proyectos de sociedad. Otras definiciones también se adecuan a

% Un examen de la cultura politica indigena, en tanto concepto, y su aplicacién en cuatro paises de América Latina
(México, Ecuador, Bolivia y Chile), nos da cuenta de la gran heterogeneidad de formas de hacer politica entre organi-
zaciones sociales fundadas por indigenas. Véase: Gutiérrez, Martinez y Francy (2015).

140 | NaTvipaD GUTIERREZ CHONG Y DAMIAN GALVEZ GONZALEZ



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1, ném. 231 | septiembre-diciembre de 2017 | pp. 137-166 | ISSN-2448-492X

nuestros propositos, porque la cultura politica indigena incurre en tensiones, conflictos y
antagonismos. En resumen, la cultura politica “es una sintesis heterogénea y contradictoria
de valores, informaciones, juicios y expectativas que conforman la identidad politica de los
individuos, los grupos sociales o las organizaciones politicas” (Gutiérrez, 1993: 45). De este
entramado subjetivo se derivan comportamientos, actitudes y percepciones que son porta-
dores de significado en universos simbdlicos compartidos. En el capitalismo avanzado, no
estd de mas recordarlo, las sociedades indigenas han quedado relegadas a zonas de depen-
dencia y periferia, esto es, en las sombras de la explotacion econdmica y en las adyacencias
del racismo, la violencia y la dominacién.

Un componente clave para comprender la dindmica reinventiva de la cultura politica es
la conciencia colectiva (Guibernau, 1999). Esta conciencia es el motor para activar proyec-
tos en torno a un conjunto de marcadores identitarios que son construidos colectivamente
por una etnia o nacion. Pero evocar lo distintivo no significa aglutinar a todas las culturas
en la categoria indigena y es preciso trazar fino en este argumento, porque la especificidad
de defender y proteger la cultura y la lengua da sentido a la cultura politica, en este caso con
nombre propio: lo mapuche a través de Wallmapuwen. Podriamos decir, pues, que a la luz
de este proceso la cultura se manifiesta como si se tratara de un teatro en el cual se enfren-
tan distintas visiones de mundo, o sea, como un auténtico campo de batalla (Said, 1993).
Pero uno de los problemas que se aloja en esta idea de cultura, dice el pensador palestino,
es que “supone no solo la veneracion de lo propio sino también que eso propio se vea, en
su cualidad trascendente, como separado de lo cotidiano” (Said, 1993: 14). Siguiendo a
este autor, una perspectiva tedrica primordialista de la cultura corre el serio riesgo de que
las legitimas reivindicaciones de los pueblos colonizados se hagan en nombre de narracio-
nes historicas inmutables en el tiempo. En contraste con esta falsa premisa epistemoldgica,
una mirada constructivista y posicional de la identidad (Hall, 2003) nos recordara que los
procesos de identificacion individual y colectiva siempre se encuentran anudados con di-
namicas de subjetivacion profundamente inestables, discontinuas y cambiantes, por lo que
dificilmente podremos enunciar oposiciones dicotdmicas primordiales, bajo la féormula “no-
sotros/ellos”, que expresan identidades preexistentes.

En los estudios clasicos (Winocur, 1997), se equipara a la cultura politica con la identidad
nacional (Almond y Verba, 1989[1963]), y ello también es util para nuestros propdsitos, por-
que equiparar a la cultura politica indigena con la identidad nacional proporciona algunos
indicadores compartidos: valores, simbolos, conmemoraciones, conciencia civica y social,
nombres propios, entre otros. Algunas expresiones del movimiento social mapuche, en el
contexto de un crecimiento de partidos politicos regionales —valga como ilustracion Wall-
mapuwen-—, han activado légicas de articulacion en oposicion a la racionalidad politica que
impone el Estado chileno. A la par, la politizacion de la identidad indigena mapuche ha sido
también obra de politicos, comunicadores, historiadores y maestros. Hay amplia participa-

LA CULTURA POLITICA EN EL PUEBLO MAPUCHE: EL CASO WALLMAPUWEN | 141



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio x1, niam. 231 | septiembre-diciembre de 2017 | pp. 137-166 | ISSN-2448-492X

cién contextualizada en el animo efervescente de sus idedlogos, seguidores y simpatizantes,
pero a su vez, en la frustracion y en la decepcion. En ese sentido, seria valido preguntarse
por los resultados que ha registrado hasta ahora Wallmapuwen, dado que, tal como sucede
con otras colectividades del continente americano, terminan cosechando poco (Vallada-
res, 2007). Antes bien, una parte importante de sus legitimas demandas recibe el acoso de
la violencia policial, la criminalizacion y el encarcelamiento de sus dirigentes que, para-
ddjicamente, contribuyen a forjar mayor resistencia de la identidad del pueblo mapuche.

Asi que adaptando la cultura politica al movimiento social mapuche, se despliega un es-
cenario etno-politico por observar; empero, debemos anadir algunos contextos especificos:
racismo, discriminacion, explotacion y exclusion en todas sus formas. Para contrarrestar este
acentuado autoritarismo, que restringe los espacios de intervencion democratica y que con-
juntamente limita la convivencia intercultural en Chile, la construccion de partidos politicos
basados en formas particulares de diferenciacion bien podria representar una alternativa
que encauce demandas de diverso cufio, interpelando también a distintas expresiones del
movimiento mapuche actual. Vista desde este angulo, la conciencia de una identidad étnica
culturalmente diferenciada de la sociedad nacional mayoritaria sera crucial para pensar el
alcance de estos proyectos politicos en el mediano y largo plazo.

Conforme a esto y en conexion directa con ese principio, resulta util referirnos a las opi-
niones que externaron algunos dirigentes mapuche sobre otros procesos de movilizacion
indigena en América Latina, especificamente, respecto del surgimiento del Ejército Zapa-
tista de Liberacion Nacional (EzLN). Lo citaremos con la extension que su reflexion merece:

Me acuerdo que un dia me regalaron unos afiches de unos zapatistas, entonces los llevé a unas
comunidades. Al ver a los indigenas encapuchados, ellos me preguntaban por qué. Pero lo que
mas les extrafi6 fue verlos con una bandera, les dije que era la bandera de México. Aqui los ma-
puche rechazan la bandera de Chile, incluso la han quemado en el Palacio de La Moneda, dicen

que ésa es la bandera de los chilenos.’

Si bien los grupos étnicos de América Latina no fueron indiferentes a los hechos ocurridos en
la revuelta de Chiapas, cabria reconocer, sin embargo, que hubo varios desacuerdos en torno
a las estrategias empleadas por el EZLN para defender sus intereses.* El pueblo mapuche, a tra-

® Entrevista realizada a Alihuen Antileo, profesor y director del Centro de Estudios de Defensa y Seguridad (CEDES)
dela Universidad de Artes y Ciencias Sociales (ARcIs). También es fundador dela organizacion urbana mapuche Meli
Wixan, constituida en Santiago de Chile en 1991, y ha sido integrante de las organizaciones Ad Mapu, Consejo de To-
das las Tierras y la Coordinadora Arauco Malleco, todas agrupaciones precursoras del movimiento mapuche actual.
4 Losacontecimientos ocurridos en 1994 exhibieron los espacios de fractura del sistema politico mexicano. Mas aun,
la entrada en vigencia del Tratado de Libre Comercio de América del Norte (TLCAN), firmado por los gobiernos de
Canadd, Estados Unidos y México, se transformo en el detonante para que el 1 de enero de 1994 iniciaralainsurreccion
armada del EZLN en los Altos de Chiapas.

142 | NaTivipap GUTIERREZ CHONG Y DAMIAN GALVEZ GONZALEZ



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1, ném. 231 | septiembre-diciembre de 2017 | pp. 137-166 | ISSN-2448-492X

vés del Consejo de Todas las Tierras, fue uno de los primeros grupos indigenas en advertir esa
extraiieza que se hizo evidente en el caracter de las demandas de Chiapas (Gutiérrez, 2001).
En palabras de Aucan Huilcaman, vocero del Comité Ejecutivo del Consejo de Todas las Tie-
rras, también hubo falta de claridad en los conceptos de territorialidad y liderazgo. “Puedo
asegurarles que nosotros, los mapuche, en una situacién similar nunca tendriamos un sub-
comandante. Tal vez tengamos una autoridad tradicional, pero nunca un lider que parece ser
una copia o una asimilacion del sistema politico existente” (Proceso, 1994; Gutiérrez, 2001).
Como veremos paginas abajo, en América Latina hay numerosas organizaciones fundadas
por pueblos indigenas, pero muy contados proyectos para formar un partido politico étnico.

Ciertamente, deberiamos reconocer que una explicacién mas convincente con respecto
a la formacion de Wallmapuwen, requiere que, como complemento, abordemos las limita-
ciones que tuvo un conjunto de politicas indigenistas que diseié e implementé el Estado
chileno, luego de poner fin a 17 afios de dictadura civico-militar (1973-1990). Por indige-
nismo entenderemos toda accién estatal formulada por no indigenas en relacién con una
heterogeneidad de grupos étnicos que coexisten en un mismo territorio soberano. En otras
palabras, la politica indigenista no es la que los indigenas formulan en lo que concierne a
su propia comunidad, sino la manera como la sociedad nacional contempla el tratamiento
que se les debe dar, de acuerdo con los intereses del Estado (Bonfil, 1970). Como tal, un
panorama general de las politicas dirigidas a los pueblos indigenas por la Concertacion
(1990-2010), asi como un breve repaso sobre los efectos que ha traido consigo la aplicacion de
la Ley Antiterrorista en territorio mapuche, nos permitira, en efecto, examinar una suma
de trabas institucionales e incomprensiones culturales que dificultan la supervivencia de un
partido politico étnico con vocacién autonémica y territorial en Chile.

El programa indigenista de la Concertacion

Durante la década de 1990, la sociedad chilena experimento una transformacion sustantiva
en las bases de su sistema politico, luego de 17 afos de represion estatal generalizada. Los
pueblos indigenas no estuvieron al margen de aquel proceso democratizador. De acuerdo
con José Mariman (1994), de hecho, fueron siete organizaciones sociales mapuche las que
formaron parte de la coyuntura del plebiscito de 1988: Ad Mapu, Nehuen Mapu, Lautaro Ni
Ayllarehue, Asociacion Nacional del Pueblo Mapuche de Arauco, Callfulican, Choin Folil
Che y Centros Culturales Mapuche. Todas ellas participaron méas o menos activamente en
la campana electoral para terminar con la dictadura, siendo un importante apoyo para que
el candidato de la Concertacion, el demdcrata cristiano Patricio Aylwin, ganara la eleccion
presidencial de 1989, con 55% de los votos. Mas atin, sélo trece dias antes de dicho sufragio,
“los pueblos indigenas habian firmado un acta de compromiso con el candidato de la Con-

LA CULTURA POLITICA EN EL PUEBLO MAPUCHE: EL CASO WALLMAPUWEN | 143



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio x1, niam. 231 | septiembre-diciembre de 2017 | pp. 137-166 | ISSN-2448-492X

certacion, documento en el cual las partes se comprometian, una apoyar al nuevo gobierno
y la otra hacer suya la demanda de los pueblos indigenas de Chile” (Mariman, 1994: 92).

En este contexto politico transicional, la Concertacién presenta una propuesta progra-
matica a fin de marcar una diferencia con la agenda que habia impuesto el gobierno militar,
la cual, como es sabido, no sélo pauperizoé las condiciones econémicas del pueblo mapuche
en particular, sino que también negd sistematicamente la existencia legal de los pueblos in-
digenas en general. La propuesta disefiada estuvo condicionada a una serie de evaluaciones
propias del momento que vivia el pais. Una época, si se quiere, “transformista’, esto es, “una
larga preparacion durante la dictadura, de una salida de la dictadura, destinada a permitir
la continuidad de sus estructuras basicas bajo otros ropajes, las vestimentas democraticas”
(Moulian, 1997: 145). A pesar de todas las impugnaciones que merece la transicion en Chile,
lo cierto es que la posibilidad de acabar con la dictadura y de avanzar al mismo tiempo ha-
cia el reconocimiento de las demandas de los pueblos indigenas significé que buena parte
de las comunidades endosara sus votos a la principal fuerza politica opositora a Pinochet.
En ultimo término, con este triunfo electoral se “inaugura un nuevo periodo en la historia
de Chile: el de la recuperacion democratica. Y la fuerza social que posibilitd el triunfo de
la Concertacion se construyo sobre la base de un abanico de actores sociales, donde figu-
raban también las minorias étnico nacionales” (Mariman, 1994: 91).

El programa gubernamental indigenista de la Concertacion tuvo como punto de partida
la firma del Acuerdo de Nueva Imperial, en 1989, cita en la cual diferentes organizaciones
disefiaron un nuevo marco institucional para abordar la cuestion indigena en el Chile de la
posdictadura. Fueron cuatro los pilares que estructuraron dicho acuerdo, a saber: “la recu-
peracion de tierras, el reconocimiento de derechos colectivos a través de la Constitucidn, la
ratificacion del c169 y la creacion de una nueva institucionalidad publica para los asuntos
indigenas” (Aylwin y Mariman, 2008: 18). El Acuerdo de Nueva Imperial significé para la
Concertacion fortalecer la identidad colectiva de los grupos étnicos como una interesante
apertura hacia el pluralismo cultural, ya que por primera vez estaban representados todos
los pueblos originarios en una instancia deliberativa comun, a través del Consejo Nacional
de Pueblos Indigenas (Mideplan, 2004).

De todo esto sobresale un fuerte disenso al momento de evaluar los resultados obtenidos
con el Acuerdo de Nueva Imperial, asi como justificadas dudas sobre si éste, en definitiva,
constituy6 un avance real en las demandas politicas de los pueblos indigenas. No fue por
azar que la “discusion” en el Parlamento para ratificar el c169 se tomara 18 afios.” La poca o
nula voluntad politica para cumplir con sus obligaciones en la extension de derechos, tam-
poco. Esto, y mucho mas, evidencié que la relacion del Estado con los pueblos indigenas

> Elcl169 entré en vigencia en Chile el 15 de septiembre de 2009. Fue ratificado el 15 de septiembre de 2008 y promul-
gado el 14 de octubre de 2008. Sobre la aplicacion del 169 en Chile, véase: Matta y Montt (2011: 133-212).

144 | Natvipap GUTIERREZ CHONG Y DAMIAN GALVEZ GONZALEZ



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1, ném. 231 | septiembre-diciembre de 2017 | pp. 137-166 | ISSN-2448-492X

ha sido y sigue siendo altamente problematica y que “en la clase politica chilena ha existido
una constante animadversion hacia el reconocimiento de la plurietnicidad y mas ain hacia
demandas de autonomia” (Gissi, 2009: 151). Como veremos mas adelante, organizaciones
del pueblo mapuche, o el mismo Wallmapuwen, reconocen que el Estado chileno, si bien
ha generado procesos de acercamiento con sus comunidades, éstos han sido insuficientes
para enmendar problemas concretos relacionados con la violencia policial, la restitucion
de tierras, la militarizacion en sus territorios y las historicas inequidades socioecondmicas.

Para el afio 1991 el gobierno de Patricio Aylwin presentd al Congreso Nacional tanto
el proyecto de ley indigena, que en 1993 se convertiria finalmente en la Ley 19.253, como
la reforma que buscaba el reconocimiento constitucional de los pueblos indigenas, de ma-
nera que Chile asumiera su pluralidad étnica. Ya transcurridos mas de 25 afios, este ultimo
tramite legislativo sigue pendiente atin. Otro hito relevante en el ideario indigenista de la
Concertacion fue la creacion de Conadi. En términos estrictamente formales, este organismo
publico ha sido responsable de promover, coordinar y ejecutar las acciones del Estado en
favor del desarrollo de las comunidades en lo econdmico, social y cultural, pero no siem-
pre con los resultados esperados (Boccara y Seguel, 1999). Entre sus distintas atribuciones
destaca haber sido responsable de la planificacion y ejecucion del Fondo de Tierras y Aguas
Indigenas, creado por la Ley 19.253, que en dltima instancia “referia a la solucién de liti-
gios sobre tierras entre personas indigenas, comunidades y particulares, provenientes de
los Titulos de Merced u otras cesiones o asignaciones hechas por el Estado a favor de los
indigenas” (Aylwin, 1993: 14).

Como dijimos, es cierto que hubo diferentes instancias de acercamiento dispuestas
por la Concertacion, pero ninguna de ellas ha significado hasta ahora una transformacioén
sustantiva de la politica indigena en Chile (Foerster y Vergara, 2002). Los ejemplos al res-
pecto podrian multiplicarse. Nos limitaremos a sefialar lo ocurrido entre marzo y julio de
1999, durante el ultimo afno de gobierno de Eduardo Frei Ruiz-Tagle (1994-2000), cuando
se llevaron a cabo los llamados “Didlogos Comunales”, que buscaron sistematizar una gran
cantidad de informacion directamente con las comunidades acerca de sus demandas, pero
como una tardia respuesta al conflicto mapuche (Bello, 2007). Todavia mas, segiin Valen-
zuela (2002), el gobierno se sintid satisfecho con esta decision, ya que descubri6 que a los
indigenas les interesaban fundamentalmente las cuestiones de tipo econdémico-productivo,
no asi los conflictos interétnicos, los efectos sociales y ambientales producidos por la ex-
traordinaria expansion de la industria forestal o el acorralamiento de sus comunidades bajo
un estado de excepcion permanente (Bello, 2007: 193-220).

Luego, a pocos dias de asumir la Presidencia, Ricardo Lagos Escobar (2000-2006) forma
el Grupo de Trabajo sobre los Pueblos Indigenas, en el que participaron funcionarios de go-
bierno, representantes de las comunidades y algunos centros de estudios (Mideplan, 2004).
Un aflo después, en marzo de 2001, Lagos crea la Comision de Verdad Histdrica y Nuevo

LA CULTURA POLITICA EN EL PUEBLO MAPUCHE: EL CASO WALLMAPUWEN | 145



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio x1, niam. 231 | septiembre-diciembre de 2017 | pp. 137-166 | ISSN-2448-492X

Trato cuya finalidad era “asesorar sobre los hechos historicos del pais y efectuar recomen-
daciones para una nueva politica de Estado que permitiera avanzar hacia un nuevo trato de
la sociedad chilena y su reencuentro con los pueblos originarios” (Zapata, 2004: 17). Aun-
que se subrayd su caracter propositivo, las expectativas de la dirigencia indigena estuvieron
centradas en que los acuerdos tomados en su interior dieran lugar a verdaderos cambios en
las relaciones interculturales, pero no fue asi (Foerster, Vergara y Gundermann, 2013). A
proposito de Wallmapuwen, habria que preguntarse también si aquella politica del “nuevo
trato” que desplego el gobierno de Ricardo Lagos al menos tanted la posibilidad de que algu-
nas organizaciones sociales mapuche se agruparan alrededor de un partido politico propio,
dispuesto a participar de contiendas electorales mas equitativas.

La ley antiterrorista y criminalizacion del movimiento social mapuche

Sibien es posible reconocer algunos aspectos positivos en la politica indigena impulsada du-
rante el sexenio de Lagos, no deja de ser menos importante recordar “las graves limitaciones
que esta politica adolecio a la hora de asegurar un reconocimiento juridico de sus dere-
chos y de responder a sus aspiraciones colectivas” (Aylwin, 2007: 27). En la administracion
de Lagos, por otro lado, tuvo lugar una desmedida aplicacion de la Ley 18.314 sobre “con-
ductas terroristas”, estatuto legal que, cabe recordar, fue aprobado durante la dictadura, en
1984. Fue asi como, en septiembre de 2003, en el llamado “caso Longkos” (en mapudungun:
jefe, lider o cabeza del grupo), fueron condenados Pichun y Norin a cinco afios de prision;
Victor Ancalaf, a cinco afios por quema de camiones, y en agosto de 2004, en el caso Polu-
co-Pidenco, a diez aios por incendio, José Huenchunao Marifian, Patricia Troncoso, Jaime
Marileo, Juan Ciriaco Marileo y Juan Millacheo (Millaleo, 2012: 20).

Cuatro afios mas tarde, el primer gobierno de Michelle Bachelet (2006-2010) compro-
meti6 una “Agenda para el Desarrollo de los Pueblos Originarios”, incorporando en ella
diferentes topicos en materia de salud, tierras, educacion y desarrollo productivo. Una ten-
dencia que acompaii6 a los gobiernos de la Concertacién y que se mantuvo incélume con
Sebastidn Pinera (2010-2014) fue la produccion discursiva desde el poder estatal en fa-
vor de la convivencia civica basada en la multiculturalidad y su conexa retérica del “nuevo
trato” para con los diferentes grupos étnicos del pais. Como era de esperar, las limitaciones
de plantear esta discusion desde un plano preferentemente constitucional no tardaron en
llegar. Cabe resaltar, de todos modos, que si bien los conflictos entre el pueblo mapuche,
empresas transnacionales y el Estado estuvieron lejos de desaparecer, durante el mandato
de Michelle Bachelet se impulsaron algunos cambios a fin de otorgar libertad a comuneros
que estaban cumpliendo condena por la Ley 18.314 (Villegas, 2009).

146 | NaTviDAD GUTIERREZ CHONG Y DAMIAN GALVEZ GONZALEZ



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1, ném. 231 | septiembre-diciembre de 2017 | pp. 137-166 | ISSN-2448-492X

Durante el mandato de Sebastian Pifiera las movilizaciones sociales mapuche experi-
mentaron un fuerte incremento y se cristalizaron en la prolongada huelga de hambre que
iniciaron 23 comuneros en las ciudades de Concepcion, Lebu y Temuco, desde julio hasta
octubre de 2010 (Julian, 2015). Tal como sostiene Salvador Millaleo (2012), el gobierno de
entonces ignord esta delicada situacion y no fue sino hasta septiembre cuando convocé a una
mesa de didlogo. Asimismo, un hecho que marcé de manera decisiva la gestién de Pifiera
en materia indigena fue la querella presentada por el Ministerio del Interior en 2013, tras
la muerte del matrimonio Luchsinger-Mackay en la comuna de Vilctn. Este caso provocé
que se invocara nuevamente la ley antiterrorista y, junto con ello, la aplicaciéon de nuevas
medidas de represion en la zona, todas orientadas a la persecucion penal, a mayor presen-
cia policial y a la militarizacion del territorio mapuche o Wallmapu.

El movimiento social mapuche no es homogéneo ni en su organizacion ni en sus practi-
cas de accion colectiva; asi lo expresa su continua transformacion hasta el dia de hoy. Como
una deriva critica de la expresion institucional que representa Wallmapuwen, dentro de
una vasta heterogenidad de formas de articulacion politica que exhibe el activismo mapu-
che, se distingue también una modalidad de cardcter autonomo que brega abiertamente
contra la violencia estructural del Estado en su etapa neoliberal avanzada.® Una lucha his-
torica que, vale la pena decirlo, les ha significado encarcelamientos no siempre sujetos al
debido proceso, allanamientos, racismo, despojo de bienes comunes y jovenes asesinados
(Tricot, 2013). Esta sujecion neocolonial de la diversidad humana insumisa, que opera de
manera sistematica en el Wallmapu, nos recuerda una tesis de Walter Benjamin: “la tradi-
cién de los pueblos oprimidos [...] ensefia que el ‘estado de excepcion’ en el que vivimos
es regla. Debemos llegar a un concepto de la historia que corresponda a este hecho” (Ben-
jamin, 2009: 139).

Unas palabras finales sobre por qué hacemos tanto énfasis en la criminalizacion del
pueblo mapuche. Un reciente estudio realizado por el Instituto Nacional de Derechos
Humanos (INDH) sefala que el llamado “conflicto mapuche”, lejos de menguar ha ido en
aumento. La mayoria de los actores que participaron del estudio coincide en que este tipo
de conflictividad no es s6lo un problema de violencia, sino un fenémeno que tiene pro-
fundas raices historicas, en torno a demandas no resueltas por el Estado (INDH, 2014). En
la misma linea, un informe publicado en 2012 por la Comisiéon Econémica para América

® Las relaciones interculturales en el sur de Chile siguen mostrando un estado de descomposicién. El 18 de diciembre
de 2016, un joven mapuche de 17 afios, Brandon Herndndez Huentecol, recibe un balazo en la espalda por un efectivo
delas Fuerzas Especiales. E1 26 de diciembre del mismo afio, dos comuneros mapuche resultan gravemente heridos por
integrantes del Grupo de Operaciones Policiales Especiales (GoPE). También en 2016, once comuneros mapuche son
procesados por la ley antiterrorista a raiz del caso judicial que investiga las causas que provocaron la muerte del ma-
trimonio Luchsinger-Mackay (Aylwin, 2017). En relacion con esta violencia policial permanente en las comunidades
mapuche, habria que agregar el reciente crimen de los jévenes Luis Marileo (24 afios) y Patricio Gonzélez (23 aos),
asi como los asesinatos de Alex Lemun (2002), Julio Huentecura, Matias Catrileo (2008) y Rodrigo Melinao (2013).

LA CULTURA POLITICA EN EL PUEBLO MAPUCHE: EL CASO WALLMAPUWEN | 147



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio x1, niam. 231 | septiembre-diciembre de 2017 | pp. 137-166 | ISSN-2448-492X

Latina y el Caribe (CEPAL) sostiene que la violencia policial en general y la aplicacion de
la ley antiterrorista, en particular, representan verdaderas dificultades en la relacion del
Estado con el pueblo mapuche (CEPAL, 2012). Esto reviste vital importancia a la luz del Caso
Norin Catriman y Otros vs. Chile (2014), en el cual la Corte Interamericana de Derechos
Humanos, a propdsito de la aplicacion de la Ley 18.314, resolvio a favor de ocho dirigentes
mapuche que habian sido acusados de conductas terroristas y recomendo al Estado chi-
leno, entre otras cosas, “eliminar los efectos de las condenas por terrorismo impuestas’, y
por cierto, “adoptar medidas de no repeticion, para erradicar el uso de prejuicios discri-
minatorios con base en el origen étnico en el ejercicio del poder publico y, en particular,
en la administracion de la justicia” (Corte 1DH, 2014). A partir de estas ideas, afirmamos
que la sostenida criminalizacidn de las reivindicaciones del movimiento social mapuche
ha hecho practicamente imposible avanzar hacia la construccion de una cultura politica
democratica, en la cual participen en igualdad de condiciones indigenas y no indigenas.

Hacia la construccion de un partido politico étnico

Una idea general de la vision liberal sefiala que la estabilidad de los sistemas politicos esta
asociada proporcionalmente con una menor fragmentaciéon de los partidos. De acuerdo
con esto, a mayor fraccionalizacion de los partidos politicos, mayores niveles de volatilidad
electoral y, por ende, inestabilidad institucional extendida, producto de lo complejo de for-
mar coaliciones de gobierno (Madrid, 2005). De ahi que se concluya que el surgimiento de
partidos politicos étnicos en América Latina seria la condicion sine qua non para el esta-
blecimiento de estructuras de poder débiles, asi como de disefios institucionales permisivos
que facilitan la creacidn de estas colectividades. En resumidas cuentas, y conforme con esta
posicion que impide reconocer la naturaleza intersubjetiva de las identidades colectivas, las
organizaciones sociales indigenas en Chile, que disputan espacios de representacion demo-
cratica como Wallmapuwen, en vez de significar una alternativa para el ejercicio de una
ciudadania diferenciada, simbolizarian, por el contrario, un imaginario de ingobernabili-
dad propio de las sociedades dependientes y periféricas.

Cada vez hay mas preguntas en torno a las causas y factores que explicarian la propuesta
de construir un partido politico indigena en Chile. Para dar sentido a estas interrogantes
Rice y Van Cott (2006) sostienen que la division étnica tiende a desvanecerse producto de
la presencia de partidos de izquierda. Por tanto, “donde los partidos mds tradicionales
de izquierda se ven debilitados y la organizacion indigena estd mas institucionalizada, la
emergencia de partidos étnicos se hace mas viable” (Morales y Gonzalez, 2011: 141). Al
constatar la paulatina aparicion de colectividades organizadas alrededor de identidades in-
digenas, cabe apuntar, de manera preliminar, que éstas disputan espacios de participacion

148 | NaTviDAD GUTIERREZ CHONG Y DAMIAN GALVEZ GONZALEZ



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1, ném. 231 | septiembre-diciembre de 2017 | pp. 137-166 | ISSN-2448-492X

que tradicionalmente ocupaban los partidos politicos formales (Burguete, 2007). Tomando
en cuenta los elementos anteriores, un partido politico étnico puede ser definido como “una
organizacion autorizada para participar en las elecciones locales o nacionales, cuyos lide-
res y miembros en su mayoria se identifican a si mismos como parte de un grupo étnico no
gobernante y cuya plataforma electoral incluye demandas y programas de naturaleza cul-
tural” (Van Cott, 2003: 27).

La formacion de partidos politicos étnicos muchas veces se sitiia en un contexto de
conflicto, pues sus demandas giran en torno ya sea a mayor autonomia, acceso al poder
o control territorial. De hecho, la notable exposicion que tuvo la emergencia indigena en
América Latina durante la década de 1990 fue posible gracias a la idea compartida de que
los pueblos originarios han sufrido mas de 500 afios de dominacién colonial (Bengoa,
2000), lo que les da la legitimidad para luchar en contra de las injusticias histéricas. En-
tendido de este modo, vemos que las reivindicaciones indigenas apuntan directamente a
la dimension politica de la identidad étnica. La identidad y lo politico, en efecto, se entre-
cruzan para establecer una relacidn interdependiente, que aspira a un reconocimiento de
la diferencia cultural alterna que vaya mas alld de lo estrictamente legal. Para ello, como
muestra Wallmapuwen, es imprescindible considerar que el fortalecimiento de la accion
colectiva no sélo se desarrollard a través de canales institucionales formales, sino también,
y quiza mas importante ain, mediante la construccion de un proceso que sea capaz de ar-
ticular estratégicamente diferentes demandas sociales. Un buen ejemplo de lo anterior ha
sido la aparicion del ambientalismo, como un actor clave para comprender la produccién
de nuevos discursos étnicos. A todo esto:

[...] las identidades ecoldgicas han sido estratégicas para los pueblos indigenas, quienes han es-
tablecido alianzas con las ONG y movimientos sociales ambientalistas [...] Aunque estas alianzas
han traido contradicciones y desacuerdos, las organizaciones ambientalistas han ayudado a si-
tuar a los movimientos indigenas como ecoldgicos en arenas internacionales, lo que ha permitido

mayor defensa de sus territorios (Ulloa, 2008: 316).

Asi, en este articulo examinamos el surgimiento del proyecto de partido politico mapu-
che, las propuestas que plantea y el grado de conciencia colectiva que se requiere para su
funcionamiento. Para entender esto mejor resulta util hacer un contraste con otras or-
ganizaciones indigenas de la region. Para ello disponemos de una base de datos en linea
-Orgindal-, que sistematiza informacion cualitativa de agrupaciones fundadas por pue-
blos indigenas, desde la década de 1980, en México, Bolivia, Nicaragua, Ecuador y Chile,
entre otros. Se encontraron, asi, los proyectos de partidos politicos étnicos que se enlis-
tan en el cuadro 1:

LA CULTURA POLITICA EN EL PUEBLO MAPUCHE: EL CASO WALLMAPUWEN | 149



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio x1, niam. 231 | septiembre-diciembre de 2017 | pp. 137-166 | ISSN-2448-492X

Cuadro 1
Partidos politicos étnicos en América Latina

Proyecto Pais Fundacién
Consejo Nacional Indio de Venezuela Venezuela 1989
Autoridades Indigenas de Colombia Colombia 1990
Movimiento Politico Winaq Guatemala 1992
Movimiento de Unidad Plurinacional Pachakutik-Nuevo Pais Ecuador 1995
Movimiento Unido de Pueblos Indigenas Venezuela 1997
Yapti Tasba Masraka Nanih Aslatakanka Nicaragua 1998
Movimiento Indigena Pachakuti Bolivia 2000
Partido Unidad Popular México 2003
Movimiento Alternativo Indigena y Social Colombia 2013
Partido Politico Mapuche Wallmapuwen Chile 2016

Fuente: elaboracion propia con datos obtenidos de sicETNO (s.f.).

A fin de contribuir a una argumentacion mas soélida sobre el surgimiento de un partido po-
litico mapuche —en este caso, Wallmapuwen— quiza sea necesario tomar en cuenta que las
demandas de las organizaciones fundadas por indigenas que se han registrado en la base de
datos de Orgindal se interpretan de muy distintas maneras, es decir, no hay una sola forma
de conceptualizar la autonomia, la libre determinacion o el autogobierno (Ziccardi, 1991).
En México, por ejemplo, la via electoral para acceder a la autonomia atin no arroja datos
significativos. S6lo en municipios de Oaxaca se conoce la reglamentacion de usos y costum-
bres para renovar los ayuntamientos, lo que se traduce en un pragmatismo concreto para
la construccion de modelos de autogobierno legitimos (Gutiérrez, 2008). Que la autono-
mia sea vista como un espacio de rebeldia, resistencia y desobediencia es una caracteristica
que prevalece en los analisis y debates sobre México (Sanchez, 2008). Del mismo modo, la
emergencia politica de nuevas organizaciones indigenas en México muestra que la lucha
por el territorio y los recursos naturales no puede separarse de otras peticiones, como la de
autonomia o libre determinacion, y si bien ambas poseen un estatus juridico concreto en
la Constitucion (luego de la reforma de 2001), todavia persisten muchas dificultades poli-
ticas e institucionales para que estos derechos puedan ejercerse.

150 | Natvipap GUTIERREZ CHONG Y DAMIAN GALVEZ GONZALEZ



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1, ném. 231 | septiembre-diciembre de 2017 | pp. 137-166 | ISSN-2448-492X

La historia reciente de los movimientos indigenas de Ecuador es demasiada amplia para
abordarla aqui en toda su extension. Pero al menos intentaremos deslizar un par de ideas
sobre sus demandas frente al Estado y el caracter politico que estas colectividades han ido
adquiriendo, como es el caso del Movimiento de Unidad Plurinacional Pachakutik. Con
el levantamiento indigena de los aflos noventa, como ha sido profusamente documentado,
se consigue un importante cambio en el significado de la nacién, que se vio reflejado, por
cierto, en el reconocimiento constitucional de la plurinacionalidad del Estado ecuatoriano
en 2008. La formaciéon de un movimiento etno-nacional, entonces, se presenta como una
pieza clave para articular a diferentes sectores que planteaban una alternativa a la exclusion
social y, por otro lado, muestra que los dirigentes indigenas podian incidir en la disputa
del poder estatal a través de una lucha que reconocia, entre sus estrategias, participar de-
cididamente en la politica institucional. Asi es como en 1996 el movimiento Pachakutik
lanza a Fredy Elhers a la Presidencia de la Republica. El Partido Socialista-Frente Amplio
(ps-FA) e Izquierda Democratica deciden sumarse, pero Elhers s6lo logra un poco mas de
17% de los votos. En 1998, el ps-Fa vuelve a apoyar la candidatura de Elhers a la Presiden-
cia, pero el resultado que obtiene es aun menor que en 1996. En los comicios electorales de
2002 apoya al defenestrado Lucio Gutiérrez, quien gana la segunda vuelta con ayuda de este
grupo politico y del movimiento Pachakutik. Sin embargo, en seguida es acusado de trai-
cién y es derrocado por el mismo movimiento que lo apoyd y otros partidos con la ayuda
de las Fuerzas Armadas de Ecuador.

Para ir cerrando este acapite convengamos que los pueblos indigenas cuentan con un
fallo de la Corte Interamericana de Derechos Humanos respecto al Caso Yatama vs. Nicara-
gua (Corte 1DH, 2005), en el que se determina que los pueblos originarios tienen el derecho
a participar en la vida politica nacional, en virtud de los principios de no discriminacién y
de igualdad. La demanda contra el Estado de Nicaragua se originé a partir de que el Con-
sejo Supremo Electoral emitié una resolucién por la cual se excluia a los candidatos del
Partido Politico Regional Indigena Yatama de participar en las elecciones municipales del 5
de noviembre de 2000, en las Regiones Auténomas del Atlantico Norte y del Atlantico Sur
(Corte 1DH, 2005: 2). Este antecedente legal ensefia una cuestiéon que es importante consi-
derar, a saber, que la exigencia de un partido politico en ciertos casos afecta directamente
los usos y costumbres de las comunidades indigenas, por lo que contraviene el derecho de
éstas a expresarse libremente, de acuerdo con sus propios principios.

La experiencia del Wallmapuwen

Ahora si podemos referirnos concretamente a una cultura politica mapuche, ya que ésta se
integra como identidad politica, dado que ciertas propuestas de intervenir en alguna deci-

LA CULTURA POLITICA EN EL PUEBLO MAPUCHE: EL CASO WALLMAPUWEN | 151



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio x1, niam. 231 | septiembre-diciembre de 2017 | pp. 137-166 | ISSN-2448-492X

sidn, gestion, o protesta buscan expresion publica a través de la constitucion de un partido
politico étnico. Atendiendo lo anterior, involucrarse politicamente en la vida nacional tam-
bién quiere decir defender, proteger o fortalecer la identidad cultural y lingiiistica que los
distingue como pueblo. Una pregunta que surge con frecuencia es: en qué medida Wall-
mapuwen, en tanto asociacion auténoma que desea influir directamente en la conduccion
del Estado, favoreceria el avance del movimiento social mapuche hacia mayores niveles de
participacion vy, si fuera el caso, qué lugar ocuparia el dilema de que el deseo de conservar
su identidad seria una de las causas de que sufran exclusion, discriminacidn y racismo por
parte del Estado. Estos son los argumentos que han hecho a los liderazgos mapuche empe-
fnar esfuerzos para constituir un partido politico propio. Los politicos mapuche consideran
que, si tienen acceso a las estructuras del poder, pueden ser parte de la solucion para rever-
tir histéricas desventajas en un contexto de violencia estructural.

Para situar la irrupcién de Wallmapuwen en el mapa politico de hoy seria pertinente
recordar que las organizaciones sociales mapuche han mantenido importantes grados de
movilizacion frente al Estado; sin embargo, éstas no han logrado que sus reivindicaciones
se articulen estratégicamente con otras demandas de la sociedad chilena (Foerster, Vergara
y Gundermann, 2013). Una de las tantas razones que explica dicha desarticulacién, como
vimos antes, es la criminalizacién sistematica de la protesta social indigena, con especial
perjuicio hacia un sector que se piensa en conflicto y en resistencia contra el modelo neo-
liberal y el Estado chileno opresor (como la Coordinadora Arauco-Malleco, por ejemplo).”
Remitiéndose exclusivamente a estos aspectos, la abogada Myrna Villegas (2009) sostiene
que el polémico conflicto por la recuperacion de tierras al sur de Chile hace evidente la se-
veridad del tratamiento penal hacia la cuestion mapuche y, quiza mds relevante ain, que la
problemdtica indigena en general ha sido presentada ante la opinién publica principalmente
bajo el signo de la violencia, el terrorismo y la delincuencia, lo que contribuye a reproducir
una identidad indigena estereotipada que, en definitiva, “reduce la otredad a unos cuantos
rasgos esenciales y fijos en la naturaleza” (Hall, 2010: 429).

En este contexto de conflictividad, el partido politico Wallmapuwen, “los que vivimos
en el pais mapuche”, lanza sus bases programaticas en la ciudad de Temuco y el 9 de junio
de 2016 se registra legalmente ante el Servicio Electoral.® Cabe senialar, no obstante, que la

7 Para mas detalles sobre el proyecto politico autonémico del movimiento social mapuche, véase: Tricot (2013);
Llaitul y Arrate (2012).

8 Cabria destacar un conjunto de reformas institucionales que permitic el registro de Wallmapuwen. En primer lugar,
el cambio ala Ley Organica Constitucional de Partidos Politicos de 2016 facilité una verdadera multiplicacion de este
tipo de entidades, de tal suerte que, tan solo en el ultimo afio, el nimero de colectividades pasé de 14 a 33. Asi, los
arreglos ala Ley 18.603 contribuyeron a que se crearan nuevos partidos, a los que en un inicio se les exigio solamente
tener presencia en una region y acreditar una adhesion de 0.25% del electorado. Mas adelante, en abril de 2016, a raiz
del cuestionamiento de los partidos politicos tradicionales, hubo una modificacién en la normativa vigente que forzé
a que los partidos acreditaran su representacion en al menos ocho regiones o en tres zonas contiguas.

152 | Natvipap GUTIERREZ CHONG Y DAMIAN GALVEZ GONZALEZ



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1, ném. 231 | septiembre-diciembre de 2017 | pp. 137-166 | ISSN-2448-492X

idea de formar una organizacion politica mapuche fundada en su identidad étnica no es
nueva, pues ya a principios del siglo xx, ciertos sectores mapuche vinculados con la Socie-
dad Caupolican Defensora de la Araucania plantearon la creacion de un partido politico,
al igual que la Federacion Araucana, en las décadas de 1920 y 1930, aunque estos proyectos
no se concretaron (Azkintuwe, 2011). Luego de muchos intentos y varios afios de discu-
sién al interior del movimiento mapuche, al fin se ha cristalizado la voluntad de poner en
marcha un partido politico de cardcter autondémico. Sobre este punto, Wallmapuwen, en su
“Declaracion de principios’, sostiene que:

[...] hemos iniciado un didlogo respetuoso y franco tendiente a visualizar salidas al actual estan-
camiento en que se encuentra el movimiento mapuche. Este didlogo tiene como punto de partida
consensuado la necesidad de dar un salto en la lucha organizada de nuestro pueblo mediante la
conformacion de un partido politico [...] observamos que existe una generacion de mapuche
que concibe nuestra situacion actual de forma diferente a como se ha concebido antes. En nues-
tro caso, valoramos la situacion como una “cuestion nacional” y no como un “cuestion indigena
campesina”. Es decir, interpretamos que como nacién experimentamos una situaciéon colonial
global, abierta desde fines del siglo x1x con la invasion total por parte de los Estados chileno y
argentino, que significé la particion del Wallmapu y la subordinacion en todos los planos de la
vida social (Wallmapu, 2005: 2).

Si analizamos la estrategia de Wallmapuwen para desarrollarse como partido politico, sera
relevante dilucidar cuales son las preferencias ideoldgicas del electorado mapuche, ya que
en ¢él, aparentemente, existiria una correspondencia cuasi-indivisible entre votantes indi-
genas y partidos de derecha (Durston, 2004). Como apunta un libro que hemos tenido la
oportunidad de citar en repetidas ocasiones, “durante el siglo xx ha sido una realidad in-
discutible la preferencia de la poblacién mapuche rural por los candidatos de la derecha, es
decir, por aquellos que dicen defender el respeto irrestricto del ‘Estado de Derecho’ y el or-
denamiento politico vigente” (Foerster, Vergara y Gundermann, 2013: 110). Empero, otros
textos publicados recientemente (Toro y Jaramillo-Brun, 2014) sostienen que no existe una
relacion directa entre las mesas con mayor participacion mapuche y la eleccion de la de-
recha como primera opcion, por el contrario, en algunos casos es posible establecer una
conexion positiva entre voto mapuche y candidatos de la propia etnia.

sEl caso de Wallmapuwen alude a una cultura politica “avanzada”? Utilizamos el adjetivo
“avanzada” con el Gnico propdsito de subrayar que, a pesar de la existencia de numerosas or-
ganizaciones fundadas por pueblos indigenas, hay contados proyectos de partidos politicos
étnicos en Ameérica Latina. A lo anterior se afiade el amplio repertorio de estrategias para
cultivar la accion politica desde realidades locales, que incluye elecciones por usos y cos-
tumbres, plantones, marchas, asambleismo o comunalidad. He aqui otro elemento que debe

LA CULTURA POLITICA EN EL PUEBLO MAPUCHE: EL CASO WALLMAPUWEN | 153



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio x1, niam. 231 | septiembre-diciembre de 2017 | pp. 137-166 | ISSN-2448-492X

tomarse en cuenta: forjar un partido politico con adscripcion étnica no supone exclusiva-
mente redefinir los ejes que estructuran a un modelo econémico-productivo o pavimentar
un camino hacia el reconocimiento de la plurietnicidad a través de politicas multicultura-
les, sino también —y quizas éste sea el quid del asunto— dicha organizacién demandard para
si que sus fronteras grupales sean siempre permeables a los cambios y que exista, a la vez,
un intercambio reciproco entre diferentes aspiraciones sociales que apelen a trascender lo
puramente particular (Arditi, 2010).

Esto quiere decir que, si las demandas del movimiento social mapuche son canalizadas
por Wallmapuwen, bien podran entrar en una “cadena de equivalencias” con las de gru-
pos ambientalistas u otras colectividades de la sociedad civil. Por lo tanto, “éstas adquirirdn
una perspectiva mas global que en el caso que permanezcan restringidas a su propio par-
ticularismo” (Laclau, 2010: 135). Esto tiene como consecuencia que las reivindicaciones
articuladas alrededor de las identidades étnicas adquieran una “relativa universalizacion”
que, sin renunciar ni oponerse taxativamente al particularismo de un grupo en especifico
(pongamos por caso a Wallmapuwen), sean capaces de expandirse mas alla de sus fronteras
para buscar apoyo y colaboracién en diferentes campos en disputa. En resumen:

[...] afirmar el derecho de todos los grupos étnicos a la autonomia cultural es adoptar una posi-
cién argumentativa que solo puede justificarse sobre bases universales [...] Cuanto mas particular
es un grupo menos sera posible controlar el terreno comunitario en el que él opera y mas univer-

sal tendra que ser la justificacion de sus reclamos (Laclau, 2010: 135).

Con diferentes trayectorias histdricas, organizaciones del pueblo mapuche como el Consejo
de Todas las Tierras, Coordinadora Arauco-Malleco, Ad-Mapu, Identidad Territorial La-
fkenche o Asociacion Nancucheo de Lumaco, han puesto a debate legitimas demandas que
buscan fortalecer su participacién en el seno de la sociedad nacional, pero sin renunciar a
su condicion étnica y al didlogo con otras culturas.” No obstante, dichas reivindicaciones
en materia de autonomia, territorio o derechos politicos, discutidas ampliamente al inte-
rior de estas organizaciones, todavia no han logrado traducirse en mayor adhesion electoral
para asi aumentar su presencia en el Congreso o en los municipios del pais. Una ilustracion
de lo anterior fueron los resultados que arrojé la ultima elecciéon municipal de 2016, cita
en la que Wallmapuwen, como integrante del pacto “Yo Marco por el Cambio’, present6

® Otras experiencias del Cono Sur también han iniciado un debate sobre la transformacion de organizaciones in-
digenas en nuevos partidos politicos. En 2007, nos dice Burguete, “la provincia de Neuquén en Argentina fue el
escenario de convocatoria del Partido Pueblo Originario Mapuche, como una iniciativa de los mapuche de ese pais
de contar con institutos politicos que les permitiera ganar los espacios de gobernador en la provincia de Neuquén.
Este nuevo partido nacia, a decir de sus convocantes, como un rechazo alo que caracterizaban como una situacion de
marginacion politica desde los partidos que estan en el poder” (Burguete, 2007: 145).

154 | Natvipap GUTIERREZ CHONG Y DAMIAN GALVEZ GONZALEZ



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1, ném. 231 | septiembre-diciembre de 2017 | pp. 137-166 | ISSN-2448-492X

como candidato a su presidente, Ignacio Astete Nahuelcoy, para competir en Puerto Saave-
dra (Region de La Araucania), obteniendo tan solo 363 votos, lo que representa 0.01% del
electorado. Conforme a esta situacion y considerando las evidentes desigualdades en la dis-
tribucién del poder, en su momento el “Informe de la Comision Verdad Historica y Nuevo
Trato con los Pueblos Indigenas” [cpa1, 2008)] recomend¢ reducir las barreras de entrada
al sistema politico para los pueblos indigenas mediante un mecanismo especial que permi-
tiera una representacion mas justa y proporcional.

Para establecer modelos de autonomia la construccion de nuevos pactos con el Estado
y la sociedad nacional seguiran ocupando un lugar significativo. Viene al caso recordar las
“XI tesis para una teoria politica de la autonomia’, propuesta por el socidlogo gallego Ra-
moén Maiz (2008). El conjunto de estas tesis ayuda a clarificar algunas ideas equivocadas
con respecto a la institucionalizacién de este derecho de los pueblos indigenas dentro del
Estado. Una de ellas es que la autonomia no es mera administracion de lo local, sino la ma-
nifestacion concreta de autogobierno (Maiz, 2008: 17-41). He aqui, sin duda, otro motivo
que explica la formacién de una estructura de movilizacién como Wallmapuwen, que hace
de la autonomia y la cuestion del territorio y la nacién temas relevantes en su discurso pu-
blico, en tanto facultad que posee una comunidad humana para desarrollar sus propias
practicas de vida sociocultural en el marco nacional, lo que implica transformar las des-
igualdades interdependientes que ahi imperan (Sanchez, 1999).

Las razones para construir un partido politico mapuche estan entrelazadas. La primera,
asociada con la memoria historica, seria el deseo de recuperacion territorial, es decir, des-
taca el anhelo de reconstruir el Wallmapu —el territorio original—, que simboliza un espacio
de significaciéon socialmente compartido, compuesto por una compleja red de identifica-
ciones materiales y culturales que no lograron ser sometidas durante la administracion
colonial espaiiola, sino una vez que se da la independencia del Estado chileno, en el siglo
x1x. Para Wallmapuwen este objetivo de restitucion territorial bajo una modalidad de es-
tatutos autondmicos podra conseguirse a partir de un proyecto que logre ser visible y, por
eso, uno de los pasos a seguir estara determinado por la participacion en distintas instancias
de discusion publica. Este proceso, en principio, generaria nuevas formas de accion colec-
tiva para el movimiento mapuche, permitiéndoles, ademas, influir en distintos espacios de
representacion. Con arreglo a lo expresado, “el intento mas concreto por conformar una
politica unitaria representativa en relacion al Estado deriva del partido nacionalista mapu-
che Wallmapuwen [...] el objetivo principal de esta organizacion es la implementacion de
un proyecto de autonomia regional y étnica” (Di Giminiani, 2012: 74).

Vale la pena esgrimir algunas conclusiones preliminares de lo hasta aqui expuesto. Des-
taca que la ausencia de una agrupacion politica indigena fuerte en Chile ha generado que
los candidatos mapuche privilegien el establecimiento de alianzas con partidos ya conso-
lidados (Mariman, 1994). Por ello, la intervencion de partidos politicos convencionales en

LA CULTURA POLITICA EN EL PUEBLO MAPUCHE: EL CASO WALLMAPUWEN | 155



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio x1, niam. 231 | septiembre-diciembre de 2017 | pp. 137-166 | ISSN-2448-492X

la estructura interna de las comunidades ha evitado el fortalecimiento del movimiento in-
digena como un actor social, por un lado, y ha confinado al pueblo mapuche a crear una
politica de alianzas con grandes coaliciones electorales, por el otro (Morales y Gonzalez,
2011). No obstante, el partido politico Wallmapuwen ha insistido en revertir el histdrico
clientelismo de los partidos tradicionales a partir del reconocimiento al derecho de la libre
determinacion, en virtud del cual les corresponde decidir libremente su condicién politica,
definir sus prioridades en materia econdmica y determinar sus pautas de valoracion cultural.

Tomando como punto partida la experiencia de Wallmapuwen, en tanto partido politico
legalmente instituido, observamos que las reivindicaciones del movimiento social mapuche
—como el uso de territorios tradicionales, la aplicacion del c169 o el derecho a ser consul-
tados en la emision de cualquier autorizacion que afecte su cultura— son permeables en el
tiempo, se articulan con otras demandas mas amplias y corresponden a una creciente “cul-
turalizaciéon” de los conflictos sociales, en el que la pertenencia a una determinada “cultura
minoritaria” puede utilizarse moralmente para movilizar la resistencia politica (Fraser y
Honneth, 2006). En ese sentido, también “cobra fuerza la idea de que la politizacion de la
identidad étnica es un claro ejemplo de las nuevas formas de ejercicio de ciudadania surgi-
das durante las altimas dos décadas” (Bello, 2004: 89).

Pero, volviendo al tema del activismo mapuche, dirfamos que una de sus expresiones
se ve incitada a expresarse en un partido politico con vocacion autonémica, pues sus obje-
tivos se tornan relativamente claros: la recuperacion de territorios, el desarrollo de temas
centrales de la identidad mapuche en lengua y cultura, la devolucion de jurisdiccion a las
autoridades tradicionales y el control de los recursos naturales. Asi y todo, esta forma de
organizacion ampliada puede ayudar a extender la solidaridad comunitaria confinada al
ambito local, al lograr que haya una combinacion entre colectividades que no tienen repre-
sentatividad nacional y el acercamiento de lo regional hacia la diversidad local (Fox, 1997:
125). Por ultimo, cabe reconocer que la construccién de un proyecto politico étnico de in-
cidencia local, regional y con nombre propio también contara con la participaciéon de una
élite de intelectuales, idedlogos, activistas, que tienen en comun la vivencia de ser mapu-
che y por ello recurren a diversas estrategias para asegurar su presencia en la vida nacional
y en el debate publico.

Conclusiones
El modelo de desarrollo de Chile sigue cautivo por las beligerantes presiones del modelo
neoliberal, lo que ha llevado a una renuncia del Estado con sus responsabilidades primarias

hacia los ciudadanos, en general, y los pueblos indigenas, en particular. Esta ausencia deli-
berada por parte del Estado en favor de las presiones del mercado y el gran empresariado

156 | Natvipap GUTIERREZ CHONG Y DAMIAN GALVEZ GONZALEZ



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1, ném. 231 | septiembre-diciembre de 2017 | pp. 137-166 | ISSN-2448-492X

también ha estimulado la proliferacion de nuevas alianzas politicas entre distintos sectores
sociales. En el contexto antes descrito, colectividades indigenas mapuche, organizaciones
no gubernamentales y grupos ambientalistas, en tanto sociedad civil movilizada, se articu-
lan transitoriamente como una alternativa a la formaciéon de un partido politico étnico, o
bien, para plantear otros proyectos de sociedad frente a la naturalizacién de un modelo so-
cial y econdmico que se percibe desigual y excluyente.

Un elemento que opera a la par del anterior es que, en el marco de la modernizacion
neoliberal capitalista impulsada durante la dictadura militar y posteriormente administrada
por la Concertacion, la cuestion del desarrollo y la participacion ha sido problematizada
por Wallmapuwen, lo cual, acompanado de otras colectividades ha dado origen a la emer-
gencia de nuevos discursos y practicas politicas. La dindmica de este proceso augura que
las demandas particulares del pueblo mapuche se puedan ampliar hacia otros sectores de
la sociedad chilena y, consecuentemente, promover convergencias para la protecciéon y am-
pliacion de sus derechos colectivos.

En este articulo analizamos un proyecto politico indigena en el continente americano:
se trata de las razones y ventajas que han llevado al movimiento social mapuche a fundar
el partido Wallmapuwen. Para adelantar en esta discusion hemos revisado el concepto de
cultura politica, ya que si bien numerosos pueblos originarios han formado organizaciones
politicas para proyectar sus demandas hacia el Estado, hay pocas organizaciones que tengan
en su horizonte de lucha y resistencia incidir en la vida politica institucional. Quiza, acce-
diendo a mayores niveles de participacion en el funcionamiento del sistema democratico,
se abra una oportunidad para obtener y/o recuperar territorios despojados por el avance
de la industria forestal, asi como para fortalecer la lengua y la cultura.

La propuesta de un partido politico étnico también debe explicarse por la existencia de
una élite de intelectuales, activistas, académicos y periodistas que tienen en comun la misma
identidad. Un partido politico étnico tiene etno-nombre, opera local y regionalmente, pero
busca proyectarse a nivel nacional. La actividad politica del pueblo mapuche, en consecuencia,
busca revertir la marginalidad y su minorizacidn, a pesar de la apertura de canales institucio-
nales con el llamado “nuevo trato” y las politicas indigenistas que impulsé la Concertacion en
la posdictadura. En relacion con la racionalidad politica y econémica que estructura al neoli-
beralismo en Chile, con “rentables” intereses corporativos en la pesca industrial o “lucrativas”
tasas de ganancia en la actividad forestal, el proyecto politico Wallmapuwen representa una
posibilidad para influir en la toma de decisiones que afectan a las comunidades del pueblo
mapuche. Al fin y al cabo, el desarrollo econdmico del territorio es también asunto de inte-
rés mapuche y se revela que s6lo con poder tendran capacidad para apuntalar sus propias
politicas en beneficio de sus comunidades.

Para concluir habria que decir que, aunque el derecho a la autonomia y la libre deter-
minacién ha sido legislado en un gran nimero de cuerpos juridicos en América Latina,

LA CULTURA POLITICA EN EL PUEBLO MAPUCHE: EL CASO WALLMAPUWEN | 157



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio x1, niam. 231 | septiembre-diciembre de 2017 | pp. 137-166 | ISSN-2448-492X

todavia sigue pendiente una politica unificada que articule a instituciones del Estado, mar-
cos legales y el ejercicio pleno del autogobierno. El futuro de los Estados-nacién habra de
transformarse cuando se pongan en marcha un debate y una practica de autonomias te-
rritoriales que no fragmenten la unidad del Estado; con los partidos etno-politicos se ha
visto que han logrado ser vehiculos para materializar este derecho. De ahi, finalmente, que
la politizacion de las identidades culturales deba observarse con atencién y sea incorpo-
rada a los debates de la democracia contemporanea y las luchas por el reconocimiento de
los pueblos indigenas.

158 | Natvipap GUTIERREZ CHONG Y DAMIAN GALVEZ GONZALEZ



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1, ném. 231 | septiembre-diciembre de 2017 | pp. 137-166 | ISSN-2448-492X

Sobre los autores

NATIVIDAD GUTIERREZ CHONG es sociologa, habiendo cursado la licenciatura en la Facultad
de Ciencias Politicas y Sociales de la uNaM; la maestria y el doctorado en la London School
of Economics. Es profesora-investigadora titular en el Instituto de Investigaciones Socia-
les, de la unam. Sus lineas de investigacion son: nacionalismo, etnicidad, racismo y cultura
politica. Entre sus mds recientes publicaciones se encuentran: Cultura politica indigena.
Bolivia, Ecuador, Chile, México (2015); (con Jennifer Bryson-Clark) Human Trafficking: A
Complex Phenomenon of Globalization and Vulnerability (2015); “;Es una ventaja ser indi-
gena en México en el siglo xx12” (Ser indigena en México. Raices y derechos. Los mexicanos
vistos por si mismos. Los grandes temas nacionales, 2015); “human trafficking and sex in-
dustry: Does ethnicity and race matter?” (Journal of Intercultural Studies, 2014); Etnicidad
y conflicto en las Américas, vol. I: Territorios y reconocimiento constitucional; vol. II: Violen-
cia y activismo politico (2013).

DAMIAN GALVEZ GONZALEZ es maestro en Antropologia por la Universidad Nacional Auto-
noma de México y doctorando en Antropologia Social y Cultural por el Instituto de Estudios
Latinoamericanos de la Freie Universitit Berlin. Es becario de la Comision Nacional de
Investigacion Cientifica y Tecnoldgica (Conicyt) y el Servicio Aleman de Intercambio Aca-
démico (pAAD). Es miembro del International Institute for Philosophy and Social Studies
y del Grupo de Investigacion en Ciencias Sociales y Economia (GICSEC). Sus principales
lineas de investigacion son la antropologia politica, las luchas territoriales de los pueblos
indigenas y los estudios étnicos en América Latina. Entre sus tltimas publicaciones desta-
can: (con Matias Calderon et al.) “Gran mineria y localidades agricolas en el norte de Chile:
comparacion exploratoria de tres casos” (Revista Chungara, 2016) y (con Nicolas del Va-
lle) “Microbiografias y estudios de memoria en Chile: observaciones metodolégicas desde
la investigacion social” (Revista Cultura, Hombre y Sociedad, 2017).

Referencias bibliograficas

Almond, Gabriel y Sidney Verba (1989)[1963] The Civic Culture: Political Attitudes and De-
mocracy In Five Nations. New Jersey: Princeton University Press.

Alonso, Jorge (1996) “Cultura politica y partidos en México” en Krotz, Esteban (ed.) El estu-
dio de la cultura politica en México: Perspectivas disciplinarias y actores politicos. Ciudad
de México: ciesas/Conaculta, pp. 187-214.

Arditi, Benjamin (2000) “El reverso de la diferencia” en Arditi, Benjamin (ed.) El reverso de
la diferencia. Identidad y politica. Caracas: Nueva Sociedad, pp. 99-125.

LA CULTURA POLITICA EN EL PUEBLO MAPUCHE: EL CASO WALLMAPUWEN | 159



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio x1, niam. 231 | septiembre-diciembre de 2017 | pp. 137-166 | ISSN-2448-492X

Aylwin, José (1993) “Nueva legislacion indigena: Avance hacia una nueva relacion entre el
Estado y los pueblos indigenas de Chile” Anuario Indigenista, 32: 9-21.

Aylwin, José (2007) “Introduccion” en Yanez, Nancy y José Aylwin (coords.) El gobierno de
Lagos, los pueblos indigenas y el “nuevo trato”. Santiago de Chile: Lom /Observatorio De-
rechos de los Pueblos Indigenas, pp. 19-29.

Aylwin, José (2017) “Hechos de violencia en la Araucania y regiones aledanas” EI Mos-
trador [en linea]. 20 de enero. Disponible en: <http://www.elmostrador.cl/noticias/
opinion/2017/01/20/hechos-de-violencia-en-la-araucania-y-regiones-aledanas/> [Consul-
tado el 21 de enero de 2017].

Aylwin, José y Pablo Mariman (2008) “Las identidades territoriales mapuche y el Estado
chileno: conflicto interétnico en un contexto de globalizacién” en Leyva, Xochitl; Bur-
guete, Araceli y Shannon Spedd (coords.) Gobernar (en) la diversidad: Experiencias
indigenas desde América Latina. Hacia la investigacion de co-labor. Ciudad de México:
ciesas/Flacso, pp. 111-151.

Azkintuwe (2011) “No somos un partido étnico” The Clinic [en linea]. 15 de junio. Disponible
en: <http://www.theclinic.cl/2011/06/15/no-somos-un-partido-etnico/> [Consultado el
12 de enero de 2017].

Bartolomé, Miguel (2006) Procesos interculturales: Antropologia politica del pluralismo cultu-
ral en América Latina. Ciudad de México: Siglo xxI.

Bello, Alvaro (2004) Etnicidad y ciudadania en América Latina. Santiago de Chile: CEPAL.

Bello, Alvaro (2007) “El programa origenes y la politica publica del gobierno de Lagos ha-
cialos pueblos indigenas” en Yaiiez, Nancy y José Aylwin (coords.) El gobierno de Lagos,
los pueblos indigenas y el “nuevo trato”. Santiago de Chile: Lom /Observatorio Derechos
de los Pueblos Indigenas, pp. 193-220.

Bengoa, José (2000) La emergencia indigena en América Latina. Santiago de Chile: Fondo
de Cultura Econémica.

Benhabib, Seyla (2006) Las reivindicaciones de la cultura. Igualdad y diversidad en la era
global. Buenos Aires: Katz.

Benjamin, Walter (2009) Estética y politica. Buenos Aires: Las Cuarenta.

Boccara, Guillaume e Ingrid Seguel Boccara (1999) “Politicas indigenas en Chile (siglos
XIX y XX): de la asimilacién al pluralismo cultural (El caso mapuche)” Revista de Indias,.
59(217): 741-774. por: 10.3989/revindias.1999.i217.834.

Bonfil Batalla, Guillermo (1970) “Del indigenismo de la revolucion a la antropologia critica”
en Warman, Arturo (ed.) De eso que llaman antropologia mexicana. Ciudad de México:
Nuestro Tiempo, pp. 39-65.

Burguete, Araceli (2007) “De organizaciones indigenas a partidos étnicos: Nuevas tenden-
cias en las luchas indias en América Latina” LiminaR. Estudios Sociales y Humanisticos,
5(2): 144-162.

160 | NATIVIDAD GUTIERREZ CHONG Y DAMIAN GALVEZ GONZALEZ



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1, ném. 231 | septiembre-diciembre de 2017 | pp. 137-166 | ISSN-2448-492X

Caniuqueo, Sergio; Levil, Rodrigo; Millalén, José y Pablo Mariman (2006) ;...Escucha,
winka...! Cuatro ensayos de Historia Nacional Mapuche y un epilogo sobre el futuro. San-
tiago de Chile: Lom.

CEPAL (2012) Desigualdades territoriales y exclusion social del pueblo mapuche en Chile:
Situacion en la comuna de Ercilla desde un enfoque de derechos. Santiago de Chile: Co-
misién Econémica para América Latina y el Caribe. Disponible en: <http://repositorio.
cepal.org/handle/11362/3974> [Consultado el 14 de octubre de 2015].

Corte 1pH (2005) Caso Yatama vs. Nicaragua. San José: Corte Interamericana de Derechos
Humanos.

Corte 1DH (2014) Caso Norin Catriman y otros (dirigentes, miembros y activista del pueblo
indigena mapuche) vs. Chile. San José: Corte Interamericana de Derechos Humanos.
Disponible en: <http://www.corteidh.or.cr/docs/casos/articulos/resumen_279_esp.pdf>
[Consultado el 14 de marzo de 2017].

CPAI (2008) Informe de la Comision Verdad Histérica y Nuevo Trato con los Pueblos Indige-
nas. Santiago de Chile: Comisionado Presidencial para Asuntos Indigenas. Disponible
en: <http://www.memoriachilena.cl/602/articles-122901_recurso_2.pdf>.

Di Giminiani, Piergiorgio (2012) Tierras ancestrales, disputas contempordneas: pertenencia
y demandas territoriales en la sociedad mapuche rural. Santiago de Chile: uc.

Diaz-Polanco, Héctor (2006) El laberinto de la identidad. Ciudad de México: Universidad
Nacional Autéonoma de México.

Durston, John (2004) “Clientelismo politico y comunidades mapuches. ;Hacia donde van
los votos mapuches?” Periédico Askintawe. Disponible en <http://www.mapuche.info/
askin/askintuwe_10.pdf> [Consultado el 8 de noviembre de 2016].

Foerster, Rolf y Jorge Ivan Vergara (2002) “Permanencia y transformacion del conflicto Es-
tado-mapuches en Chile” Revista Austral de Ciencias Sociales (6): 35-46.

Foerster, Rolf; Ivan Vergara, Jorge y Hans Gundermann (2013) Estado, conflicto étnico y
cultura. Estudio sobre pueblos indigenas en Chile. Antofagasta: Qilllqa (serie 11am).

Fox, Jonathan (1997) “How does civil society thicken? The political construction of social
capital in rural Mexico” en Evans, Peter (ed.) State-Society Sinergy: Government and So-
cial Capital in Development. San Diego: University of California, Berkeley, pp. 119-150.

Fraser, Nancy y Axel Honneth (2006) sRedistribucion o reconocimiento? Un debate politico
filoséfico. Madrid: Morata.

Gissi, Nicolas (2009) “;De minoria étnica a minoria etnonacional? El pueblo mapuche, la
sociedad chilena y el debate en torno a la autonomia” en Gutiérrez Chong, Natividad
(ed.) Conflictos étnicos y etnonacionalismos en las Américas. Reportes de Investigacion.
Quito: Abya-Yala, pp. 145-177.

Guibernau, Montserrat (1999) Nations Without States. Political Communities in a Global
Age. Cambridge: Polity Press.

LA CULTURA POLITICA EN EL PUEBLO MAPUCHE: EL CASO WALLMAPUWEN | 161



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio x1, niam. 231 | septiembre-diciembre de 2017 | pp. 137-166 | ISSN-2448-492X

Gutiérrez, Roberto (1993) “El campo conceptual de la cultura politica” Argumentos. Estu-
dios Criticos de la Sociedad (18): 73-79.

Gutiérrez Chong, Natividad (2001) Mitos nacionalistas e identidades étnicas: Los intelectuales
indigenas y el Estado mexicano. Ciudad de México: Consejo Nacional para la Cultura y
las Artes, Instituto de Investigaciones Sociales, unaM/Plaza y Valdés.

Gutiérrez Chong, Natividad (2008) “Territorios y regiones de autonomia en los resurgimien-
tos étnicos” en Gutiérrez Chong, Natividad (ed.) Estados y autonomias en democracias
contemporaneas: Bolivia, Ecuador, Espaiia y México. Ciudad de México: Instituto de In-
vestigaciones Sociales, uNAM/Comision Europea/Plaza y Valdés, pp. 335-357.

Gutiérrez Chong, Natividad; Martinez, Juana y Francy Sara (2015) Cultura politica indigena:
Bolivia, Ecuador, Chile y México. Ciudad de México: Instituto de Investigaciones So-
ciales, UNAM.

Hall, Stuart (2003) “;Quién necesita identidad?” en Du Guy, Paul y Stuart Hall (eds.) Cues-
tiones de identidad cultural. Buenos Aires: Amorrortu, pp. 13-39.

Hall, Stuart (2010) “El espectaculo del otro” en Restrepo, Eduardo; Walsh, Catherine y Victor
Vich (eds.) Stuart Hall. Sin garantias: Trayectorias y problemadticas en estudios culturales.
Bogota: Instituto de Estudios Sociales y Culturales, Universidad Javeriana, pp. 419-447.

Honneth, Axel (1997) La lucha por el reconocimiento. Por una gramdtica moral de los conflic-
tos sociales. Barcelona: Gijalbo Mondadori.

INDH (2014) Estudio exploratorio. Estado de Chile y pueblo mapuche: Andlisis de tendencias
en materia de violencia estatal en la Region de La Araucania. Santiago de Chile: Insti-
tuto Nacional de Derechos Humanos. Disponible en: <http://bibliotecadigital.indh.cl/
bitstream/handle/123456789/642/Estad0o%20y%20%20Pueblo%20Mapuche.pdf?se-
quence=1> [Consultado el 17 de octubre de 2015].

Julian, Dasten (2015) “La huelga de hambre mapuche. Una mirada critica a los sintomas
del Estado chileno” Polis, Revista Latinoamericana, 42(1): 1-14.

Krotz, Esteban (1996) “Aproximaciones a la cultura politica mexicana como fenémeno
y como tema de estudio” en Krotz, Esteban (ed.) El estudio de la cultura politica en
México: Perspectivas disciplinarias y actores politicos. Ciudad de México: ciesas/Co-
naculta, pp. 11-35.

Laclau, Ernesto (2010) “Sujeto de la politica, politica del sujeto” en Arditi, Benjamin (ed.)
El reverso de la diferencia. Identidad y politica. Caracas: Nueva Sociedad, pp. 125-145.

Llaitul, Héctor y Jorge Arrate (2012) Weichan, conversaciones con un Weychafe en la prision
politica. Santiago de Chile: ce1Bo.

Madrid, Raul (2005) “Indigenous party and democracy in Latin America” Latin American
Politics and Society, 47(4): 161-179. por: 10.1111/j.1548-2456.2005.tb00332.x.

Maiz, Ramon (2008) “X1 tesis para una teoria politica de la autonomia” en Gutiérrez Chong,
Natividad (coord.) Estados y autonomias en democracias contempordneas, Bolivia, Ecuador,

162 | NATIVIDAD GUTIERREZ CHONG Y DAMIAN GALVEZ GONZALEZ



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1, ném. 231 | septiembre-diciembre de 2017 | pp. 137-166 | ISSN-2448-492X

Esparia, México. Ciudad de México: Instituto de Investigaciones Sociales, unam/Comi-
sion Europea/Plaza y Valdés, pp. 17-41.

Mariman, José (1994) “Transicion democratica en Chile. ;Nuevo ciclo reivindicativo Ma-
puche?” Caravelle, 63(1): 91-188.

Mariman, José (2012) Autodeterminacion. Ideas politicas mapuche en el albor del siglo xxI.
Santiago de Chile: LoM.

Marti I Puig, Salvador (2007) “Emergencia de lo indigena en la arena politica: ;un efecto
no deseado?” en Marti I Puig, Salvador (ed.) Pueblos indigenas y politica en América La-
tina. El reconocimiento de sus derechos y el impacto de sus demandas a inicios del siglo
xx1. Barcelona: cIDOB, pp. 127-149.

Matta, Manuel y Santiago Montt (2011) “Una visién panoramica al Convenio o1T 169 y su
implementacion en Chile” Estudios Publicos (121): 133-212.

Mideplan (2004) La politica del nuevo trato con los pueblos indigenas. Derechos indigenas, de-
sarrollo con identidad y diversidad cultural. Santiago de Chile: Ministerio de Planificacion.

Millaleo, Salvador (2012) “El conflicto mapuche y la aplicacion de la Ley Antiterrorista en
Chile” Academia.edu [en linea]. Disponible en: <https://www.academia.edu/3797840/
El_Conflicto_Mapuche_y_la_Aplicaci%C3%B3n_de_la_Ley_Antiterrorista_en_Chile>
[Consultado el 8 de octubre de 2015].

Morales, Mauricio y Jaime Gonzélez (2011) “Tendencias electorales de los grupos indige-
nas en Chile” EURE, Revista Latinoamericana de Estudios Urbano Regionales, 37(110):
133-157.

Moulian, Tomas (1997) Chile actual: Anatomia de un mito. Santiago de Chile: LoMm.

Pairican, Fernando (2014) Maldon. La rebelion del movimiento mapuche 1990-2013. San-
tiago de Chile: Pehuén.

Peschard, Jacqueline (2003) La cultura politica democrdtica. Ciudad de México: Instituto
Federal Electoral/Cuadernos de Divulgacion de la Cultura Democratica.

Proceso (1994) “Critica mapuche a los mayas insurgentes: no exigen territorios ni cambiar la
estructura del Estado” [en linea]. 9 de abril. Disponible en: <http://hemeroteca.proceso.
com.mx/?page_id=164160> [Consultado el 30 de noviembre de 2016].

Rice, Roberta y Dona Lee Van Cott (2006) “The emergence and performance of indigenous
people. Parties in South America a subnational statistical analysis” Comparative Politi-
cal Studies, 39(6): 709-732. por: 10.1177/0010414005285036.

Said, Edward (1993) Cultura e imperialismo. Barcelona: Anagrama.

Sanchez, Consuelo (2008) “La autonomia en los senderos que se bifurcan: Del proyecto
politico a la autonomia de hecho” en Gutiérrez Chong, Natividad (ed.) Estados y auto-
nomias en democracias contempordneas: Bolivia, Ecuador, Espafia y México. Ciudad de
México: Instituto de Investigaciones Sociales, uNaM/Comision Europea/Plaza y Val-
dés, pp. 273-295.

LA CULTURA POLITICA EN EL PUEBLO MAPUCHE: EL CASO WALLMAPUWEN | 163



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio x1, niam. 231 | septiembre-diciembre de 2017 | pp. 137-166 | ISSN-2448-492X

Sanchez, Consuelo (1999) Los pueblos indigenas: Del indigenismo a la autonomia. Ciudad
de México: Siglo xxI.

SICETNO (s.f.) Sistema de Consulta de Organizaciones Indigenas y Conflictos Etnicos en las
Américas [en linea]. México: Instituto de Investigaciones Socioldgicas, uNaMm. Dispo-
nible en: <htttp://www.sicetno.org> [Consultado entre septiembre y diciembre de 2015].

Taylor, Charles (1992) El multiculturalismo y la politica del reconocimiento. Ciudad de México:
Fondo de Cultura Econdmica.

Tejera, Héctor (2010) “Participacion ciudadana, relaciones clientelares y sistema politico en
México: Un enfoque cultural” en Domingo, Pablo y Héctor Tejera. Ciudadania y parti-
cipacion en México. Ciudad de México: uaMm, pp. 47-73.

Toro, Sergio y Nathalie Jaramillo-Brun (2014) “Despejando mitos sobre el voto indigena en
Chile. Preferencias ideoldgicas y adhesion étnica en el electorado mapuche” Revista de
Ciencia Politica, 34(3): 583-604. por: 10.4067/50718-090X2014000300004.

Tricot, Tito (2013) Autonomia. El movimiento mapuche de resistencia. Santiago de Chile: CE1BO.

Ulloa, Astrid (2008) “La articulacion de los pueblos indigenas en Colombia con los discursos
ambientales, locales, nacionales y globales” en De la Cadena, Marisol (ed.) Formaciones
de indianidad. Articulaciones raciales, mestizaje y nacion en América Latina. Popayan:
Envidn, pp. 287-326.

Valenzuela, Rodrigo (2002) La politica indigena gubernamental y estatal. Documento de
Trabajo 2. Coloquio Permanente sobre Politica Indigena. Santiago de Chile: Escuela
de Antropologia de la Universidad Bolivariana y Departamento de Antropologia de la
Universidad de Chile.

Valladares, Laura (2007) “El movimiento indigena en México: Constructores y excluidos de
la nueva democracia” en Robinson, Scott; Tejera, Héctor y Laura Valladares (eds.) Poli-
tica, etnicidad e inclusion digital en los albores del milenio. Ciudad de México: Porrua/
UAM Iztapalapa, pp. 169-208.

Van Cott, Donna Lee (2003) “Cambio institucional. Partidos étnicos en Sudamérica” Andli-
sis Politico (48): 26-51.

Villegas, Myrna (2009) “El mapuche como enemigo en el derecho penal: Consideraciones
desde la biopolitica y el derecho penal del enemigo” Portal Iberoamericano de las Ciencias
Penales [en linea]. Disponible en: <http://www.cienciaspenales.net/descargas/idp_docs/
doctrinas/mapuche%?20actor%20social%20enemigo.pdf>.

Wallmapu (2005) “Declaracion de principios de Wallmapuwen” Enlace Mapuche Internacio-
nal [en linea]. Disponible en: <http://www.mapuche-nation.org/espanol/html/noticias/
cmdo-216.htm>.

Weber, Max (2014) [1922] Economia y sociedad. Ciudad de México: Fondo de Cultura
Econdémica.

164 | NatvipaD GUTIERREZ CHONG Y DAMIAN GALVEZ GONZALEZ



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio Lx1, ném. 231 | septiembre-diciembre de 2017 | pp. 137-166 | ISSN-2448-492X

Winocur, Rosalia (1997) Culturas politicas a fin de siglo. Ciudad de México: Juan Pablos /
Flacso.

Zapata, Claudia (2004) “Atacamefios y Aymaras. El desafio de la verdad histérica” Estudios
Atacameiios (27): 169-187. por: 10.4067/50718-10432004002700008.

Ziccardi, Alicia (1991) Ciudades y gobiernos locales en América Latina de los noventa. Ciu-
dad de México: Porraa/Instituto Mora/Flacso.

Zizek, Slavoj (1998) “Multiculturalismo o légica cultural del capitalismo multinacional” en
Jameson, Fredric y Slavoj Zizek (coords.), Estudios culturales. Reflexiones sobre el multi-
culturalismo. Buenos Aires: Paidds, pp. 137-189.

LA CULTURA POLITICA EN EL PUEBLO MAPUCHE: EL CASO WALLMAPUWEN | 165





