Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nim. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 263-284 | ISSN-0185-1918

Heterologia
La ciencia (imposible) de los residuos violentos

Heterology
The (Impossible) Science of Violent Residues

RESUMEN

El presente trabajo busca mostrar que en la obra
de Bataille existe una teoria social general, articu-
lada en torno a la nocién de lo sagrado. Nuestra
hipétesis es que Bataille profundizé y generaliz6
el movimiento iniciado por Durkheim, quien
postula la sintaxis de lo sagrado arcaico como la
parte fundamental de la gramatica social, pero
interpretando este legado a la luz del concepto
de multitud, entendido como el otro nombre de
la economia general de las pasiones colectivas.
Para ello, se sirvi de elementos del psicoandli-
sis y la fenomenologia alemana, produciendo la
teorfa original del lazo social, su estructuracion y
sus dindmicas, con las que reformul¢ la idea dur-
kheimniana de lo sagrado y procedi6 a analizar
los malestares de su época. Dada la antropologia
tragica que enmarcd esta empresa intelectual,
resultd de ello la teoria social transgredida o im-
posible que lleva el nombre de heterologia.

Sergio Tonkonoff*

Recibido el 4 de marzo de 2014
Aceptado el 18 de septiembre de 2014

ABSTRACT

This paper seeks to show that in the work of Ba-
taille there is a general social theory articulated
around the notion of the sacred. According to
our reading hypothesis, Bataille deepened and
extended the movement initiated by Durkheim,
who postulated the syntax of the sacred archaic
as the most fundamental part of the social
grammar. But he did so interpreting the Dur-
kheimnian legacy in the light of a conception
of multitude understood as general economy of
collective passion. To do this, he borrowed from
psychoanalysis and German phenomenology,
producing an original theory of the social bond,
the structure and dynamics of human groups,
with which he proceeded to analyze the discon-
tents of his time. Given the tragic anthropology
that framed this intellectual enterprise, the re-
sult was the impossible or transgressed social
theory that takes the name of heterology.

* Socidlogo, doctor en Ciencias Sociales, Universidad Estatal de Campinas, Brasil. Docente e investigador del Consejo
Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas / Universidad de Buenos Aires (Argentina). Sus lineas de inves-
tigacion son: teoria social y cuestion criminal. Entre sus tltimas publicaciones destacan: “Crime as Social Excess.
Reconstructing Gabriel Tarde’s Criminal Sociology” (2014); “Crime as the Limit of Culture” (2014) y “A New Social
Physic. The Sociology of Gabriel Tarde and its Legacy” (2013). Correo electrénico: tonkonofft@gmail.com

HETEROLOGIA. LA CIENCIA (IMPOSIBLE) DE LOS RESIDUOS VIOLENTOS | 263




)

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nim. 225 [septiembrediciembre de 2015 | pp. 263-284 | ISSN-0185-1918

Palabras clave: Bataille; sagrado; ciencias huma-  Keywords: Bataille; sacred; human sciences;
nas; multitud; heterologia. multitude; heterology.

Heterologia y ciencias humanas

Debemos a Bataille el momento en el que estamos; pero lo que resta hacer, pensar
y decir, eso sin duda se lo debemos todavia, y por largo tiempo. Su obra crecera.
(Michel Foucault)

Se sabe, Bataille participa de la constelacion maldita de las letras francesas. Como Sade y
Baudelaire, ha transitado la zona donde filosofia y literatura se anudan en la exploraciéon
del exceso y su doble reverso: lo sublime y lo abyecto. Pero en Bataille esta exploracion tam-
bién ha frecuentado la frontera que une y separa a la filosofia de las ciencias humanas. Y
més. En el periodo que va desde 1923 a 1939, cruzo decididamente ese limite en busca de
un conocimiento de las sociedades postradicionales, a través de sus violencias y sus alteri-
dades radicales. Semejante proyecto, acaso necesariamente destinado al fracaso, lo llevo a
apropiarse de los resultados alcanzados tanto por el psicoanalisis (que entonces luchaba por
obtener la ciudadania cientifica) como por la sociologia —sobre todo francesa— y la antropo-
logia —sobre todo britanica—, que ya habian conquistado su umbral epistemoldgico oficial.

Una mirada ligera podria creer que este escritor, outsider obstinado de todas las insti-
tuciones de su tiempo, se dedicé a un uso diletante y excéntrico de estos y otros saberes
que, por su parte, permanecieron indiferentes a su intervencién.' Sin embargo, es proba-
ble que también en el campo de las ciencias humanas la obra de Bataille no cese de crecer.
Su contextura abierta y multiforme, sus penetrantes intuiciones y sus conexiones inespe-
radas permiten imaginar distintos caminos por los cuales esto seria posible. El presente
trabajo apuesta a contrariar el prejuicio, sea positivo o negativo, que absolutiza el caracter
fragmentario, ludico y/o destructivo de esta obra, mostrando que existe en ella una teoria
social en cuyo centro se encuentra la nocién de lo sagrado; se propone hacerlo mediante la
reconstruccion tanto de su légica y sus nociones fundamentales, como de sus fuentes e in-
terlocuciones mas relevantes, en primer lugar las durkheimnianas.

La opcidn por ese comienzo deriva del interés por mostrar, ademas, que el valor actual
de esa teoria no reside tanto en su excentricidad o extranjeria respecto del canon de las cien-
cias humanas, como en la pertinencia y rigurosidad con la que ese canon ha sido elaborado
y, ciertamente, transgredido. Es que una de las ensefianzas mas perdurables de Bataille con-

! Con la notable excepcion del psicoanalisis lacaniano. Sobre las relaciones entre Bataille y Lacan, véanse: Surya
(1987) y Roudinesko (1993).

264 | SERGIO TONKONOFF



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nim. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 263-284 | ISSN-0185-1918

siste en sefialar que no hay transgresion verdadera que no sea pertinente y rigurosa, y que la
subversion de un canon depende de su cabal (re)conocimiento. Por eso, no debe sorpren-
dernos que tanto esta nocion de transgresion como la de lo sagrado hayan sido formuladas
a partir de las investigaciones de Durkheim y Mauss, dos figuras canonicas en el campo de
la sociologia y la antropologia de las religiones.

En términos generales, lo antedicho no implica que los elementos ludicos y destructivos
-0 mejor, anonadantes— sean los menos fundamentales y caracteristicos de la escritura ba-
tailleana. En efecto, es esta una escritura de demolicidn; una que trata a las palabras de un
modo capaz de alcanzar los confines del sentido y producir su desfondamiento. Su juego
poético, aforistico y digresivo cumple en interrumpir, a cada paso, la ficcién mas elemental
y necesaria de la filosofia, la ciencia y el sentido comun. Ficcién segun la cual los signifi-
cados pueden fijarse y las proposiciones cerrarse. Las palabras en Bataille son, de entrada,
basculantes; de alli el destino de su obra: primero expulsada de la republica filosdfica por
su coloracion mistica, luego recuperada por los postestructuralismos, como un yacimiento
de uranio. En manos de Derrida, Foucault o Kristeva, sus textos son los antecedentes
inaugurales de la ambiciosa empresa que ellos mismos se proponen continuar. Esto es, “la
empresa general y sistematica, polivalente, multidimensional de fisuracién de lo simbdlico
occidental y su discurso” —segun la proclama de Barthes (2005: 135)—. Cada uno de los es-
critos de Bataille puede leerse como un asombroso esfuerzo en esta direccion, y es probable
que alli radique la maxima potencia y el valor extraiamente ejemplar de su escritura. Pero
entonces, en este punto, habria que despejar un posible mal entendido. Si esta escritura se
dispone como inapropiable por la maquinaria de representacion que trama el orden simbo-
lico vigente, si a cada paso consigue minarlas de inutilidad y sinsentido, ;qué podria tener
que ver con las ciencias, por mas humanas que sean? El saber cientifico, ;no se encuentra
abocado exclusivamente a clasificar, medir y definir seriamente el mundo? ;No reivindica
por ello su utilidad y su sentido? Entonces, ;por qué suponer que Bataille ha intentado una
teoria social? ;No fue su gesto final reirse de la theoria no solo cientifica, sino también filo-
sofica? ;Quién puede escapar a la evidencia de que prefirié el juego del no saber a cualquier
voluntad logocéntrica de dominio? ;No son la filosofia y la ciencia los prototipos de lo “sim-
bolico occidental y su discurso”? Si ha de mantenerse el problema en estos términos, seria
imprescindible sefialar que lo especificamente caracteristico de la escritura en cuestion no
radica en evitar, desconocer o ridiculizar el campo teérico en nombre de lo que es, en ul-
tima instancia, inefable para él, sino en producir ese inefable al interior y en los limites de
dicho campo, luego de haberlo recorrido. Si su risa y sus silencios pueden ser temibles, es
porque consiguieron mostrar que los tinicos ataques comicos o juegos poéticos -las uni-
cas transgresiones— efectivamente capaces de poner en cuestion el sentido pretendido por
cualquier episteme se ubican, por asi decirlo, mas cerca de la salida que de la entrada a su

territorio. Esto es, tienen lugar luego de una vigorosa labor critica sobre los presupuestos y

HETEROLOGIA. LA CIENCIA (IMPOSIBLE) DE LOS RESIDUOS VIOLENTOS | 265



)

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nim. 225 [septiembrediciembre de 2015 | pp. 263-284 | ISSN-0185-1918

las estructuras que componen su espacio, y sobre los resultados que lo protegen. O, para se-
guir con la metafora de Barthes, la escritura de Bataille muestra que fisurar no es sustraerse,
sino atravesar, y que esta es una tarea sin fin.

Luego, en ningtn caso se podra afirmar que Bataille se mantuvo fiel a los fundamentos
tedrico-metodoldgicos durkheimnianos, ni mucho menos a su orientacion ético-politica
general, tampoco que sea esta su Unica interlocucion relevante; lo que en cambio puede
sefialarse —con notables consecuencias interpretativas— es que de alli tomara ciertas cate-
gorias fundamentales para producir su propia perspectiva socioldgica. Perspectiva con la
cual ahondara y generalizara el movimiento iniciado por Durkheim en las Formas elemen-
tales de la vida religiosa, que postula a la sintaxis de lo sagrado arcaico como la parte mas
fundamental de la gramatica social y analiza las sociedades postradicionales a partir de
dicha matriz. En esta generalizacion y profundizacioén intervendran importantes elemen-
tos procedentes del psicoanalisis, pero también de la fenomenologia alemana.? A partir de
una particular lectura y la utilizacion de todas estas referencias, y en el marco de su propia
doctrina antropolégica, Bataille cuestionara los modos de comprension de la sociedad y
sus procesos todavia dominantes, al tiempo que propondra como alternativa lo que llamé
primero heterologia y luego sociologia sagrada, un paraddjico dispositivo heuristico que
todavia espera ser cabalmente reconstruido y desarrollado. Lo que sigue, se propone como
un aporte en este sentido.

Sociologia de lo sagrado (los usos de un legado)

En una resefa sobre el panorama de la sociologia francesa —comentando la extension del
impacto conseguido por los trabajos de Durkheim y su grupo sobre dreas hasta entonces
distantes, como la lingiiistica o la geografia— Lévi-Strauss escribe:

Esta influencia fue tan fuerte que hasta alcanz6 la vanguardia en el arte y la literatura. En los afios
que precedieron inmediatamente a la Segunda Guerra Mundial, el Colegio de Sociologia dirigido
por Roger Caillois se convirtié en pefia de los socidlogos y de los poetas y pintores surrealistas.
La experiencia fue un éxito (Lévi-Strauss, 1956: 5).

2 Otra cuerda fundamental en esta urdimbre sobre la que Bataille tejerd su trama original es la obra de Nietzsche. Si
queda fuera del presente estudio es porque, en nuestra opinion, en la teoria social que buscamos reconstruir funciona
como una influencia general —es decir, permea el tono general de la perspectiva en cuestion, pero no aporta nociones
especificas—. No puede decirse lo mismo dela filosofia tragica de Bataille (1979), donde Nietzsche cumple un rol tanto
general como especifico.

266 | SERGIO TONKONOFF



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nim. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 263-284 | ISSN-0185-1918

En verdad, el Colegio de Sociologia Sagrada al que se refiere Lévi-Strauss estaba dirigido
por un cuerpo colegiado que —junto a Caillois, Bataille y Leiris— animaba el proyecto. Uno
de los rasgos mas significativos del Colegio fue su intento explicito de conformar un grupo
capaz de producir colectivamente un conocimiento transdisciplinario de lo social, es de-
cir, de recurrir a los mas diversos saberes con la ambicién de componer un punto de vista
global sobre lo social, sus dinamicas y sus estructuraciones. Una segunda caracteristica del
Colegio es el rigor intelectual con el que acometieron esta tarea.

Tal vez la muestra lograda de ambos rasgos sea el libro El hombre y lo sagrado, de Roger
Caillois, cuyo propdsito fue sintetizar los resultados alcanzados en el estudio de las religiones
arcaicas por la escuela francesa de sociologia —rétulo que aqui incluye, ademas de los miem-
bros de LAnée Sociologique, a Lévy-Bruhl, Granet y Dumézil-.* La realizacién de tal sintesis
seguia, ante todo, el método de este ultimo: no se trataba de realizar un estudio morfold-
gico de aquellas religiones, sino uno sintactico. La clave de boveda de dicha sintaxis radica
en la separacion entre lo sagrado y lo profano. Son estas las categorias mas generales que
organizan el pensamiento y la experiencia religiosa. Entre ambas se reparte la comprension
y valorizacién de todo lo existente, asi como de lo posible y lo imposible. Categorias que
solo pueden definirse la una por la otra, pues se excluyen y se suponen reciprocamente. Lo
sagrado, habia dicho Durkheim (1993: 34), se define por su “heterogeneidad absoluta” res-
pecto de lo profano. Los elementos (seres, objetos, tiempos y espacios) que se ubican en la
primera categoria son experimentados como si no tuvieran nada en comun con los que se
cree que pertenecen a la segunda. Lo profano es el ambito donde se despliegan las labores
cotidianas, en donde habitan quienes carecen de toda cualidad mistica y no disponen de
poderes ni dignidades extraordinarias; lo sagrado, en cambio, participa de un mundo otro,
extraordinario, y, aunque posee emplazamientos espacio-temporales claramente identifi-
cables, en el fondo siempre es u-tépico y acontecimiental. Porque si bien se presenta como
un conjunto de atributos, no se trata de una cualidad que pertenece a los seres o las cosas
mismas, sino que es percibido ante todo como una fuerza, una energia siempre pronta a
desbordar su continente; una potencia inestable, excepcional y misteriosa, cuyo contacto
es peligroso. Lo sagrado, escribe Caillois (1949: 13), “es siempre mas o menos aquello a lo
que uno no puede aproximarse sin morir’, por eso transforma absolutamente lo que enviste,
suscitando sentimientos de veneracion y temor, convirtiéndolo en trascendente e intocable.
Sagrada es la persona del rey, el espacio del bosque, el tiempo de las ceremonias. Prohibi-
ciones fundamentales o tabues cumplen en instituir su separacion del mundo profano. Los
tabues son interdicciones que carecen de justificativo racional y que pese a lo cual (o por
lo que) exhiben una vigencia socialmente eficaz, marcan limites que no pueden ser atrave-

3 Tanto Caillois como Bataille leen los resultados alcanzados por la antropologia inglesa clésica (sobre todo Frazer,
Tylor y Robertson-Smith) a través del prisma provisto por estos autores franceses.

HETEROLOGIA. LA CIENCIA (IMPOSIBLE) DE LOS RESIDUOS VIOLENTOS | 267



)

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nim. 225 [septiembrediciembre de 2015 | pp. 263-284 | ISSN-0185-1918

sados, y su transgresion es severamente castigada. Con todo, la comunicacion entre ambos
mundos es considerada necesaria porque solo lo sagrado es capaz de otorgar potencia, va-
lor y sentido al mundo profano en el cual la vida cotidiana tiene lugar. Solamente lo que es
sagrado existe como un fin en si mismo y resulta por ello capaz de irrigar vitalidad y pro-
veer direccién a un conjunto social que, de otro modo, se marchitaria. Los rituales positivos
(el sacrificio y la fiesta) son los medios de realizacion de esa comunicacion, ceremonias co-
lectivas que regulan las relaciones de un ambito a otro.

He aqui entonces una primera serie de caracteristicas de la referida sintaxis: lo profano es sus-
tancia, lo sagrado energia; de aquel lado se ubica la regularidad, de este la excepcion; en uno la
discontinuidad, en otro el continuo; aqui lo intercambiable, allé lo intocable. Y entre ambos,
las prohibiciones y los rituales, estableciendo las separaciones y regulando la comunicacion.

Otro principio fundamental es introducido por la nocion de bipolaridad —que, como ve-
remos, sera fundamental para la sociologia batailleana- la cual remite al hecho de que ala
primera division entre lo ordinario y lo santo se le agrega la dualidad de lo sagrado mismo
y puede ser puro o impuro, fasto o nefasto, lo que significa que no solo los dioses son sagra-
dos, también lo son los demonios. Lo puro y lo impuro conforman, por asi decirlo, los polos
que organizan el mundo de lo “completamente otro” —expresion de Rudolf Otto (1956) que
Bataille utilizara en innumerables ocasiones—. Entre ambos signos contrarios se distribuye
lo que es trascendente: la fuerza, el bien y la vida; la debilidad, el mal y la muerte. Tanto
Caillois como Bataille diran, siguiendo a Hertz (1990), que este sistema arcaico de clasifi-
caciones de gran fuerza expresiva ha dado lugar a pares clasificatorios y valorativos todavia
vigentes y persuasivos: el caos y el cosmos, la luz y la oscuridad, el dia y la noche, pero tam-
bién la izquierda y la derecha, lo alto y lo bajo, lo masculino y lo femenino.

Por ultimo, es necesario mencionar los principios de ambivalencia y de reversibilidad de
lo sagrado donde cada uno de sus polos se presenta en si mismo como ambivalente. Lo puro
y lo impuro resultan, tomados por separado, tan atractivos como repulsivos a un tiempo.
Los fieles aman y temen a su dios del mismo modo que aborrecen sus anatemas, sintiéndose
a su vez, acaso secretamente, subyugados por ellos. Sacer, recuerda Benveniste (1969), era
la palabra latina antiguamente usada para nombrar tanto lo augusto como lo maldito. Por
otra parte, ambas formas opuestas se presentan como reversibles y un mismo lugar, tiempo,
objeto o persona puede pasar de una a otra sin perder su caracter de alteridad radical.

Mostrando perfectamente la clase de generalizacion y transposiciéon que opera su socio-
logia, Bataille (1976a) afirmard que en los fascismos emergentes en las sociedades europeas
de la entreguerra pueden verse funcionando todos elementos de la sintaxis religiosa des-
cubierta por la escuela francesa. Dira que sus lideres fueron vistos como trascendentes por
las masas y los publicos que los encumbraron y obedecieron, que tuvieron hacia ellos la ac-
titud ambivalente propia de las dindmicas religiosas mds arcaicas. Asimismo, sefialard que
estos grandes individuos todopoderosos, admirados y temidos, comenzaron habitando

268 | SERGIO TONKONOFF



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nim. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 263-284 | ISSN-0185-1918

en los bordes o intersticios oscuros de los conjuntos societales establecidos, para transfor-
marse —luego de grandes conmociones colectivas— en sus representantes mas prestigiosos.
Por eso, siguiendo esta linea de razonamiento, un autor muy cercano al Colegio ha podido
afirmar que en ellos se dibuja un recorrido histérico que va “del asilo al capitolio” (Mon-
nerot, 1969: 236), es decir, del margen al centro, de lo impuro a lo puro, de la repulsién a la
atraccion; y es de notar, ademds, que luego se verifica el recorrido inverso: de la gloria a la
miseria, de la adoracidn al linchamiento.

Lo heterogéneo como sagrado en las sociedades seculares

De todo esto no resulta el desconocimiento de las especificidades propias de las sociedades
seculares y sus profundas diferencias con los tipos sociales que las precedieron. En térmi-
nos generales, puede decirse que Bataille describe esas distancias de un modo préximo a las
sociologias clasicas derivadas tanto de Marx como de Weber y Tonnies. Ve el curso princi-
pal de la historia occidental como el movimiento que va del tipo social comunitario al tipo
societal; esto es, como el paso de formaciones sociales agrarias, con culturas teocéntricas
y monarquias sagradas o divinas, a formaciones urbanas industrializadas, de culturas an-
tropocéntricas tecno-cientificamente orientadas y gobiernos burocratico-legales. Pero, a
diferencia de aquellas sociologias, Bataille no cree posible ubicar esa gran transformacion
bajo la rubrica del desencantamiento final del mundo. Comparte el diagnéstico segtn el
cual lo sagrado solo existe como un residuo en las sociedades postradicionales. Lo que no
acepta es que sea un remanente inofensivo, un pintoresquismo etnografico vigente en re-
giones sociales o geograficas sin capacidad de interferir en los procesos socio-histdricos
mayores. Lo sagrado es aqui un residuo, pero se trata de un “residuo violento”; se trata ade-
mas de un residuo paradéjico dado que, como veremos, es tan liminar como fundante de los
conjuntos sociales secularizados que lo desconocen.

En tales conjuntos —propone Bataille— lo sagrado puede ser designado con la nocion
de heterogeneidad social, que define negativamente por oposicion a la homogeneidad so-
cial; es decir, aquella que describe al entramado que teje el mercado, las administraciones
burocraticas, el derecho positivo, la ciencia y la técnica. Homogéneo es el ambito donde
todos son iguales frente al derecho y al dinero; donde ninguna actividad o elemento valen
por si mismos, sino que se vinculan unos con otros segtin una relacion de funcionalidad
medio/fin y de equivalencia econémico/juridica. Su correspondencia psicosocial es la 16-
gica de la identidad, instrumental y utilitaria como régimen rector del pensamiento, y el
principio de auto-conservacion como regla reguladora de los afectos. Su resultado mas ca-
racteristico es el individuo como forma de subjetivacion o modo de inscripcion de cada

cuerpo en el espacio/tiempo asi estructurado. Aquello —cosa, lugar, tiempo, acontecimiento

HETEROLOGIA. LA CIENCIA (IMPOSIBLE) DE LOS RESIDUOS VIOLENTOS | 269



)

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nim. 225 [septiembrediciembre de 2015 | pp. 263-284 | ISSN-0185-1918

0 persona- que conmueva y extrafie intensamente a este individuo, sera vivido por él o ella
como heterogéneo respecto de su cotidiano. Heterogéneo es lo que termina con la apatia
que caracteriza la experiencia de la homogeneidad social presentdndose como una fuerza
ambivalente y prohibida, absolutamente otra.

Se ve como esta nocion de homogeneidad remite a un doble juego de referencias. En
primer lugar, busca generalizar la descripcion de aquello que la sociologia y la historia de
las religiones tenia por el ambito de lo profano, y, una vez mas, es Caillois quien mejor re-
sume sus caracteristicas. El mundo de lo profano, dice:

Se comporta como un cosmos regular regido por un orden universal y operativo segtin un ritmo
constante. La medida, la regla, lo mantienen. La ley es que todo se encuentra en su lugar, que
todo acontecimiento llegue en su tiempo (Caillois, 1949: 128).

Pero Bataille no podia conformarse con esta descripcion y habria de explicar al mundo pro-
fano como resultado de una actividad elemental: el trabajo. Este es un punto clave donde el
paradigma hegeliano-marxista juega un rol principal en su teoria social; pero dado el con-
texto en el que es colocado, sufre una transformacion profunda. Y esto porque mantendra
como insuperable la presencia social de lo sagrado-heterogéneo, sin importar cuanto las
heladas aguas de lo profano-homogéneo se hayan extendido junto con el capital.

Si quisiéramos seguir ahora brevemente el juego de referencias que Bataille utiliza para
transformar lo sagrado en heterogéneo, debemos consignar en particular su utilizacion de
la fenomenologia alemana y del psicoandlisis. Con la primera produce una dislocacion en la
matriz durkheimniana —que le sirvié para trasgredir al marxismo en primera instancia—
por cuanto coloca a la experiencia vivida como punto de partida para la comprension de
los hechos sociales —violando la regla candnica que requiere tratarlos como cosas—; con el
segundo, efecttia una torsion o deslizamiento sobre la matriz fenomenoldgica, dado que la ex-
periencia que le interesa es la del limite. En este punto, lo sagrado esta ligado alo que Bataille
entiende como la dindmica mas profunda del deseo: la aniquilacion del sujeto que lo goza. Por
eso del psicoanalisis retendra sobre todo la energética descubierta por Freud (1995) en Mds
alla del principio de placer, pues le permitira diferenciar entre una economia restringida y
una economia general de los afectos y las representaciones, y le posibilitara ademas —nuevo
bucle- leer la relacion sagrado/profano en términos de apropiacién y gasto. La economia
restringida remite al modo de sentir y pensar de los sujetos de la homogeneidad social; la
segunda, al modo de sentir y pensar de esos mismos sujetos cuando se dejan ser tomados
por el derroche, la comunicacion fusional y el mito. La economia general es, entonces, la
del placer violento, verdadero principio cuya emergencia y circulacién pone en juego la confi-
guracion geométrica de la sociedad y los individuos.

270 | SERGIO TONKONOFF



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nim. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 263-284 | ISSN-0185-1918

Si, como pretende nuestra hipétesis de lectura, lo sagrado en Bataille es el otro nom-
bre de la légica social cuando piensa miticamente, y de la economia colectiva de los afectos
cuando se encuentran mas alla del principio de placer; si es precisamente esto lo que las
sociedades postradicionales creen haber evacuado para siempre, y si es esto lo que siempre
retorna, entonces se comprendera que la heterologia sea una especie de fenomenologia de
la violencia y sus figuras.

Las listas de Georges Bataille
En un comentario acerca del libro Los hechos sociales no son cosas, de Monnerot, leemos:

El caracter “sagrado” del intocable hindd no puede ser negado. Pero si la conducta de los euro-
peos respecto de sus miserables no es como la del hindu, excesiva, ostentatoria, ella tiene de todos
modos la misma fuente y el mismo sentido. Eso que da una “horrible grandeza” —inasimilable- al
hombre de los bajos fondos de nuestras ciudades, no es en absoluto extrano al caracter sagrado.
Al menos es necesario determinar una categoria mas general fundada sobre la equivalencia de
un miserable de Londres y un outcast de Bengala (Bataille, 1996: 586).

Esa categoria es precisamente la de heterogéneo. Bataille cita y aprueba profusamente la lista de
individuos pasibles de esa denominacion que encuentra en la obra resenada. Al “hom-
bre de los bajos fondos” se agregan el criminal, el loco, el poeta maldito, el outsider sin
profesion, los agitadores contra el orden establecido, las prostitutas, sus rufianes, los dis-
tintos grupos calificados como clases peligrosas y todos aquellos que de alguna manera se
resistan a “realizar lo general” (Monnerot, 1946: 138).

Luego de esta enumeracion, tal vez pueda resonar la famosa condena de Breton rela-
tiva al interés excluyente de su entrafiable adversario por lo mas bajo del mundo.* Pero lo
cierto es que Bataille también dirigié una sostenida atencion a lo mas alto, encontrando
una inquietante coincidentia oppositorum entre ambos polos. Elaboré en numerosas oca-
siones sus propios inventarios donde lo que es estética, moral y socialmente alto y bajo se
mezclan, y donde ademas de figuras humanas se incluyen indistintamente objetos, afectos,
actividades e incluso instituciones. Haciendo un rapido recorrido por esas listas podemos
reunir un agregado notablemente diverso que incluye lo divino, lo diabdlico, la risa, las 1a-
grimas, la colera, la embriaguez, el horror funebre, el encanto de la infancia, la crueldad, el
espanto, el asco, la tragedia, la comedia, el juego, el éxtasis, la danza, la musica, el combate,

* “El sefior Bataille se precia de interesarse Ginicamente en lo més vil, lo mas deprimente y lo mas corrompido del
mundo” (Breton, 1969: 236). Sobre la relacién Bataille-Bretén véase: Dunan y Xifra (2015).

HETEROLOGIA. LA CIENCIA (IMPOSIBLE) DE LOS RESIDUOS VIOLENTOS | 271



S (
Z

)

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nim. 225 [septiembrediciembre de 2015 | pp. 263-284 | ISSN-0185-1918

el erotismo, la fiesta, el don, la indigencia extrema, la extrema riqueza, el lujo, los lutos, las
guerras, los cultos, el crimen, los monumentos suntuarios, los espectaculos, la defecacion,
la miccion, la muerte, los cadaveres, las joyas, el sacrificio y ese “residuo extremadamente
raro” que es la poesia (Bataille, 1976).

A la pregunta sobre la posibilidad de reunir bajo una misma categoria estas realidades
tan dispares y aparentemente tan alejadas entre si —es decir, ante el interrogante acerca de
qué es lo que podrian tener en comun esos elementos-, Bataille responde describiendo
la estructura de la experiencia que implican. En primer lugar, destaca su caracter residual: to-
dos ellos se ubican en los margenes de la actividad social y subjetiva de las sociedades
postradicionales y son, ademas, inutiles desde el punto de vista de dicha actividad, al
tiempo que resultan banales e inservibles para las estructuras societales que organizan
el cotidiano de los individuos desencantados. Sin embargo, todos aquellos elementos
muestran tener cierta capacidad de conmocioén cuando, queriéndolo o no, consciente o
inconscientemente, estos individuos son tomados por su suceso. Entonces, provocando
reacciones intensas, terminan, aunque sea por un momento, con la indiferencia reinante
en la rutina trivial del ensamble homogéneo. De manera que estos elementos marginales,
mientras no interfieran en el campo de interaccion regulado por una economia restrin-
gida de los afectos y las representaciones, son insignificantes; pero cuando esto sucede,
cuando a pesar de todo irrumpen, provocan un shock afectivo y una desclasificacion
cognitiva que los revela como in-significables (o al menos, como no completamente sim-
bolizables). De alli su condicién de residuos violentos. El acontecimiento de cualquiera
de estas realidades comporta la puesta fuera de si de los individuos, llevandolos a un es-
tado en el que sus juicos y sentimientos se muestran ambivalentes, al punto de resultar
atraidos y repelidos a un tiempo por aquello que los descentra. Todo esto revela que se
trata de realidades marcadas por interdictos —-verdaderos tabties— que las alejan en ma-
yor o menor medida, protegiendo a la homogeneidad social de su emergencia fuera de
tiempo y lugar o, mas exactamente, deja ver qué prohibiciones de contacto pesan sobre
ellos, que se los tiene por radicalmente puros o impuros, y que —en ambos casos— son in-
tocables. Deja ver, ademds, que la tinica forma de comunicacién aceptable con cualquiera
de ellos es la ritual, y que esta comunicacidn, sea ritualizada o aleatoria, siempre pone
a los individuos “en estado de ebullicién”, arrojandolos violentamente hacia los otros y
estableciendo un tipo de lazo social que se encuentra mas alla (o mas aca) de las moda-
lidades establecidas para el intercambio societal regulado. He alli pues un ultimo rasgo
comun a todos estos elementos: son contagiosos, o dicho en términos durkheimnianos,
todos ellos pueden dar lugar a estados de efervescencia colectiva.

272 | SERGIO TONKONOFF



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nim. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 263-284 | ISSN-0185-1918

La heterologia como ciencia imposible

Si se acepta esto, serd posible afirmar que las categorias mentales y las logicas afectivas
que la sociologia francesa clasica descubrid en religiones arcaicas se encuentran presen-
tes, aunque negadas, en la estructura y las dinamicas de los conjuntos sociales que tienen
buenas razones para creerse seculares. Bataille no ha hecho otra cosa pero, a diferencia de
la nocion de sagrado de aquella sociologia, su categoria de heterogeneidad no pretendié
dar cuenta de una realidad que se supone externa al investigador. Siendo una antropolo-
gia de nuestra propia tribu, no seria honesto ni riguroso tratar a estos hechos como cosas.
La metodologia apropiada consiste en captarlos “desde adentro y afuera al mismo tiempo”,
nos dice Bataille (1996: 587). Sin embargo de ello no resulta tanto un saber ampliado por
la sintesis de ambos puntos de vista como una ciencia social fallida, transgredida o im-
posible. Tal cosa es la heterologia, porque para conocer los hechos sociales desde fuera es
preciso realizar observaciones, construir datos, formular hipétesis, procurar verificarlas
y extraer de todo esto formulaciones generales —esto es, producir explicaciones al modo
de Durkheim y sus discipulos—-, y para conocerlos desde dentro es preciso comprenderlos
—esto es, describir las estructuras de la experiencia involucradas en los hechos investi-
gados, reviviéndolos en busca de alcanzar su significacion, a la manera de las estrategias
fenomenolodgicas—. Pero uno de los problemas mayores que surge de este abordaje es que
las experiencias en cuestion aqui son la fascinacion y el asco, el éxtasis y el horror que
lo heterogéneo produce -y que forman parte de su (in)definicién-. Estos no son objetos
que un sujeto de conocimiento (ahora fenomenoldgico) pueda comprender saliendo in-
demne, precisamente porque su experiencia ocurre en los limites de la identidad subjetiva.
De modo que en el nicleo imposible de lo heterogéneo aquello que se trata de captar es
una dialéctica rota, donde la emergencia de un objeto que no es cabalmente comprensi-
ble impide la constitucion de cualquier sujeto del conocimiento —y aun de la experiencia—.
Para resolver esta paradoja podria eliminarse el intento de comprension vivida de la ex-
periencia y tratarla como una cosa, pero entonces se perderia absolutamente su caracter
especifico, y su saber no tendria objeto.

El primer sentido de las listas de Bataille es, entonces, manifestar que lo heterogéneo
como tal se mantiene irreductible a la representacion cientifica —o incluso, dada su radi-
calidad en esto, a cualquier tipo de representacion-. Hay que decir que a veces encuentra
en el gasto improductivo el denominador comun de las manifestaciones heterogéneas
(Bataille, 1976). Sin embargo, también la nocién de gasto (dépense) se halla multiplicada
por dobles nocionales basculantes que no corresponden exactamente a ella, sino que
operan incesantes deslizamientos de su campo semantico: violencia, pérdida, derroche,
instante, intimidad —también esta lista es expansiva—. Y es que el gasto, siendo heterogé-
neo, tampoco es reductible al pensamiento conceptual (pensée): resulta mas bien su opuesto

HETEROLOGIA. LA CIENCIA (IMPOSIBLE) DE LOS RESIDUOS VIOLENTOS | 273



)

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nim. 225 [septiembrediciembre de 2015 | pp. 263-284 | ISSN-0185-1918

(dé-pense).® Por eso participa del problema central de la apuesta heteroldgica: comprender
su realidad y sus dindamicas, sin homogeneizarlo por via de la representacion. Lo comple-
tamente otro de la sociedad y sus sujetos es vivido en una multiplicidad de experiencias, y
esas experiencias pueden enumerarse pero no pueden ser conceptualizadas sin quedar des-
naturalizadas por la accion del discurso que las define. De alli la singular forma de escritura
de esta sociologia sagrada que se ha propuesto, a pesar de todo, dar cuenta de lo heterogé-
neo en cuanto tal. La enumeracion proliferante y los desplazamientos de sentido son parte
central de la estrategia para llevar a cabo esa operacién imposible.

Ahora bien, preguntemos nuevamente, ;qué hace de estas listas un conjunto? ;Por qué
en lugar de intentar una categoria, no hablar simplemente de colecciones de cosas mez-
cladas sin orden ni semejanza? ;Qué tendrian en comun elementos tan disimiles? O, una
vez mas, ;qué es lo heterogéneo? En realidad, no es posible identificar una clase a la cual
pertenezcan los elementos inventariados por Bataille bajo ese rotulo, salvo tal vez la clase
de lo que no tiene clase. Por eso la heterologia es una ciencia de los remanentes y los reta-
zos. Pero si lo heterogéneo no es simplemente heterdclito, si no es solo el agregado de las
cosas que estan alli yuxtapuestas, simplemente mezcladas, y —esto es clave- si no resul-
tan neutras para los demds conjuntos sino que se trata de excretas o residuos violentos, es
porque una prohibicién de contacto pesa sobre ellos. Por eso la unica definicion posible
de heterogéneo es negativa. Lo tinico que tienen verdaderamente en comun los elemen-
tos enlistados es el haber sido expulsados por “actos imperativos de exclusién” (Bataille,
1974: 257) —esto es, por prohibiciones fundamentales—. Pero precisamente eso hace que,
para los individuos socializados en una misma cultura, haya una unidad de experiencia
subjetiva frente a lo excluido.

Estos ultimos sefialamientos abren el camino para trascender la fenomenologia fasci-
nada de la violencia que presenta la superficie de los ensayos batailleanos, en direccion a una
teoria social que no solo formula una epistemologia paraddjica, sino que elabora ademas
una tdpica, una energética y una dindmica sociales. Teoria que le permitié un diagnostico
de las sociedades modernas y sus malestares.

Topica: polaridad religiosa y estructura social

En La preeminencia de la mano derecha, Robert Hertz (1990) afirmaba que los grandes
ideales seculares rectores de nuestra conducta han nacido y crecido bajo el imperio de las
creencias y emociones religiosas y que, por ello, era preciso buscar en el estudio comparado
de las representaciones colectivas la explicacién de buena parte de los imperativos que nos

5 Sobre este punto véanse: Sasso (1978) y Derrida (1989).

274 | SERGIO TONKONOFF



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nim. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 263-284 | ISSN-0185-1918

sujetan. El privilegio de la mano derecha sobre la izquierda, por ejemplo, debia desentranarse
en ese sentido. Es que, en su opinidn, derecha e izquierda son representaciones colectivas
que clasifican y califican con sentidos equivalentes —y derivados— de la polaridad religiosa
puro e impuro. En ese ensayo se explicita, si bien incidentalmente, una tesis que luego sera
central en el marco de la heterologia: este mismo dualismo domina la organizacion de la
sociedad y determina su estructura, o en de palabras Hertz (1990: 113): “El principio que
asigna a los hombres su rango y su funcién sigue siendo el mismo: la polaridad social es
siempre reflejo y consecuencia de la polaridad religiosa” Los grupos sociales que se hallan
en la cumbre de la estructura social son siempre vistos como puros, nobles y abocados a
obras superiores, mientras que los estratos inferiores son, dira Hertz, siempre tenidos por
“profanos o inmundos” y dedicados a tareas viles.

Bataille (1976a) retomard punto por punto esta perspectiva. Sin embargo, como vi-
mos, diferenciara lo profano de lo inmundo mediante la categoria de homogeneidad
social. Describir una sociedad, entonces, serd dar cuenta de cémo se distribuyen y arti-
culan histéricamente no dos, sino tres tipos de elementos estructurantes de la sintaxis de
lo sagrado —que a esta altura ya no puede diferenciarse de la sintaxis social tout court—.
Aqui, para saber cdmo es un conjunto social cualquiera resultara necesario reconstruirlo
en términos de una topica formada por una region central u homogénea, una heterogénea
superior o pura y una inferior o impura. Y comprender la dindmica social y sus fendéme-
nos emergentes en un espacio asi configurado implicara relevar las complejas relaciones
que se establecen entre estas regiones. Una vez mas, es la dialéctica de lo sagrado la que
expresa de un modo abstracto la matriz de esos vinculos. En primer lugar, los polos puro
e impuro se oponen indistintamente al mundo profano. Frente a este tltimo, el antago-
nismo de aquellos se atentia y tiende a desaparecer. Pero, por otra parte, lo santo rechaza
a la vez al pecado y a lo profano, dado que representan distintos grados de impureza. E
inversamente, lo impuro contamina tanto lo santo como lo profano. Al decir de Caillois
(1949: 61) “los tres elementos del universo religioso [...] manifiestan una notable aptitud
para ligarse en pares contra el tercero”

Bataille, por su parte, afirmard que la estructura social moderna se sostiene en una forma
especifica de esta dialéctica: lo puro y lo homogéneo se unen contra lo heterogéneo impuro,
para neutralizarlo y mantenerlo alejado. Y esto por cuanto entiende que las agencias homo-
géneas se muestran imposibilitadas para garantizar duraderamente el orden societal ante
los embates de los elementos heterogéneos inferiores. Es decir, son incapaces de producir
la exclusidn y puesta a distancia tanto de los excesos corporales, como de las formas pro-
piamente sociales de lo heterogéneo impuro derivadas de “la miseria y de los resentimientos
que esta incuba” (Bataille, 1976a: 143). Para Bataille, como para su contemporaneo de signo
politicamente opuesto Carl Schmitt (1988), la siguiente afirmacion tiene la validez de una ley

social general: “el mundo homogéneo necesita construir la trama de la homogeneidad a

HETEROLOGIA. LA CIENCIA (IMPOSIBLE) DE LOS RESIDUOS VIOLENTOS | 275



)

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nim. 225 [septiembrediciembre de 2015 | pp. 263-284 | ISSN-0185-1918

partir de un elemento heterogéneo” (Bataille, 1974: 287).° De alli que la region central, ho-
mogeénea, de los conjuntos postradicionales parezca condenada a tolerar y, en determinadas
circunstancias, a estimular, poderes militares y carismaticos para reproducirse. Demanda
a estas “formas imperativas” de lo heterogéneo la violencia y el sentido trascendente de los
que carece, y que sin embargo son necesarios para su propia existencia. De alli que la his-
toria de las sociedades seculares se encuentre marcada por la complicidad recurrente de
sus elementos homogéneos (la burguesia ante todo), con poderes aptos para dar la muerte,
pero también para suscitar emociones intensas, fundar mitos y convocar multitudes —fun-
ciones todas de las que aquellos elementos serian incapaces—.

Reuniendo las notas y desarrollos dispersos de Bataille sobre lo heterogéneo superior, es
posible avanzar en su caracterizacién como el conjunto de dispositivos liminares cuya fun-
cidén consiste en: a) Producir y encarnar lo que serd socialmente puro, es decir, los valores
trascendentes que orientan las creencias y las pasiones del conjunto; b) Excluir y mantener
a distancia lo que siendo contrario a esos valores se presenta como impureza y abyeccién
—especificamente, definir a la miseria como intocable—; ¢) Cumplir con la obligacién fun-
cional de la riqueza: esto es, realizar gastos espectaculares ante la mirada de la multitud
laboriosa que, de este modo, consume por persona interpuesta.

De modo que no solo los lideres carismaticos y violentos forman parte de la region hete-
rogénea pura. También los ricos, las aristocracias y los grupos de estatus superior de diversa
indole configuran el polo mas luminoso del conjunto social, orientando sus valoraciones,
marcando sus limites y maldiciendo sus regiones inferiores —produciéndolas como abyec-
tas—. Ahora bien, si todo esto es posible no se debe a la violencia fisica que esos grandes
individuos y esas élites puedan ejercer o promover, tanto como a su capacidad de re-pre-
sentar los afectos, las ideas y las acciones excluidas que fueron enlistadas por Bataille.

Economia: lo sagrado como multitud

Llegamos asi a lo que, en nuestra lectura, da la clave de esta heterologia y la nocién de sa-
grado que elabora. Si por sagrado ha de entenderse una forma de pensamiento (mitica)
ubicada en las antipodas de la logica de la identidad que caracteriza al mundo (profano) de
la produccion, la ciencia y el derecho positivo; si ha de entenderse, ademas, una economia
colectiva de atracciones y repulsiones capaz de poner fuera de si a los sujetos de esas ma-
quinas societales, entonces su figura sociologica primera es la multitud.

Esta nocién no solo remite a las agrupaciones fisicas que tienen lugar en los margenes
de la sociabilidad homogénea. Refiere, también, a toda forma de comunicacion en la cual

© Sobre las analogias posibles en este punto entre Schmitt y Bataille, véase: Habermas (2008).

276 | SERGIO TONKONOFF



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nim. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 263-284 | ISSN-0185-1918

los sujetos del intercambio societal se deshomogeneizan tendencialmente. No solo los mi-
tines politicos y los espectaculos deportivos o artisticos son multitudinarios, también lo
son las corrientes de opinion, la alegria, el temor o el éxtasis colectivos. En cualquiera de
estos casos se produce lo que Bataille (1974: 211) llamé movimiento social inmediato o
movimiento general de comunién. Todo movimiento de este tipo vuelve a presentar, cada
vez, una forma de circulacién y distribucion de la energia psiquica que fue preciso negar
a fuerza de trabajo y separar a base de prohibiciones, para que la discontinuidad y la du-
racion tengan lugar, para que la existencia social homogénea sea posible. Y esto porque
se trata de un modo de comunicacion que los individuos no pueden alcanzar sin dejar de
ser tales; el placer violento lo anima, su modalidad es la efusion y su finalidad es la des-
carga incondicional.

Si este movimiento de efervescencia colectiva —para ponerlo en términos durkheimnianos—
es contrario a la conservacién y re-produccion de los sujetos, los objetos y las instituciones
en su distancia y reflexion, se comprende por qué toda organizacion social debe circunscri-
birlo y encauzarlo, por qué fuertes interdictos localizan su territorio y limitan su emergencia.
Bataille quiere que esta forma elemental de lazo exista entre los cuerpos antes y después del
conjunto de estructuras que conocemos con el nombre de sociedad: antes, porque si todo
individuo fue/es un cuerpo animal, su relacion primera con los otros fue/es la inmanencia
muda de los afectos; después, porque una inmanencia tal no puede ser reducida —o redu-
cida completamente— por ningtn sistema histdrico de puesta en forma y representacion,
permanecerd siempre como un resto vertiginoso de la socializacidon, como su parte mal-
dita. Maldicién que consiste en ser impensable para el pensamiento, innombrable para el
discurso; para la forma, informe; insensato para el sentido, para el individuo, la muerte. Y
maldicién porque, al mismo tiempo, ningiin ordenamiento social seria posible si no fun-
cionalizara necesariamente esta energia a través de, al menos, dos operaciones: primero,
convirtiéndola en fuerza instituyente de una estructura de jerarquias y sentidos tltimos —es
decir, transformandola en sacralidad pura—; luego, dando lugar a su re-emergencia perio-
dica de un modo ritual (es decir, regulado), a fin de permitir cierta descompresion de las
estructuras y cierta re-legitimacion de las jerarquias existentes.”

De alli se desprende la clave de la sociologia de Bataille para la compresion de los con-
juntos postradicionales y sus tragedias. En estos conjuntos, la socio-16gica profana —con sus
requerimientos de célculo y medida- se ha generalizado, expulsando y negando la realidad
comunional sobre la que, sin embargo, se sostiene. Con esto, la mito-logica de la multi-
tud y sus afectos impetuosos permanecen como un real no apropiable por la organizacion
societal, sus lenguajes, sus formas de conocimiento y subjetivacion. En los conjuntos tradi-
cionales, los sacrificios y las procesiones religiosas, los ritos de coronacién y funerarios de

7 Véase: Castafio y Suniga (2014).

HETEROLOGIA. LA CIENCIA (IMPOSIBLE) DE LOS RESIDUOS VIOLENTOS | 277



)

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nim. 225 [septiembrediciembre de 2015 | pp. 263-284 | ISSN-0185-1918

la realeza, los suplicios publicos, las grandes fiestas populares, ponian en acto (presentaban)
movimientos de comunién inmediata, ligdndolos a (re-presentandolos con) narraciones
y simbolos mitoldgicos que de algiin modo los estabilizaban, transformando su potencia
destructiva en fuerza instituyente y reproductiva. Ahora, sin dispositivos estables para su
tratamiento, esa mito-logica y la forma de sociabilidad que le conviene reaparecen en accio-
nes y figuras desmesuradas e ininteligibles. En la sociologia de Bataille, los acontecimientos
irracionales que, de manera espectacular y recurrente conmueven a las sociedades seculares,
no son un resultado de la dialéctica autotélica que preside sus procesos de racionalizacion
tecno-cientifica, como proponen Hannah Arendt (1967) o Adorno y Horkheimer (1998).
Los genocidios y las conflagraciones bélicas, tanto como las crisis sociales y las revolucio-
nes politicas del siglo xx, se le presentan mas como un retorno de lo sagrado reprimido que
como consecuencias no deseadas del proceso desacralizante.

Pero es preciso agregar que para la heterologia, contrariamente a los alegatos de la so-
ciologia tradicional (Durkheim) y la primera psicologia de masas (Le Bon), la multitudes
y sus violencias en tanto tales no son solo fenémenos pasajeros y no constituyen fendme-
nos patoldgicos. Multitud e institucion son dos formas de lazo social siempre presentes en
la estructuracion de todo conjunto social y subjetivo, lo cual equivale a afirmar que todo
grupo y todo sujeto es pasible de devenir multitud; equivale a decir, también, que en las en-
tranas de toda estructura y de todo poder societal cristalizado vive, latente, una multitud.
De manera que, tomada en este nivel de generalidad y metaforizacion, esta nocién designa
aquello que constituye la base general de la vida social: el lazo social irracional e inmanente
que funda, tanto como desfonda, las estructuras sociales y sus sujetos.

Dindmica: lo sagrado presente

La multitud es, entonces, la condicion permanente que hace posible los masivos re-encantamientos
periddicos de las sociedades desencantadas; el movimiento del que surgen y por el cual
se sostienen los mitos que pueblan establemente su cultura y los actores sagrados, que de
tanto en tanto la iluminan. Si tuviéramos que sintetizar ahora el modelo que propone Ba-
taille para dar cuenta de estas presencias desde el punto de vista de su dinamica psicosocial,
debemos partir nuevamente de los individuos y su experiencia. Vimos que socialmente
definidos por los roles que cumplen al interior del ensamble societal, su mundo recono-
cido o diurno corresponde a una disposicién donde todos los elementos significativos
se encuentran organizados por reglas estables, estan agenciados linealmente en tiempo
y espacio, son reducibles a una medida comun, intercambiables. Se trata de un mundo
sin misterios y —en la medida de lo posible- sin sobresaltos. Vimos también que esta or-
ganizacion y estabilidad dependen de la accion de las estructuras homogéneas que, a su

278 | SERGIO TONKONOFF



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nim. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 263-284 | ISSN-0185-1918

vez, dependen en ultima instancia de la capacidad de las prohibiciones y lo heterogéneo
superior de expulsar los excesos del cuerpo social e individual. Si todo va bien, esos exce-
sos seran mantenidos fuera de la visibilidad y, acaso, de la sensibilidad de los individuos
en cuestion, y las estructuras homogéneas podran reproducirse segtin su propia ldgica.

Pero la experiencia de lo heterogéneo —el indefectible retorno de lo excluido en las figu-
ras de la criminalidad, los miserables, las crisis sociales y las guerras, por ejemplo— termina
con la inercia y la incomunicacion caracteristica del liso despliegue societal, liberando afec-
tos y fantasmas contenidos, y comunicandolos. Entonces, sobrepasado cierto umbral —que
se mide por el grado de heterogeneidad del acontecimiento experimentado-, la fuente de
la respuesta de estos individuos se desplaza del nivel del pensamiento discursivo, la ac-
cion racional y el intercambio abstracto hacia otro, mas profundo e ignorado. Este nivel
no es otro que el del movimiento comunional o multitudinario: aquella forma de lazo so-
cial regida por la sintaxis apasionada, cuyos rasgos principales fueron identificados por
Durkheim en las estructuras de las religiones arcaicas y por Freud en el inconsciente de
los sujetos modernos.

Bataille muestra, ademas, que esos estados de multitud no solo se producen a propo-
sito de un acontecimiento de violencia contingente, sino que son convocados también por
elementos que habitan de manera estable las regiones heterogéneas superiores. Elementos
que, en ausencia de mecanismos tradicionales, poseen la funcion de convocar las emocio-
nes y la imaginacion que el trabajo, la razén y la ley han confinado al exterior de su trama,
pero permanecen siempre como estados subjetivos virtualmente actualizables y pasibles
de ser unificados. Se trata de individuos y grupos, pero también de tiempos y espacios que
re-presentan la dindmica mas propia del deseo a través de gastos tan desmesurados como
espectaculares e inutiles. Tal es la explicacion que encuentra para la presencia de individuos
y grupos de aura sagrada, monumentos suntuarios y fiestas periddicas, persistentes todos
ellos aun en las coyunturas mas “eficientistas” de las sociedades capitalistas.

Un tipo particular de estos dispositivos son los grandes individuos. Convocando y en-
carando los deseos, las creencias y los actos excluidos, estos agentes heterogéneos obran
como verdaderos puntos de imputacion de la imaginacion afectiva que desencadenan. En
los gastos improductivos y ostensibles que realizan, lo que la sociedad laboriosa excluye se
proyecta, se pone en escena y se purga en comun. No solo los lideres politicos y religio-
sos, también los héroes culturales y los grandes personajes mass-mediaticos forman parte
de esta categoria y cumplen esta funcion. Se trata de figuras mito-histdricas que se ofrecen
espectacularmente al movimiento comunional, que se constituye precisamente por su in-
termediacion. Al modo de pequenas fiestas, representan un interludio en la vida cotidiana,
dan lugar a la emergencia del socius elemental, desencadenando (imaginariamente) a los
espectadores de sus constricciones societales, al tiempo que los transforman en una comu-

HETEROLOGIA. LA CIENCIA (IMPOSIBLE) DE LOS RESIDUOS VIOLENTOS | 279



)

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nim. 225 [septiembrediciembre de 2015 | pp. 263-284 | ISSN-0185-1918

nidad fusional y evanescente.® Siendo una funcién de esos estados de multitud, se consagran
como seres monumentales e intocables, a la vez que re-presentan deseos y creencias exclui-
dos por la sociedad secular, permitiendo su abreaccion.

A modo de conclusion

De modo que ha de llamarse heterogéneo a aquello que, en las sociedades seculares, ocupa
una posicion y cumple una funcién analoga a la que asume lo sagrado en los conjuntos ma-
nifiesta o conscientemente religiosos; pero afirmar esto significa que lo heterogéneo es un
sagrado inconsciente y reprimido, y que en tanto tal se comporta como una exterioridad
inmanente, un cuerpo extraio que se agita en el seno de las identidades sociales y subje-
tivas que lo rechazan y desconocen. Alteridad radical, entonces, solo cognoscible por las
dislocaciones, los traumas, los pasajes al acto y las figuraciones fantasmales en las que se
manifiesta encriptada.

En Bataille esta alteridad se vincula con la dinamica mas profunda del deseo, con ese
placer violento en el que los individuos modernos (y tardo-modernos) rehtisan reconocerse
y que, para ¢él, esta en concordancia con el movimiento desmedido de la naturaleza. Es un
tipo de placer inhumano, ajeno al sosiego y a la medida del placer restringido. Por eso, en
realidad, no deberia ser designado como placer, si por ello se entiende el disfrute anodino
y funcional de una moénada autocentrada. Se trata, antes bien, de la abismante experiencia
de los afectos excesivos que, siendo capaces de comunicacion sin mediaciones societales,
ponen de manifiesto la paradéjica familiaridad de los humanos con los animales. En esta an-
tropologia las nociones de gasto, exceso, pérdida o intimidad designan la irrupcidon de una
naturaleza que la cultura, para existir, ha debido negar a fuerza de prohibiciones y trabajo.
Negacion que, sin embargo, no podra resolverse en una sintesis superadora: no hay aufhe-
bung para las pulsiones del cuerpo y su necesidad de descarga. De alli la verdad tragica que
ese mas alla del principio de placer presenta: los individuos y los grupos no pueden igno-
rarlo completamente, pero tampoco reconocerlo, entregandose por completo a su llamado.

De alli, ademas, la necesidad de mecanismos sociales capaces de procesar esta tension,
impidiendo la destruccion final que tal entrega significaria, y la petrificacion que comporta
su total desconocimiento. Porque, para Bataille, todo sucede como si la salud social y, en
consecuencia, la subjetiva, dependieran de dispositivos destinados a evitar la muerte por
quemaduras de un lado, y por enfriamiento del otro. Esto es, dispositivos capaces de operar
conversiones mas o menos reguladas entre la economia general y la restringida —o, en otros

8 Para un anlisis mas detallado sobre la produccién de grandes individuos en la sociedad del espectaculo, véase:
Tonkonoff (2013).

280 | SERGIO TONKONOFF



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nam. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 263-284 | ISSN-0185-1918

términos, entre la heterogeneidad y la homogeneidad social-. El modelo de estos meca-
nismos es el par mitico-ritual formado por el tabu y la fiesta. En las comunidades llamadas
primitivas y en los conjuntos tradicionales, el tabu y la fiesta concurren para mantener la
coherencia del universo simbdlico colectivo, segtin la dialéctica prohibicién/transgresion
considerada energética y representacionalmente sabia por Bataille y sus colegas. Por eso,
la tragedia propia de la modernidad y una de sus caracteristicas definitorias consiste, para
ellos, en carecer de la riqueza de los rituales que poseian los conjuntos sociales religiosos
para el procesamiento del placer violento, sus modos de expresion y comunicacion. Al creer
como Ivan Karamazov que si Dios no existe entonces todo estd permitido, las sociedades
postradicionales se ven privadas de los medios de tratamiento de una realidad (la del de-
seo, la multitud y el mito) que no por negada sera menos acechante, y que resulta tanto mas
catastrofica cuanto mas ciega permanezca.

HETEROLOGIA. LA CIENCIA (IMPOSIBLE) DE LOS RESIDUOS VIOLENTOS | 281



S
Z

)

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nim. 225 [septiembrediciembre de 2015 | pp. 263-284 | ISSN-0185-1918

Referencias bibliograficas

Adorno, Theodor y Max Horkheimer, (1998) Dialéctica de la Ilustracién. Fragmentos filosé-
ficos. Madrid, Trotta.

Arendt, Hannah, (1967) Eichmann en Jerusalén. Un estudio sobre la banalidad del mal. Bar-
celona, Lumen.

Bataille, Georges, (1967) La Part Maudite. Paris, Seuil.

Bataille, Georges, (1974) Obras escogidas. Barcelona, Barral.

Bataille, Georges, (1976a) “La notion de dépense” en (Euvres Complétes, tomo II. Paris,
Gallimard.

Bataille, Georges, (1976b) “La structure psicologique du fascisme” en (Euvres Compleétes,
tomo 11. Paris, Gallimard.

Bataille, Georges, (1979) Sobre Nietzsche. Voluntad de suerte. Madrid, Taurus.

Bataille, Georges, (1996) “Le sens morale de la sociologie” en Critique. Vol. 591, num. 2,
agosto-septiembre, pp. 159-165.

Benveniste, Emile, (1969) Le vocabulaire des institutions Indo-européennes. Paris, Minuit.

Breton, André, (1969) Manifiestos del surrealismo. Madrid, Guadarrama.

Castafno Zapata, Daniel y Natalia Clelia Suniga, (2014) “Fiesta y sacrificio. Explorando el pro-
blema de la transgresion en Georges Bataille” en Revista Mexicana de Ciencias Politicas
y Sociales. Afo L1X, nimero 222, septiembre-diciembre, pp. 235-256. México, Facultad
de Ciencias Politicas y Sociales, UNAM.

Caillois, Roger, (1949) El hombre y lo sagrado. México, Fondo de Cultura Econdmica.

Derrida, Jacques, (1989) La escritura y la diferencia. Barcelona, Anthropos.

Durkheim, Emile, (1993) Las formas elementales de la vida religiosa. Madrid, Alianza.

Dunan, Noelia Denise y José Taurel Xifra, (2015) “Bajo materialismo y surrealismo.
El debate Bataille-Breton” en Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales. Aho
LX, num. 223, enero-abril, pp. 171-190. México, Facultad de Ciencias Politicas y So-
ciales, UNAM.

Freud, Sigmund, (1995) “Mas alla del principio de placer” en Obras completas. Vol. xv1iL.
Buenos Aires, Amorrortu.

Habermas, Jiirgen, (2008) El discurso filosdfico de la modernidad. Buenos Aires, Katz.

Hertz, Robert, (1990) La preeminencia de la mano derecha: estudio sobre la polaridad reli-
giosa. México, Alianza.

Lévi-Strauss, Claude, (1956) “Sociologia francesa” en Gurtvich, Georges y Wilbert Moore
(eds.), Sociologia en el siglo xx. Barcelona, Ateneo.

Monnerot, Jules, (1946) Les faits sociaux ne sont pas des choses. Paris, Gallimard.

Monnerot, Jules, (1969) Sociologie de la Révolution. Paris, Fayard.

Otto, Rudolph, (1956) Lo santo. Madrid, Revista de Occidente.

282 | SERGIO TONKONOFF



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nim. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 263-284 | ISSN-0185-1918

-

ad

Roudinesco, Elisabeth, (1993) Jacques Lacan. Esquisse dune vie, histoire dun systém d pen-
sée. Paris, Fayard.

Sasso, Robert, (1978) Georges Bataille. Le systéme du non-savoir. Paris, Editions de Minuit.

Schmitt, Carl, (1998) Teologia politica. Cuatro ensayos sobre la soberania. Buenos Aires,
Struhart.

Surya, Michel, (1987) Georges Bataille: La mort d lceuvre. Paris, Séguier.

Tonkonoft, Sergio, (2013) “The Dark Glory of Criminals: Notes on the Iconic Imagination
of the Multitudes” en Law and Critique. Vol. 24, Issue 2, pp. 153-167.

HETEROLOGIA. LA CIENCIA (IMPOSIBLE) DE LOS RESIDUOS VIOLENTOS | 283



