Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nam. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 133-160 | ISSN-0185-1918

Igualdad religiosa y reconocimiento estatal:
instituciones y lideres evangélicos en los debates sobre
la regulacion de las actividades religiosas en Argentina, 2002-2010

Religious Equality and State Recognition:
Institutions and Evangelical Leaders inside the Debates
on Regulation of Religious Activities in Argentina, 2002-2010

Marcos Carbonelli*
Daniel Eduardo Jones**

Recibido el 30 de julio de 2014
Aceptado el 29 de enero de 2015

RESUMEN

La igualdad religiosa fue el principal reclamo
politico de los evangélicos en Argentina en la
década de 1990. En este articulo se analiza lo
sucedido con este reclamo en el periodo 2002
y 2010, tomando como eje la discusién de los
proyectos de ley sobre actividades e institu-
ciones religiosas en Argentina. Se plantea que
ningtn proyecto fue aprobado en aquel periodo

ABSTRACT

Religious equality was the main political demand
of Evangelists in Argentina in the decade of 1990.
This article analyzes the repercussions of this de-
mand between 2002 and 2010, focusing on the
discussion of the proposed bills on religious
activities and institutions in Argentina. We
assume that none of the projects were appro-
ved during that period due to the emergence

* Licenciado en Ciencia Politica por la Universidad de Buenos Aires, maestro en Ciencia Politica por la Universidad
de San Martin y doctor en Ciencias Sociales por la Universidad de Buenos Aires. Investigador asistente del Consejo
Nacional de Investigaciones Cientificasy Técnicas, con sede en el Centro de Investigaciones Laborales (Argentina). Sus
lineas de investigacion son: religion y politica, y religion y violencia. Entre sus publicaciones destacan: “Los evangéli-
cosenlaarena politica del Conurbano. Dilemas y horizontes de una apuesta religiosa territorial” (2014); “Evangélicos,
globalizacion y politica en Argentina. Intervenciones ptblicas y mision divina” (2014) y “Evangélicos y politica: ten-
siones en torno a la libertad e igualdad religiosa en Argentina” (2012). Correo electronico: m_a.carbonelli@yahoo.
com.ar

** Licenciado en Ciencia Politica y doctor en Ciencias Sociales por la Universidad de Buenos Aires. Investigador
adjunto del Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas (Argentina). Sus lineas de investigacion son:
sexualidad, politica y religion. Entre sus tltimas publicaciones destacan: “La politica sexual y las creencias religiosas:
el debate por el matrimonio paralas parejas del mismo sexo. Argentina, 2010” (2015); “Dela resistencia a la militancia:
las Iglesias evangélicas en la defensa delos derechos humanos (1976-1983) y el apoyo al matrimonio igualitario (2010)
en Argentina” (2014); “Derechos reproductivos y actores religiosos: los evangélicos frente al debate sobre la despe-
nalizacién del aborto en la Argentina contemporanea (1994-2011)” (2013). Correo electrénico: danielprotestantes@
gmail.com

IGUALDAD RELIGIOSA Y RECONOCIMIENTO ESTATAL | 133



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, ntim. 225 [septiembrediciembre de 2015 | pp. 133-160 | ISSN-0185-1918

a causa del surgimiento de controversias sobre
la definicién de la agenda publica evangélica, el
mantenimiento de la oposicién catélica y la es-
casa recepcion de esta demanda en la dirigencia
politica argentina. En términos metodoldgi-
cos, se reconstruyen los debates alrededor de la
igualdad religiosa por medio de varias fuentes
de informacién: a) proyectos de ley presenta-
dos; b) noticias sobre éstos y sobre la igualdad
religiosa en los principales diarios nacionales y
la prensa evangélica, y c) entrevistas en profun-
didad a referentes evangélicos que participaron
en la discusion de dichos proyectos. Se conclu-
ye que lo acontecido en aquel periodo visibilizd
las fracturas internas del espacio evangélico, los
limites de su proyeccion politica y el manteni-
miento de la hegemonia catélica en el plano de
las relaciones politico religiosas en Argentina.

Palabras clave: igualdad religiosa; organizacio-

nes evangélicas; regulacion juridica del campo
religioso; Argentina.

Introduccion

of controversies around the definition of the
Evangelists’ public agenda, the perseverance of
the Catholic opposition, and the low reception
of this demand by the political leadership in
Argentina. Methodologically, the debates are re-
built around religious equality through different
information sources: a) proposed bills presen-
ted; b) news about these bills and the religious
equality in the main national newspapers and
evangelical press; and c) in-depth interviews
with evangelical pacesetters that participate in
the discussion of such projects. We conclude
that the events that took place during that pe-
riod conferred visibility to the internal fractures
of the evangelical space, to the limits of their
political projection and the preservation of the
Catholic hegemony in the political-religious re-
lationships in Argentina.

Keywords: religious equality; evangelical orga-
nizations; legal regulation of religion; Argentina.

En Argentina, la Iglesia catdlica posee privilegios legales frente al resto de las instituciones
religiosas. Si bien el catolicismo no es la religion oficial, la Constitucion Nacional (articulo
2°) establece que el Estado sostiene el culto catdlico y, a su vez, como organizacion religiosa
constituye la inica persona juridica de derecho publico (ley 17.711 del Coédigo Civil). Los
creyentes de las otras confesiones encuentran amparada su libertad de culto por la Cons-
titucién Nacional (articulos 14° y 20°), pero si sus organizaciones desean ser reconocidas
estatalmente deben tramitar su inscripcion en el Registro Nacional de Cultos (no catélicos),
creado por la ley 21.745 de 1978, y en la Inspeccién General de Justicia (como cualquier
otro tipo de organizacién que requiera personeria juridica).

Las desigualdades entre el catolicismo y las restantes confesiones tornaron a la igualdad
religiosa en un reclamo significativo para los evangélicos, actualmente 9% de la poblacion
de Argentina (Mallimaci, Esquivel y Giménez Béliveau, 2009). La demanda de igualdad

134 | Marcos CARBONELLI Y DANIEL EDUARDO JONES



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nam. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 133-160 | ISSN-0185-1918

aglutind politicamente al campo evangélico en la década de 1990, concitando estudios sobre
la constitucién de un movimiento social evangélico' y las posiciones de sus federaciones e
iglesias sobre la regulacion estatal de los credos entre 1980 y 2001.2

Pese a que la igualdad religiosa ha ocupado un lugar central en la agenda reciente de
las organizaciones evangélicas, no encontramos trabajos sobre lo sucedido luego del 2001
en Argentina. ;Qué proyectos de ley circularon entonces? ;Qué papeles desempefaron las
instituciones y los lideres evangélicos en su elaboracion y discusion?

Hallamos que entre 2004 y 2010, bajo las administraciones kirchneristas, el Poder Ejecu-
tivo Nacional® convocé a diversos actores religiosos para discutir un proyecto de regulacion
de las actividades e instituciones religiosas que lograse el consenso de las partes involucra-
das. Si bien durante este tiempo la Secretaria de Culto de la Nacién sostuvo el didlogo casi
permanentemente y anuncié varios anteproyectos, ninguno alcanzé estado parlamentario
(aunque el kirchnerismo conto6 con grandes bloques en ambas camaras); tampoco lograron
estado parlamentario los anteproyectos de las federaciones que componen el Consejo Nacio-
nal Cristiano Evangélico (cNCE): la Alianza Cristiana de Iglesias Evangélicas de la Republica
Argentina (ACIERA), la Federacion Argentina de Iglesias Evangélicas (raIE) y la Federacion
Confraternidad Evangélica Pentecostal (Fecep). En este sentido, una diputada evangélica
tuvo mayor éxito con su bloque unipersonal —Cynthia Hotton- pues en 2010 logré discu-
tir su anteproyecto en las comisiones legislativas, obtuvo dictamen favorable y adquirio asi
estado parlamentario; sin embargo, no llegé a tratarse en el recinto y perdi6 dicho estado a
causa de ciertas dinamicas que abordamos méds adelante.

Identificar esta sumatoria de iniciativas fallidas nos suscité nuevos interrogantes: ;Qué
factores operaron en el fracaso de las propuestas de la secretaria de culto y de las federa-
ciones evangélicas? ;Qué clivajes se configuraron en el campo evangélico a causa de estos
proyectos? ;La falta de acuerdo sobre qué puntos y/o entre quiénes obstaculizé su avance
legislativo? ;Qué otros elementos pudieron haber desalentado su aprobacion?

Este articulo tiene dos objetivos: por un lado, caracteriza qué actores participaron y
como en la elaboracién y debate de los principales proyectos de regulacion de actividades
e instituciones religiosas en Argentina entre 2002-2010;* por otro lado, explica por qué ra-
zones ninguno se convirtio en ley a través de la reconstruccion de los intereses y conflictos
alrededor de la igualdad religiosa, con particular atencion al campo evangélico.

1 Viéase: Marostica (1997).

% Véase: Wynarczyk (2009).

* Néstor Kirchner fue presidente de 2003 a 2007 y Cristina Fernandez de Kirchner desde 2007 hasta 2015 (reelecta
en2011).

* Partimos de 2002 porque el pormenorizado estudio de Wynarczyk (2009) abarca hasta 2001, y llegamos a 2010,
en tanto que ese ano se da la tltima polémica relevante (hasta la fecha) sobre un proyecto de ley de actividades e
instituciones religiosas.

IGUALDAD RELIGIOSA Y RECONOCIMIENTO ESTATAL | 135



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, ntm. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 133-160 | ISSN-0185-1918

Este articulo se basa en cuatro fuentes de informacion: a) las investigaciones empiricas
sobre el movimiento social evangélico y sus intervenciones en la arena publica en la Ar-
gentina (particularmente, entre 1980 y 2001); b) los proyectos de ley sobre actividades e
instituciones religiosas presentados publicamente por la Secretaria de Cultos, legisladores/
as nacionales o iglesias y federaciones evangélicas entre 2002 y 2010; c) las noticias sobre
éstos y en general sobre la igualdad religiosa en los principales diarios nacionales (Clarin,
La Nacién y Pdgina 12) y en la prensa evangélica interdenominacional (El Puente y Pulso
Cristiano) del mismo periodo; y d) entrevistas individuales en profundidad a referentes
evangélicos participantes de la elaboracion y/o discusion de los proyectos. Estas tltimas
tres fuentes —recolectadas y/o producidas por los autores del articulo— fueron analizadas
siguiendo los interrogantes planteados en la introduccién.

En el primer apartado describimos la regulacion juridica del campo religioso en Argen-
tina, y en el segundo presentamos las iniciativas de los actores evangélicos sobre igualdad
religiosa en la década de 1990. En el tercer reconstruimos cronolégicamente los proyectos
sobre igualdad religiosa debatidos entre 2002 y 2010, y en el cuarto planteamos las posibles
razones por las que ninguno de estos proyectos se discutid en el recinto parlamentario. En
las conclusiones delineamos las implicancias de la continuidad del viejo marco normativo
para la cuestion de la igualdad en el campo religioso y, particularmente, el evangélico.

Regulacién juridica del campo religioso en Argentina

El andamiaje juridico que regula el fenémeno religioso en Argentina se divide en dos tipos
de normativas: las que establecen el estatus privilegiado de la Iglesia catdlica y las que regu-
lan al resto de las confesiones. De las primeras se destaca el articulo 2° de la Constitucion
Nacional, que compromete al Estado argentino con el sostenimiento del culto catdlico, y
materializado por la dictadura militar (1976-1983) en laley 21.950 (de 1979) de asignacion
mensual a los arzobispos y obispos, la 22.162 (1980) de asignacién mensual a curas parrocos
de frontera, yla 22.950 (1983) para el sostenimiento y formacion del clero de nacionalidad
argentina. El decreto 1.991 (1980) prevé el otorgamiento de pasajes del gobierno nacional
a representantes del culto catdlico que viajen por razones de su ministerio.”

La posicion privilegiada de la Iglesia catélica en el campo religioso se consolida me-
diante el articulo 33 del Codigo Civil, que le asigna personeria juridica de caracter publico,
en igualdad de condiciones con el Estado Nacional, provincias, municipios y entidades au-
tarquicas (como las universidades nacionales),’ mientras que el resto de las asociaciones

> Ladescripcion del andamiaje legal la retomamos de Esquivel (2008).
® Esta condicion juridica le permite organizarse sin injerencia estatal.

136 | Marcos CARBONELLI Y DANIEL EDUARDO JONES



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nam. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 133-160 | ISSN-0185-1918

civiles —figura que engloba a los demas cultos— asumen un caracter privado. También el
Concordato entre el Estado Argentino y el Vaticano (de 1966) reconoce preferencialmente al
catolicismo y, por ser Tratado Internacional entre Estados, posee rango constitucional desde
la reforma de la Constitucion en 1994. A estas normas que reportan beneficios materiales
para la Iglesia catolica se suman otras que subrayan simbolicamente su lugar privilegiado
en tanto que las autoridades catolicas estan homologadas con las autoridades de gobierno:
el decreto 1.131 (1959) establece para los cardenales el pasaporte diplomatico, y para arzo-
bispos y obispos el pasaporte oficial, como los legisladores nacionales, ministros de la Corte
Suprema de Justicia y gobernadores de las provincias; y mediante el decreto 1.233 (1998) el
Estado expide credenciales a arzobispos, obispos, prelados y superiores mayores como tales.

Las actividades de los credos no catélicos en Argentina estdn amparadas por la Cons-
titucion Nacional, al garantizar los articulos 14 y 20 el libre ejercicio de culto para todos
sus habitantes. Al espiritu de preservacion de la libertad religiosa se contrapone la ley de
facto 21.745, sancionada por el gobierno militar en 1978 y que aun permanece vigente. Esta
crea el Registro Nacional de Cultos en el Ministerio de Relaciones Exteriores y Cultos, y
establece que “las organizaciones religiosas distintas de la catdlica tienen la obligacion de
brindar informacién sobre sus creencias, practicas, historia y nombre de sus autoridades”
(Wynarczyk, 2009: 226).” El Registro Nacional de Cultos tiene la capacidad formal de limi-
tar sus actividades:

Articulo 3° - Se procedera a la denegatoria de la inscripcion solicitada o cancelacion de la misma
si ya hubiere sido acordada en los siguientes casos: (...); cuando se hubiere comprobado que los
principios y/o propdsitos que dieron origen a la constitucion de la asociacion o la actividad que
ejerce, resultaren lesivas al orden publico, la seguridad nacional, la moral y las buenas costum-
bres; cuando el ejercicio de sus actividades fuere distinto de los principios y/o propositos que
determinaron su reconocimiento e inscripcion o fuere lesivo para otras organizaciones religiosas.
Articulo 4° - Los casos mencionados en el articulo anterior implican: la prohibicién de actuar en
el territorio nacional y/o la pérdida de la personeria juridica o el caracter de sujeto de derecho
(Poder Ejecutivo de la Nacién, 1978).

En 1979 se reglamento esta ley (decreto 2.037), detallando los requisitos para que las insti-
tuciones religiosas no catdlicas pudieran inscribirse: un lugar para la realizacion del culto,
el libro de actas de la Comision Directiva, la historia de la organizacion, la constancia de la
personeria juridica, el acta fundacional de radicacién o constituciéon en Argentina, las nor-
mas estatutarias, las formas de gobierno, los certificados de estudios o de ordenacién de las

7 Elantecedente de esta leyesel decreto 15.829 de 1946, que también estipulaba controles sobre los cultos no catdlicos,
en el marco de acusaciones por “infiltraciéon ideoldgica” alas comunidades judias y evangélicas (Catoggio, 2008: 108).

IGUALDAD RELIGIOSA Y RECONOCIMIENTO ESTATAL | 137



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, ntm. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 133-160 | ISSN-0185-1918

autoridades religiosas, los libros sagrados, los fundamentos de la doctrina y los elementos
distintivos del culto, las caracteristicas de los ritos y las ceremonias religiosas, y el certifi-
cado de antecedentes penales de los dirigentes religiosos, entre otros.

Esquivel subraya que:

La instauracion de un Registro de Cultos no era ajena a las politicas de control y las acciones de
persecucion de todo aquel “diferente”. Los cultos no catélicos eran “diferentes” y, por tanto, estaban
bajo sospecha. A pesar de haber suscrito los tratados internacionales que protegen el libre ejercicio

de culto, la obligatoriedad en la inscripcion en el registro atin no fue derogada (Esquivel, 2008: 12).

Los cultos aprobados por el Registro reciben un nimero de inscripciéon que los acredita
como organizaciones religiosas frente al Estado, lo cual no supone una personeria juridica
de tipo religioso, pues esta figura no existe en el sistema legal argentino; para obtenerla, las
confesiones no catolicas deben registrarse en la Inspeccion General de Justicia como aso-
ciaciones civiles, procedimiento que las iguala a clubes sociales y deportivos.

Este plexo juridico establece diferencias en el campo religioso argentino bajo dos coor-
denadas: en cuanto a la igualdad, el financiamiento desde el Estado y la personeria juridica
publica son recursos exclusivos del culto catélico; en el plano de la libertad, se refuerza esta
desigualdad pues el Concordato impide que el Estado regule los asuntos internos de la Iglesia
catolica, mientras que el Registro Nacional de Cultos (RNC) es un organismo capacitado para
regular y cercenar el libre ejercicio de las doctrinas y actividades de los cultos no catdlicos.

1980-2001
La constitucion del movimiento social evangélico y la demanda por la igualdad
religiosa como aglutinante politico

Segun Marostica, en la etapa previa a la recuperacion democratica argentina de 1983, el
mundo evangélico se encontraba fuertemente influenciado por el paradigma misionero, una
modalidad eclesial caracterizada por la preservacion de la identidad denominacional, el apo-
liticismo y el aislamiento social (Marostica, 1997: 247). Estas posturas derivaban del trabajo
fundacional de misioneros extranjeros, que priorizaron la preservacion de sus tradiciones
littrgicas y pastorales particulares y el alejamiento “del mundo” por sobre el desarrollo de
una identidad evangélica comun (transdenominacional) y algtn tipo de proyeccion poli-
tica. Esta fragmentacion entre denominaciones se intensificé en la década de 1960, cuando
algunas comunidades metodistas, valdenses, luteranas y evangélicas del Rio de la Plata se
acercaron a la teologia de la liberacién, mientras que otro grupo (constituido por iglesias

138 | Marcos CARBONELLI Y DANIEL EDUARDO JONES



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nam. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 133-160 | ISSN-0185-1918

como los Hermanos Libres y el Ejército de Salvacién) se incorporaba a una corriente fun-
damentalista proveniente del contexto norteamericano de la postguerra y fortalecida luego
por la conformacion de la Nueva Derecha Cristiana (Bianchi, 2004: 244-5). Los conflictos
politico - militares y los golpes de Estado de la década de 1970 en el Cono Sur profundizaron
esta fractura, porque el primer bloque de iglesias acompafi al sector progresista catélico en
la conformacion de la Asamblea Permanente por los Derechos Humanos en 1975 y el Mo-
vimiento Ecuménico por los Derechos Humanos en 1976, mientras que el otro conjunto
de iglesias y algunas comunidades pentecostales respaldaron silenciosamente a la dictadura
militar iniciada en Argentina en marzo de 1976 (Ibid., 2004: 236-44).

El retorno y la consolidacion del régimen democratico en Argentina favorecieron una
creciente participacion de los evangélicos en el espacio publico durante las décadas de
1980 y 1990. Las campaias proselitistas de lideres neopentecostales propiciaron la consti-
tucion de un movimiento social evangélico por la emergencia de una identidad comun.® A
su vez, los dirigentes pentecostales modificaron su relacion con las estructuras mundanas,
aceptando participar de ellas para transformar la sociedad’ desde una perspectiva evange-
lizadora. Sin embargo, este movimiento enfrento sucesivas oposiciones que terminaron por
motivar una accion politica defensiva: en la asamblea plenaria de 1986, los obispos catdlicos
advirtieron a la opinién publica y al gobierno de la emergencia de sectas invasoras (entre
las que incluian a los evangélicos) financiadas por paises extranjeros, y cuyo accionar entre
los sectores mas humildes erosionaba el “vinculo natural” entre catolicismo y argentinidad
(Frigerio y Wynarczyk, 2008: 242). Interpelados por esta acusacion, dirigentes evangélicos
elaboraron documentos sobre la histdrica presencia de sus iglesias en el territorio nacional
y la rectitud de su mensaje, a la vez que adjudicaron el cardcter de sectas a religiosidades
pseudo cristianas y cultos oscurantistas (Marostica, 2000: 21). A partir de 1989 se organizé
un movimiento anti sectas de origen secular, conformado por periodistas y psicdlogos, que
instalé mediaticamente la idea de que las sectas eran responsables de técnicas de “lavado de
cerebro” (Frigerio y Wynarczyk, 2008: 243).

Como respuesta a este clima cultural, el secretario de Culto, Angel Centeno, disefid un
anteproyecto de ley de cultos, que en 1993 fue enviado por el Poder Ejecutivo al Congreso
Nacional y obtuvo media sancién de la Camara de Senadores. Su tratamiento legislativo
difundié entre los pastores evangélicos la idea de una inminente promulgacién de normas
contra la libertad religiosa, motivando la organizacion de un frente evangélico sin prece-
dentes con la conformacién de una Comision Tripartita entre las federaciones ACIERA,
FeCEP y FAIE (Wynarczyk, 2009: 280). Este frente criticé al llamado proyecto Centeno por-
que mantenia la desigualdad religiosa (pues no modificaba los privilegios del catolicismo)

8 Véase: Marostica (1997).
¥ Véase: Wynarczyk (2009).

IGUALDAD RELIGIOSA Y RECONOCIMIENTO ESTATAL | 139



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, ntm. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 133-160 | ISSN-0185-1918

e introducia un conflicto en el campo evangélico al establecer que, para inscribirse en el
Registro Nacional de Cultos, las comunidades religiosas debian observar arraigo histdrico
en el territorio nacional y caudal demografico (Honorable Cdmara de Diputados de la Na-
cidén, 1993: art 8-inc a), dos requisitos dificiles de cumplir para numerosas comunidades
pentecostales, por lo que las obligarian a registrarse bajo iglesias mas importantes (Ibid.,
2009: 238). Las federaciones organizaron una marcha con seis mil creyentes al Congreso
Nacional para protestar contra la sancion de esta ley (Marostica, 2000: 24), al mismo tiempo
que se reunieron con legisladores y la Secretaria de Cultos para visibilizar su férrea opo-
sicion. Estas acciones alcanzaron un nivel de articulacion inédito en cuanto a la voluntad
de hablar en nombre de la totalidad del espacio evangélico de Argentina. Finalmente, el
proyecto Centeno perdi6 el estado parlamentario debido a una situacion de empate o do-
ble bloqueo: tanto por parte de las acciones evangélicas como por la oposicién del sector
mas conservador del Episcopado catélico, que deseaba mantener todas sus prerrogativas
(Frigerio y Wynarczyk, 2008: 245).

Tras el fracaso del proyecto Centeno, entre 1995 y 1999 surgieron iniciativas por una
nueva ley de cultos en Argentina pero ninguna alcanz6 estado parlamentario, en prin-
cipio por el escaso consenso interreligioso generado (Wynarczyk, 2009: 249). Sectores
evangélicos fueron particularmente hostiles a estas propuestas, que incluian estrictas
condiciones de inscripcion al Registro —presencia histdrica en el territorio nacional o ser
la iglesia oficial de Estados con relaciones diplomaticas con Argentina- y, paralelamente,
presencia efectiva en por lo menos tres provincias argentinas o un caudal demografico re-
lativamente alto. La oposicidn evangélica cobrdé mayor coordinacion e intensidad cuando
las mencionadas federaciones constituyeron el Consejo Nacional Cristiano Evangélico
(cNCE) en 1996. El ciclo de unidad evangélica se cristalizo con el “primer Obelisco evan-
gélico” en septiembre de 1999, una concentracion publica en el centro de la Ciudad de
Buenos Aires donde el cNCE convoco a todas las denominaciones evangélicas, con el
doble propdsito de orar por la nacion y sus gobernantes, y de denunciar la desigualdad
religiosa de la que eran objeto.

Un nuevo ciclo de iniciativas comenzo en abril de 2001 con la presentacion del Ante-
proyecto de Libertad Religiosa del equipo de la Secretaria de Culto,'’ y retom¢ del proyecto
Centeno la creacion de un registro voluntario de cultos para otorgar la personeria juridica
religiosa (reemplazando al registro obligatorio preexistente) y la oficializacién de un Con-
sejo Asesor para la Libertad Religiosa (CALIR) para el Poder Ejecutivo (Rubin, 2001a). La
iniciativa empez6 a gestarse con el nombramiento de Norberto Padilla como secretario de

10 Siguiendo una convencion legislativa argentina, utilizamos los anteproyectos para iniciativas que, previamente a
su presentacion parlamentaria, circulan entre diferentes actores con el objeto de recibir criticas y recomendaciones.
Denominamos “proyecto” a la version que se somete a debate en comisiones parlamentarias, en primera instancia, y
luego en la Cdmara.

140 | Marcos CARBONELLI Y DANIEL EDUARDO JONES



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nam. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 133-160 | ISSN-0185-1918

Culto del gobierno nacional de la Alianza, electo en 1999, y la conformacion en 2000 del
CALIR, un consejo consultor para la redaccion de un anteproyecto de ley de cultos (Wy-
narczyk, 2009: 251). En 2001 la propuesta fue remitida a distintas facultades y academias
de derecho, e iglesias y confesiones religiosas, particularmente a la Conferencia Episcopal
Argentina y al Consejo Nacional Cristiano Evangélico, que cuestioné que mantuviese el
estatus privilegiado de la Iglesia catolica (Rubin, 2001a). En septiembre de 2001 se hicieron
publicas mas criticas al anteproyecto: el CNCE insistio en que no corregia los privilegios ca-
tolicos (Rubin, 2001b), mientras que para los obispos catdlicos mas conservadores su halo
igualitario atentaba contra la preponderancia catdlica; pese a esto, el sector del Episcopado
dirigido por su presidente, Estanislao Karlic, veia con buenos ojos el proyecto y hubo reunio-
nes entre dirigentes catdlicos y evangélicos en las que también se hablé de tareas conjuntas
para abordar la crisis social (Rubin, 2001b).

En septiembre de 2001 se realizo la segunda concentracién evangélica en el Obelisco
convocada por el cNCE, donde se leyd el documento “Dios quiere una nacién diferente”,
que colocaba a la crisis social, econdmica y politica de la nacién como problema central
e incluia a la desigualdad religiosa entre las inequidades que atravesaban el pais. Este dis-
curso posiciono a las federaciones como portavoces de una religion publica, que no sélo se
visibilizd para reclamar por sus derechos conculcados, sino también para cuestionar (a su
criterio) la legitimidad de un orden social de espaldas a consideraciones éticas o morales
(Casanova, 1999: 147).

El cALIR registro las criticas del Episcopado y del cNCE vy, a fines de 2001, produjo
la version final del Proyecto de Libertad Religiosa para la Republica Argentina; aunque
contaba con el respaldo del ministro de Relaciones Exteriores y Culto, el proyecto no
alcanzo6 a ser remitido al Poder Ejecutivo a causa de la crisis estructural acontecida en
diciembre de 2001 y la renuncia anticipada del entonces presidente De la Raa (Wynarc-
zyk, 2009: 252).

El dato saliente del reclamo por la igualdad de cultos en la década de 1990 fue la parti-
cipacion de un amplio espectro de sectores evangélicos en una causa politica, articulandose
en una instancia organizativa de unidad como fue el cNCE; asi, aunque no fue sancionada
una nueva ley, las federaciones ACIERA, FAIE y FeCEP lograron superar momentdneamente
la fragmentacion estructural del campo evangélico y se consolidaron como los portavoces
legitimos del reclamo colectivo. El éxito de esta dindmica representativa residi6 tanto en la ca-
pacidad de las federaciones para detectar y difundir una situacion de injusticia que atravesaba
a diversas entidades evangélicas, como en articular una denuncia publica que trascen-
diera las diferencias teologicas, doctrinales y politicas que histéricamente han dividido al
campo evangélico.

IGUALDAD RELIGIOSA Y RECONOCIMIENTO ESTATAL ‘ 141



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, ntm. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 133-160 | ISSN-0185-1918

2002-2010
Los anteproyectos de ley y las intervenciones politicas de actores evangélicos'

La denuncia de la crisis social y politica que se vivié entonces en Argentina y que se hizo
presente en el mensaje del segundo Obelisco (2001), tuvo su correlato en el compromiso
asumido por parte de actores evangélicos. En 2002 iglesias y federaciones evangélicas se
abocaron a brindar ayuda social y coordinar tareas con el Estado, por ejemplo, en la Mesa
de Dialogo convocada por el gobierno del presidente interino Eduardo Duhalde (Amei-
geiras, 2009)."

En 2003, el Consejo Nacional Cristiano Evangélico (CNCE) comenz6 a organizar el tercer
Obelisco para noviembre, y luego reprogramado para abril de 2004 (Kohler y Dergarabedian,
2003). En simultaneo, en 2003 y 2004 se dieron dos debates politicos en los que intervinie-
ron actores evangélicos con posiciones contrapuestas: la promulgacion de la ley de union
civil —que incluia a parejas del mismo sexo— y los proyectos de educaciéon sexual escolar
en la Ciudad Auténoma de Buenos Aires. Mientras que la federacion ACIERA se posiciond
publicamente contra dichas iniciativas —arrogandose la representatividad de la mayoria
del pueblo evangélico-," la Iglesia Evangélica Luterana Unida (IELU) y la Iglesia Evangé-
lica del Rio de la Plata (1ERP) sentaron su postura favorable (Carbonelli, Jones, Azparren y
Polischuk, 2010), produciendo un clivaje del espacio evangélico que se reactualiz6 ante la
discusion publica por el matrimonio igualitario en 2010."

' Si bien el articulo se concentra en la discusion de iniciativas legales presentadas en instancias parlamentarias, no
desconocemos otras escenas en las que los evangélicos disputan politicamente —frente a los privilegios catélicos— con
el objetivo del reconocimiento estatal, como es el caso del trabajo que desarrollan en las carceles. Al respecto, véase:
Brardinelli y Algranti (2013). Agradecemos la observacion a un/a evaluador/a anénimo/a.

12 Lacrisis de 2001 en Argentina inauguré una década de profundos cambios politicos, econémicos y sociales: deva-
luacién dela moneda, desempleo y posterior reconfiguracién productiva, movilizacién social y auge de la militancia,
asi como la emergencia de nuevos actores y el debilitamiento de viejos esquemas de poder politico. El leit motiv de la
protesta desatada en diciembre de 2001, y que prosiguié durante varios meses, fue “Que se vayan todos (los politicos),
que no quede ni uno solo”, una critica que no se dirigia s6lo a la alianza entonces gobernante (Alianza por el trabajo, la
justiciaylaeducacion) que abandonaba el gobierno nacional, sino ala clase politica en general, atravesando a partidos
y figuras politicas tradicionales.

13 “5) ActERA considera que estas iglesias son una minoria (sin que este calificativo implique ningun grado de descali-
ficacién), yno expresan el sentir mayoritario del pueblo evangélico en la Argentina; 6) ACIERA se vio enlanecesidad de
expresar, en esta unica oportunidad, que representaba ala “mayoria” del pueblo evangélico, frente a las expresiones de
algunos legisladores y de ciertos medios informativos que con suspicacia, aprovecharon algunas voces aisladas, para
afirmar que los evangélicos apoyaban estas leyes promovidas por la comunidad homosexual, haciendo confundir ala
opinién publica y utilizando el nombre evangélico con fines espurios” (Amigos de ACIERA, 2004).

!4 Este clivaje es apenas mencionado en el detallado estudio de Wynarczyk sobre el periodo 1980-2001: “El campo
evangélico tiende a dividirse a través de una amplia brecha cuando las organizaciones que lo componen deben adoptar
posiciones frente a temas propuestos por la sociedad envolvente. Capitalismo versus socialismo (década de 1960),
rigorismo sexual versus liberalismo sexual y posturas contrapuestas sobre algunos tépicos de control de la natalidad
(década del 2000)” (Wynarczyk, 2009: 39). Su mencién marginal en un estudio tan pormenorizado da cuenta de que
dicho clivaje no fue central en la estructuracion del campo evangélico en el mencionado periodo.

142 | Marcos CARBONELLI Y DANIEL EDUARDO JONES



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nam. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 133-160 | ISSN-0185-1918

El 3 de abril de 2004 se realiz6 el tercer Obelisco, aunque con una convocatoria mu-
cho menor: frente a los 200 mil concurrentes en 1999 y a los 350 mil del 2001 (EI Puente,
2004), en esta tercera convocatoria asistieron 20 mil personas, (mds un nimero indetermi-
nado en las concentraciones llevadas a cabo 28 ciudades del interior del pais).”” El evento
estuvo atravesado por conflictos, reflejados en la negativa ptblica de la IELU y la IERP a ser
parte de la concentracion por su exclusion en la redaccion de la ultima version del docu-
mento a ser leido en el Obelisco. Alli se sostenia: afirmemos el pacto del matrimonio en el
que un hombre y una mujer deciden libremente unir sus vidas por amor.

Para el Evangelio esta union entre el hombre y la mujer es tan santa y profunda que es imagen de la
unién de Cristo con Su iglesia. No hay lugar aqui para aceptar como matrimonio la unién de
personas del mismo sexo. Una Argentina prospera y bendecida es posible si como Nacion nos
volvemos a Dios, (...) si dejamos de aceptar como natural la injusticia, la mentira, el robo, el
adulterio, la homosexualidad, la idolatria, la estafa y cosas semejantes las cuales Dios rechaza
(Consejo Nacional Cristiano Evangélico, 2004).

Las mencionadas iglesias explicaron su no participacion del tercer Obelisco mediante una
carta publica'® que expresaba su disconformidad (sobre todo con la federacion ACIERA), en
sintonia con los clivajes del espacio evangélico visibilizados en los debates sobre sexualidad:

La1ELU y la IERP no aceptan el autoritarismo y la demagogia que implica guiar a miles de personas
a esta concentracion, utilizando frases hechas sobre las que la mayoria no ha tomado conciencia
verdadera; asi como también rechazan el no respeto de la diversidad de posiciones, que sobre
los asuntos en cuestion, tienen las distintas iglesias evangélicas. La 1ELU y la 1ERP, haciendo
uso de la libertad de conciencia y autonomia que regala el Evangelio, expresan su distanciamiento
del evento, asi como también transmiten su interés por generar un amplio y serio didlogo sobre
las diferencias, en aras de la unidad de toda la cristiandad que demanda el Sefior (El Estandarte
Evangélico, 2004).

15 La asistencia a las concentraciones evangélicas en el Obelisco varia sensiblemente segtin el medio periodistico.
En el primer Obelisco, el diario Clarin (Reches e Iglesia, 1999) contabilizé mas de 400 mil fieles, 200 mil segtn el
mensuario evangélico El Puente (1999), mientras que para La Nacién (1999) fueron 100 mil. En el Segundo, segun el
ultimo diario se superaron los 200 mil asistentes (La Nacién, 2001), frente a los 350 mil indicados por EI Puente y los
400 mil senalados por los organizadores (Wynarczyk, 2009: 315). La concurrencia al tercer Obelisco resulté mucho
menor; segin el periddico evangélico Pulso Cristiano, “mientras la Policia Federal informé a Pulso Cristiano que ape-
nas hubo 3.500 personas, el CNCE asegur6 en un comunicado de prensa que la asistencia llegé a 80 mil. Observadores
evangélicos independientes coincidieron en sefialar a Pulso Cristiano que la asistencia oscil6 entre 15 mil y 20 mil
personas” (Kohler y Dergarabedian, 2004).

16 Véase: Kohler y Dergarabedian (2004).

IGUALDAD RELIGIOSA Y RECONOCIMIENTO ESTATAL | 143



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, ntm. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 133-160 | ISSN-0185-1918

Pese a estas tensiones, el documento leido en el evento refleja que el reclamo de igualdad
religiosa continu6 presente, hasta ese momento, como unificador del campo evangélico:

La libertad de culto que garantiza nuestra Constitucion actualmente se da en el marco de una
injusta discriminacion. En nuestro pais hay libertad religiosa pero no igualdad religiosa. Somos
iglesias pero legalmente no se nos reconoce como tales ya que segtin la actual legislacion estamos
obligados a funcionar como asociacion civil o fundacién. Quisiéramos, dentro de un marco de
legalidad, poder sostener a nuestros misioneros en el exterior, enviar ayuda humanitaria fuera
del pais, tener capellanias en las fuerzas armadas y de seguridad, hospitales y carceles. (...) No
pedimos privilegios, solo una legislacién que reconozca la personeria religiosa de todos los cre-

dos (Consejo Nacional Cristiano Evangélico, 2004).

Bajo la administracion kirchnerista (2003/2015), el Poder Ejecutivo Nacional hizo su primer
anuncio sobre este tema en diciembre de 2004: el secretario de Culto, Guillermo Oliveri, en
un acto en Cancilleria sefial6 el propdsito de derogar la ley 21.745 del Registro Nacional de
Cultos y generar una normativa donde la inscripcion fuera optativa y la personeria juridica
de las confesiones no catdlicas fuera en el area de cultos (EI Puente, 2005a). Durante los pri-
meros meses de 2005, la Secretaria de Culto mantuvo reuniones con los representantes de
las distintas iglesias (no s6lo evangélicas) y de federaciones evangélicas (EI Puente, 2005b);
luego, la FAIE envi6 una carta a Oliveri objetando su anteproyecto por contener “los errores
delaley 21.745, ala que consideramos discriminatoria y limitante en extremo de la libertad
de cultos” (El Puente, 2005b). En mayo de 2005, el Consejo Nacional Cristiano Evangélico
(cNCE) comunicoé: 1) “Las tres federaciones integrantes del cNCE han hecho llegar, oportuna-
mente y de manera formal, a la Secretaria de Culto sus objeciones al mencionado proyecto”;
2) “El cNCE ha entregado a la Secretaria de Culto (...) su propuesta de anteproyecto de ley
de igualdad religiosa™; y 3) “El cNCE ha iniciado un proceso de didlogo y trabajo con dis-
tintos sectores de las iglesias cristianas y representantes de otros credos que comparten su
preocupacion por esta legislacion y sus consecuencias” (El Puente, 2005c).

La Secretaria de Culto informé la culminacién de la ronda inicial de encuentros con las
confesiones religiosas en los que se tratd el anteproyecto (El Puente, 2005¢) y, en julio de
2005, lo presento en una conferencia de prensa a la que asistieron las dirigencias de las fede-
raciones ACIERA y FeCEP. El anteproyecto proponia derogar el Registro Nacional de Cultos
y permitir que las iglesias que poseian fichero de cultos pasaran a tener personeria religiosa
(EI Puente, 2005d). En septiembre, mediante una resoluciéon administrativa, la Secretaria de
Culto reform¢ los requisitos para la inscripcion de las organizaciones religiosas, eliminan-
dose el certificado de antecedentes penales de los dirigentes religiosos y flexibilizaindose en
cuanto a sus certificados de estudio y ordenacion (El Puente, 2005¢), por lo que la FAIE le
envid una carta de agradecimiento (El Puente, 2005f).

144 | Marcos CARBONELLI Y DANIEL EDUARDO JONES



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nam. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 133-160 | ISSN-0185-1918

En el afio 2006, la Secretaria de Culto present6 un anteproyecto de Ley de Organiza-
ciones Religiosas, con una primera version presentada en mayo y otra en agosto. En el
campo evangélico primé una recepcion negativa de esta propuesta: en junio de ese afo,
dirigentes e iglesias miembros de la FAIE manifestaron su disconformidad, mientras que
en julio ACIERA se reuni6 con la Secretaria de Culto para expresarle su apoyo a dos ideas
centrales del proyecto —la creacion de una personeria religiosa y su libre eleccion para las
iglesias que la deseen— y objeciones a la funcion fiscalizadora del drea de Personas Juridi-
cas del Registro (lo que supondria una intromision a las actividades de las organizaciones)
(El Puente, 2006).

Simultdneamente, desde el ailo 2004 comenzd el acercamiento entre sectores evangéli-
cos y catdlicos ideoldgicamente conservadores que se reflejé en la celebracion conjunta de
actividades publicas, como el Encuentro Fraterno de la Comuniéon Renovada de Evangé-
licos y Catolicos en el Espiritu Santo (CRECES), con figuras politicas y religiosas (como el
entonces cardenal Jorge Mario Bergoglio y el pastor Jorge Himitian) que durante el periodo
en estudio protagonizaron la oposicién al matrimonio en parejas del mismo sexo y la des-
penalizacion del aborto. Una referente politica que aposto a este acercamiento fue Cynthia
Hotton, diputada nacional de 2007 a 2011, la figura evangélica con mayor visibilidad en la
arena partidaria, por la exposicion mediatica de su pertenencia religiosa y su proyecto de
agrupar a la comunidad evangélica en el espacio politico “valores para mi pais™"

En marzo de 2008, el reclamo de igualdad religiosa reaparecié con la visita del predica-
dor evangélico Luis Palau a Argentina, con un evento de dos dias de duracién en el Obelisco
organizado por Rubén Proietti, representante de la Fundaciéon Palau en Argentina y diri-
gente de ACIERA.” En su mensaje del 15 de marzo, este evangelista mencion¢ el reclamo
por una nueva ley de cultos, solicitando que finalizara el marco institucional de desigualdad
y se diera paso a una regulaciéon mas equitativa del fendmeno religioso en Argentina (EI
Puente, 2008a). Durante el evento, Palau hizo un alto en su prédica para que Proietti leyera
la siguiente declaracion:

Los evangélicos predican la Palabra de Dios ‘sin pedir nada, salvo ser iguales’ a otros argentinos.
Aun no lo hemos conseguido. La ley vigente fue establecida por un régimen no democratico. Pero
somos una comunidad de fe, y es por ello que no descansaremos hasta que, en nuestro bendito

pais, todos los cultos seamos iguales ante la ley (El Puente, 2008a).

17 Ladiputada Cynthia Hotton ingres6 en la Cdmara de Diputados en 2007 por la alianza entre los partidos “Propues-
taRepublicana”y “RECREAR”, y se concentrd en construir un espacio politico propio. Véase: Carbonelliy Jones (2012).
18 palau es un predicador evangélico nacido en Argentina y radicado en Estados Unidos que desde la década de
1980 recorre paises montando eventos evangelisticos. Realizo varios en Argentina, entre ellos, en enero 2003 en el
Monumento de los Espaiioles de la Ciudad de Buenos Aires, en enero de 2004 en Mar del Plata y en marzo de 2005

en Mendoza.

IGUALDAD RELIGIOSA Y RECONOCIMIENTO ESTATAL | 145



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, ntm. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 133-160 | ISSN-0185-1918

En junio de 2008, la Secretaria de Culto declar¢ estar trabajando en un nuevo anteproyecto
de ley de organizaciones religiosas y —tal como como sucedi6 en septiembre con Fecep (El
Puente, 2008¢)— anunci6 que citaria a los representantes de los cultos (El Puente, 2008b). En
noviembre, la diputada Hotton anuncié la inminente presentacién de su proyecto de liber-
tad religiosa como parte de una estrategia para constituir a la comunidad evangélica como
base social de su proyeccion politica (Carbonelli y Jones, 2012). Hotton subrayé publica-
mente el acuerdo de la jerarquia catélica para evitar la obstruccion del debate parlamentario,
ya que ningun articulo alteraba la situacion del catolicismo:

Este proyecto es el resultado de un estudio de varios afos. Antes de lanzarlo a la Camara, yo me
reuni con el cardenal [Bergoglio] y le dejé el proyecto para que lo estudiara. El me lo devolvié a
los dos meses y me dijo que estaba de acuerdo, que no encontraba impedimentos para su pro-
mulgacién (Cynthia Hotton, discurso en la primera reunion de vemp, Hotel Rochester, 29 de
noviembre de 2008).

El punto nodal del acuerdo era el inciso 2do del articulo 7, que mantenia intacta la posi-
cién privilegiada de la Iglesia catélica, con el agravante de que renunciaba explicitamente a
la demanda de igualdad.'” En diciembre de 2008, Hotton ingreso el proyecto en la Camara
de Diputados; el 7 de agosto de 2009 lo present6 publicamente en la comision de Relacio-
nes Exteriores y Cultos rodeada de lideres de diferentes confesiones, con el objeto de exhibir
un consenso interreligioso que debia traducirse en respaldo politico por el valor que su-
pondria el caracter plural de la nueva propuesta. A fines de agosto, el proyecto comenzé a
tratarse en comisiones y Hotton lo defendié sosteniendo que habia consultado a los prin-
cipales referentes de cada espacio religioso y que contaba con el aval de 12 diputados, a la
vez que su redaccion se basaba en proyectos previos elaborados por diferentes confesiones
religiosas y en una propuesta que desde hacia seis afios circulaba en la Secretaria de Culto.*

El 22 de septiembre de 2009, CALIR —constituido como organizacion no gubernamen-
tal desde enero de 2002- organizé una jornada sobre la ley de libertad religiosa en la que
participaron autoridades de federaciones e iglesias evangélicas, la diputada Hotton y el sub-
secretario de Culto, Juan Landaburu. Desde CALIR presentaron la historia de los proyectos no
sancionados y subrayaron que el de Hotton era el primero con estado parlamentario desde

19 “La Iglesia Catélica Apostolica Romana mantiene el reconocimiento de su personalidad juridica pablica con los

alcances previstos en la Constituciéon Nacional y en las leyes reglamentarias. Sus relaciones con el Estado nacional
se rigen por los acuerdos firmados entre éste y la Santa Sede, y subsidiariamente por esta ley, sin que ello pueda ser
considerado causa de trato desigual entre ésta y las iglesias, comunidades, confesiones religiosas y cualquier otro tipo
de entidad que se constituya de conformidad con esta ley” (Honorable Camara de Diputados de la Nacién, 2009, art
7,inc 2,2009).

20 yVase: Kohler y Dergarabedian (2009a).

146 | Marcos CARBONELLI Y DANIEL EDUARDO JONES



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nam. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 133-160 | ISSN-0185-1918

1998, catalizando iniciativas que se encontraban dispersas. Los referentes religiosos desta-
caron la desigualdad existente en Argentina y la necesidad de que el proyecto contemplase
la personeria juridica religiosa.” Ahora bien, ;qué actores impulsaban y/o aprobaban el pro-
yecto de Hotton? Nos orienta un lider del protestantismo histdrico, presente en el evento:

Yo fui a la Universidad Argentina de la Empresa (UADE), a una charla que dio Cynthia Hotton y
ahi estuvo el subsecretario de culto, estuvo Norberto Padilla como ex secretario de culto, estuvo un
doctor de cALIR, Figueroa (...) y Cynthia Hotton explicé el proyecto de la ley de culto con
un panel privilegiado, diciendo: “Bueno, yo le di este proyecto de ley a Bergoglio para que lo es-
tudie durante un mes. Y con el visto bueno de Bergoglio estamos lanzando este proyecto dentro
del Congreso”. A nosotros nunca nos consulté. ;Coémo es el tema? ;Son una voz propia o son la
sombra de la catolicidad desde la vertiente “evangélica™? (...) Y aca el debate por laley de culto es
no tocar lo que hay, sino tratar de sacar ventaja de lo que otros tienen. Y eso ya vicia de entrada
toda ley que se quiera sacar (Juan Abelardo Schvindt, pastor y secretario general de la IERP 2000-
2011, entrevista 23 de junio de 2011).

En noviembre, Guillermo Oliveri, el entonces secretario de Culto y la diputada Hotton se
reunieron para analizar sus respectivos proyectos de ley sobre libertad e igualdad religiosa
(EI Puente, 2009). Finalmente, concluyd el afio 2009 sin declaraciones de lideres o institu-
ciones evangélicas contrarias al proyecto de Hotton.

En la primera mitad de 2010 el debate parlamentario estuvo centrado en el matrimonio
para parejas del mismo sexo. Las federaciones ACIERA y FeCEP y la diputada Hotton, alia-
das con la jerarquia de la Iglesia catdlica, se opusieron mediante concentraciones callejeras,
recoleccion de firmas, presiones a politicos, declaraciones institucionales y activismo media-
tico, mientras que las iglesias 1IELU, IERP y la Iglesia Evangélica Misionera Argentina (IEMA)
se expresaron publicamente a favor, alidndose con el movimiento de la diversidad sexual.?
La ley de matrimonio igualitario fue sancionada el 15 de julio de 2010, reconociéndose el
papel estratégico del apoyo brindado por los actores religiosos:

Si uno de los principales obstdculos era la jerarquia de la Iglesia catdlica y algunos grupos evan-
gélicos, uno de los principales aliados que teniamos que buscar era gente que fuera parte de la
Iglesia catdlica —no de la jerarquia propiamente dicha pero si parte-, sacerdotes, fieles, catequistas,
y pastores de las iglesias evangélicas. (...) Ese fue el trabajo de la secretaria de diversidad religiosa
(Maria Rachid, presidenta de la Federacién Argentina de Lesbianas, Gays, Bisexuales y Trans 2009-
2010, discurso en Seminario Religiones, matrimonio igualitario y aborto, 14 de octubre de 2011).

21 Véase: Kohler y Dergarabedian (2009b).
22 Viéase: Carbonelli y Jones (2012).

IGUALDAD RELIGIOSA Y RECONOCIMIENTO ESTATAL | 147



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, ntm. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 133-160 | ISSN-0185-1918

En agosto de ese afo, el proyecto de Hotton de libertad religiosa obtuvo el dictamen favora-
ble de la Comision de Relaciones Exteriores y Cultos y, con reservas, la de Legislacion Penal
(EIl Puente, 2010a). ;Como explicar que fuese el primer y tnico proyecto sobre cultos que
alcanzd estado parlamentario en mas de diez afos? Segun Hotton y otros referentes evan-
gélicos, fue determinante el acuerdo por parte de la maxima autoridad de la Iglesia catdlica:

Si yo te digo que Bergoglio, y esto dicho por los asesores de Cynthia (Hotton), tuvo el proyecto
treinta dias, y la iinica que sale ganando de una manera abismal es la Iglesia catélica, y las segun-
das que siguen ganando son las federaciones evangélicas, porque toman un rol episcopal sobre
las iglesias locales, vos sabés quién es el que estuvo detras de esto (Guillermo Prein, pastor del
Centro Cristiano Nueva Vida, entrevista 28 de julio de 2011).

Luego del dictamen favorable todo indicaba que el proyecto iba a continuar su tratamiento
en las comisiones restantes, pero nuevos cuestionamientos lo impidieron. Los mas intensos
provinieron de actores evangélicos: el pretendido liderazgo del espacio evangélico por parte
de Hotton y su proyecto de libertad religiosa, lejos de amalgamar a este heterogéneo campo,
reactivaron los clivajes politicos emergentes en la discusion sobre el matrimonio igualita-
rio. En un documento presentado el 29 de agosto, la FAIE remarcé que el proyecto Hotton
mantenia la intangibilidad de los privilegios de la Iglesia catdlica, profundizaba la inequidad
del campo religioso, y desconocia el vector esencial de la histérica demanda evangélica: la
igualdad; a su vez, como el proyecto concedia al Poder Ejecutivo “la facultad de controlar a
las comunidades religiosas diferentes a la oficialmente establecida” (raIEg, 2010), contradecia
el derecho de libre expresion y ejercicio de la libertad religiosa, respaldados por la Consti-
tucion Nacional y los acuerdos internacionales. La FAIE también pidié la derogacion de la
ley 21.745, el eje organizador de las relaciones entre el Estado y las diversas comunidades
religiosas no catdlicas, sefialando que las iglesias que integran esta federaciéon “no buscan
ni desean privilegio alguno” (FAIE, 2010). Como explicaron sus lideres:

Entrevistada: Donde también se noto el afio pasado un disenso entre nuestras federaciones, pero
que no se hablé nunca, fue el tema del proyecto de ley de la diputada Hotton. (...) Fue un apren-
dizaje muy interesante el afio pasado, cuando el CALIR vino a la FAIE, y desesperados trataron de
torcer nuestra postura, que habiamos expresado ya ante la secretaria de culto, ya (la) habifamos
publicado, porque con eso caia la ley Hotton. Y no es porque la Secretaria de Culto le haya en-
tusiasmado tanto nuestro papelito de trabajo, sino porque les doy el argumento para dejar caer
politicamente a Cynthia. Porque no le querian dar protagonismo a ella, entonces bueno, con eso
se frend. (...) Pero nosotros queriamos avanzar justamente, como los bautistas, como la Confe-
rencia o Convencion (Evangélica Bautista de Argentina), de hacer una propuesta y Prein también
tiene una propuesta, por lo menos de derogacién de la ley de la dictadura (la 21.745).

148 | Marcos CARBONELLI Y DANIEL EDUARDO JONES



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nam. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 133-160 | ISSN-0185-1918

Entrevistador: Claro, el tema del registro.

Eda.: Eso es posible, derdguese y crease en el ambito de qué sé yo de donde, del Ministerio de
Justicia y Derechos Humanos, me parece que es el lugar mas apto para esto, una personeria ju-
ridica religiosa, y listo, que quede la Secretaria de Culto como referente para las iglesias, pero ya
no como fichero. Y Cynthia Hotton ahi, en esto lo que me sublevd, en este Consejo Asesor que
ella propone, donde nosotros como iglesias no catélicas, empezamos a ser policias sobre otros
credos no catdlicos (Karin Krug, pastora de la 1ERP y presidenta de la FAIE 2010-2011, entrevista
04 de julio de 2011).

También alz6 su voz el pastor Guillermo Prein del Centro Cristiano Nueva Vida, una de las
congregaciones pentecostales mas numerosas de la Argentina. En su documento titulado
“Contra la libertad de culto”, cuestion6 que el proyecto Hotton otorgase atribuciones a
las entidades de segundo y tercer grado (federaciones y/o confederaciones) por encima de las
comunidades e iglesias locales, como es el caso de celebrar convenios con el Estado nacio-
nal y los estados provinciales, y funcionar como 6rganos de control e intervencion de las
entidades de primer grado (comunidades locales), “un nuevo escalon de desigualdad al ya
existente con el culto catdlico apostdlico romano” (Prein, 2010).

A estos cuestionamientos evangélicos se sumo una queja formal ante la Secretaria de
Culto por parte de lideres umbandistas (Cynthia Hotton, entrevista 10-01-2012), alos que se
privaba del reconocimiento del Estado por su orientacién “satanista”* La falta de consenso
en la comunidad evangélica y el nivel de conflictividad ptiblica motivaron a las federaciones
ACIERA y FeCEP para reunirse con Hotton y revisar el proyecto (EI Puente, 2010b). Final-
mente ACIERA, la federacion que mas habia apoyado la iniciativa de la diputada, recomendd
suspender su tratamiento para trabajar los puntos mas controvertidos, reuniéndose con el
secretario de culto en noviembre de ese ano (EIl Puente, 2010c¢).

sPor qué no se aprobé una nueva ley de cultos entre 2002 y 2010?

Para explicar por qué ninguna de las iniciativas de regulacion de las actividades e institu-
ciones religiosas se convirtio en ley durante este periodo —segundo objetivo de la presente
investigacion—, analizaremos los datos empiricos recabados a la luz de la perspectiva tedrica
de Aboy Carlés (2001) sobre los procesos de conformacion de las identidades sociopoliti-
cas, en didlogo con la nocién “religiones publicas” de Casanova (1994). Aceptamos como

23 “Entidades no comprendidas. No se consideran iglesias, comunidades, confesiones, ni tradiciones religiosas, a los

efectos de esta ley las entidades que desarrollen principal o exclusivamente las siguientes actividades: (...) Los cultos y
ritos de adoracién o sometimiento al mal o practicas satanicas o aquellos cuyos actos incluyan actos de crueldad sobre
animales” (Honorable Cdmara de Diputados de la Nacidn, 2009, art 6, inc 3, 2009).

IGUALDAD RELIGIOSA Y RECONOCIMIENTO ESTATAL | 149



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, ntm. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 133-160 | ISSN-0185-1918

premisa que el desenlace del debate por la ley de cultos debe comprenderse como una arena
publica* en estrecha conexion con otras desplegadas en el mismo periodo -las disputas
por las leyes sobre sexualidad y/o familia—, lo que facilito la transferencia de rivalidades y
alianzas de un escenario controversial a otro.

Para Aboy Carlés, la representacion participa del espacio de produccion de identidades
en didlogo con dos elementos nodales: el antagonismo y la tradicion. La construccion de
un “otro” antagonico resulta vital para el trazado de las fronteras de la propia identidad con
respecto al exterior. La representacion juega un rol clave, en tanto propicia el cierre interior
(provisorio) de la superficie identitaria, al mismo tiempo que constituye el territorio de la
escenificacion, donde se articulan las divisiones sociales. Dicha tarea no se orienta bajo una
dindmica especular, sino que observa una dimension performativa: la representacion no es
un mero reflejo de los antagonismos que atraviesan la sociedad, sino que es una actividad
que produce fronteras y divisiones. Por otro lado, la actividad productiva de la accion repre-
sentativa no acontece en un “vacio de sentido”, sino que se realiza en didlogo con un campo
preexistente de relatos, tradiciones y pertenencias mediante un trabajo hermenéutico. La
representacion constituye asi una tarea continua donde se proponen antagonismos (fracturas
movilizantes y estructurantes), al mismo tiempo que se activan y resignifican tradiciones.

Durante la década de 1990 y hasta el afio 2001, el Consejo Nacional Cristiano Evangélico
(cNcE) realizé actividades de alto impacto politico para instalar la demanda de igualdad re-
ligiosa en las agendas publica y parlamentaria (como es el caso de las concentraciones en el
Obelisco en 1999 y 2001); si bien no alcanzd su cometido, esta accion representativa fue exi-
tosa en la medida en que articuld al conjunto del espacio evangélico en torno a su propuesta.

A diferencia de este periodo, desde mediados de 2003 (y con su punto mas algido en
2010) tuvo lugar un proceso de fragmentacion y competencia en el campo evangélico. La
ley de union civil, el discurso del tercer Obelisco, el debate sobre la educacion sexual en
las escuelas y el matrimonio para parejas del mismo sexo suscitaron contrapuntos entre las
instituciones evangélicas, acercando a las federaciones conservadoras (ACIERA y FeCEP)
a la jerarquia catolica en un modelo particular de vinculacion estatal, en cuyos términos
los ordenamientos publicos deben subordinarse a principios y valores de origen religioso,
considerados intangibles. Con estos posicionamientos, las federaciones evangélicas conser-
vadoras postularon un nuevo modelo de religion publica, es decir, una manera particular de
relaciéon con el Estado y con la sociedad civil. Los niveles crecientes de activismo politico y
visibilidad puiblica de la Ac1ERA y la diputada Hotton en estas causas, arrogandose la repre-
sentatividad del pueblo evangélico por el ntimero de iglesias y fieles asociados, constituyeron
una estrategia que las distanci6 de la FAIE (la que, por el contrario, proponia un vinculo con
lo estatal que privilegiase la mutua autonomia y la defensa de la laicidad).

2 Véase: Cefii (2002).

150 | Marcos CARBONELLI Y DANIEL EDUARDO JONES



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nam. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 133-160 | ISSN-0185-1918

Consideramos que estas diferencias se trasladaron al debate sobre la ley de cultos y que
se hicieron evidentes en los conflictos que la iniciativa Hotton —respaldada por ACIERA y
FeCEP— generd en las dirigencias de otras iglesias y federaciones evangélicas, en tanto que en
su proyecto inicial hablaba en nombre del pueblo evangélico y dejaba inalterados los privi-
legios del catolicismo, con el agravante de que estipulaba que dichos privilegios no podian
considerarse fuente de desigualdad con otras confesiones religiosas.

sPor qué algunos actores evangélicos (como ACIERA y FecEP) dejaron de reclamar la
igualdad religiosa —asi como lo hicieron durante la década de 1990, e histéricamente lo
reclamo el protestantismo en Argentina— y apoyaron este proyecto que reafirmaba juridi-
camente la desigualdad? Nuestra hipdtesis es que estos actores concibieron una propuesta
de estratificacion del campo religioso argentino: en la ctspide posicionaron a la Iglesia
catolica, reconociendo la intangibilidad de sus privilegios; en un segundo nivel, con dere-
chos y nuevas prerrogativas, a las iglesias evangélicas y a comunidades tradicionales como
la judia y la musulmana; y en el ultimo nivel, la parapsicologia y la religion umbanda, sin
reconocimiento estatal como cultos. Este modelo, ademas de suponer prerrogativas para las
federaciones por sobre las entidades de primer grado, permitia mantener la alianza estable-
cida con la jerarquia catdlica en otros debates y adoptaba como premisa que un proyecto
de ley de cultos sélo podria avanzar en la medida en que contara con el beneplécito de la
jerarquia catdlica y no afectara sus intereses. Como subrayamos en el apartado precedente,
esta propuesta resulto inaceptable para la FAIE y algunas comunidades pentecostales, cuyas
criticas destacaron el principio de libertad religiosa de comunidades y creyentes, y rescata-
ron la separacién entre iglesia y Estado inherente a la tradicién protestante.

Una mirada de conjunto de los debates en los que participaron actores del campo evan-
gélico en el periodo 2002-2010 arroja un diagndstico de resquebrajamiento en torno a las
tres dimensiones identitarias esenciales: tradicidn, antagonismo y representacion. Esto
significé la ausencia de un sujeto politico evangélico, plasmado en una coalicion politica
institucionalmente organizada, capaz de instalar la demanda de la igualdad de cultos en el
espacio publico y de impulsarla frente al Estado.

En el campo de la tradicién, mientras que FAIE y Prein se mantuvieron apegados al his-
torico posicionamiento protestante en favor de la igualdad radical ante el Estado y de la
autonomia de lo politico estatal para regular legalmente asuntos de sexualidad y/o familia,
ACIERA, FeCEP y la diputada Hotton innovaron al bregar por una estructuracion jerarquica
del campo religioso —que, si bien asumia un lugar subalterno ante la Iglesia catélica, les
otorgaba privilegios frente a otros credos y organizaciones religiosas— y la subordinacion
de lo politico al tutelaje religioso. En el campo de los antagonismos, las diferencias se repli-
caron: FAIE y Prein sostuvieron el tradicional enfrentamiento ante los privilegios catélicos,
mientras que las federaciones conservadoras y Hotton nominaron como adversarios, por
un lado, a los activistas de los derechos sexuales y reproductivos, y por el otro, a los cultos

IGUALDAD RELIGIOSA Y RECONOCIMIENTO ESTATAL | 151



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, ntm. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 133-160 | ISSN-0185-1918

marginados del reconocimiento estatal, como los umbandas, parapsicélogos y espiritistas.
Estos desencuentros en materia de tradiciones y antagonismos se trasladaron al terreno de
la representacion: lejos de propiciar la reconciliaciéon y unificacion evangélica, resulté un
espacio en disputa donde se escenificaron los cuestionamientos, las dislocaciones y las di-
ferencias tangibles entre modelos de religion publica opuestos e irreconciliables.

En términos cronolégicos, el debate sobre la ley de cultos resultd el corolario de una
secuencia de fuerte distanciamiento dentro del espacio evangélico iniciado en el afio 2003:
cuando lleg6 el turno de debatir y, eventualmente, apoyar el proyecto Hotton, en el 2010, las
federaciones y actores individuales (como la diputada Hotton y el pastor Prein), acarreaban
mas diferencias que coincidencias politicas; es por ello que la misma causa que funciond
como aglutinante en los noventa resulté un disparador para visibilizar de manera contun-
dente las fracturas internas aflos mas tarde.

La siguiente declaracion de Hotton apoya nuestra conjetura sobre dicha fragmentacion
evangélica:

Me sorprendié que lo critiquen (al proyecto), me sorprendié el como. Senti que cuando surgi6
esa critica, no hubo un apoyo de los pastores generalizado, de decir “vamos adelante con la ley,
todo”. No tomaron esa posicion. Yo senti que hubo desinterés, porque en realidad... Por eso cuando
cay0 esta critica del pastor Prein (...) ninguno se sumo a la critica del proyecto, pero ninguno
salié a apoyarme activamente en contra de él. Y algunos empezaron recién en ese momento a
debatir si valia la pena tener una ley, si mi ley era la mejor, y... era como que se reiniciaba todo el
debate. Ahi quedé. No volvi a tener feedback de parte de ellos, de decir “si o si te bancamos”, para
nada, quedd ahi (Cynthia Hotton, diputada nacional 2007-2011, entrevista 10 de enero de 2012).

La ausencia de un sujeto politico evangélico unificado resulta atin mas evidente a la luz de
un ejercicio comparativo. En el periodo estudiado existieron dos colectivos que si lograron
cristalizar sus demandas en leyes: la Coalicién por una Radiodifusién Democratica im-
pulsé la ley de servicios de comunicacién audiovisual (aprobada en octubre de 2009) y la
Federacion Argentina de Lesbianas, Gays, Biexuales y Trans promovi6 la ley de matrimonio
igualitario (sancionada en julio de 2010). Dichas coaliciones lograron instalar sus reclamos
en la esfera publica,” movilizando opiniones y voluntades mas allé de las fronteras origina-
les del debate, atravesando partidos, medios de comunicacion y opiniones publicas. A partir
de un momento especifico, el kirchnerismo las apoy6 e hizo valer sus bloques legislativos
para aprobarlas, lo que nos induce a estimar que ninguna iniciativa de regulacion de las ac-
tividades e instituciones religiosas se convirti6 en ley entre 2002 y 2010 por la falta de rédito
politico, tanto para el oficialismo como para la oposicion, que supondria impulsar y san-

%5 Véanse: Aldaoy Clérico (2010); Busso y Jaimes (2011).

152 | Marcos CARBONELLI Y DANIEL EDUARDO JONES



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nam. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 133-160 | ISSN-0185-1918

cionar un proyecto sobre esta materia. Si bien el tema no activoé clivajes partidarios claros,
ni oposiciones monoliticas de bloques en el Congreso, tampoco ingresé en la agenda par-
lamentaria ni en un debate publico generalizado. El Poder Ejecutivo Nacional, mediante la
Secretaria de Culto, elabor¢ anteproyectos de ley, pero ninguno alcanzé estado parlamen-
tario pese a que el kirchnerismo cont6 con un amplio bloque en ambas camaras durante el
periodo. Si articulamos estos hechos con las razones previamente presentadas (la ausen-
cia de una coalicion politica institucionalmente organizada que haya instalado la demanda
en el espacio publico e impulsado frente al Estado), podemos sostener que para el kirch-
nerismo y los restantes actores partidarios no fue prioridad politica una iniciativa legal de
mayor reconocimiento a los cultos no catélicos, en la medida en que no avizoraron cual se-
ria el sujeto social que se beneficiaria con el cumplimiento de esta demanda.

Una ultima razdn a considerar en el andlisis de este fracaso politico es la oposicion de la
jerarquia catolica, principal adversario de cualquier avance en la igualdad de cultos. Dicha
oposicion, que en la practica parece haber funcionado como un poder de veto a los cambios
legales en dicha materia, se cristaliza en los canales privilegiados que esta institucion man-
tiene historicamente con la clase politica argentina.? La siguiente reflexion por parte de uno
de los maximos dirigentes evangélicos del periodo estudiado cristaliza dicho imaginario:

Hay una deuda pendiente que es el reconocimiento de la personeria juridica a las iglesias, que no
son reconocidas como tales legalmente. Si son reconocidas a nivel practico y a nivel mediético.
No es un tema facil, es un tema urticante, vos sabés que a la clase politica no le gusta herir inte-
reses gratuitamente. (...) Pero tratar una ley en términos igualitarios seria tirarse en contra uno
de los cultos mayoritarios. Y ningtin politico quiere enfrentarse a uno de los poderes mas fuertes
que tiene el pais (Cristian Hooft, vicepresidente de ACIERA 2007-2009, 2010-2014, entrevista 16
de noviembre de 2011).

Generalmente, la oposicion catélica es discreta y/o tacita (sea mediante presiones a diri-
gentes politicos, o por la conviccion de éstos sobre la primacia catolica en Argentina y su
temor a represalias por parte del Episcopado); por lo tanto, resulta dificil presentar evi-
dencias empiricas. Sin embargo, un buen indicador de la existencia de dicha oposicion es
que el proyecto de Hotton prospero legislativamente sélo una vez que consigui6 la aproba-
cion politica de la maxima autoridad de la Iglesia catdlica, el entonces cardenal Bergoglio.

A modo de cierre planteamos que el analisis comparado de los hallazgos de nuestra inves-
tigacion y sus antecedentes en la década de 1990 muestra que la unidad politica del espacio
evangélico resulté un fenémeno excepcional, sélo posible en dicho periodo por la gravitacién
de una amenaza exterior, que amalgamo circunstancialmente un espacio social dominado por

26 Véanse: Mallimaci y Esquivel (2011).

IGUALDAD RELIGIOSA Y RECONOCIMIENTO ESTATAL | 153



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, ntm. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 133-160 | ISSN-0185-1918

una fragmentacion histérica. Cuando dicha amenaza se diluy6 en el cambio de milenio, no se
mantuvo la unidad politica tras un objetivo comun; por el contrario, se presentaron enfren-
tamientos en torno a las prioridades de la agenda puiblica evangélica y al tipo de relaciones a
construir con el Estado. Si la especificidad de la década del noventa es la unidad transitoria
del espacio evangélico argentino, podemos marcar que el factor novedoso del nuevo milenio
resulta ser la emergencia de una inédita disputa por la representacion del colectivo evangé-
lico; un hecho que visibilizé la emergencia de viejos y nuevos clivajes, y la inexistencia de un
movimiento evangélico como sujeto politico portador de una identidad univoca.

Reflexiones finales

Para cubrir un drea de vacancia en los estudios sobre politica y religion, en el presente arti-
culo identificamos los principales proyectos de regulacion de las actividades e instituciones
religiosas presentados en Argentina entre 2002-2010, analizando qué actores participaron
de su debate —con especial atencion al campo evangélico—-, y ofrecimos razones para expli-
car el fracaso de tales iniciativas. Como cierre, queremos subrayar dos implicancias de la
falta de respuesta a esta demanda politica.

La primera es el mantenimiento de la hegemonia catdlica en el plano de las relaciones po-
litico religiosas, plasmada en el vinculo de la jerarquia catdlica con los dirigentes partidarios.
Con tres décadas ininterrumpidas de regimenes democraticos en Argentina, la permanencia
de un entramado legal que privilegia al catolicismo (en detrimento de otras confesiones)
revela los limites de los procesos de ampliacion de la ciudadania que supusieron una cre-
ciente igualdad entre los sujetos (por ejemplo, achicando brechas de género, orientacion
sexual o estatus migratorio a través de novedosas leyes). La influencia del catolicismo sobre
la clase politica, particularmente de su jerarquia institucional, le permite reproducir su rol
de arbitro de la cuestion religiosa en Argentina: cualquier iniciativa tendiente a modificar
la estructura juridica del espacio religioso esta condicionada al aval o veto del Episcopado.
Las raices de esta influencia se encuentran en la forma historica que ha adoptado el cato-
licismo en Argentina que, a diferencia de experiencias como la chilena o la brasilenia,”” se
ha proyectado como una matriz cultural con pretension de dotar de sentido a la identidad
nacional y moldear las estructuras estatales.” Esta modalidad de religion publica demostré
especial afinidad con los regimenes dictatoriales de Argentina en el siglo xx, pero mantiene
su incidencia en contextos democraticos como el vigente, debido al rol de la Iglesia catolica
como espacio de socializacién y formacion de cuadros dirigentes. Como sefiala Esquivel

27 Véase: Casanova (1994).
28 Véase: Mallimaci (2012).

154 | Marcos CARBONELLI Y DANIEL EDUARDO JONES



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nam. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 133-160 | ISSN-0185-1918

(2014), las interrupciones a esta hegemonia —la sancion de las leyes de divorcio en 1987, de
salud reproductiva en 2002, de educacion sexual integral en 2006 y de matrimonio igua-
litario en 2010- no se explican a partir de la gravitacion de una cultura laica en la clase
politica, sino por un proceso de profundizacion democratica y de mayor sintonia entre los
espacios de representacion politica y las demandas sociales. En términos de Laclau y Moufte
(2005), la hegemonia cultural catdlica sdlo se fracturd en Argentina cuando fue desafiada
por aquellas coaliciones politicas capaces de producir una contrahegemonia cimentada en
la articulacion de los intereses de las minorias demandantes, sectores de la clase politica,
medios de comunicacién y diversos grupos de la sociedad civil. Este no ha sido el caso de
la demanda de igualdad religiosa de los evangélicos, que no han podido cumplimentar la
desingularizacion necesaria para situarse por encima de cualquier particularismo (Boltanski,
1990: 262), y para expresar su interés en los términos de una causa general, con la potencia
necesaria para movilizar a otros actores de la sociedad civil y politica.?’

La segunda implicancia refiere a la huella que esta causa ha dejado en el campo evangé-
lico. El debate reciente sobre una ley de cultos evidencio sus fracturas internas, que remiten
principalmente a posiciones antagonicas en cuanto a la relaciéon con el Estado y a la repre-
sentacion —es decir, qué actores se encuentran habilitados para pronunciarse publicamente
en nombre de la comunidad evangélica. La reconstruccion de este proceso politico nos
permite plantear que entre 2002 y 2010 ha prevalecido una dinamica de fragmentacion
y fuerte distanciamiento entre los actores del espacio evangélico, contrastando con la ima-
gen de unidad del movimiento, visto como una entidad monolitica dotada de identidad y
objetivos comunes propia de la década de 1990.

Siguiendo a Freston (2012: 90), quien investiga el campo evangélico en el Brasil, este
diagnoéstico de fragmentacion, sumado a la vigencia de la hegemonia catélica ya descrita,
permitirian conceptualizar este momento como una transicién protestante, es decir, como
un periodo en el que, tras etapas de crecimiento numérico y aumento de la visibilidad
publica, se vuelven evidentes sus limitaciones politicas para instalar una agenda propia y
generar apoyos. Esto no significa que los evangélicos dejardn de constituir una religion pu-
blica en Argentina, renunciando a intervenir en debates como el de la despenalizacion del
aborto, pero si que enfrentan limitaciones externas (la hegemonia catélica) e internas (la
fragmentacion del propio espacio evangélico) que por el momento licuan sus expectativas
de instalar y/o hacer prevalecer en el espacio publico demandas ligadas a su condicién de
comunidad religiosa.

29 En este contexto, un sector del campo evangélico (expresado en posiciones como la de FAIE y el pastor Prein)
ha preferido seguir bajo el amparo de la ley sancionada en la ultima dictadura —posiblemente expectante de una
disminucion de la influencia catélica en la sociedad argentina y su dirigencia politica (previa la uncion del cardenal
Bergoglio como el Papa Francisco)—, a reafirmar los irritantes privilegios catélicos mediante una nueva ley de cultos
que los reconozca. Agradecemos los comentarios de un/a evaluador/a anénimo/a en este sentido.

IGUALDAD RELIGIOSA Y RECONOCIMIENTO ESTATAL | 155



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, ntm. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 133-160 | ISSN-0185-1918

Referencias bibliograficas

Aboy Carlés, Gerardo, (2001) Las dos fronteras de la democracia argentina. La reformula-
cion de las identidades politicas de Alfonsin a Menem. Rosario, Homo Sapiens Ediciones.

Aldao, Martin y Laura Clérico (coords.), (2010) Matrimonio igualitario. Perspectivas sociales,
politicas y juridicas. Buenos Aires, Eudeba.

Ameigeiras, Aldo, (2009) “La participacion de la Iglesia catdlica en la Mesa del Dialogo
Argentino: pujas y tensiones en un espacio espiritual” en Ameigeiras, Aldo y José Pablo
Martin (coords.), Religion, politica y sociedad. Pujas y transformaciones en la historia
argentina reciente. Buenos Aires, UNGs-Prometeo Libros, pp. 199-219.

Amigos de ACIERA, (2004) “Carta de Amigos de ACIERA al Pastor Emilio Monti”. 31 de
diciembre. Buenos Aires, Alianza Cristiana de Iglesias Evangélicas de la Republica Ar-
gentina (ACIERA).

Bianchi, Susana, (2004) Historia de las religiones en Argentina. Las minorias religiosas. Bue-
nos Aires, Sudamericana.

Boltanski, Luc, (1990) El amor y la justicia como competencias: tres ensayos de sociologia de
la accién. Buenos Aires, Amorrortu.

Brardinelli, Rodolfo Luis y Joaquin Algranti, (2013) La reinvencion religiosa del encierro.
Hermanitos, refugiados y cachivaches en los penales bonaerenses. Buenos Aires, Centro
Cultural de la Cooperacion.

Busso, Néstor y Diego Jaimes, (2011) La Cocina de la Ley: el proceso de incidencia en la ela-
boracion de la Ley de Servicios de Comunicacion Audiovisual en Argentina. Buenos Aires,
Foro Argentino de Radios Comunitarias.

Carbonelli, Marcos; Jones, Daniel; Azparren, Ana Laura y Polischuk, Luciana, (2010) “Evan-
gélicos, sexualidad y politica: las instituciones evangélicas en los debates publicos sobre
Unién Civil y Educacién Sexual en la Ciudad Auténoma de Buenos Aires (2003-2004)”
en Vaggione, Juan Marco (comp.), El activismo religioso conservador en Latinoamérica.
Coérdoba, Ferreyra Editor, pp. 193-248.

Carbonelli, Marcos y Daniel Jones, (2012) “Evangélicos y derechos sexuales y reproductivos:
actores y logicas politicas en la Argentina contemporanea” en Ciéncias Sociais Unisi-
nos. Vol. 48, num. 3, septiembre/diciembre, pp. 225-234. San Leopoldo, Rio Grande del
Sur, Universidade do Vale do Rio dos Sinos, Editoria de Peridédicos Cientificos.

Carbonelli, Marcos, (2013) Apuestas representativas y estrategias politicas. Los evangélicos y
la esfera partidaria del AMBA. 2001-2011. Buenos Aires, Universidad de Buenos Aires,
tesis doctoral.

Casanova, José, (1994) Religiones publicas en el mundo moderno. Madrid, ppc.

156 | Marcos CARBONELLI Y DANIEL EDUARDO JONES



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nam. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 133-160 | ISSN-0185-1918

Casanova, José, (1999) “Religiones publicas y privadas” en Auyero, Javier (comp.), Caja de
herramientas: el lugar de la cultura en la sociologia norteamericana. Buenos Aires, Edi-
torial de la Universidad Nacional de Quilmes, pp.115-162.

Catoggio, Maria Soledad, (2008) “Gestion y regulacion de la diversidad religiosa. Politicas de
‘reconocimiento’ estatal: el Registro Nacional de Cultos”, en Mallimaci, Fortunato (org.),
Religion y Politica. Perspectivas América Latina-Europa. Buenos Aires, Biblos, pp.105-116.

Cefai, Daniel, (2002) “Quest-ce qu'une aréne publique? Quelques pistes pour une approche
pragmatiste” en Cefai, Daniel e I. Joseph (dir.). CHéritage du pragmatisme. Conflits d'ur-
banité et épreuves de civisme. Paris, La Tour d’Aigues - Editions de Aube, pp. 76-102.

Consejo Nacional Cristiano Evangélico, (2004) “Jesucristo nuestra esperanza” en Federa-
Ci0n ACIERA.

El Estandarte Evangélico, (2004) “Iglesia Evangélica Luterana Unida y la Iglesia Evangélica
del Rio de la Plata no participaron del encuentro de las Iglesias Evangélicas ‘Obelisco
2004”. Buenos Aires.

El Puente, (1999) “Un antes y un después del 11 de septiembre”. Buenos Aires, octubre.

El Puente, (2004) “Se realizé el tercer Obelisco convocado por el cNCE”. Buenos Aires, mayo.

El Puente, (2005a) “Anuncio del Gobierno: cambio en la legislacion religiosa” Buenos Aires,
enero.

El Puente, (2005b) “Iniciativa oficial: Avanza la discusion por una nueva ley de culto”. Bue-
nos Aires, mayo.

El Puente, (2005¢) “Advertencia del cNCE por manipulaciones politicas” Buenos Aires, junio.

El Puente, (2005d) “Anuncio del Gobierno Nacional: Gestiones por el anteproyecto de ley
de culto” Buenos Aires, agosto.

El Puente, (2005e) “Secretaria de culto: Cambios en la inscripcion de organizaciones reli-
giosas”. Buenos Aires, octubre.

El Puente, (2005f) “Flexibilizacion de inscripcion de Iglesias: Beneplacito de FAIE por me-
dida oficial” Buenos Aires, noviembre.

El Puente, (2006) “ACIERA ante la secretaria de cultos de la nacion”. Buenos Aires, agosto.

El Puente, (2008a) “Congreso del CALIR: Debate sobre la libertad religiosa” Buenos Aires, abril.

El Puente, (2008b) “Nuevo proyecto de ley de cultos” Buenos Aires, julio.

El Puente, (2008c) “Reunion del cNCE en la secretaria de cultos” Buenos Aires, octubre.

El Puente, (2009) “Negociaciones: Ley de libertad e igualdad” Buenos Aires, diciembre.

El Puente, (2010a) “Aprueban proyecto de ley de libertad religiosa”. Buenos Aires, septiembre.

El Puente, (2010b) “Ley de personeria religiosa” Buenos Aires, octubre.

El Puente, (2010c) “AcIERA pide por legislacion religiosa”. Buenos Aires, diciembre.

Esquivel, Juan Cruz, (2008) “Laicidad, secularizacion y cultura politica: las encrucijadas de
las politicas publicas en Argentina” en Revista Laicidad y libertades. Escritos juridicos.
Nuam. 8, pp. 69-102. Navarra, Universidad Auténoma de Navarra.

IGUALDAD RELIGIOSA Y RECONOCIMIENTO ESTATAL | 157



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, ntm. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 133-160 | ISSN-0185-1918

Esquivel, Juan Cruz, (2014) “Religious and Politics in Argentina. Religious Influence on
Parliamentary Decisions on Sexual and Reproductive Rights” en Latin American Pers-
pectives. Vol. 190, nim. 41. Riversaide, sAGE Publications.

Federacion Argentina de Iglesias Evangélicas (FAIE), (2010) “No hay libertad religiosa sin
igualdad religiosa” en Chaco dia por dia.com. Disponible en: <http://chacodiapordia.
com/noticia/46380/%C2%93no-hay-libertad-religiosa-sin-igualdad-religiosa%C2%94>
[Consultado el 17 de agosto de 2015].

Freston, Paul, (2012) “Las dos transiciones futuras: catdlicos, protestantes y sociedad en
América Latina” en Parker, Christian (org.), Religion, cultura y politica en América Latina.
Santiago de Chile, Nuevas Miradas/Instituto de Estudios Avanzados (IDEA), pp.77-95.

Frigerio, Alejandro e Hilario Wynarczyk, (2008) “Diversidad no es lo mismo que pluralismo:
cambios en el campo religioso argentino (1985-2000) y lucha de los evangélicos por sus
derechos religiosos” en Sociedade e Estado. Vol. 23, nim. 2, mayo-agosto, pp. 227-260.
Brasilia, Universidad de Brasilia.

Honorable Camara de Diputados de la Nacion, (1993) “Proyecto de Ley sobre Libertad de
Conciencia y Religion”. Version Taquigrafica disponible en el Archivo General de la Ho-
norable Cdmara de Diputados de la Nacién.

HCDN, (2009) “Proyecto de Ley de Libertad Religiosa” en Entre Rios Laica. Parana, 02 de sep-
tiembre. Seccion Noticias y novedades. Disponible en: <http://entrerioslaica.wordpress.
com/2009/09/02/proyecto-de-ley-de-libertad-religiosa/> [Consultado el 17 agosto de 2015].

Kohler, David y César Dergarabedian, (2003) “Sorpresiva postergacion de las concentra-
ciones del 1 de noviembre” en Pulso Cristiano. Buenos Aires, 9 de octubre, afio 1, ndam.
2. Disponible en: <www.pulsocristiano.com.ar/news/PC02_old.doc> [Consultado el 17
agosto de 2015].

Kohler, David y César Dergarabedian, (2004) “Un paso atras” en Pulso Cristiano. Buenos
Aires, 07 de abril, afio 1, num. 13. Seccion Bien hecho. Disponible en: <http://www.pul-
socristiano.com.ar/news/pulsol13.html> [Consultado el 17 agosto de 2015].

Kohler, David y César Dergarabedian, (2009a) “Debate sobre la libertad religiosa” en Pulso
Cristiano. Buenos Aires, 01 de octubre, afio 6, num. 144. Seccién Bien hecho. Dispo-
nible en: <http://www.pulsocristiano.com.ar/newss/pulsol144.html> [Consultado el 17
de agosto de 2015].

Kohler, David y César Dergarabedian, (2009b) “La libertad religiosa llegé a la Camara de
Diputados” en Pulso Cristiano. Buenos Aires, 20 de agosto, afo 5, num. 141. Seccién
Bien hecho. Disponible en: <http://www.pulsocristiano.com.ar/newss/pulso141.html>
[Consultado el 17 agosto de 2015].

Laclau, Ernesto y Chantal Moufte, (2005) Hegemonia y estrategia socialista. Hacia una radi-
calizacion de la democracia. Buenos Aires, Fondo de Cultura Econémica.

158 | Marcos CARBONELLI Y DANIEL EDUARDO JONES



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, nam. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 133-160 | ISSN-0185-1918

La Nacidn, (1999) “Cien mil evangélicos en el Obelisco” en La Nacién.com. Buenos Aires,
domingo 12 de septiembre. Seccién Informacion general. Disponible en: <http://www.
lanacion.com.ar/nota.asp?nota_id=153156> [Consultado el 17 agosto de 2015].

La Nacién, (2001) “Una multitud de evangelistas se reunio6 en el Obelisco” en La Nacién.
com. Buenos Aires, sabado 15 de septiembre. Seccién Informacion general. Disponible
en: <http://www.lanacion.com.ar/nota.asp?nota_id=335573> [Consultado el 15 agosto
de 2015].

Mallimaci, Fortunato; Esquivel, Juan Cruz y Verénica Giménez Béliveau, (2009) “Creencias
religiosas y estructura social en Argentina en el siglo xx1” en Boletin de la Biblioteca del
Congreso de la Nacion Creencias, politica y sociedad. Nim.124, abril, pp. 75-100. Buenos
Aires, Biblioteca del Congreso de la Nacion.

Mallimaci, Fortunato y Esquivel, Juan Cruz, (2011) “Catolicismo, politica y sociedad
en el bicentenario de la Argentina” en Revista Argentina de Ciencia Politica. Num.
13/ 14, pp. 127-145. Buenos Aires, Universidad de Buenos Aires, Facultad de Cien-
cias Sociales.

Mallimaci, Fortunato, (2012) “Politica y Catolicismo en el Gobierno del Dr. Kirchner: re-
composicion y disputa del poder simbdlico” en Parker, Christian (org.), Religion, cultura
y politica en América Latina. Santiago de Chile, Nuevas Miradas/ Instituto de Estudios
Avanzados (IDEA), pp. 169-197.

Marostica, Matt, (1994) “La Iglesia Evangélica en la Argentina como Nuevo Movimiento
Social” en Sociedad y Religion. Sociologia, Antropologia e Historia de la Religion en el
Cono Sur. Vol. 12, pp. 3-21. Buenos Aires, Consejo Nacional de Investigaciones Cienti-
ficas y Técnicas (CONICET).

Marostica, Matt, (1997) Pentecostal and Politics. The Creation of the Evangelical Christian
Movement in Argentina, 1983-1993. Berkeley, Universidad de California.

Marostica, Matt, (2000) “La Nueva Politica Evangélica: el movimiento evangélico y el com-
plot catdlico en la Argentina” en Ciencias Sociales y Religion. Vol. 2, num. 2, pp. 11-30.
Porto Alegre, Asociacion de Cientistas Sociales de la Religion del Mercosur (ACSRM).

Poder Ejecutivo de La Nacion, (1978) “Ley 21745 Registro Nacional de Cultos” en Consulex.
Buenos Aires, 10 de febrero. Disponible en: <http://consulex.com.ar/Legislacion/Leyes/
L0021745.htm> [Consultado el 15 agosto de 2015].

Prein, Guillermo, (2010) “Contra la libertad de cultos” en Guillermo Prein.com. Buenos Aires,
Centro Cristiano Nueva Vida, 14 de agosto. Disponible en: <http://www.guillermoprein.
com/2010/08/contra-la-libertad-de-culto.html> [Consultado el 15 agosto de 2015].

Reches, Manuel y Mariana Iglesias, (1999) “Una multitud de evangélicos llevé todo su fervor
al Obelisco” en Clarin.com. Buenos Aires, domingo 12 de septiembre. Secciéon Sociedad.
Disponible en: <http://edant.clarin.com/diario/1999/09/12/e-04201d.htm> [Consultado
el 15 agosto 2015].

IGUALDAD RELIGIOSA Y RECONOCIMIENTO ESTATAL | 159



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LX, ntm. 225 | septiembre-diciembre de 2015 | pp. 133-160 | ISSN-0185-1918

Rubin, Sergio, (2001a) “Presentan un proyecto de ley de cultos” en Clarin.com. Buenos
Aires, sabado 28 de abril. Seccidén Sociedad. Disponible en: <http://edant.clarin.com/
diario/2001/04/28/s-05601.htm> [Consultado el 15 agosto de 2015].

Rubin, Sergio, (2001b) “Polémica por una nueva ley de cultos” en Clarin.com. Buenos Aires,
lunes 10 de septiembre. Seccion Sociedad. Disponible en: <http://edant.clarin.com/dia-
rio/2001/09/10/s-03501.htm> [Consultado el 15 agosto 2015].

Wynarczyk, Hilario, (2009) Ciudadanos de dos mundos. El Movimiento evangélico en la
vida publica argentina 1980-2001. San Martin, UNSAM EDITA de Universidad Nacional
de San Martin.

160 | Marcos CARBONELLI Y DANIEL EDUARDO JONES



