Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntim. 221 | mayo-agosto de 2014 | pp. 201-224| ISSN-0185-1918

Dos modelos frente a la diversidad cultural:
igualitarismo formal y ciudadania diferenciada

Two Models for Cultural Diversity:
Formal Egalitarianism and Differentiated Citizenship

RESUMEN

Las sociedades globalizadas contemporaneas son,
cada dia mas, sociedades plurales desde el punto
de vista cultural y religioso. Frente a la diversidad,
los Estados nacionales ensayan diferentes solucio-
nes de regulacion juridica. Respuestas tales como
la segregacion o la asimilacion total de los grupos
minoritarios se muestran incompatibles con los
estandares internacionales de derechos humanos.
Dentro de las respuestas que si son compatibles
con esos estandares, pueden vislumbrarse dos
lineas. Por un lado, un igualitarismo formal en-
raizado en la tradicion liberal-republicana que
resulta ciego a las particularidades identitarias
en pos del mantenimiento de la igualdad formal.
Por otro, las propuestas de reconocimiento de
derechos en razén de la pertenencia a un deter-
minado grupo identitario, ampliacién que obliga
sin embargo a renunciar a una parte del ideal de
igualdad juridica formal.

Fernando Arlettaz*

Recibido el 30 de julio de 2012
Aceptado el 11 de noviembre de 2013

ABSTRACT

Contemporary globalized societies are cul-
turally and religiously plural. Nation states
apply different juridical regulation vis-a-vis
diversity. Segregation and total assimilation of
minority groups are not compatible with in-
ternational standards of human rights. Among
the regulations that are compatible with those
standards there are two categories. Firstly, the
formal egalitarian approach, related to the li-
beral-republican tradition, which is based on a
formal consideration of equality and disregards
identity differences. Secondly, theoretical pro-
posals which promote the recognition of rights
based on cultural and religious identities. The-
se proposals, however, require a more flexible
consideration of the equality principle.

* Licenciado en Derecho por la Universidad Catdlica Argentina. Diploma de Estudios Avanzados en Filosofia del
Derecho, Master en Investigacion Juridica, Doctor en Sociologia Juridica e Instituciones Politicas, (Universidad de
Zaragoza) donde actualmente se desempefia como Investigador (Espaia). Sus lineas de investigacién son: derechos
de las minorias y las personas migrantes, laicidad y libertad de conciencia, crimenes del derecho internacional. Entre
sus publicaciones recientes, destacan: “La deliberaciéon democratica y los limites seculares de la argumentacion en
la esfera publica” (2013); y “Minority Rights in the International Covenant on Civil and Political Rights: Conceptual
Considerations” (2013). Correo electrénico: fernandoarlettaz@yahoo.com.ar

Dos MODELOS FRENTE A LA DIVERSIDAD CULTURAL | 201



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntim. 221 | mayo-agosto de 2014 | pp. 201-224| ISSN-0185-1918

Palabras clave: diversidad cultural; identidades; ~ Keywords: cultural diversity; identities; citi-
ciudadania; multiculturalismo. zenship; multiculturalism.

Introducciéon
Pluralismo y Estado nacional

Es ya un hecho aceptado que las sociedades contemporaneas son efectivamente sociedades
plurales. Al afirmar esto se quiere decir que, en el contexto de un mismo Estado, conviven
grupos con identidades variadas y disimiles. Utilizamos el concepto de pluralismo como
sinénimo de diversidad, sin que ello implique ninguna postura valorativa frente a éste. Los
grupos que conviven en ese espacio compartido pueden estar definidos por algunos trazos
particulares (por ejemplo la orientacién sexual) o por un conjunto coherente de ellos, lo
que permite entenderlos como una societal culture o cultura societal; 1o ejemplifica el hecho
de que compartir una religion, una lengua o un origen étnico evidencia la presencia de un
conjunto mds o menos estable y coherente de rasgos identitarios.

En este trabajo expondremos dos modelos tedricos sobre los modos de hacer frente a esa
diversidad. En la primera parte nos referiremos al modelo igualitario de ciudadania, para
el cual las caracteristicas particulares de los grupos sociales (ya se trate de caracteristicas
aisladas o de un conjunto coherente de caracteristicas que define una societal culture) resulta
ajena a los consensos publicos. En la segunda parte hablaremos del modelo de ciudadania
diferenciada que, por el contrario, llama a tener en cuenta esas caracteristicas. Sin embargo,
y por razones metodoldgicas de delimitaciéon de nuestro objeto, sdlo consideraremos las
propuestas de ciudadania diferenciada relativas a societal cultures.

202 | FERNANDO ARLETTAZ



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntim. 221 | mayo-agosto de 2014 | pp. 201-224| ISSN-0185-1918

La distincidn entre societal cultures y grupos definidos a partir de un rasgo aislado, de-
bemos admitirlo, tiene cierto grado de artificialidad. Las identidades de los individuos no
se construyen en bloques cerrados conformados por un conjunto coherente e inmutable de
rasgos, sino que se conforman en un cruce variable y siempre mutante de lineas identitarias.'
Por ejemplo, en el caso de una persona de origen indigena, religion cristiana y perfectamente
bilingtie, ;por qué debemos considerarlo como perteneciente a la societal culture aborigen y
no simplemente como un miembro de la mayoria cristiana del pais en el que vive? ;Qué es
lo que hace de la pertenencia a la comunidad aborigen algo diferente (quiza mas acabado
y completo) que la mera pertenencia a la mayoria cristiana?

Las dificultades son reales. Sin embargo, creemos que la distincion tiene algiin grado
de plausibilidad. No se puede negar que algunos grupos comparten un conjunto de rasgos
con cierta estabilidad. Si este conjunto de rasgos viene ademds acompainado de un idioma
comun, que unifica y da coherencia a un universo de sentido compartido, la caracterizacion
de ese grupo como una societal culture resulta viable. Asi, por ejemplo, lo habitual es que las
personas que migran de un pais a otro se identifiquen como formando parte de un grupo
que comparte una lengua, una historia, una tradicién, quizds una religion propia, etc. Por
otra parte, aunque este concepto pueda resultar, en efecto, de una cierta simplificacién, su
uso en el ambito de la teoria juridica y politica resulta ttil para abordar algunos problemas
teodricos como los que referimos aqui.

Por otra parte, el concepto de cultura, tal como aparece en la expresion societal culture,
es evidentemente un concepto amplio. Aqui, el concepto de cultura engloba elementos tales
como religidn, idioma, etnia, nacionalidad, etcétera (Song, 2010). Asi entendido, el concepto
de societal culture incluye normalmente a los grupos aborigenes, las minorias nacionales y
los grupos inmigrantes.

! Laadscripcién y pertenencia de un individuo a una determinada colectividad es el resultado de complejos procesos de
construccién de la identidad. Como sefiala Stuart Hall: “En el lenguaje del sentido comun, la identificacion se construye
sobre la base del reconocimiento de algtin origen comtn o unas caracteristicas compartidas con otra persona o grupo o
con un ideal, y con el vallado natural de la solidaridad y la lealtad establecidas sobre este fundamento. En contraste con
el naturalismo de esta definicion, el enfoque discursivo ve la identificaciéon como una construccion, un proceso nunca
terminado: siempre en proceso. No estd determinado, en el sentido de que siempre es posible ganarlo o perderlo, sostenerlo
o abandonarlo. Aunque no carece de condiciones determinadas de existencia, que incluyen los recursos materiales y
simbdlicos necesarios para sostenerla, la identificacion es en definitiva condicional y se afinca en la contingencia” (Hall,
2003: 15). Mas adelante, Hall advierte sobre el riesgo de esencializacién del concepto de identidad y sefiala que su propio
concepto de identidad no es esencialista, sino por el contrario estratégico y posicional. Asi, la identidad no es el nuicleo
estable del yo que se desenvuelve sin cambios a través de todas las vicisitudes de la historia, ni un yo colectivo verdadero y
estable de un pueblo con una historia compartida (Hall, 2003: 16). En un sentido semejante, en la introduccion de su libro
Cultura e Imperialismo, Edward Said sefiala que la cultura es fuente de identidad, pero también un teatro de causas politicas
eideologias. Y advierte sobre los riesgos de buscar la pureza radical de una cultura, de considerarla como algo monolitico.
Esta posicion, indica Said, comenzaba a aparecer en algunas de las politicas de identidad implementadas en los Estados
Unidos en el momento en el que él escribia ese texto (Said, 1992). Ver también, entre otros: Hall, (1989) y Homi (2002).

Dos MODELOS FRENTE A LA DIVERSIDAD CULTURAL | 203



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntim. 221 | mayo-agosto de 2014 | pp. 201-224| ISSN-0185-1918

Frente al hecho de esta diversidad o existencia plural, el Estado moderno tiene varias
opciones. Una opcion radical seria la de la separacion cultural en el seno de un mismo te-
rritorio, en un régimen semejante al de apartheid. Obviamente, esta solucion es inaceptable
en el marco de los sistemas contemporaneos de derechos humanos. Una segunda opcion es
la de la asimilacion: la respuesta es el rechazo de la diversidad por la via de la eliminacion de
las identidades particulares y su subsuncién en una nica identidad cultural. Esta respuesta
tampoco es viable en el moderno Estado de Derecho, al menos tal como la comprension
actual de este concepto parece desarrollarse (piénsese por ejemplo en la multiplicidad de
normas de derecho internacional que constrifien a los Estados a respetar las identidades
culturales presentes en su territorio). De hecho, en sus origenes, el Estado moderno se basd
precisamente en un cierto grado de asimilacién por incorporacién de todos los individuos
a un comun proyecto nacional. Esta asimilacion implicé la imposicion de una lengua ofi-
cial, un sistema de educacion obligatoria y uniforme, la centralizacién del poder politico,
la adopcién de simbolos, héroes y mitos nacionales, la construccién de un sistema legal
unificado, etc. Este mismo mecanismo fue utilizado mas recientemente para la construc-
cidén del Estado nacional en los regimenes poscoloniales y poscomunistas (Kymlicka, 2007:
61-65). Sin embargo, el cuadro internacional de proteccién de derechos humanos parece
imposibilitar esta politica en la actual situacion.

Descartadas las dos opciones anteriores, podemos explorar otras dos posibilidades. La
primera implicaria que el Estado tratara a todos los ciudadanos de modo igualitario, pres-
cindiendo de sus diferencias identitarias. En contraste con una politica asimilacionista, esta
perspectiva igualitarista no tiende a eliminar la diferencia, sino a tornarla publicamente
irrelevante. Asi, desde esta vision, nadie puede reivindicar un trato especial por parte de los
poderes publicos en virtud de su particular identidad. Esta propuesta, sin ser asimilacionista,
es heredera de los principios fundamentales del Estado moderno, ya que es aceptado que la
homogeneidad social en el Estado se baso en los principios juridicos de legalidad, universa-
lidad e igualdad ante la ley (Salazar Benitez, 2007). Estos principios fueron particularmente
ciertos en materia religiosa. El nacimiento de la democracia liberal responde, precisamente,
a la pregunta sobre el modo de garantizar la convivencia de diferentes opciones religiosas
en un mismo territorio sin que los ciudadanos se enfrentasen unos con otros por creer en
diferentes verdades religiosas. La respuesta de la democracia liberal fue la de otorgar pri-
mero tolerancia y luego libertad religiosa, a la vez que establecer un sistema de respeto al
pluralismo, basado en la neutralidad que garantizaba un trato formalmente igualitario a
todos los ciudadanos. Es cierto, sin embargo, que estos principios proclamados no fueron
siempre estrictamente aplicados desde el Estado.

La segunda respuesta posible es dar un tratamiento diferenciado a los ciudadanos en
razon de sus pertenencias culturales. Esto implica tener en cuenta las particularidades iden-
titarias de los grupos y adjudicar derechos especificos en funcion de la pertenencia a esos

204 | FERNANDO ARLETTAZ



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntim. 221 | mayo-agosto de 2014 | pp. 201-224| ISSN-0185-1918

grupos. De hecho, la igualdad formal de los ciudadanos ante la ley se mostré pronto como
una formalizacién que oculta diferencias de género, de raza, de clase y, en lo que a noso-
tros nos interesa aqui, entre contextos culturales en los que tiene lugar el reconocimiento
de derechos y el acceso a bienes. Las propuestas de ciudadania diferenciada demandan
considerar publicamente las caracteristicas especificas de las societal cultures minoritarias.?
Esta consideracion seria una exigencia de justicia, derivada del hecho de que la normativi-
dad juridica (a diferencia de lo que sostienen los partidarios de la ciudadania formalmente
igualitaria) no es culturalmente neutral, sino que refleja los rasgos culturales de la mayoria.

La definicién de minoria no suscita unanimidad entre los teéricos. Siguiendo a Voutat y
Knuesel (1997), pueden mencionarse al menos tres formas diferentes de definir una mino-
ria. La primera es de tipo juridico-institucional, y define a la minoria desde una perspectiva
numérica: una minoria es un grupo cuantitativamente menos importante que la mayoria,
ya sea que se considere su fuerza numérica real (en términos de la porcion de la poblacion
que significa), o que se considere su fuerza numérica en términos de representacion politica
(lo que puede llevar, paraddjicamente, a incluir a las mujeres entre los grupos minorita-
rios). Esta aproximacion oculta los procedimientos politicos que permiten distinguir como
pertinentes determinados rasgos en la definicion del grupo minoritario, excluyendo otros.

La segunda opcion es de tipo inductivo, y consiste en identificar, a partir de las diferen-
tes situaciones minoritarias, los elementos comunes que permiten que en todos esos casos
se use la expresion minoria y de este modo encontrar una definicién descriptiva capaz de
distinguir los mecanismos en funcionamiento en el interior de los propios grupos mino-
ritarios. Una definicién inductiva seria la que identifica a la minoria como un grupo de
personas que por sus caracteristicas fisicas o culturales se distinguen de otras en la sociedad
en la que viven, reciben un tratamiento inequitativo y se consideran a si mismos objeto de
discriminacion colectiva. En general, este tipo de definiciones se basa en la sumatoria de
tres elementos: la existencia de diferencias objetivas (de raza, de lengua, de religion, etc.),
una situacion de subordinacion de uno de esos grupos en relacién con otro u otros, y una
toma de consciencia de la diferencia y de la subordinacién que ella implica. Sin embargo,
este tipo de definiciones no es siempre clara en lo referente a la relacién entre esos tres ele-
mentos: ;son las caracteristicas objetivas las que determinan la subordinacién y luego la
toma de conciencia? ;Es, por el contrario, la propia construccion subjetiva la que pone en
primera linea las diferencias?

Finalmente, y en tercer lugar, las definiciones de tipo relacional conciben a las minorias
como un grupo dominado por un acto de poder que, al instituir un rasgo de diferencia

% El tema del multiculturalismo ha sido objeto de importantes debates teéricos en afios recientes. Ademas de los
autores que principalmente se discuten aqui, conviene citar también: Villoro (1998); Olivé (1999); Modood (2008a y
2008b); Levey y Modood (2010); Meer y Modood (2012).

Dos MODELOS FRENTE A LA DIVERSIDAD CULTURAL | 205



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntim. 221 | mayo-agosto de 2014 | pp. 201-224| ISSN-0185-1918

como inferioridad, transforma al grupo en minoria. Aqui lo fundamental no es el elemento
empirico de las diferencias observables, sino la existencia de una discriminacion estatutaria
que revela, de parte del grupo dominante, la existencia de un trabajo simbolico de cons-
truccion de la alteridad.

No podemos analizar en profundidad todas estas perspectivas. Sélo diremos que consi-
deramos a las minorias (y en particular las minorias que constituyen una societal culture),
en primer lugar, desde un punto de vista cuantitativo: una minoria es un grupo de personas
que, constituido en cuanto tal a partir de uno o mas rasgos fisicos o culturales, es cuanti-
tativamente menos significativo que otros grupos. Sin embargo, y aqui hacemos eco de las
criticas antes seflaladas, hay que tener en cuenta el hecho de que considerar ese rasgo y no
otro como relevante es el resultado de un proceso politico de significacion. Este proceso
tiene especificidades que repercuten directamente en la conformacion del grupo minorita-
rio y en el modo en que el grupo minoritario se percibe a si mismo, asi como en el modo
en que es percibido por los miembros de los otros grupos.

Es nuestro prop6sito presentar los dos modelos tedricos referidos —el de la ciudadania
formalmente igualitaria y el de la ciudadania diferenciada—. Resulta de interés una preci-
sion terminoldgica previa. Por ciudadania diferenciada referiremos al concepto de derechos
diferenciados, entendiéndolos como derechos especiales en funciéon de la identidad de un
individuo o grupo. Queremos aclarar que este concepto no se superpone con el de dere-
chos colectivos, es decir, los derechos que tienen como sujeto titular a una colectividad de
individuos. Los derechos diferenciados pueden ser de titularidad individual o colectiva.
En efecto, hay derechos diferenciados que, aunque se otorguen en razén de la pertenencia
a una determinada colectividad, son sin embargo de titularidad individual (por ejemplo,
el derecho de un individuo de religion judia a que no se le tome examen en dia sabado).
Inversamente, hay muchos derechos que pueden considerarse colectivos, porque son de ti-
tularidad de un grupo de personas, pero que no tienen caracter diferenciado (por ejemplo,
el derecho de huelga de los sindicatos, que se otorga igualitariamente a todos los sindicatos,
y no a algunos en particular por su especifico origen).

El igualitarismo formal de la tradicion liberal-republicana

Segun plantea Jiirgen Habermas (1994), la tradicion liberal-republicana se forja dentro
de una tensidn entre dos elementos que han de articular el funcionamiento del Estado
constitucional. Por un lado, la soberania popular, en tanto facultad de los miembros de la
comunidad politica de gobernarse colectivamente por si mismos. Por otro lado, el respeto
alos derechos humanos que garantiza que los individuos sean gobernados imparcialmente
por las leyes, y no por los individuos. En la concepcién politica de raigambre liberal-loc-

206 | FERNANDO ARLETTAZ



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntim. 221 | mayo-agosto de 2014 | pp. 201-224| ISSN-0185-1918

keana, los derechos humanos son considerados prioritarios frente a la soberania popular,
porque solo asi se puede garantizar la autorrealizacion del individuo conforme a su au-
tonormacién. En cambio, en la concepcién republicana, la soberania popular entendida
como requisito de la autorrealizacion del pueblo en el ejercicio de su autonormacion de-
mocrdtica, prevalece sobre los derechos humanos.

La perspectiva liberal cldsica pone énfasis en la autonomia de los individuos que se
relacionan libremente en la sociedad-mercado. Frente a las elecciones de las personas, la
politica tiene s6lo una funcién mediadora: la garantia de la autonomia de los individuos
mediante la no intromisiéon de los demads individuos y del Estado en el propio espacio de
desarrollo de cada uno. El status de ciudadano se deriva asi de la titularidad de una serie de
derechos negativos fundados en una ley racional superior, es decir, de un ambito de liber-
tad de coercion frente al poder estatal, ambito en el cual los individuos pueden perseguir
libremente sus fines particulares.

La autorrealizacion de un proyecto de vida buena es, entonces, una cuestion de cada
individuo, frente a la cual el Estado ha de permanecer neutro. Esta neutralidad pretende
basarse en la distincion entre los compromisos politicos compartidos y las opciones de
vida que cada ciudadano puede adoptar. Los compromisos politicos, en el &mbito publico,
son el resultado de la adopcién de un punto de vista imparcial; las opciones de vida buena,
en cambio, son perseguidas por cada individuo en su ambito privado. La identidad de los
ciudadanos (en términos culturales, religiosos, sexuales, etc.) es una derivacién de su con-
cepcion de lo que es la vida buena y por ello una cuestion privada.

La comunidad de ciudadanos no se articula en torno de valores culturales o éticos, sino
que es una comunidad plural que se organiza en torno a ciertas estructuras politicas com-
partidas por los ciudadanos, entendidos como sujetos morales auténomos, libres e iguales.
Los puntos de vista particulares no entran en la discusion publica, y el Estado resulta asi un
mediador imparcial y blind to differences.

Siguiendo a Habermas, desde la perspectiva republicana la politica supone mas que la
funciéon mediadora acordada por el liberalismo: es la formulaciéon de un proyecto ético
comun sustantivo. Lo que justifica la existencia del Estado no es la mera proteccion de de-
rechos privados, sino la garantia de la formacién de una voluntad y comprensién comun
a todos los ciudadanos. A su vez, los derechos no son sino manifestaciones de la voluntad
politica dominante.

Para la vision republicana, lo que interesa no es tanto la realizacion del proyecto indi-
vidual de cada uno, sino la realizacion del proyecto comun de los ciudadanos. Aqui no se
puede decir que el Estado sea totalmente neutral respecto al ideal de vida buena, porque
este ideal busca su realizacién precisamente en la vida de la comunidad, en la organizacion
civica. Pero es —al igual que el modelo clasico liberal- un Estado blind to differences (y en
este sentido neutral), ya que todos los ciudadanos participan, en razén de su comun con-

DoS MODELOS FRENTE A LA DIVERSIDAD CULTURAL | 207



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntim. 221 | mayo-agosto de 2014 | pp. 201-224| ISSN-0185-1918

dicion de ciudadanos y no en razon de sus particularidades, en la construccion y ejecucion
de ese proyecto comun.

Ambas vertientes estan de acuerdo en un punto: la igualdad formal de los ciudadanos.
Ya sea que se entienda a la igualdad como igual libertad de coercién respecto del Estado
o como igual condicién de ciudadanos que justifica la simétrica participacion en la vida
civica, de modo que no hay lugar para las diferencias en el ambito publico. Las diferencias
van a parar al ambito privado. Ahora bien, el Estado s6lo garantiza la supervivencia en tal
ambito de aquellas formas de vida que otorgan a sus miembros la posibilidad de tener sobre
ellas un examen critico, y dan a las futuras generaciones no solo la posibilidad de aprender
de otras tradiciones, sino incluso de cambiar de tradicion.

Para los criticos, la igualdad formal de la tradicion liberal-republicana llevaria impli-
cita una idea de ser humano abstracto, independiente de su género, raza, religion, clase u
origen cultural, que enmascararia al verdadero destinatario de los derechos. Este si tendria
género, raza, religion, clase y origen cultural definidos (habitualmente, varén adulto, blanco,
cristiano, con capacidad de trabajo y propietario). Por eso, como propone De Lucas (2000:
74-76), un verdadero reconocimiento universal de derechos exigiria tener en cuenta esas
diferencias. Ademas, la igualdad formal de trato reforzaria la homogeneidad del grupo
social, produciendo la exclusion de los diferentes. Las politicas de universalizacion formal
de derechos enmascararian una politica de asimilacion a las normas del grupo dominante,
haciendo desaparecer las diferencias culturales (Garcia Giraldez, 2000).

En el mejor de los casos, podria decirse desde una perspectiva critica, que la propuesta
igualitarista de la tradicion liberal-republicana aceptaria cierto grado de tolerancia hacia los
diferentes. Esta tolerancia seria asi una mera concesion, una especie de gracia que quienes
definen las reglas del juego (y que por esa razon son beneficiarios de verdaderos derechos
y libertades y no de una simple tolerancia graciosa) hacen a los diferentes.

Jean Jacob Rousseau e Immanuel Kant representan sendas propuestas tedricas en el
contexto igualitarista formal. El primero, con énfasis en los elementos de la tradicion repu-
blicana, entiende que la voluntad general esta orientada por un propdsito comun a todos
los ciudadanos que participan en su formacién de modo igualitario. El segundo, con énfasis
en la tradicion liberal, entiende que la garantia de las libertades es un prerrequisito de la
formacion de la voluntad politica.

La corriente igualitarista es retomada por no pocos autores contemporaneos. Aqui
mencionaremos dos que por su peso son particularmente significativos: John Rawls y el
propio Jirgen Habermas. Mientras que en Rawls el igualitarismo parece manifestarse en su
forma mas puramente liberal, Habermas intenta un igualitarismo que sintetiza liberalismo
y republicanismo.

Elliberalismo politico de Rawls intenta responder a la siguiente pregunta: ;cdmo es po-
sible que exista una sociedad justa y estable con ciudadanos libres e iguales, cuando éstos

208 | FERNANDO ARLETTAZ



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntim. 221 | mayo-agosto de 2014 | pp. 201-224| ISSN-0185-1918

mantienen doctrinas morales, religiosas y filosoficas diferentes y en muchos casos incom-
patibles? La respuesta va pareja a la necesidad de encontrar un consenso politico superpuesto
de doctrinas comprensivas razonables. Es decir, encontrar las condiciones para que los
ciudadanos puedan adherir al consenso politico, pero cada uno desde su propio punto de
vista y por sus propias razones (Rawls, 1993: 133-134).

El concepto de doctrina comprensiva,’ esta intimamente ligado a la idea de ciudada-
nos racionales y razonables con la que trabaja Rawls. Los ciudadanos razonables de Rawls
quieren vivir en una sociedad en la que puedan cooperar con otros ciudadanos en términos
aceptables para todos. Ahora bien, cada ciudadano razonable tiene su propia doctrina com-
prensiva, es decir, su propia concepcion acerca de lo bueno y lo malo, de dios, del sentido de
la vida humana, etc. Y como los ciudadanos razonables saben que en estas materias existen
importantes diferencias —incluso entre personas bien informadas y que actiian de buena
fe—, aceptan no imponer su propia doctrina comprensiva a los demas.

Esta perspectiva supone que cada ciudadano dispone de un plan racional de vida conforme
asu doctrina comprensiva, es decir a su vision racional de lo bueno, segtin la cual ordena sus
esfuerzos y utiliza los bienes de los que dispone (Rawls, 1993: 164-181 y 2002: 139). Consi-
derando a los ciudadanos como seres libres e iguales que tienen diferentes concepciones de
lo bueno, se puede, sin embargo, construir una lista de bienes primarios necesarios para el
desarrollo de todas esas concepciones, que han de ser distribuidos conforme a los criterios
del consenso politico. Estos bienes primarios se suponen deseables por cualquier ser racio-
nal, ya que son utiles para el desarrollo de cualquier plan de vida: se trata de las libertades
bésicas, la riqueza material, etc. El contenido del consenso politico coincidira con el que
Rawls asigna a su concepcion de la justicia como equidad. Los principios fundamentales
resultantes del consenso politico son aquellos que las personas —consideradas mutuamente
autointeresadas y racionales— podrian reconocer como restricciones destinadas a la asignacion
de derechos y deberes cuando se encuentran situadas de forma similar y se ven requeridas a
llegar a un compromiso. Esta concepcion politica resultante no afirma ni niega ninguna de
las doctrinas comprensivas que la sustentan y no necesita ser admitida por los ciudadanos
como una doctrina comprensiva, aunque pueda serlo (Rawls, 1993: 150-155).

Para Rawls (1994: 11-12), las doctrinas comprensivas pasan a estar en el ambito de la razon
no publica, donde se encuentran las asociaciones de diverso tipo (iglesias, sociedades cienti-
ficas, asociaciones profesionales, etc.) que constituyen la sociedad civil y forman el trasfondo

3 Rawls se ha interesado particularmente por las convicciones religiosas, aunque desde luego éstas no agotan el
espectro de las doctrinas comprensivas posibles. El tema ha sido desarrollado en dos textos pdstumos: su trabajo final
de licenciatura, que es un estudio teoldgico sobre la fe y el pecado (Rawls, 2009); y una explicacién sobre sus propias
convicciones religiosas (Rawls, 2009). Al parecer, las reflexiones del autor norteamericano tendrian su punto de
partida en la consideracion sobre la posibilidad de convivencia de personas con convicciones religiosas enfrentadas,
tal como se dio en Europa al comienzo de la Modernidad.

DoSs MODELOS FRENTE A LA DIVERSIDAD CULTURAL | 209



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntim. 221 | mayo-agosto de 2014 | pp. 201-224| ISSN-0185-1918

cultural de la razén publica.* Una caracteristica esencial de estas asociaciones —y de las doc-
trinas comprensivas que se identifican con cada una de ellas— es que se aceptan libremente.

Rawls no ubica la pertenencia cultural como uno de los bienes primarios cuya proteccion
debe ser publicamente decidida. No es que Rawls no considere la pertenencia cultural como
un bien. Lo que sucede es que ella cae fuera del reparto publico de los bienes. Decidir a qué
tradicion cultural se quiere pertenecer, y organizar los medios para garantizar la pervivencia
de esa tradicidn, es una cuestion privada.

Una vez adoptado, el consenso politico ha de prevalecer sobre aquellos valores que
entran en conflicto con ¢él, ya que sdlo ese consenso hace posible la cooperacion social en
condiciones de igualdad; claro que puede preverse que los conflictos se veran disminuidos,
ya que el consenso politico esta sustentando en (y por ello es en principio compatible con)
las doctrinas comprensivas de los ciudadanos (Rawls, 1993: 157). En otras palabras, solo
son admisibles los planes de vida (las concepciones de lo bueno) que sean compatibles con
los principios de la justicia, y los reclamos de bienes primarios por parte de los ciudada-
nos para llevar adelante esos planes han de hacerse conforme a tales principios de justicia;
en consecuencia, el sélo hecho de que exista una fuerte aspiracion a lograr determinados
objetivos, no transforma de por si en legitimas las respectivas reivindicaciones de recursos
publicos, ni les habilita a exigir que esos objetivos sean considerados objetivos publicos
(Ibid., 1993: 180-189).

La idea de la justicia como equidad proclama la neutralidad estatal en el sentido de que
el Estado no promueve ninguna doctrina comprensiva en desmedro de otra. El Estado sdlo
garantiza el marco neutral (el del consenso politico) en el interior del cual las formas de vida
a las que adhieren los individuos han de luchar por la supervivencia.

Por ello, la neutralidad no puede ser entendida en el sentido de que el Estado asegura
igual proteccién para cualquier concepcion de lo bueno (porque han de excluirse aquéllas
que sean incompatibles con la justicia), ni en el sentido de que el Estado garantiza la perma-
nencia, en el largo plazo, de todas las doctrinas comprensivas. Respecto de esto tltimo, se
puede lamentar que las politicas publicas tengan como efecto la desaparicion en el tiempo
de algunas formas de cultura o de estructura social. Pero esto por si sélo no constituye una
injusticia. La desaparicion no se puede imputar, segun Rawls, a su concepcion de justicia,
ya que si una doctrina comprensiva no es capaz de sobrevivir en una sociedad ordenada
conforme a los principios del liberalismo politico, no hay una via consistente con los prin-
cipios de la justicia de mantenerla (Ibid., 1993: 192-198).

4 Aunque por razones de extensién no podemos desarrollar aqui este punto, hay que sefialar que Rawls modifico
algunos aspectos de su concepcion de la razén publica a lo largo de su trayectoria intelectual. La version mas acabada
se encuentra en uno de sus ultimos escritos, en el que vuelve sobre esa nocion (Rawls, 2002).

210 | FERNANDO ARLETTAZ



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntim. 221 | mayo-agosto de 2014 | pp. 201-224| ISSN-0185-1918

Como sefialamos, Habermas intenta una sintesis de las propuestas liberales y las republi-
canas. En su modelo de democracia deliberativa existe una conexion interna entre derechos
humanos y soberania popular: para Habermas, los derechos humanos son las condiciones
que sirven para institucionalizar las formas de comunicacion necesarias para garantizar un
proceso legislativo auténomo politicamente (Habermas, 1994a: 229-230 y 1999: 115). No
son tanto condiciones restrictivas como habilitadoras del ejercicio de la soberania popular.
Los derechos que garantizan la autonomia privada no son ni puros limites a la soberania
popular, ni meros requisitos formales del proceso democratico: para el autor aleman, la
autonomia privada y publica son co-originales y de igual importancia.

Habermas intenta defender una forma de liberalismo respetuosa de los derechos indivi-
duales pero al mismo tiempo ajena al Estado blind to differences del liberalismo mas ortodoxo
(Habermas, 1994b: 112-113 y 1999: 115). Esto es posible porque la autonomia de aquellos
a quienes se dirige la ley, no ha de entenderse s6lo como autonomia privada garantizada
por derechos individuales, sino también como autonomia publica en el sentido de que los
sujetos se ven a si mismos como los autores de las leyes a las que estan sometidos en tanto
sujetos privados. En otras palabras, para que el Estado no sea insensible a las diferencias
economico-sociales ni a las diferencias culturales, todo lo que se requiere es una consis-
tente actualizacion del sistema de derechos por medio de un acuerdo de los ciudadanos
respecto de qué situaciones han de ser consideradas iguales y tratadas en consecuencia, y
qué situaciones son merecedoras de un trato particular. En definitiva, si se lee la teoria de
los derechos en el sentido de incluir una actualizacién democratica de tales derechos, no
haria falta introducir derechos diferenciados ajenos a la perspectiva liberal.

La postura de Habermas implica abrir las puertas a las demandas de reconocimiento
de las identidades culturales, pero no desde una forma de favoritismo o excepcién, sino
desde el disefio y produccion de la misma normatividad juridica que asi evitaria ver com-
prometida su neutralidad (Del Aguila, 2007). Los derechos han de servir para garantizar
a todos los ciudadanos un acceso igualitario a las comunicaciones, tradiciones y practicas
que esos mismos ciudadanos consideran necesarias para el mantenimiento de su identidad
(Habermas, 2003: 11-12).

En una perspectiva que puede calificarse como igualitarista en lo fundamental, el planteo
de Habermas pretende hacer un lugar al reconocimiento de las diferencias. Un punto central
para comprender la propuesta del filésofo aleman, es su distincion entre cuestiones éticas
y cuestiones morales. Las primeras son las que surgen cuando nos enfrentamos a decisio-
nes sobre el propio plan de vida, tanto en la dimension individual como en lo colectivo, es
decir, sobre lo que uno mismo o nosotros consideramos que es la vida buena; las segundas
en cambio aparecen cuando intentamos resolver conflictos intersubjetivos de acuerdo con
los intereses de todos los involucrados.

Dos MODELOS FRENTE A LA DIVERSIDAD CULTURAL | 211



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntim. 221 | mayo-agosto de 2014 | pp. 201-224| ISSN-0185-1918

La propuesta liberal ortodoxa es la de un Estado neutro ante cualquier opcién ética. Para
Habermas, en cambio, esto es imposible (Habermas, 1994b: 122-128 y 1999: 124-125). El
Estado constitucional esta permeado por opciones éticas. Las decisiones legislativas son
efectivamente la actualizacion de un sistema universal de derechos, pero no un mero reflejo
del mismo. Los ordenamientos juridicos estan impregnados de opciones éticas en tanto que
interpretan el contenido universalista de los derechos a partir de la experiencia histdrica y
la forma de vida de un determinado pueblo.’

Como la integridad del individuo s6lo puede ser garantizada protegiendo el ambito de
experiencias compartidas y contextos de vida en los que la persona ha sido socializada,
es necesario garantizar iguales derechos de coexistencia a los diferentes grupos étnicos
o culturales. Pero la proteccion de tales grupos esta justificada sélo como una forma de
reconocimiento a las identidades de sus miembros, no como una forma de proteccion eco-
l6gica de la cultura en si misma. No se protegen culturas como se protegen especies en vias
de extincién. La unica forma de proteccion de la cultura en si es la que ella misma pueda
garantizar, de modo que a pesar de la revisién critica a que debe estar abierta, las nuevas
generaciones puedan optar por continuar en las tradiciones en lugar de salirse de ellas.
En todo caso, el respeto del Estado constitucional tiene un limite: las interpretaciones del
mundo de caracter fundamentalista, es decir, aquellas que exigen exclusividad para su forma
de vida. El Estado constitucional s6lo acepta aquellas visiones del mundo que son capaces
de reconocerse mutuamente (Habermas, 1994b: 128-133).

De acuerdo con esta vision, el Estado constitucional no es completamente neutral. Exige
adhesion a un sistema de derechos, actualizados conforme a las exigencias de un determi-
nado contexto histérico que constituye la forma de vida de la comunidad. Pero mas alla de
este patriotismo constitucional —a todos exigible— el Estado si permanece neutral frente a las
opciones de vida de las subcomunidades incluidas en él porque —como se dijo mas arriba— es
necesario garantizar iguales derechos de coexistencia a los diferentes grupos. Claro que las
opciones éticas de las distintas subcomunidades coexistentes forman parte del horizonte
general a la luz del cual han de interpretarse los derechos fundamentales garantizados por
el Estado democratico. En este sentido, el contenido del patriotismo constitucional al cual
se le exige adhesion, también debe entenderse como una obra (parcialmente) suya. Al ciu-
dadano sélo se le exige lealtad a ese patriotismo constitucional, pero no a una determinada
opcioén de vida. El Estado incorpora a las minorias, pero sin integrarlas en la uniformidad
de una comunidad homogeneizada (Habermas, 1994b: 134-135 y 1999: 118).

> En la actualizacién concreta del sistema entra en juego la particular forma de vida de la sociedad. Una teoria de
derechos universales no prohibe a los ciudadanos optar, en su sistema legal, por una determinada teoria de lo bueno,
compartida o acordada mediante la discusion politica. Pero si les impide privilegiar una forma de vida a expensas de
otras existentes en el Estado.

212 | FERNANDO ARLETTAZ



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntim. 221 | mayo-agosto de 2014 | pp. 201-224| ISSN-0185-1918

Eligualitarismo liberal y republicano, en sus diferentes variantes tanto clasicas como contem-
poraneas, aboga en definitiva por una concepcion igualitaria formal del ordenamiento juridico.
Esta posicion igualitarista ve con desconfianza la existencia de derechos reconocidos en funcién
de la pertenencia a un determinado grupo. Es decir, en la perspectiva igualitarista formal no
encajan los derechos diferenciados como derechos derivados de una pertenencia identitaria.
Esto es muy claro en el caso de posiciones liberales clasicas (al estilo Rawls): el marco politico
es un esquema neutral que no reconoce publicamente las diferencias culturales. Con matices,
lo mismo sucede en una posicion republicana (o liberal-republicana, al estilo Habermas): aqui
se supone que el reconocimiento de derechos especiales no es necesario, porque el esquema
general de los derechos ha sido conformado a la luz de las opciones éticas de la comunidad
politica y las subcomunidades que estan en su interior.

Parece que la razon altima de esta situacion es una determinada idea de universalidad o
imparcialidad implicita, con variantes, en las perspectivas liberales y republicanas. Un sis-
tema juridico legitimo es aquel que puede soportar un ejercicio de universalizacion (ya sea
en abstracto —como proponen los liberales—, ya en el contexto de una determinada tradicion
que se corresponde con un pueblo —como proponen los republicanos-). El particularismo
de las identidades dificilmente cuadra con esta idea de universalidad.

Asi planteado, parece dificil negar la influencia de la Modernidad ilustrada en estas
concepciones. Un sistema de derechos definido en términos formales, y su correlato, el
igual sometimiento de todos a la ley, con prescindencia de las cualidades particulares de
los sujetos involucrados, son la traduccién al campo juridico de los postulados politicos de
universalidad. Recuérdese aquella afirmacion del articulo VI de la Declaracion de Derechos
del Hombre y del Ciudadano de 1789, segun la cual la ley debe ser la misma para todos, sea
que ella proteja, sea que ella castigue.

Por ello, un punto de contacto entre liberales y republicanos es su negativa a la protec-
cion de las diversas formas culturales existentes en el interior de la unidad politica. Para un
liberal estricto, las diversas formas culturales son ideales de vida buena que deben luchar por
sobrevivir. La coercion publica sélo puede emplearse para garantizar el consenso politico,
y las culturas de los diversos grupos no forman parte de tal consenso. Para un republicano
consecuente, la inica cultura que importa es la de la comunidad politica considerada como
un todo, que ha cristalizado en el patriotismo constitucional. La supervivencia de las cul-
turas de las subcomunidades es algo que ellas deberan procurar por sus propios medios.

La ciudadania diferenciada

La idea de la universalidad de los derechos implicita en la postura igualitarista pone como
eje al individuo abstracto titular de derechos. Al hablar del reconocimiento de derechos

Dos MODELOS FRENTE A LA DIVERSIDAD CULTURAL | 213



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntim. 221 | mayo-agosto de 2014 | pp. 201-224| ISSN-0185-1918

diferenciados, en cambio, el eje esta puesto en las comunidades que conforman el Estado,
cuyos miembros reclaman un trato diferenciado. Desde esta perspectiva, la ciudadania
plena implica, ademas de las dimensiones civil, politica y social, una dimension identitaria
que exige la diferenciacion de derechos en funcion de la pertenencia a determinado grupo
(Garcia Giraldez, 2000). De este modo, la justicia no requiere la eliminacién de las diferen-
cias, sino justamente lo contrario, su promociéon y respeto. Es esta dimension identitaria
de la ciudadania la que obliga a que el esquema de los derechos se module en funcién de
las formas de vida de las colectividades que componen el Estado. Existe asi una diferencia
sustancial entre el primer modelo y el segundo, ya que este ultimo exige la integracion de
las identidades en la propia normatividad juridica.

Las propuestas de ciudadania diferenciada son diversas y tienen caracteristicas diferen-
tes segun los autores. Si seguimos el analisis que hace Matteo Gianni (2001), autores como
Charles Taylor y Will Kymlicka se incluirian entre aquellos que parten de un concepto res-
tringido de multiculturalidad entendida como convivencia de diferentes societal cultures
(que son, como ya hemos dicho, culturas que proporcionan a sus miembros formas de vida
significativas para toda una gama de actividades humanas, compartiendo por lo general un
idioma comun). En cambio, autores como Iris Marion Young ofrecen un criterio amplio
de multiculturalidad al incluir como destinatarios de los derechos diferenciados a todos
aquellos grupos cuyos miembros comparten valores, estilos de vida e intereses, aunque no
constituyan una societal culture.® Aqui nos detendremos en la primera corriente.

Los trabajos de Taylor se enfocaron originariamente en la necesidad de proteccion de las
comunidades nacionales, ejemplificando con el Québec francéfono en Canada. Este interés
de Taylor en la proteccién de las comunidades nacionales venia justificado por su intento
de realizar una nueva lectura de lo que él denomina la cultura de la autenticidad. Se trata
de una forma de vida que naci6 en el siglo XVIII, recibi6 luego aportes del romanticismo y
se centra en dos ideas fundamentales: primero, que la fuente de la moralidad es la libertad
humana de autodeterminarse; segundo, que cada persona tiene un modo particular de ser
humano. Sin embargo, este ideal de vida se ha deslizado, en nuestra época, hacia formas
de realizacion personal orientadas sélo hacia el propio yo, combinadas con una tendencia
intelectual general hacia el nihilismo. La respuesta de Taylor no es el rechazo de la ética de
la autenticidad, sino por el contrario, una critica a sus derivas subjetivistas en nombre del

6 Asi, la primera tendencia tedrica se enfoca en grupos culturales completos, como pueden ser los aborigenes, las
minorfas nacionales olos gruposinmigrantes. La segunda tendencia incluye, ademas de estos conjuntos, grupos como
las minorias sexuales, las mujeres, grupos raciales, etc. Nos hemos referido a esta distincion al comienzo del trabajo y
hemos expuesto las razones por las que preferimos ocuparnos aqui sélo de aquellos grupos identitarios que confor-
man una societal culture. Al hablar de grupos completos no queremos decir que los demas grupos sean incompletos en
el sentido de que carezcan de algo que deberian tener, ni que sean politica o moralmente inferiores. La completitud del
primer tipo de grupos se deriva de su caracter de societal cultures, es decir, de la presencia de un conjunto mas o menos
estable y coherente de rasgos identitarios.

214 | FERNANDO ARLETTAZ



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntim. 221 | mayo-agosto de 2014 | pp. 201-224| ISSN-0185-1918

propio ideal de la autenticidad. La defensa del ideal de autenticidad implica una reivindi-
cacion de los lazos comunitarios, en razén del caracter esencialmente dialdgico de la vida
humana: la formacién de la identidad de los seres humanos se produce efectivamente contra
el horizonte de la vida en comun (Taylor, 1991 y 1996). En otros trabajos, Taylor (2007 y
2010) ha ampliado sus intereses a comunidades diferentes de los grupos nacionales, tales
como los grupos inmigrantes y las minorias religiosas.

Del mismo modo, Kymlicka propone como destinatarios de las politicas diferenciadas a
las minorias nacionales, los pueblos indigenas y los grupos de inmigrantes (Kymlicka, 1996b:
119-141 y 1996a: 21-23). En los dos primeros casos cabe hablar de una sociedad multicul-
tural multinacional; en el ultimo, de sociedad multicultural poliétnica. La diferencia entre
multiculturalismo multinacional y multiculturalismo poliétnico radica en el caracter no
elegido de la pertenencia a una minoria nacional o a un pueblo indigena (constitutivos de
una sociedad multinacional), mientras que el cambio del lugar de residencia originado en la
migracion (constitutivo de una sociedad poliétnica) si es, al menos teéricamente, resultado
de una eleccion personal. El liberalismo de Kymlicka tiene muy en cuenta la diferencia entre
circunstancias elegidas y no elegidas, por lo que la proteccion de las minorias nacionales y
de los grupos indigenas es mas fuerte que la de los grupos inmigrantes.

Por ello, para Kymlicka, el caso de los inmigrantes es especial. Respecto de ellos si es
posible tener ciertas perspectivas de integracidn, ya que ellos han decidido libremente
abandonar su propio pais para vivir en otro lugar (aunque se reconoce que esta es una
teoria ideal, que se basa en un mundo totalmente justo en el que nadie se viera obligado a
dejar su propio pais). Sin embargo, la ausencia de un derecho a recrear totalmente la propia
cultura en el pais de acogida no quiere decir que no tengan derecho a la expresion de su
propia identidad —lo que exige la adaptacion de ciertas practicas en la sociedad receptora
para acomodar las diferencias de los inmigrantes—. De hecho, en un trabajo mas reciente,
Kymlicka ha afirmado que el mayor riesgo para la cohesion social en las sociedades mul-
ticulturales proviene de sus minorias nacionales histéricas, no de los grupos inmigrantes,
a pesar de los temores que se generan en torno de estos tltimos y que dan lugar a politicas
de reforzamiento de la cohesion social (Kymlicka, 2011).

Kymlicka postula un liberalismo peculiar, que exige un compromiso con las societal
cultures que proporcionan formas de vida significativas a los individuos: si se entiende el
liberalismo como libertad de elegir las propias opciones de vida y de revisarlas, es necesaria
la societal culture como ambito de eleccion. La libertad de los liberales no es la libertad de
trascender la propia cultura e historia (aunque algunas personas puedan sentirse comodas
en esta situacion), sino la libertad de desenvolverse en el &mbito de la propia societal culture.

Las relaciones entre la integracion de las minorias nacionales y los pueblos indigenas, por
un lado, y los grupos inmigrantes, por otro, pueden ser variadas. Una primera posibilidad
es que las estructuras multinacionales resulten hostiles a la integracion de los inmigrantes.

DoSs MODELOS FRENTE A LA DIVERSIDAD CULTURAL | 215



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntim. 221 | mayo-agosto de 2014 | pp. 201-224| ISSN-0185-1918

Una segunda posibilidad es que, inversamente, se usen los mecanismos de inclusion de las
minorias inmigrantes para debilitar los reclamos de los grupos histéricos. Para Kymlicka,
estas dos posibilidades son inconvenientes. La tercera posibilidad es la de la integracion pos-
nacional de los inmigrantes. Esto implica que los inmigrantes son incluidos sin identificarse
con ninguna minoria histdrica concreta. Aunque a primera vista esta posibilidad parece
atractiva, en los hechos no seria posible integrarlos de una manera neutral. Por eso, lo que
Kymlicka propone es que en aquellos Estados que reciben inmigracion y que son ademas
Estados multinacionales, los grupos inmigrantes sean integrados a través de las lineas de
los grupos nacionales internos (Kymlicka, 2011).

Kymlicka, como hemos visto, intenta justificar la existencia de derechos diferenciados
en una teoria liberal. La propuesta de Taylor, por su parte, enraiza en presupuestos comu-
nitaristas. Los dos autores abordan la cuestion del pluralismo desde perspectivas diversas.
Sin embargo, el propoésito que los anima es, en el fondo, el mismo. Se trata de poner de
manifiesto la insuficiencia de una concepcién puramente formal y abstracta del sistema ju-
ridico. Un orden juridico que no tiene en cuenta la particular situacién en la que se hallan
los sujetos reales, y no individuos abstractos, resulta en la imposicion de patrones juridicos
por parte de un grupo sobre otro.

Una cuestion que guarda estrecha relacion con la de los destinatarios es si al hablar de
ellos el énfasis se pone en los aspectos colectivos o individuales; en otras palabras, nos in-
teresa preguntar cudl es la relacion de los individuos con el grupo del que forman parte. El
enfoque de Taylor pareceria en este sentido tener mas en cuenta la proteccion de la cultura
en si misma que la igualdad de sus miembros. De hecho, pone de manifiesto que el mayor
riesgo de la deriva subjetivista de nuestro tiempo es la fragmentacion. La gente se vuelve
cada vez mas incapaz de aceptar propdsitos comunes y llevarlos a cabo, lo que produce
finalmente una falta de identificacién con la sociedad como comunidad (Taylor, 1991, 109-
121). El énfasis en los aspectos sociales por sobre los individuales, segun se ha advertido,
podria dar lugar a situaciones opresivas del individuo por parte del grupo (Gianni, 2001:
32-33 y Pefia-Ruiz, 2008: 213). Es interesante ver como en algunos de sus escritos, Taylor
enfatiza la necesidad de cierta homogeneidad cultural como presupuesto de la deliberacién
democratica (Taylor, 1996: 15-16).

Kymlicka en cambio —en sintonia con sus presupuestos liberales— entiende que s6lo me-
recen proteccion aquellas culturas que otorgan estrategias de salida de los miembros hacia
otras culturas. Es decir, no se pueden legitimar las restricciones internas (Kymlicka, 1991:
169 y 1996b: 65). Las culturas merecen ser protegidas solo en la medida en que garantizan
efectivamente el contexto de eleccion individual de sus miembros (por ejemplo, una cultura
homofébica no es merecedora de proteccion, en tanto que reduce la libertad de eleccién del
estilo de vida sexual de sus miembros). A pesar de que reconoce que es real el riesgo de que
las politicas de multiculturalismo terminen imponiendo restricciones internas, considera

216 | FERNANDO ARLETTAZ



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntim. 221 | mayo-agosto de 2014 | pp. 201-224| ISSN-0185-1918

que esto no es una consecuencia necesaria, y que por ello se pueden defender los derechos
diferenciados sin aceptar el derecho del grupo a imponer determinadas practicas a los
miembros que no quieren mantenerlas.’”

Del bosquejo de los lineamientos comparativos presentados, parece que la linea divi-
soria respecto de la justificacion de las restricciones internas se sitia en las fronteras del
comunitarismo. En efecto, cuanto mas fuerte y esencializada es la idea de comunidad con
la que se trabaja, mayor es el margen para este tipo de restricciones. Esto es una consecuen-
cia inevitable del alejamiento que estas posturas manifiestan respecto del individualismo
de la Modernidad. El proyecto emancipatorio moderno fue, entre otras cosas, un acto de
liberacidn del individuo respecto de las ataduras que suponian los grupos intermedios. En
la medida en que las propuestas comunitaristas vuelven a definir al individuo en funcién
de una pertenencia colectiva, legitiman la injerencia del grupo en la libertad individual.

También existen diferencias entre las propuestas de ciudadania diferenciada en cuanto
al contenido de los derechos diferenciados. Hay que tener en cuenta que —aunque algunos
autores pongan énfasis en el valor de cada cultura en si misma, y por ende en la necesidad
de protegerla— lo que justifica el otorgamiento de derechos diferenciados es la busqueda
de la igualdad real y no meramente formal. Como apunta De Lucas, el reconocimiento de
la diferencia es el punto de partida para la igual condicion de la ciudadania, y por lo tanto,
el igual reconocimiento de derechos (De Lucas, 2000: 77). Es la necesidad de alcanzar una
igual condicion de ciudadania la que justifica el reconocimiento de derechos diferenciados;
y esto obviamente sin perjuicio del igualitario reconocimiento de los derechos universales
clasicos. Una politica de consideracion de las diferencias culturales deberia compensar el
precio a pagar por una uniformizante politica de derechos universales clasicos.

Para Taylor, el objetivo es encontrar un concepto de igualdad que no sea puramente formal,
sino mas bien receptivo de las diferencias (Taylor, 1994: 25-61). Segtin este autor, la Moder-
nidad dio lugar a un reclamo de respeto a la igual dignidad de los seres humanos (lo que
demanda la no discriminacion de los ciudadanos por sus diferencias), pero simultdneamente
dio lugar a un reclamo de trato diferenciado en funcién de las distintas identidades culturales.
El argumento central que justificaria esta reivindicacion, radica en que nuestra identidad esta
formada —al menos parcialmente— tanto por el reconocimiento como por el no reconoci-
miento de los demds. El respeto a las diferentes identidades podria llevar en algunos casos a
preferir la defensa de la identidad cultural por encima de ciertos derechos individuales (no
solo de los miembros del grupo, cuestion mencionada mas arriba, sino incluso de terceros).
En este sentido, el modelo defendido por Taylor convoca a una distincién entre derechos

7 Laposibilidad de autorizar al grupo para restringir lalibertad de eleccién de sus miembros se justifica, para Kymlic-
ka, sélo excepcionalmente en aquellos casos en que, de no autorizarse tales restricciones, se produciria un shock
que pondria en peligro la existencia misma de la comunidad. Tales medidas, ademas, han de mantenerse en forma
provisoria hasta que la comunidad pueda girar gradualmente hacia una sociedad liberal (Kymlicka, 1991: 70).

DoS MODELOS FRENTE A LA DIVERSIDAD CULTURAL | 217



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntim. 221 | mayo-agosto de 2014 | pp. 201-224| ISSN-0185-1918

fundamentales y otras ventajas o inmunidades generalmente reconocidas. Respecto de los
primeros, no debe haber diferencia alguna; la proteccién del habeas corpus, por ejemplo, ha
de estar garantizada en forma absolutamente igualitaria. En cambio, cuando estén en juego los
segundos, habra que balancear la importancia de los mismos respecto de la importancia del
reconocimiento de las diferencias culturales, lo que puede dar lugar a preferir estas ultimas.

Por su parte, para Kymlicka, la pertenencia a una comunidad particular es necesaria para
la autonomia del sujeto, es decir, para que éste pueda formar su propia concepcion de la vida
buena (Kymlicka, 1996b: 152-171). Pero para que exista igualdad real entre las diferentes
comunidades, es necesario garantizar derechos especiales a quienes se encuentran en una
situacion de desventaja. Por ello, los derechos de las minorias no tienden a crear desigual-
dades, sino al contrario, a eliminarlas. Hay también un argumento mas diferencialista que
igualitarista, aunque es secundario: la diversidad cultural es un bien que puede beneficiar
incluso a las personas que no pertenecen a la cultura minoritaria protegida, enriqueciendo
a la sociedad en su conjunto.

De hecho, las politicas multiculturales pueden definirse, desde esta perspectiva, desde
la doble exigencia de freedom within groups y equality between groups (Kymlicka, 1996b:
211-212 y 2007: 137). Esto quiere decir que, por un lado, no son aceptables las restric-
ciones internas (como se vio mas arriba) y, por otro lado, las protecciones externas (que
reducen la vulnerabilidad de la minoria frente al conjunto de la sociedad) estan justifi-
cadas en tanto tienden a garantizar la igualdad real, pero no a legitimar la opresion de
un grupo sobre otro.

La pertenencia a una comunidad cultural es un bien primario que ha de ser protegido,
ya que la libertad de eleccién pregonada por los valores liberales requiere de un contexto
cultural desde el cual los individuos puedan realizar sus elecciones. Ahora bien, ;por qué
esta proteccion ha de significar el reconocimiento de derechos diferenciados? Se torna aqui
aplicable la distincion entre opciones y circunstancias: quien realiza una opcién de vida cos-
tosa (por ejemplo, porque es amante de los vinos caros) no puede reivindicar legitimamente
un apoyo estatal especial. En cambio, quien se encuentra en circunstancias no elegidas que
le imponen costos especiales (por ejemplo, porque padece una enfermedad grave) si puede
reivindicar tal apoyo extra. El reconocimiento de derechos diferenciados tiende a remediar
una circunstancia no elegida: la desigualdad real de los contextos culturales (Kymlicka,
1991: 169-188). Sin embargo, no existe una sola sino varias politicas de reconocimiento de
la identidad en funcién de los grupos que resulten involucrados. Unas seran las politicas
diferenciadas a favor de los grupos indigenas, otras a favor de las minorias nacionales y
otras a favor de grupos inmigrantes. Pueden, sin embargo, identificarse al menos tres tipos
generales de politicas de ciudadania diferenciada: el reconocimiento de derechos de auto-
gobierno, el otorgamiento de derechos poliétnicos y la concesion de derechos especiales de
representacion (Kymlicka, 1996b; 46-55 y 2011: 285-286).

218 | FERNANDO ARLETTAZ



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntim. 221 | mayo-agosto de 2014 | pp. 201-224| ISSN-0185-1918

;Cual es el limite del respeto a la diferencia cultural en este modelo? Dado que lo
que interesa no es la proteccidn de las culturas en si mismas, una alteracién de la vida
cultural no constituye un atentado a la integridad cultural de la comunidad salvo que
mine de modo irreparable la estima de quienes adhieren a esta concepcion, imposibi-
litandoles el mantenimiento de la identidad de la comunidad, y por consiguiente su
contexto de eleccion.

Desde la dptica de quienes defienden el respeto de la diversidad, pero en una busqueda
de identidad compartida y posicion estatal genéricamente neutral, el reconocimiento de de-
rechos diferenciados comporta una doble dimension de riesgos: por un lado, la prevalencia
de la colectividad por encima de los derechos de sus miembros; por el otro, la fragmentacion
de intereses que imposibilita la bisqueda de bienes comunes.

La primera critica parece senalar que las politicas de reconocimiento de la diversidad
violarian la autonomia de los individuos, sometiéndolos al poder de los grupos a los que
pertenecen. Esta critica parece coincidir con la indicacion de algunos autores de que es ne-
cesario poner a resguardo la dignidad humana frente a algunas practicas culturales (Andn
Roig, 1999). La critica, que puede tener una dosis de verdad contra aquellas formas de po-
liticas multiculturales que ven en la cultura un valor intrinseco que merece proteccion por
si mismo, es dificilmente aplicable respecto de aquellas politicas que operan sobre una base
moral respetuosa de la individualidad (Pourtois, 2000).

La segunda critica concierne la cohesion social. A veces se teme que el creciente recono-
cimiento de la diferencia pueda representar una amenaza para la unidad social. La respuesta
de quienes defienden la diferenciacion de derechos parece pasar por la distincion entre los
inaceptables mecanismos de asimilacion a la cultura dominante y los medios de integracién
que no tienen por qué ser rechazados. Esto ultimo, fundamentalmente si se comprende la
integracion como integracion en una ciudadania cosmopolita.

Si las criticas anteriores pueden superarse, parece mas dificil de sobrellevar la critica
sobre la afectacion de la igualdad formal. El reconocimiento de derechos diferenciados
lleva a renunciar —en dosis variables— a la igualdad formal aunque sea para alcanzar cuotas
mas altas de igualdad real. Parece, sin embargo, que el principio de igualdad ante la ley,
aunque sea en su sentido formal, tiene un lugar demasiado importante en la historia de
la lucha por los derechos como para abdicar apresuradamente de él. No se puede decir
que las criticas que se hacen a un sistema juridico que aplica estrictamente la igualdad
formal no sean atinadas. Por el contrario, hemos visto mds arriba los riesgos que tal tipo
de modelos entranan para los diferentes. Tal vez, la mejor apuesta pase por un dificil
equilibrio entre los mecanismos de igualdad formal y los de ciudadania diferenciada que
buscan una igualdad real.

Dos MODELOS FRENTE A LA DIVERSIDAD CULTURAL | 219



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntim. 221 | mayo-agosto de 2014 | pp. 201-224| ISSN-0185-1918

Conclusiones

Alo largo de este trabajo hemos buscado presentar las maneras en que la presencia de grupos
minoritarios puede suscitar cuestiones de trascendencia para los ordenamientos juridicos
nacionales y, mas genéricamente, para los Estados. Hemos visto como desde sus origenes,
el Estado moderno debid lidiar con una configuracion social heterogénea en la que convi-
vian perspectivas religiosas y culturales distintas.

Las sociedades contemporaneas dan testimonio de una creciente diversidad. A los gru-
pos minoritarios muchas veces presentes en el Estado (como las minorias nacionales o los
grupos indigenas), se suman otros nuevos. Los Estados son cada dia mas plurales desde el
punto de vista cultural, no sélo porque las migraciones internacionales hacen que nuevos
grupos se establezcan en lugares donde antes no estaban presentes, sino también porque
ideas y valores circulan y se impregnan en determinadas regiones (piénsese por ejemplo en
la expansion del evangelismo en América Latina). A estas sociedades, se les abren dos posi-
bilidades al momento de generar respuestas a los reclamos identitarios de los grupos. Una
primera via es la de insistir en la aplicacion estricta del principio de igualdad formal, evitando
asi cualquier decisiéon que implique excepciones al ordenamiento juridico general en pos
del reconocimiento publico de las diferencias. La segunda via es la inversa: la de configurar
un ordenamiento juridico receptivo a las reivindicaciones de las minorias, admitiendo que
para garantizar una igualdad real, a veces son necesarias excepciones a la igualdad formal.
El reto parece consistir en equilibrar las opciones de modo de alcanzar las cuotas mas altas
posibles de igualdad real, con el menor sacrificio posible en la igualdad formal.

Al analizar las propuestas tedricas de varios autores, tanto en una como en otra tendencia,
hemos buscado poner de manifiesto no sélo la variedad de matices en los enfoques, sino
también la complejidad de los problemas que se suscitan en ambos casos. Cabe aqui dejar
aclarado, como ultimo punto, que al exponer estas teorias hemos delineado en términos
generales modelos ideales. La aplicacion concreta de cualquiera de esos modelos nunca es
pura, y da lugar a un sinniimero de circunstancias que por razones de espacio no hemos
discutido.

220 | FERNANDO ARLETTAZ



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntim. 221 | mayo-agosto de 2014 | pp. 201-224| ISSN-0185-1918

Bibliografia

Anoén Roig, Maria José, (1999) “Ciudadania diferenciada y derechos de las minorias” en De
Lucas, Francisco Javier (comp.), Derechos de las minorias en una sociedad multicultural.
Madrid, Consejo General del Poder Judicial, pp. 43-118.

Bhabha, Homi, (2002) EI lugar de la cultura. Buenos Aires, Manantial.

De Lucas, Francisco Javier, (2000) “Multiculturalismo y derechos” en Lopez Garcia, José
Antonio y Alberto Del Real (comps.), Los derechos: entre la ética, el poder y el derecho.
Madrid, Dykinson, pp. 69-82.

Del Aguila, Levy, (2007) “Formas de la libertad, reconocimiento e igualdad: el seguimiento a
una aporia comunitarista” en Revista Internacional de Filosofia Politica. NGm. 30, pp. 35-56.

Garcia Girédldez, Teresa, (2000) “De la ciudadania social a la ciudadania multicultural” en
Cuadernos de Trabajo Social. Num.13, pp. 33-51.

Gianni, Matteo, (2001) “;Cudl podria ser la concepcion liberal de ciudadania diferenciada?”
en De Lucas, Francisco Javier (comp.), Derechos de las minorias en una sociedad multi-
cultural. Madrid, Consejo General del Poder Judicial, pp. 27-37.

Habermas, Jiirgen, (2003) “De la tolerancia religiosa a los derechos culturales” en Claves de
razén prdctica. Num. 129, pp. 4-12.

_,(1994a) “Derechos humanos y soberania popular: las concepciones liberal y repu-
blicana” en Derechos y libertades. Num. 3, pp. 215-230.

_,(1994b) “Struggles for Recognition in the Democratic Constitutional State” en Tay-
lor, Charles et al., Multiculturalism — Examining the Politics of Recognition. Princeton,
Princeton University Press, pp. 107-148.

_ ,(1999) La inclusion del otro. Barcelona, Paidos.

Hall, Edward T., (1989) Beyond Culture. Anchor Books, Missouri.

Hall, Stuart, (2003) “Introduccién: ;quién necesita identidad”? en Hall, Stuart y Paul Du
Gay (comps.), Cuestiones de identidad cultural. Madrid, Amorrortu, pp. 13-39.

Kymlicka, Will, (1991) Liberalism, Community and Culture. Oxford, Clarendon Press.

_,(1996a) “Federalismo, nacionalismo y multiculturalismo” en Revista Internacional
de Filosofia Politica. Num. 7, pp. 20-54.

_ ,(1996b) Ciudadania Multicultural. Barcelona, Paidds.

_,(2007) Multicultural Odysseys. Oxford, Oxford University Press.

__,(2008) “The Internationalization of Minority Rights” en International Journal of
Constitutional Law. Vol. 6, num. 1, pp. 1-32.

__,(2010) “Testing the Liberal Multiculturalist Hypothesis: Normative Theories and So-
cial Science Evidence” en Canadian Journal of Political Science. Vol. 2, nim. 43, 257-271.

_,(2011) “Multicultural Citizenship within Multination States” en Ethnicities. Vol. 11,
num. 3, pp. 281-302.

DoSs MODELOS FRENTE A LA DIVERSIDAD CULTURAL | 221



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntim. 221 | mayo-agosto de 2014 | pp. 201-224| ISSN-0185-1918

Levey, Geoffrey y Tariq Modood (eds.), (2010) “Secularism, Religion and Multicultural
Citizenship” en Studies in Ethnicity and Nationalism. Cambridge, Cambridge University
Press. Vol. 10, num. 2, pp. 323-324.

Meer, Nasar y Tariqg Modood, (2012) “Interculturalism, Multiculturalism or Both?” en Po-
litical Insight. Abril. Vol. 3, nim 1, pp. 30-33.

Modood, Tariq, (2008a) “Is Multiculturalism Dead?” en Public Policy Research. Vol. 15,
num. 2, pp. 84-88.

__,(2008b) “Multiculturalism and Groups” en Social and Legal Studies. Vol. 17, nim.
4, pp. 549-553.

Olivé, Ledn, (1999) Multiculturalismo y pluralismo. México, Paidos.

Pefia-Ruiz, Henri, (2008) “Los retos del laicismo y su futuro” en Revista Internacional de
Filosofia Politica. Num. 31, pp. 199-218.

Pourtois, Hervé, (2000) “La société libérale face au défi du pluralisme culturel - De la poli-
tique de la tolérance a la politique multiculturaliste” en Revue Philosophique de Louvain.
Vol. 1, nim. 98, pp. 6-26.

Rawls, John, (1993) Political Liberalism. New York, Columbia University Press.

_ ,(1994) “La idea de una razén publica” en Isegoria. Num. 9, pp. 5-40.

,(2002) The Law of Peoples / The Idea of Public Reason Revisited. Cambridge, Harvard
University Press.

__,(2009a) A Brief Inquiry into the Meaning of Sin and Faith. Harvard, Harvard Uni-
versity Press.

__,(2009b) On My Religion. Harvard, Harvard University Press.

Said, Edward, (1992) Cultura e Imperialismo. Barcelona, Anagrama.

__,(2005) “Cultura, identidad e historia” en Schroeder, Gerhart y Helga Breuninger
(comps.), Teoria de la cultura. Buenos Aires, Fondo de Cultura Econémica, pp. 37-53.

Salazar Benitez, Octavio, (2007) “Diversidad cultural y derechos fundamentales” en Revista
de Derecho Migratorio y Extranjeria. Num. 16, pp. 47-71.

Song, Sarah, (2010) “Multiculturalism” en Zalta, Edward (ed.), The Stanford Encyclo-
paedia of Philosophy. Sage Publications. Disponible en: <http://plato.stanford.edu/
archives/win2010/entries/multiculturalism/> [Consultado el 15 de noviembre de
2013].

Taylor, Charles, (1991) The Ethics of Authenticity. Cambridge, Harvard University Press.

_,(1994) “The Politics of Recognition” en Taylor, Charles et al., Multiculturalism -
Examining the Politics of Recognition. Princeton, Princeton University Press, pp. 25-73.

_,(1996) “Identidad y reconocimiento” en Revista Internacional de Filosofia Politica.
Num. 7, pp. 10-19.

_ ,(2007) A Secular Age. Cambridge, The Belknap Press of Harvard.

Taylor, Charles y Jocelyn Maclure, (2010) Laicité et liberté de conscience. Paris, La Découverte.

222 | FERNANDO ARLETTAZ



Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales | Universidad Nacional Auténoma de México
Nueva Epoca, Afio LIX, ntim. 221 | mayo-agosto de 2014 | pp. 201-224| ISSN-0185-1918

Villoro, Luis, (1998) “Autonomia y ciudadania de los pueblos indios” en Revista Internacional
de Filosofia Politica. Num. 11, pp. 66-78.

Voutat, Bernard y René Knuesel, (1997) “La question des minorités. Une perspective de
sociologie politique” en Politix. Vol. 10, num. 38, pp. 136-149.

DoSs MODELOS FRENTE A LA DIVERSIDAD CULTURAL | 223



