Deconstrucciéon y biopolitica.
El problema de la ley y la violencia en Derrida y Agamben™

N

Resumen

En este articulo, el autor analiza el modo como Jac-
ques Derriday Giorgio Agamben entienden la relacion
entre la justicia, el derecho y la violencia y explora
las razones de los desacuerdos que mantiene cada
enfoque —deconstruccion y biopolitica, respectiva-
mente- en la comprensidn de los conceptos antes
mencionados. Sin desconocer las diferencias, propo-
ne, ademas, que el desacuerdo entre deconstruccion
y biopolitica noimpide encontrar puntos de contacto
entre dos autores que abordan el problema de la
justicia desde una perspectiva pos-fundamentalista.
Finalmente, concluye que deconstruccion y biopoli-
tica estan enfrentadas pero no en términos de una
oposicion pura o tajante.

Palabras clave: Jacques Derrida, Giorgio Agamben,
deconstruccion, biopolitica, ley, violencia, justicia.

=

GUILLERMO DAMIAN PEREYRA TISSERA™

¥y

Abstract

Inthisarticle, the authoranalyzes the mannerin which
Jacques Derrida and Giorgio Agamben understand the
connection between law and violence and explores
the reasons of the disagreements that each focus
maintains —de-construction and bio politics respecti-
vely-inthe understanding of the concepts previously
mentioned. Notignoring the differences, he proposes
also, thatthe disagreement between de-construction
and bio politics does not prevent finding points of
contact between the two authors that approach the
problem of justice from a post-fundamentalist pers-
pective. Finally, he concludes that de-construction
and bio politics are confronted but not in terms of a
pure opposition or categorical.

Key Words: Jacques Derrida, Giorgio Agamben de-
construction, biopolitics, law, violence, justice.

" La realizacion de este articulo fue posible gracias a una beca posdoctoral de la Direccién General de Asuntos del Personal Académico
(DGAPA) de la UNAM. Agradezco los comentarios de Benjamin Arditi, Benjamin Mayer Foulkes, Rebeca Gaytany Antonio Hernandez Curiel. Quiero
agradecer también las valiosas sugerencias de los dictaminadores anénimos dirigidas a hacer mas clara la argumentacién del trabajo.

 Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales (Flacso), sede académica de México, Carretera al Ajusco 377, col. Héroes de Padierna,

Del. Tlalpan, México D.F., 4200.

Perspectivas Tedricas



Introduccion

@ Esposiblerealizarun derecho que no subordine
lavidaalaestructurade mando de la soberania
y a las gestiones de las disciplinas y los dispo-
sitivos gubernamentales? ;Puede la justicia, y la
revolucion como la promesa de justicia, suspender
suinvocacion a los mecanismos juridicos que son la
base de la organizacion constitucionaly legal del Es-
tado? ;Puede irrumpir la justicia sin que se produzca
una destruccién violenta del orden social legal? ;Es
verdaderamente justicia lo que no rompe la cadena
del derecho como dispositivo de anticipacion de los
males sociales? ;Las herramientas que hoy provee el
derecho, tanto a nivel doméstico comointernacional,
son un mecanismo efectivo de calculo, anticipacion
y control de la violencia andmica (el terrorismo in-
ternacional, las guerras humanitarias y el accionar
unilateral de los Estados poderosos occidentales, la
violencia criminal, el comercioilicito transnacional
que ha aumentado en namero, frecuencia e intensi-
dad, etcétera)? ;0 el derecho ha caido en una crisis
terminal que hace que éste apele constantemente
al Estado de excepcion, al control meticuloso de
las poblaciones, a los desplazados, los inmigrantes
ilegales, etcétera?

A partirde los problemas que abren estas pregun-
tas, el objetivo fundamental del articulo es discutir
el modo como Jacques Derrida y Giorgio Agamben
entienden la relacion entre la justicia, el derecho
y la violencia. Para ello, se exploran las razones de
los desacuerdos que surgen entre sus respectivos
enfoques —deconstruccion en el caso del primero
y biopolitica en el del segundo- en la comprension
de los conceptos mencionados. Sin desconocer las
diferencias, se propone, ademas, que el desacuerdo
no impide encontrar puntos de contacto entre dos
autores que abordan el problema de la justicia desde
una perspectiva postfundamentalista. La tesis que
subyace a este escrito es que deconstruccion y la
biopolitica estan enfrentadas perono en términos de

unaoposicion pura o tajante. Ambas son suplementos
aunque se obstaculicen mutuamente.

El trabajo se estructura en cuatro apartados. En
el primero de ellos se presenta el vinculo que Derrida
establece entre la justicia y el derecho, de un lado,
y, del otro, la violencia y el derecho. Para el autor
francés el derecho es lo ‘deconstruible’-porque esin-
terpretable, transformabley perfectible-ylajusticia
lo “indeconstruible’ —ya que supone lainvocacién de
un mundo justo por venir que, al serincondicional e
irreductible, no puede ser‘deconstruido’. En este con-
texto, Derrida considera dos cuestiones que resultan
de sumo interés para los proposito de este trabajo:
1) la “indecidibilidad’ entre la justicia y el derecho
significa que éstos se ligan de tal modo que ninguno
se impone definitivamente sobre el otro; 2) el dere-
cho no esta libre de violenciay la violencia legal es
entendida en términos de una “fuerza de ley” que
permite la aplicacion de la ley.

En el sequndo apartado se aborda la propuesta
politica emancipadora de Agamben condensa-
da en dos figuras benjaminianas, a saber: la violen-
cia “pura”, “divina” o revolucionaria y un derecho
que suspende su fuerza ‘realizativa’. En este caso,
se discuten las principales diferencias entre las
nociones de justiciay de fuerza de ley que adoptan
respectivamente Derrida y Agamben.

En el tercero se examina la critica de Agamben
a la deconstruccién destacando sus aciertos pero
también poniendo en cuestion algunas de sus limi-
taciones. A pesar de la critica delitaliano al francés,
se sostiene en este escrito que es posible divisar un
campo de preocupaciones comunes entre la biopo-
litica de uno y la deconstruccion del otro.

Por altimo, en el cuarto, se analizan las simili-
tudes que existen entre el diagnéstico que Derrida
realiza en Canallas® sobre la violencia global contem-
poraneay la que ofrece Agamben sobre el “estado de
excepcion permanente” en el que, seglin su entender,
actualmente vivimos.

* Jacques Derrida, Canallas. Dos ensayos sobre la razon, Madrid, Trotta, 2005.

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales



Derrida: justicia, derecho y violencia

En Fuerza de ley,? el nativo de Argel ofrece una defini-
cion de la deconstruccion siguiendo quiza elimpulso
de delinear una férmula abreviada de un término
polémico. Se trata de una definicion sintética, aun-
que enigmatica, que reza asi: “La deconstruccion es
lajusticia”.® ;Por qué la deconstruccion es la justicia
o por qué la justicia es el nombre mismo de la de-
construccién? Una primera respuesta pudiera aven-
turarse: la deconstruccion es la justicia no porque
consista en una serie de reglas cuyo seguimiento hace
posible alcanzar lajusticia, sino porque, al contrario,
es la experiencia de lo imposible. Lo imposible es un
evento heterogéneo al orden dado y no puede, por
tanto, ser deducido de una regla establecida. Es lo
que “se anuncia a mi [...], me precede y me sobreco-
ge aqui y ahora de una manera no virtualizable [...],
bajo la forma de una inyuncién que no espera en el
horizonte, que yo no veo venir, que no me deja en paz,
ni me autoriza nuncaaremitira mas adelante [...] no
es pues unaidea (reguladora) ni un ideal (regulador).
Es lo masinnegablemente real que hay. Lo mismo que
el otro”.* Lo imposible no es lo que nunca aconte-
ceen la historiasino lo que se cuela en la exigenciade
que lo otro advenga a nosotros, aunque su venida no
pueda ser anticipada con precision. Lo imposible es
lajusticia: imposible porque no hay garantia absoluta
de alcanzarla o colmarla (es una apelacion siempre
herida) pero, aun asi, es lo infinitamente requerido
porque los dafios en la historia se suceden sin cesar.
Por ello, Derrida sale al cruce de las criticas que sos-
tienen que la deconstruccién es una amenaza contra
la justicia y el derecho porque, se dice, se basa en
un impulso meramente destructor. En lugar de esto,
la deconstruccion cuestiona la violencia arbitraria
invocando la estructura mesianica de la justicia, la
promesa y el perddn. La exhortacién de un mundo
mas justo pone en marcha la deconstruccion; toda
deconstruccion de criterios, valores y propiedades

supuestamente fijos se hace en nombre de la justicia.
Entonces, el derecho es deconstruible porque esta
elaborado sobre capas sedimentadas de criterios
interpretablesy transformables, al tiempo que la jus-
ticia esindeconstruible porque es la condicidn de la
deconstruccién. La deconstruccion es lajusticia por-
que anuncia la venida de lo justo que no tiene cabida
en el marco de las determinaciones juridicas.

La cuestion de la fuerza estuvo siempre presente
en los textos del franco-argelino. La nocidn de diffé-
rance, entendida como la fuerza del diferir, tiene un
sentido tanto espacial como temporal: espacial en
tanto permite lairrupcion de lo diferente a lo mismo
y temporal porque alude al diferir o aplazamiento de
lo simultaneo. Différance es la fuerza que no puede ser
eliminada en la historia y que desplaza de la escena
la presencia de una esencia plena; indica ademas una
apertura en el espacio que da cabida a lo diferente
pero también a una demora en la llegada del otro.
En este contexto, la nota distintiva de la compren-
sion que Derrida hace del derecho -que encuentra
ecos en el baron de Montesquieu, en Imanuel Kant
y en Walter Benjamin- es que esta animado por una
“fuerzade ley”. Elderecho se relaciona con “unafuer-
za autorizada, una fuerza que se justifica o que esta
justificada al aplicarse”.® Esta fuerza autorizada
(Gewalt) remite al poderinstituido que tiene la capa-
cidad de mandary autorizar haciendo uso, llegado el
caso, de la violencia fisica. La fuerza de ley permite
la aplicacion del derecho y por ello se mantiene a
distancia de un concepto “oscuro, sustancialista,
oculto-mistico de violencia”, es decir, de “unafuerza
violenta, injusta, sin regla, arbitraria”.® Mantenerse
a distancia no quiere decir que sea imposible ejercer
la peor violencia en nombre de la ley, significa mas
bien que no hay ley sin aplicabilidad y no hay aplica-
bilidad de laley sin la fuerza ‘realizativa’. Esta (ltima,
no es laviolencia que ejerce esa figura que Benjamin

2 J. Derrida, Fuerza de ley. El “fundamento mistico de la autoridad”, Madrid, Tecnos, 1997.

3 Ibid., p. 35. Las cursivas son del original.

4 J. Derrida, Canallas... op. cit., p. 108.

5 J. Derrida, Fuerza de ley... op. cit., pp. 15, 32.
¢ Ibid., pp. 18-19.

Perspectivas Tedricas



(lamara el “gran criminal”, esto es, la violencia de
los criminales (asaltantes de bancos, justicieros,
bandidos, etcétera) que fascinan a la multitud porque
desafian el monopolio de la violencia del Estado.” El
“gran criminal” es peligroso no porque actla inmo-
ralmente sino porque utiliza una violencia fuera del
derecho. El Estado debe evitar que esta violencia
se exprese no porque sea inmoral sino porque en su
gesto de contra-soberania el gran criminal se pone
a la altura del Estado, lo desafia no porque sean
inconmensurables sino porque se vuelven similares,
parejos, reciprocosy esa mimesis violentay devela el
sinsentido Gltimo de la violencia o su arbitrariedad
de base. La fuerza de ley no es la violencia de los
criminales sino la violencia representada por la ley
y ejercida por la autoridad. Hacer la ley supone una
violencia que no es justa o injusta en si misma: hay
unaviolencia neutra o espectral detras de todo acto
juridico. En elensayo sobre Emanuel Lévinas, Derrida
postula la existencia de una “violencia originaria”
“anterior a toda eleccién ética” que se aloja “en la
raizdelsentidoy dellogos, antesincluso de que éste
tenga que determinarse como retérica, psicagogia,
demagogia, etcétera”.® Aunque filésofo galo reconoce
que la violencia “es de hecho irreductible” en todo
contexto de discusion hay una “referencia implicita
al desarme” que abre camino a una “relacion no apro-
piativa del otro que ocurre sin violencia”.? La vida es
un campo de tensiones entre la violencia originaria
del logosy la promesa de una justicia que desactiva
la relacion instrumental con el otro.

Derrida se opone a la subordinacién administra-
tiva de lajusticia al derechoy evita la justicia como
reparacion definitiva de las cuentas con el pasado. En
lugar de ello postula un desplazamiento indecidible
entre, de un lado, la justiciay el derecho y, de otro,
la violencia y el derecho. De esto se extraen dos

consecuencias: 1) lajusticia se juega en elintervalo
‘insuprimible’ que hay entre ella y el derecho; 2) no
hay derecho sin una fuerzarealizativa que permite la
aplicacion de la ley. EL derecho puede neutralizar
lairrupcién de laviolenciainjusta, pero no hay dere-
chosin la “violencia sin fundamento” que instituyey
mantiene laaplicacion de la ley. Elacontecimiento de
lajusticiaesunsuceso no violento que, sin embargo,
no puede borrar la violencia originaria de la relacion
en cuanto tal. El que fuera premio Jean Cavaillés de
Epistemologia considerd que Lévinas tenia razon
cuando sostenia que lo Gnico que puede detener la
violenciaes el rostro del otro pero “en primer término
porque s6lo él puede provocarla”.®®

En resumen: “El derecho no es la justicia. El de-
recho es el elemento del calculo y es justo que haya
derecho; la justicia es incalculable, exige que se
calcule con lo incalculable; y las experiencias
aporéticas son experiencias tan improbables como
necesarias de la justicia, es decir, momentos en que
la decision entre lo justo y lo injusto no esta jamas
asegurada por una regla.”" La justicia excede al de-
recho pero esinjusto suprimir la tramitacion juridica
de los dafios. Es decir, la justicia como promesa
mesianica tiene que medirse con el ejercicio de “la
justicia como derecho, legitimidad o legalidad, dis-
positivo estabilizante [...] ELderecho es el elemento
del calculoyesjusto que haya derecho”.*? Asi como el
derecho entregado a la sola mecanica administrativa
no llega a colmar las expectativas o las exigencias
de la justicia, es injusto invocar el desbordamiento
absoluto de lajusticia sobre el derecho: “Abandonada
a ella misma, laideaincalculable y donadora de jus-
ticia esta siempre lo mas cerca del mal, por no decir
de lo peor puesto que siempre puede ser reapropiada
por el calculo mas perverso.”?

7 Walter Benjamin, “Para una critica de la violencia”, en Para una critica de la violencia y otros ensayos, Madrid, Taurus, 1998 (Iluminaciones I1v).
8 J. Derrida, “Violencia y metafisica. Ensayo sobre el pensamiento de Emmanuel Levinas”, en La escritura y la diferencia, Barcelona, An-

thropos, 1989 (Pensamiento Critico/Pensamiento Utdpico, 38), p. 168.

° J. Derrida, “Notas sobre deconstruccion y pragmatismo”, en Chantal Mouffe, (comp.), Desconstruccion y pragmatismo, Buenos Aires,

Paidos, 1998, p. 162.
103, Derrida, “Violencia y metafisica...”, op. cit., p. 200.
1 J. Derrida, Fuerza de ley..., op. cit., p. 39.
12 Tbid., pp. 39, 51.
13 Ibid., p. 64.

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales



Concebir la justicia como lo imposible “no debe
servir de coartada para no participar en las luchas
juridico-politicas que tienen lugaren unainstitucion
oenun Estado, entreinstituciones o entre Estados”.**
La “justicia como derecho” no es la solucion a la
indecidibilidad entre la justicia y el derecho sino
lajusticia que asume ser calculada por ese dispositivo
de anticipacion de lo imprevisible que es el derecho.
Pero la justicia calculada por el derecho no puede
negar que las decisiones juridicas no son la solucién
definitivaa los problemas sociales, puesto que la exi-
genciadejusticiarequiere de acciones que exceden el
sistema del derecho como el ejercicio de la memoria,
la participacién activay militante en organizaciones
de la sociedad civil y el ejercicio reflexivo y colec-
tivo del perdon mas alla de las formas juridicas de
ejercerlo (porejemplo, elindulto). Lajusticiaesensi
misma el hiato o latensionirresoluble entre derechoy
justicia porque ello evita que se privilegie lajusticia
pura (que alienta la peor violencia en nombre de una
reparacion infinita del dafo) o el derecho sin justi-
cia (que neutraliza la venida de lo nuevo o el cambio
imprevisible). La fuerza de ley anima, impulsa y des-
pliega la ley, mantiene la estabilidad del orden legal,
refuerza la autoridad constituida e incluso estimula

su efectividad calculadora. La fuerzade ley noes la
anulacion violenta del derecho sino lo que permite
la supervivencia de la ley en diversos contextos de
aplicacion. Lajusticiaimpulsa la deconstruccion del
derecho -esto es, su permanente refundacidon- pero
no podra deponerlo: “[...] lajusticia, en tanto que no
es solo un concepto juridico o politico, abre al por-
venir la transformacion, el cambio o la refundacion
del derecho y de la politica.”*

Lanocion de fuerza de ley desplaza lo que Foucault
(lama la “fuerza de opresion” que es uno de los nudos
centrales de la historia del aparato judicial del Estado
occidental.’ Que Derrida deje en segundo lugar la
persistencia histérica de la fuerza de opresion de los
aparatos dejusticia legal no significa que menosprecie
que el derecho comportainevitablemente unaviolen-
cia. Mas bien lo que queda aplazado en la reflexion es
la conexidninterna de la fuerza de ley con la violencia
sin logos, opresiva e injusta. Si la fuerza de ley es una
fuerza‘performativa’ que aplica el derecho en lugar de
anularlo entonces la violencia‘a-formativa’o anémica
es desplazada de la estructura de la “justicia como
derecho”. Es justamente la conexién interna entre
derechoyviolenciaanémica, el centro de la propuesta
tedrica de Agamben.

Agamben: la separacion entre derecho y violencia

Giorgio Agamben es uno de los principales exponen-
tes de los fildsofos que han elaborado diagndsticos
sobre la biopolitica, enfoque este Gltimo que estudia
lainclusion, acentuada en la modernidad, de la vida
en los mecanismos del poder estatal. Laintencion del
trabajo del italiano es triple: 1) trazar la genealogia
de la biopolitica occidental; 2) analizar los mecanis-
mos biopoliticos contemporaneos, especialmente lo
que denomina el “estado de excepcidn convertido
en regla”; 3) proponer una politica, mesianica y
emancipadora, que impulse una comunidad sin las
figuras de la soberania y del derecho. Se presentan

% Idem.
5 Ibid., pp. 63-64.

a continuacion, los principales aspectos de estos
puntos.”

En el centro de la propuesta del fildsofo romano
se encuentran cuatro conceptos fundamentales, a
saber: homo sacer, nuda vida, soberania y derechoy
Estado de excepcion. EL homo sacer es una arcaica
figura del derecho romano que podia ser asesinada
por el soberano sin cometer homicidio ni celebrar un
sacrificio. De ello, Agamben asume que la funcion
originaria de la soberania es ejercer una violenciaim-
pune sobre el homo sacer cuya existencia es reducida
a nuda vida o vida meramente bioldgica. El origen

16 Michel Foucault, Microfisica del poder, Madrid, La Piqueta, 1992, p. 53.
7 Para una version abreviada de los tres topicos que resumen el trabajo de Agamben, vid. mi articulo “Agamben, Giorgio”, en Michael T.
Gibbons (ed.), The Encyclopedia of Political Thought, Nueva York, Blackwell, 2011.

Perspectivas Tedricas



del poder politico es la violenciay no el derecho, es
decir, el poder no se funda en un contrato estable-
cido bajo condiciones de legalidad y legitimidad. La
soberania no garantiza la unién de los ciudadanos en
una comunidad de valores compartidos o en un orden
juridico trascendentalmente fundado, pues el sobe-
rano puede disponer violentamente de la nuda vida.
Porello larelacion originaria de la vida con la politica
es el bando o el abandono: “La relacion originaria de
la ley con la vida no es la aplicacion, sino el Abandono.
La potencia insuperable del nomos, su originaria
‘fuerza de ley’, es que mantiene a la vida en su bando
abandonandola.”® La nuda vida es inseparable de la
metafisica occidental puesto que la tarea metafisica
por excelencia —en el orden ontolégico, politico y
juridico- ha sido aislar un ser puro de tres formas
de abandono del ser a su condicidn biologica. La
concepcion del hombre como ser dotado de lenguaje
y discurso, la politica como locus de la vida buena y
la determinacion juridica de la vida abandonan, fuera
de la filosofia primera y de la ciudad, la animalidad
del hombre, el simple hecho del viviry la nuda vida
despojada de reconocimiento legal.’ Metafisica y
biopolitica son procesos analogos porque a ambas les
compete aislar un ser puro de sus cualidades secunda-
rias, accesoriasy bioldgicas: “’Nuda’, en el sintagma
‘nuda vida’, corresponde aqui al término griego haplos
[amA@g], con el que la filosofia primera define el ser
puro. ElL haber llegado a aislar la esfera del ser puro,
que constituye la contribucién fundamental de la
metafisica de Occidente, no carece, en efecto, de
analogias con el aislamiento de una nuda vida en el
ambito de la politica.”? Arcaica, aunque sofisticada
en la modernidad, la biopolitica es una catastrofe
nica, un continuum que se despliega sin cesar a lo
largo de la historia como historia de la dominacién
y de la vida abandonada.

Los trabajos de Benjamin sobre la violencia, el
lenguaje, la destruccion y el destino son el soporte
fundamental de las tesis agambianas, no sdlo porque
el término “nuda vida” aparece en Para una critica
de laviolencia, sino porque para Benjamin la vida “no
es algo sobre lo que el derecho deja caer a posteriori
su ‘fuerza’ [...], sino lo que el derecho ya siempre
configurdy determind”.? Viday derecho estan ligadas
de tal manera que no hay existencia libre fuera de
los constrefiimientos y condicionamientos juridicos.
En la historia no siempre hubo relaciones juridicas
pero el derecho tiene raices miticas arcaicas. La vida
esta ligada desde tiemposinmemoriales ala “palabra
sentenciadora” del mito, ésta se conecta con el jui-
cio como forma primaria del derecho y el derecho se
relacionainternamente con la violencia:?? estos tres
elementos se anudan en la cadena mitica del destino
que determina a la vida punto por punto (determina-
cionen el sentido que establece los limites de la vida
digna de ser vivida y la vida indigna de serlo).

El estado de excepcidn es el dispositivo que sus-
pende formalmente la ley para producir o restaurar
un orden social legal que ha sido puesto en cuestion
en un momento critico. Este dispositivo suspende la
ley pero al buscarrestaurar el orden perdido mantiene
la posibilidad del derecho. El estado de excepcion
no es un instrumento sélo de las dictaduras o de
los totalitarismos, sino un espacio anémico que
pertenece a la estructura de lo juridico como tal: es
el momento en que la ley se conecta con “la mera
violencia en cuanto estado de naturaleza”.?® En el
estado de excepcion lo legal esta vigente pero no se
aplica -no confiere sentido, no vincula, no unifica
los distintos fines particulares de los individuos-y
unaviolencia sin mascarajuridica adquiere fuerza de
ley. La suspension de la ley da lugar a una violencia
con fuerza de ley pero que niega la misma ley (por

8 Giorgio Agamben, Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida I, Valencia, Pre-Textos, 2006, p. 43. Las cursivas son del original.
1 Daniel McLoughlin, “The Sacred and the Unspeakable: Giorgio Agamben’s Ontological Politics”, en Theory and Event, vol. 13, nam. 1,
2010. (Documento disponible en linea, en http://muse.jhu.edu/journals/theory_and_event/v013/13.1.mcloughlin.html)

2 G. Agamben, Homo sacer..., op. cit., p. 231.

21 Federico Galende, Walter Benjamin y la destruccion, Santiago de Chile, Ediciones Metales Pesados, 2009, p. 87.
22 \W. Benjamin, “Sobre el lenguaje en generaly sobre el lenguaje de los hombres”, en Para una critica de la violencia y otros ensayos, Madrid,

Taurus, 1998 (IluminacionesI1V), p. 71.
3 G. Agamben, Homo sacer..., op. cit., p. 34.

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales



ello Agamben escribe “fuerza de tey”, tachando la
ley, no “fuerza de ley”).

El estado de excepcion es un espacio anémico en
el que se pone en juego una fuerza-de-ley sin ley
[...]. El estado de excepcion es, en este sentido, la
apertura de un espacio en el cual la aplicacién y
lanorma exhiben suseparaciony una pura fuerza-de-
tey actla (esto es, aplica des-aplicando) una norma
cuya aplicacion ha sido suspendida [...] para aplicar
una norma se debe, en (ltima instancia, suspender
su aplicacion, producir una excepcion. En todo caso,
el estado de excepcion sefiala un umbral en el cual
l6gica y praxis se indeterminan y una pura violencia
sin logos pretende actuar un enunciado sin ning(n
referente real.?

La “puraviolenciasin logos” del estado de excepcidn
se diferencia de la nocion derrideana de fuerza de
ley que anima a la justicia como derecho. Se podria
sostener que una cosa es la fuerza de ley y otra la
fuerza detey, es decir, una cosa la aplicacién habitual
de la ley ensituaciones no criticas o excepcionalesy
otra muy distinta es el estado de excepcién, donde
tiene lugar la suspension momentanea del derecho
en un momento critico particular. Pero la tesis de
Agamben es que no es posible distinguir claramente
estos dos momentos logico-temporales porque hoy el
estado de excepcion “se ha convertido en la regla”.
Este hecho permite dar paso al segundo objetivo del
trabajo de Agamben, referido al diagnéstico de la
politica contemporanea.

En el siglo xX el control de la vida llega a la
“exasperacion”® y el estado de excepcion “ha alcan-
zado hoy sumaximo despliegue planetario. Elaspecto
normativo del derecho puede ser [...] impunemente
obliterado y contradicho por una violencia guber-
namental que, ignorando externamente el derecho
internacionaly produciendo internamente un estado
de excepcidn permanente, pretende sin embargo

estar aplicando el derecho”.?® El estado de excepcion
devenido regla no es el indicador de una soberania
unificadaentornoala decision personal del soberano
que suspende lavalidez de laley paraimponerelorden;
tampoco es el recurso momentaneo, excepcional, de
verificacion de la soberania, sino una herramienta
paradigmatica de gobierno sobre todo desde la Primera
Guerra Mundial. La soberania se gubernamentaliza,
esto es, se pone a las drdenes del poder administrati-
vo o gubernamental y con ello se diluye la distincion
entre soberania y gobierno (o soberania y policia,
que fue el eje central de la teoria de la soberania de
Hobbes a Rousseau). También la soberania popular ha
sido opacada por el estado de excepcion permanente
pues éste lesiona severamente los procedimientos
de deliberacién ciudadana. EL poder soberano, al no
funcionar como una instancia unificada y legitima
de poder, no logra imponer un orden politico estable
y en respuesta a ello trata de reducir la inseguridad
poniendo a la vez en situacion de peligro grave y
permanente la vida de la poblacién.

Se puede entender, siguiendo a Foucault, a las
sociedades actuales como “sociedades de seguridad”
en las cuales soberaniay policia, o soberaniay admi-
nistracion de la poblacion, estan fuertemente liga-
das. EL filésofo pictén advirtio que el derecho tiene
un estatus especifico en una sociedad de seguridad.
Este potenciay a la vez es potenciado por las medi-
das de seguridad: “[...] hay una verdadera inflacion
legal, una inflacion del cédigo juridico legal para
poner en funcionamiento el sistema de seqguridad.””’
En nuestras sociedades de seguridad hay cada vez
mas leyes de seguridad las cuales, lejos de ser la
solucion a la inseguridad, son parte del problema.
La nuda vida, protegida y a la vez puesta en riesgo
por los dispositivos de seqguridad hoy potenciados,
se ha convertido en la forma de vida dominante.
Aunque los ejemplos que ilustran la nuda vida son
casos extremos (refugiados, exiliados, hambrientos,
inmigrantesilegales, pacientes comatosos, etcétera),

2% 6. Agamben, Estado de excepcion. Homo sacer, II, I, Buenos Aires, Adriana Hidalgo Editora, 2007, pp. 80; 83.

% 6. Agamben, Homo sacer..., op. cit., p. 166.
2% G. Agamben, Estado de excepcion..., op. cit., pp. 155-156.

7 M. Foucault, Seguridad, territorio, poblacion. Curso en el Collége de france (1977-1978), Buenos Aires, FCE, 2009, pp. 22-23.

Perspectivas Tedricas



estos asuntos marginales se han vuelto cada vez mas
normales.? En las sociedades del riesgo, obsesionadas
con la inseguridad y el terrorismo, la soberania no
funciona como un poder unificado bajo condiciones
de legitimidad. A mediados de los afios noventa,
Agamben sostuvo: “Hoy no hay en toda la tierra un
Jjefede Estado que no sea virtualmente un criminal [...].
Porque el soberano, que ha consentido de buen grado
en presentarse con el caracter de eshirroy de verdugo
muestra por fin ahora su originaria proximidad con
el criminal”.? La mimesis entre soberania y crimen
indica que no es posible separar la violencia legal de
la violencia anémica, la fuerza de ley de la fuerza de
teyy lasoberaniade la policia; esimposible separarlas
porque la soberania produce, a través de operaciones
de policia, nuda vida en todas partes del mundo:

En todo el planeta, en Europa como en Asia, en los
paises industrializados avanzados como en los del
Tercer Mundo, vivimos hoy en el bando de una tradi-
cién que se encuentra permanentemente en estado de
excepcion. Ytodo poder, noimporta si democratico o
totalitario, tradicional o revolucionario, ha entradoen
una crisis de legitimidad, en el cual el estado de ex-
cepcion, que era el fundamento escondido delsistema,
saleaplena luz. Sila paradoja de la soberania teniala
forma: “No hay un fuera de la Ley”, en nuestro tiempo,
en el cual la excepcion se ha convertido en la regla,
la paradoja se invierte en la forma perfectamente
simétrica: “No hay un dentro de la Ley”, todo -incluso
la Ley- esta fuera de la Ley. Y la humanidad entera,
todo el planeta, se convierten ahora en la excepcion
que la ley tiene que con-tener en su bando.®

En el momento actual, donde no hay nada dentro de
la ley -ni siquiera la ley-, los Estados ejercen una
violencia anémica en nombre delderecho. La conduc-
ta de Estados Unidos es paradigmatica al respecto:
para defender el orden social legal de Occidente de
las amenazas terroristas emprende acciones bélicas

% . Agamben, Homo sacer..., op. cit., p. 187.

unilaterales pasando por alto las reglas basicas del
derecho pablicointernacional. Sino hay dentrode la
ley tampoco hay fuera de la ley: siguiendo el ejemplo
anterior, el accionar bélico extrajuridico de Estados
Unidos es justificado como una accidon normal que
es ‘mas permanente’ que la aplicacion de la ley. Por
otra parte, la ley que no deja nada fuera de ella -la
forma clasica de la soberania- basa la seguridad del
orden en la sustraccion de toda violencia ajena al
ambito del derecho. La sentencia “No hay un fuera
de la ley” alude a la monopolizacién de la violencia
estatal que tiene por objeto proteger la vida de los
individuos. Por supuesto, la amenaza externa no
puede eliminarse totalmente porque si ello ocurriera
el derecho no tendria razén de ser. Este esquema de
la soberania —que proyecta la idea que no hay nada
fuera de la ley- guarda algo siniestro, porque si las
amenazas del afuera estan fuertemente controladas
se suscita una inflacién tendencialmente claustro-
fobica del adentro de la ley, esto es, la vida pasa a
ser un lugar meticulosamente controlado por la ley.
Si no hay fuera de la ley, entonces sé6lo hay adentro
y sis6lo hay adentro, no hay nada de qué refugiarse
y lo que se produce es un abandono sin sentido de
la ley que es el abandono de todo sentido.

No quedan nitidas las diferencias entre unoy
otro momento de la soberania que postula Agam-
ben. En el primer caso (“No hay un fuera de la ley”)
se tiene un orden seguro, pero a costa de sufrir
una soberania unificada, incontestable y por ello
estructuralmente letal; en el sequndo (“No hay
un dentro de la ley”), una soberania no unificada
legitimamente pero igualmente letal, por no decir
criminal. Es discutible el corte tajante entre estos
dos momentos logico-temporales de la soberania
si nos atenemos a los supuestos de los que parte el
mismo Agamben. Si la indistincion entre soberano
y criminal es originaria —o “la politica occidental es
desde elinicio una biopolitica”-,** entonces toda es-
tructura histérica de la soberania ha tendido a hacer

# G. Agamben, Medios sin fin. Notas sobre la politica, Valencia, Pre-Textos, 2001, p. 92. Las cursivas son del original.
30 G. Agamben, “El Mesiasy el soberano. EL problema de la ley en Walter Benjamin”, en La potencia del pensamiento. Ensayos y conferencias,

Madrid, Anagrama, 2008, p. 275.
31 G. Agamben, Homo sacer..., op. cit., p. 16.

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales



permanente el estado de excepcion. Hay que pensar
la persistencia de este dispositivo biopolitico: ;qué
tan permanente es?, ;s6lo en laactualidad se verifica
suestructuralidad?, ;cualquier suspensién de la ley es
una prueba de su constancia histérica como técnica
de gobierno? La brecha entre la novedad de la ca-
tastrofe —acentuada segin Agamben tras la Primera
Guerra Mundial-y la catastrofe como tal -la politica
occidental es originariamente biopolitica- debe ser
problematizada, incluso el hiato que se abre entre la
politica occidental y la violencia mas reciente: “Lo
que ahora tenemos ante nuestros ojos es, en rigor,
una vida que esta expuesta como tal a una violencia
sin precedentes, pero que se manifiesta en las formas
mas profanasy banales. Nuestro tiempo es aquél en
el que un fin de semana festivo produce mas victi-
mas en las autopistas europeas que una campafia
bélica.”? Resulta espinoso determinar un “antes”
y un “después” de la catastrofe si la catastrofe es
(nica. En el murmullo de la catastrofe las violencias
del presente y del pasado sélo comunican una igual
estupefaccion. Es verdad que se pueden aislar de la
historia distintas intensidades de fuerza, determinar
violencias mas extremas que otras, pero lo que se
ganaen comprension de laactualidad no debe hacer-
se a costa de caer en un ‘contextualismo’ que olvide
que el curso homogéneo y vacio de la historia es el
sitio de la catastrofe y no el aquiy ahora.

El tercer objetivo de la propuesta de Agamben
es plantear una “politica por venir” situada fuera
del paradigma de la soberania y del derecho, es
decir, una politica no estatal y no juridica.* Esta
politica abre sitio a la “comunidad que viene”, que
no esta definida por una identidad religiosa, étnica
o nacional. El nuevo horizonte politico supone la
intervencion de “medios puros” desligados de un
fin instrumental o que pueden desactivar un viejo

32 Ibid., pp. 146-147.

33 G. Agamben, Medios sin fin..., op. cit., p. 95.

34 G. Agamben, Estado de excepcion..., op. cit., p. 88.
% Ibid., pp. 157-158.

36 Ibid., p. 15.

uso volviéndolo inoperante. Agamben rescata las
nociones benjaminianas de una “lengua pura”y un
“derecho puro” entendidos como medios sin un fin,**
esto es, que pueden ser usados libremente por la co-
munidad. La lengua pura indica un uso de la lengua
o de la comunicacién no cooptado por los medios
masivos de comunicacion y el derecho puro alude a
un derecho no monopolizado violentamente por el
Estado. El dictum de la politica agambeniana es que
la vida no necesita ser protegida por la soberania y
elderecho, entodo caso, la humanidad s6lo necesita
hacer un uso com(n de las cosas.

Agamben entiende la “verdadera politica” co-
mo la “accién que corta el nexo entre violencia y
derecho.”* Elrompimiento de este nexo se expresaa
través de dosimagenes también surgidas del universo
benjaminiano: 1) la violencia divina o revolucionaria
(“una accién humana sin ninguna relacion con el
derecho”) y 2) el derecho no aplicado (“un derecho
sin ninguna relacién con la vida”).*® El profesor de
la Universidad de Verona asume una concepcion
‘destinal’ del derecho (porinfluencia de Kafkay Ben-
jamin) y afirma que elemblema de la aprehension de
la vida en la ley no es la sancion sino la culpa. Hay
un “estar-en-deuda” permanente con el derecho que
ocasiona una culpa igualmente permanente de no
estar a la altura de sus exigencias. “La culpa no se
refiere a la transgresion, es decir a la determinacion
de lo licito y de lo ilicito, sino a la pura vigencia de la
ley, a su simple referirse a algo.”’ El derecho aplasta
la vida contra el suelo del destino.

La primera imagen es la “violencia divina”.*® La
revolucion debe imitar la violencia divina judia,
que en lugar de gobernar abre camino a la justicia
no ligada a la posibilidad del derecho. La violencia
divina se diferencia de la violencia mitico-legal que
asume dos manifestaciones posibles: la violencia

7 G. Agamben, Homo sacer..., op. cit., p. 41. Las cursivas son del original.
38 Sobre otras aristas de la violencia divina diferentes a las examinadas en este articulo, vid. mi trabajo Sobre la soledad, Buenos Aires,

Ediciones del Signo, 2010, pp. 162-173.

Perspectivas Tedricas



creadora de derecho y la violencia que mantiene y
segura la aplicabilidad del derecho. Al contrario, la
violencia divina o revolucionaria no captura la vio-
lencia dentro de la red mitica del derecho y afirma
una vida no subordinada al destinoineluctable de la
ley. Es el stbito relampago que cruza el cielo abierto
de la historia destruyendo la cadena necesaria del
derecho, el “puro medio” sin fines instrumentales
que no es un eslabon mas dentro del continuum de la
existencia. Es la destruccion que abre el tiempo de
la “vida justa” sustraida al derecho como instancia
soberana de mando y dispositivo gubernamental de
calculo. Laviolencia mitico-legal “establece fronte-
ras”, es “culpabilizadora y expiatoria”, “golpea” y es
“sangrienta”; en cambio, la violencia divina “arrasa”
con las fronteras, se ejerce “por amor lo vivo” y es
“redentora” y “letal aunque incruenta”.*

La seqgunda figura es el derecho no aplicado,
tomado del ensayo de Benjamin sobre Franz Kafka.
Un derecho que rompe el nexo con la violencia es
aquél que sélo es estudiado y no realizado; que no
se realice o aplique significa que no cae con “todo el
peso de la ley” sobre la vida. El derecho que sélo se
estudia es la metafora de lo juridico despojado del
control meticuloso sobre la vida. El estudiante de
esta disciplina no persigue entrenarse en las argu-
cias de los abogados sino mostrar que, a través del
estudio pasivo, puede abrirse la puerta de lajusticia.
Esto demuestra que aunque Agamben congenia con
la violencia revolucionaria no demanda una politica
que cancele totalmente lo juridico. Al contrario,
aboga por un nuevo uso del derecho que detiene su
violencia calculadora:

Un dia la humanidad jugara con el derecho, como
los nifios juegan con los objetos en desuso no para
restituirles su uso canoénico sino para librarlos de él
definitivamente. Lo que se encuentra después del
derecho no es un valor de uso mas propio y original,
anterior al derecho, sino un uso nuevo que nace
solamente después de él. Inclusive el uso, que se ha
contaminado por el derecho, debe ser liberado de su
propio valor.“

;Qué relacién guarda la violencia divina destructiva
con la violencia anémica del estado de excepcion?
La primera se diferencia del estado de excepcién en
que en este (ltimo “el nexo entre violenciay derecho,
incluso a pensar de su indiferencia, se mantiene”.*
Por ello la violencia divina “no es una especie de
violenciajuntaa otras, sino la disolucion del vinculo
entre violencia y derecho”.*? Ella disuelve, revoca,
destruye la conexion entre violenciay derecho, una
conexion que sirve para gobernar, ordenar, articular,
construir lo vivo y administrarlo. No es el acto irres-
ponsable de la destruccion porla destruccion sino la
herida no sangrienta que se abre para que lo viviente
emerja como rasgo libre y auténomo. Agamben des-
taca que Benjamin, en su octava tesis de filosofia de
la historia,** distingue el estado de excepcion estatal
del “verdadero” o “efectivo” estado de excepcion
que es la revolucion. La violencia revolucionaria es
la violencia efectivamente andmica porque no usa
este tipo de proceder como excusa para mantener el
nomos, sino que asume con todas las consecuencias
el uso de una violencia destructiva que escinde el
vinculo entre norma y anomia que no se corta en
el estado de excepcion.

% Walter Benjamin, “Para una critica de la violencia”, op. cit., pp. 41-42.

0 Giorgio Agamben, Estado de excepcién, op. cit., p. 121.
41 Giorgio Agamben, Homo sacer, op. cit., p. 86.
“2 Idem.

“3 Que, alaletra, afirma: “La tradicion de los oprimidos nos ensefia que el ‘estado de excepcién’en que ahora vivimos es en verdad la regla.
El concepto de historia al que Llleguemos debe resultar coherente con ello. Promover el verdadero estado de excepcién se nos presentara
entonces como tarea nuestra, lo que mejorara nuestra posicién en la lucha contra el fascismo. La oportunidad que éste tiene esta, en parte no
insignificante, en que sus adversarios lo enfrentan en nombre del progreso como norma histérica. ELasombro ante el hecho de que las cosas
que vivimos sean ‘alin’ posibles en el siglo veinte no tiene nada de filos6fico. No esta al comienzo de ning(in conocimiento, a no ser el de que
laidea de la historia de la cual proviene ya no puede sostenerse.” Vid. W. Benjamin, Tesis de historia y otros fragmentos, edicion y traduccién
de Bolivar Echeverria, en http://www.bolivare.unam.mx/traducciones/Sobre%20el%20concepto%20de%20historia.pdf Asimismo, “Tesis
de filosofia de la historia”, en Angelus Novus, traduccién de H. A. Murena, prélogo de Ignacio Solares, Barcelona, Edhasa, 1971. N.E.

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales



En este punto, es preciso retomar el planteo
de Derrida sobre la justicia y la fuerza de ley para
plantear sus diferencias con la vision de Agamben.
Como se coment6 anteriormente, elfranco-argelino
considera que la ley debe ser aplicada y que no hay
aplicacion sin fuerza (de ley). A su vez, la aplicacion
vitaliza una ley que de otra manera permaneceria
como “letra muerta”. Suprimir el intervalo entre la
justiciay el derecho allana el camino a la violencia
injusta; esto mismo es la justicia que no acepta ser
calculada por el derecho asi como injusto también
resulta ser el derecho que no se aviene a la justicia,
esto es, a su permanente deconstruccion. La brecha
entre la justicia y el derecho es insuperable, pero
esto no impide que Derrida destaque la importancia
que tienen las luchas juridico-politicas concretas
por la ampliacion de derechos.

Asuvez, Agamben considera que lajusticiaacon-
tece cuando se rompe la conexion entre violencia/
derecho vy justicia/derecho. Sélo asi la humanidad
podrarestituir lavida a su condicién profana, misma
que caracterizatambién a la “vida feliz” que alcanza
“la perfeccidn de su propia potencia y de la propia
comunicabilidad y sobre la cual lasoberaniay el dere-
chono [tienen] ya controlalguno”.** La violencia sin
logos, la fuerza de tey; no es una eventualidad sino
la estructura misma del orden juridico. La soberania
y el derecho no necesitan ser aplicados para tener
fuerza porque la tienen antes de herir al mundo con
la espada: “el poder soberano puede mantenerse
indefinidamente como tal, sin pasar nunca al acto
[...] la potencia existe ya antes de ser ejercitaday |[...]
la obediencia precede a las instituciones que la hacen
posible’.* En el planteo de Derrida, la ley tiene
fuerza si pasa al acto a través de una decision; en
cambio, segln Agamben, el derecho tiene fuerza
desaplicandose en el estado de excepcion: la ley no
es efectiva por su aplicabilidad sino por el mero, y
perpetuo, estar referido a la vida.

4 G. Agamben, Medios sin fin..., op. cit., p. 97.

Derrida postula una separacion inhallable entre
derecho/violenciayjusticia/derecho -porque no hay
derecho sin violencia ni justicia sin ley ni violencia
que no pueda ser incorporada a la malla del nomos
ni ley que pueda suspender la invocacién a la justi-
cia-y considera que ninguna eleccién ético-politica
puede suprimir la violencia originaria de la relacién.
El problema para Derrida no es que haya violencia en
el mundo, sino saber que esa violencia no puede ser
interrumpida sélo por la decision juridica no abierta
a la justicia ni por una justicia antijuridica; la cues-
tion esta en reconocer que no hay derecho libre de
violenciay que el derecho es un elemento de calculo
con el que debe medirse la justicia, aunque nunca
se reconcilien. Al contrario, Agamben impulsa una
separacion efectiva que quiebra el vaivénindecidible
entre violencia/derecho y justicia/derecho y pro-
mueve una violencia revolucionaria que acabara con
la violencia legal en la historia. El problema para el
italiano es que el mundo actual es demasiado violento
yaln no se da una violencia que desactive el estado
de excepcion; la cuestion radica en reconocer que hay
un derecho libre de violencia que resulta de la desac-
tivacion de su impulso calculador (el derecho como
juego, juguete viejo, objeto en desuso). Cada autor le
reprocharia al otro unaincapacidad parainterrumpir
laviolenciainjusta: se puede conjeturar que Derrida
veria en la propuesta de la justicia sin relacion con
el derecho y del derecho sin fuerza ni violencia una
reedicion de los dualismos metafisicos (que alientan
las peores formas de violencia).“® Por otra parte, el
romano observa que la deconstruccién derrideana del
derecho es incapaz de ponerle fin al orden juridicoy
con ello a las relaciones instrumentales.

¢Agamben basa su propuesta en un dualismo
metafisico? ;Por qué la deconstruccién no puede
poner fin al orden legal? Esta cuestion y otras mas
son a continuacion analizadas.

“ G. Agamben, Homo sacer..., op. cit., pp. 65-66. Las cursivas son mias.
“6 Sobre la violencia del discurso metafisico, vid. Cristina de Peretti, Jacques Derrida. Texto y deconstruccién, Barcelona, Anthropos, 1989,

pp. 23-68.

Perspectivas Tedricas



¢Biopolitica o deconstruccion?

cQué relacion existe entre la deconstruccion y la
biopolitica? ;Es deconstructiva la biopolitica? ;Cua-
les son los limites de la deconstruccion frente a la
biopolitica y viceversa? Segin Agamben, nuestro
tiempo coincide con el prestigio de la deconstruccion
el cuales‘inescindible’ de una paralisis historica que
demora la interrupcién mesianica del acaecer.

El éxito de la deconstruccién en nuestro tiempo se
funda, precisamente, en el hecho de que concibe el
texto entero de la tradicidn, la Ley entera, como una
Geltung ohne Bedeutung, como una vigencia sin signi-
ficado. En términos de [Gershom] Scholem, podriamos
decir que el pensamiento contemporaneo tiende a
reducir la Ley (en el sentido mas amplio del término
que indica la entera tradicion en su aspecto regula-
tivo) a sunaday, sin embargo, a mantener esta nada
como “grado cero de su contenido”. De este modo,
la Ley se vuelve inaprensible, pero, justamente por
esto, insuperable, imposible de remover (indecidi-
ble, en los términos de la deconstruccién). Podemos
comparar la situacion de nuestro tiempo con la de
un mesianismo petrificado o paralizado que, como
todo mesianismo, vuelve vana la Ley para luego, sin
embargo, mantenerla como la nada de la revelacion
en un perpetuo e interminable estado de excepcion,
el “estado de excepcidn en el que vivimos”.#

Lasociedad sin clases, donde el derecho abandona su
relacion con el poder, no es “una fase de transicion
que no llega nunca al fin que deberia conducir, ni
mucho menos un proceso de infinita deconstruccion
que, manteniendo el derecho en una vida espectral,
ya no es capaz de concluirlo”.*® La deconstruccion
seria un eslabén mas de la cadena interminable del
destino en que el derecho es asumido como la nada
sin contenido pero que adn asi no puede ser derri-

4 G. Agamben, “El Mesias y el soberano...”, op. cit., p. 274.

bado. En Homo sacer |a critica a la deconstruccion
se realiza a partir del cuento de Kafka “Ante la ley”.
Cabe recordarelargumento de esta historia donde el
praguense narra el encuentro entre un guardian que
custodia la puerta abierta de la ley y un campesino
que solicita entrar durante afios. Los afios pasan,
el campesino insiste denodadamente y el guardian
se niega siempre a cumplir el pedido. EL campesino
espera toda su vida que se le conceda el permiso
para entrar, que nunca llega. Al final de sus dias el
campesino le pregunta al guardian por qué nadie
mas que él solicito atravesar la puerta de la ley. El
guardian le responde que ésta sélo estaba destinada
a ély, luego de decir esto, cierra la puerta poniendo
fin al relato.®

Agamben ve en el relato kafkiano la alegoria de
la ley como vigencia sinsentido o sin significado:
la puerta permanentemente abierta pero intras-
pasable es la metafora de la fuerza insuperable y
de la imprescriptibilidad de la ley. A partir de este
cuento, Cacciari define el poder de la ley como lo
abierto en lo que no se puede entrar; lo abierto en
que estamos inmersos sin poder “penetrarlo”, com-
prenderlo, entenderlo y asirlo. El campesino “esta
frente a la puerta abierta como frente a un obstacu-
loinsuperable”, pero “[n]o soporta lo Abierto”,*® por
esointerrogaal guardiany espera que le dé permiso.
Lo nuevo sélo irrumpe en una puerta cerrada que se
abre o en una puerta abierta que se cierra.

La puerta cerrada significa la posibilidad de abrir,
“verifica” nuestra esperanza, esta Gltima solamente
puede resistir frente a la puerta cerrada. Pero, ;como
podemos esperar “abrir” sila puerta ya esté abierta?
:Como podemos pensar en entrar-en-lo-abierto? En lo
abierto se esta, las cosas se dan, no se entra. No hay,
alli, el umbral que separa pregunta y respuesta. Po-

48 6. Agamben, Estado de excepcion..., op. cit., p. 120. Las cursivas son mias. Vid, también Samuel Weber, Benjamin’s -abilities, Cambridge/

Londres, Harvard University Press, 2008, p. 200.

“ Franz Kafka, “Ante la ley”, en Kafka, Franz. Cuentos, Buenos Aires, Orion, 1974 (documento disponible en linea en http://www.libros-

gratisweb.com/pdf/kafka-franz/cuentos.pdf). N. E.

50 Massimo Cacciari, fconos de la ley, traduccion y prologo Ménica Cragnolini, Buenos Aires, La Cebra, 2009, p. 97.

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales



demos entrar solamente alli donde podemos abrir. Lo
ya-abierto inmoviliza: este paso antes del siguiente,
la pregunta antes adn de ser pronunciada. El campe-
sino no puede entrar, ya que entrar en lo ya-abierto
es ontolégicamente imposible [...].

Debemos sabervolvera cerrar esta puerta para poder,
nosotros, esperar poder abrirla. La puerta abierta
indica que la respuesta esta dada y desde siempre,
pero en una dimensién inmemorable e inaudible.*

Dar un portazo, violentamente por supuesto, y abrir
una puerta cerrada que ilumina lo encerrado: contra
estas acciones que dejan entrar la fuerza vivificante
de lo vivo se dirige la persistencia claustrofdbica e
inentendible de la ley. Abrir la puerta cerrada o cerrar
la puerta abierta son dos acciones que indican una
separacion o escision: algo similar postula Agamben
cuando exige separar el derecho de la violencia para
que ambos no sean decididos por el soberano.

El discipulo de Heidegger no acepta la decons-
trucciéon pero, aun asi, deconstruye una serie de
oposiciones binarias propias de lasinterpretaciones
usuales del mesianismo. La primera dicotomia cues-
tionadaes laque opone el Mesias a la ley. Se coment6
yaque la ley es una “vigencia sin significado” porque
su poder radica en ser “insuperable justamente por-
que no prescribe nada”.*2 Es decir, la ley no tiene un
significado, no prescribe un modo de vida sino que
su l6gica consiste en contener la vida. Sin embargo,
el autor italiano sostiene que es posible invertir la
condicion de “vigencia sin significado” de la ley en
direccién mesianica. Porque vigente, pero sin tener
significado ni prescribir nada, es la forma que asume
la Torah (el Pentateuco cristiano) originaria donde
la ley divina adn no adquiere un significado deter-
minado. En el origen, la ley divina esta vigente pero
desordenada y sin significado. Agamben retoma la
vieja idea judaica de que la Torah originaria era una
mezclaincoherente de letras que sdlo después, en el
curso de la historia, se ordenaron en una direccion

51 Ibid., pp. 92-93.
52 G. Agamben, Homo sacer..., op. cit., p. 79.
5% G. Agamben, “El Mesias y el soberano...”, op. cit., p. 273.

de sentido. Al ser nada mas que un cmulo desarti-
culado de letras, el mas sagrado de los textos judios
contenia todos los significados en potencia: carecia
de un significado porque contenia todos los signifi-
cados posibles. En esa Torah despedazada encuentra
Agamben el surco perdido de la redencién. Es decir,
no en algo que es construido para ser demolido o
despedazado, como una potencia vencedora en una
guerra derriba el monumento de un héroe del pais
vencido o conquistado. Se tiende a concebir al Mesias
como el que viene a destruir el orden de la ley en su
totalidad. Pero en el ejemplo de la Torah originaria,
el Mesias no cancela toda forma de la ley sino que
convierte laley en un cmulo de letras desarticuladas
que no imponen mandatos que sujetan la vida. Esto
es lo mismo que propone Agamben cuando sostiene
que la sociedad sin clases no cancela la ley sino que
la vuelve inoperante: un elemento de juego o de uso
com(n sin determinacion de la vida.

La segunda oposicion opone tajantemente el
tiempo mesianico al profano. Pero Agamben entiende
que en el primero el segundo no es borrado porque
ambos conviven “segin modalidades que no es po-
sible reducir a los términos de una légica dual (este
mundo/otro mundo)”.>* La “tarea” mesianica supone
un “pequeno desplazamiento” que no destruye el
mundo actual para construir uno totalmente nuevo.
Antes bien, segln una bellaimagen: “[b]asta empujar
s6lo un poquito estataza o este arbusto o esta piedra,
y asi con todas las cosas. Pero este poquito es tan
dificil derealizary su medida tan dificil de encontrar
que, por lo que respecta al mundo, los hombres no
pueden hacerlo y por eso es necesario que llegue el
Mesias”.** El “pequeiio desplazamiento” entre lo dado
y lo por venirimpide entender al tiempo mesianicoy
al tiempo profano como temporalidades ‘disjuntas’.
El ajuste es pequefio, minimo, menor: no un gran
ajuste, no la construccion de un enorme monumento
nuevo. Se trata de dos tiempos vinculados por un
ajuste minimo: lo mesianico no anula la mundanidad
de lo profano sino que libera las cosas de la esfera

** G. Agamben, La comunidad que viene, Valencia, Pre-Textos, 2006, p. 47.

Perspectivas Tedricas



sagrada de la ley que prohibe hacer un uso comin de
las cosas; la profanacién revolucionaria de lo sagrado
-y elderecho esun elemento estructuralmente sagra-
do- restituye al uso com(n lo que el poder soberano
mantiene indisponible.?

La tercera oposicion deconstruida es ocio/des-
truccion. Se tiende a pensar que la destruccion re-
quiere un plan preconcebido, una maquinacion
racional y una accién instrumental fria que no se
apiada de nada. Se cree que después de la destruc-
cion vendra la construccién trabajosa y ardua de un
mundo mas ordenado. Pero en realidad destruir es
una tarea ociosa:

Los sabados, como es sabido, uno debe abstenerse
de hacer toda melaja, toda labor productiva. Este
ocio, esta inoperatividad esencial es para el hombre
una especie de alma suplementaria o, si se quiere,
su verdadera alma. Un acto de pura destruccion,
sin embargo, una actividad que tuviera un caracter
perfectamente destructivo o descreativo equivaldria
a la menuja, al ocio sabatico y, como tal, no estaria
prohibido. No el trabajo, sino inoperatividad y des-
creacion son, en este sentido, el paradigma de la
politica que viene.*®

Devuelta alrelato de Kafka, el cierre final de la puerta
de laley es usualmente interpretado como la derrota
del campesino frente al poderincontestable de la ley.
Pero Agamben nointerpreta asi el final del relato, en
suopinion el cierre de la puerta alegoriza la entrada
del tiempo mesianico en el tiempo profano. Esto le
permite cuestionar una vez mas la deconstruccion:

Siesverdad que justamente la apertura [de la puerta]
constituia [...] el poder invencible de la ley, pode-
mos entonces imaginar que todo el comportamiento
del campesino no era otra cosa que una complicada
estrategia para conseguir su clausura e interrumpir
asi su vigencia sin significado. El sentido Gltimo de
la historia no es entonces simplemente, en palabras

de Derrida, el de “un acontecimiento que no logra
ocurrir” (o que ocurre no ocurriendo: “Un événement
qui arrive a ne pas arriver”); por el contrario, aqui
algo se ha cumplido en forma verdadera y definitiva
y las aparentes aporias de lo acontecido al campe-
sino expresan sobre todo la complejidad de la tarea
mesianica que en ella esta alegorizada.”’

La deconstruccién, siguiendo sus destrezas inde-
cidibiles, no tomaria partido por ningln personaje
del cuento. Podria asumir la tarea del campesino de
negociar infinitamente con la ley, como lo hace la
justicia segln Derrida, pero también podria jugar el
papeldel guardian cuya funcion es custodiar la nada
de la ley: la deconstruccion nos ensefiada que, dado
que hay un exceso infinito de indecidibles sobre cada
posibilidad de significado, todo texto es escritura
sin significado, por tanto, vigencia sin significado. El
cierre de la puerta es una metafora de la revolucion
que interrumpe la dominacién biopolitica en la his-
toria. ELcampesino logra desactivar lavigenciadela
ley a través de la politizacidn pasivay paciente de su
nuda vida porque, a pesar de todo, aquél finalmente
logra que la puerta de la ley se cierre. Las estrategias
del campesino pertenecen “al tiempo histéricoyasu
ley y, al mismo tiempo, les pone punto final”.>® Hay
un ajuste entre la nuda vida abandonada del cam-
pesinoy la vida beata que experimenta el verdadero
abandonarse fuera del podersoberanoy del derecho.
Esto Gltimo no libra a Agamben de entender al sujeto
emancipatorio como un sujeto calcinado porel poder,
que debe reducirse a nuda vida durante todo el resto
de su vida para ver entrar al Mesias en la historia.
Esto tiene una resonancia sacrificial que no queda
claro como encaja con la politica de la comunidad,
la vida profanay el “desplazamiento minimo”. Algo
asi como: vive reducido a nuda vida toda tu vida y,
al final de los tiempos, seras recompensado.

Si se toma en cuenta lo anterior, cabria cuestio-
nar: ;como evitar entonces que la destruccion pura
de la violencia revolucionaria divina no alimente e

%> G. Agamben, Profanaciones, Buenos Aires, Adriana Hidalgo Editora, 2005, pp. 100-102.

%6 G. Agamben, La comunidad que viene..., op. cit., p. 94.
7 G. Agamben, “El Mesias y el soberano...”, op. cit., p. 280.
58 Ibid., p. 281.

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales



incluso caigaen los horrores del estado de excepcion
permanente? ;Como podra la violencia destructiva
situarse fuera del originario referirse del derecho
a la vida? Estas preguntas expresan las reservas
que Derrida mantiene con la nocidn de violencia
divina. Derrida advierte que una violencia total-
mente destructiva de la ley se acerca a las peores
violencias de la historia, por ejemplo, la “solucién
final a la cuestion judia” de los nazis. Por ello no es
precipitado pensar

[...] el holocausto como una manifestacién ininter-
pretable de la violencia divina en cuanto que esta
violencia divina seria a la vez aniquiladora, expiadoray
no-sangrienta [...]. Cuando se piensa en las cdmaras de
gas y en los hornos crematorios, ;como oir sin temblar
esta alusion a una exterminacion expiadora porque no
sangrienta? Aterroriza la idea de una interpretacion
que haria del holocausto una expiacion y una firma
indescifrable de la justa y violenta colera de Dios.>

En otras palabras, el peligro de la violencia divina
es que puede degenerar en lo peor dispuesto a des-
truirlo todo. La violencia burocratica del estado
de excepcidn puede colonizar los medios y fines de
la revolucion como fuerza justa de aniquilacién.
Derrida no considera que la violencia divina sea el
afuera radical de la soberania que dice ser; su toma
de distancia con esta figura se justifica por su apego
aunajusticia que acepta medirse con el derecho, que
evita lo peor de la violencia revolucionaria.

En este contexto, Agamben considera un “ma-
lentendido” la equiparacion que hace Derrida de la
violencia divina con el endldsung del nacionalsocia-
lismo.¢® Porque destruir, en clave mesianico-eman-
cipadora, no es aniquilar lo viviente usando una
maquina burocratica de muerte. El malentendido es
funcional a la estrategia de la deconstrucciéon que
no puede concebir una “tercera figura” a la violencia
que funday a la violencia que mantiene el derecho.

La pura destruccion como vocacion sabatica es lo
(nico que puede destruirla ontoteologia de la sobe-
rania. Ahora bien, vale la pena preguntar si la vio-
lencia divina podria manifestarse o advenir en la
épocadonde elestado de excepcion domina en todas
partes del mundo y en todos los tipos de gobierno.
¢Como identificar un afuera de la violencia sobe-
rana cuando las divisiones dentro/fuera, norma/
violencia, violencia legal/violencia andmica son
difuminadas en el estado de excepcién permanente?
¢Como vislumbrar un afuera al estado de excepcion
permanente que no deja de someter la vida en todas
partes del mundo? Si la violencia divina afirma poder
derribarelsistema espectral de las relaciones juridi-
cas en su totalidad,®* ;como aniquilar un espectro,
una ley que precisamente se mantiene en vigencia
en la espectralidad, elabandonoy la desaplicacion?
;Como suspender una ley que esta vigente en la forma
misma de la suspension en el estado de excepcion
permanente?

Como se analiz6 anteriormente, el derecho
“puro”, conferido al uso comin de los hombres, no
es un valor original del derecho que se perdi6 en el
huracan del progreso y que debe ser desenterrado,
sino un nuevo uso del derecho que hace después del
derecho. Es decir, el rompimiento de la conexion
entre derecho y violencia no permite la llegada de
una comunidad originaria, sino la reactivacion del
sentido abierto sin propiedad, la comunidad ya no
sostenida en la excepcion soberana sino en el uso. El
uso es sindnimo de lo comdn en tanto “se refiere a
las cosas en cuanto no pueden convertirse en objeto
de posesion”.6? Eluso del derecho sinrelacién con un
fin instrumental es la praxis juridica liberada de su
captura en la excepcidn soberana. Lo que no queda
claro en la propuesta de Agamben es la vinculacion
entre violencia divina (la vida sin relacién con el
derecho) y el uso del derecho (el derecho sin rela-
cion instrumental con la vida). ¢La violencia divina
conduce al uso libre del derecho luego de destruir

50 J. Derrida, Fuerza de ley..., op. cit., pp. 149-150. Las cursivas son del original.

€ G. Agamben, Homo sacer..., op. cit., p. 85.

81 Axel Honneth, Patologias de la razon. Historia y actualidad de la teoria critica, Buenos Aires, Katz Editores, 2009, p. 137.

82 G. Agamben, Profanaciones..., op. cit., p. 109.

Perspectivas Tedricas



la cadena mitica del derecho? ;0 es posible usar el
derecho sin necesidad de que se produzca una ruptura
revolucionaria? Falta problematizar un mediador en-
tre esas dos experiencias, bastante disimiles por
cierto, dado que Agamben no ofrece razones sobre
como se vinculan.

Con todo lo expuesto hasta aqui, es perentorio
inquirir: ;no reproduce la propuesta politica de
Agamben la idea del fin de lo politico como adveni-
miento de una realidad viva? ;La restitucion de las
cosas alusoy de la ley a la Torah originaria, resuelve
los problemas que Agamben le imputa a la decons-
truccion? ;No se trataria del fin de la historia y por
tanto de lo politico?®* Agamben no parece propo-
ner esto. Eladvenimiento de la verdadera politica, y
por tanto de la comunidad, implica el deseo de tras-
pasar los limites de la soberaniay esta tarea entrafia
un riesgo evidente de muerte. Cancelar ladominacion
biopolitica de la historia supone abrazar la preca-
riedad de la vida, que es distinto al dispositivo de
la soberania que precariza la vida en el momento en
que afirma protegerla, cuidarla o asegurarla. La tarea
politica es “hacer del propio ser-asino unaidentidad
y una propiedad individual, sino una singularidad sin
identidad, una singularidad comdny absolutamente
manifiesta. Si los hombres pudiesen ser sélo el asi,
su exterioridad singular y su rostro, entonces la hu-
manidad accederia por primera vez a una comunidad
sin presupuestos y sin sujetos, a una comunicacion
que no conoceria mas que lo incomunicable”.%
Lo que adviene con la comunidad no es la presencia
de lo absolutamente vivo, una esenciaindestructible,
sino la vida asumida como precariedad comin. No la
vida como portadora de identidades y propiedades
sino el “dejarse ser” inmanente® de la vida ya no
protegida y, por ello, negada por la maquina tras-
cendente de la soberania. Agamben exige separar
lavida del derecho porque la brecha se encuentraen

63 Esta idea me fue sugerida por Antonio Hernandez Curiel.
¢ G. Agamben, La comunidad que viene..., op. cit., p. 55.

la vida misma: inabarcable, ella sobrevive a sus infi-
nitas desintegracionesyarticulaciones biopoliticas.
La vida es un “manar que [...] se derrama continuay
vertiginosamente en si mismo”.%® Si ello es asi, se le
puede cuestionar a Agamben como puede postular
unavida profana derramada, que rompe todo limite,
si la vida aparece originariamente configurada por
el derecho. La respuesta es espinosa pero también
simple: sdlo si hay pura destruccion la vida puede
liberarse del destino del derecho, porque la vida que
se libera con la destruccion no es una vida natural
anterioral derecho, sino unavida profanay mundana
que asume su propia contingencia sin requerir la pro-
teccion del soberano. Destruir no es una tarea, una
maquinacion, tampoco la vuelta a un origen previo
a la nuda vida porque de hacerlo no se podria volver
a ningdn sitio libre de destruccién. Para destruir
hay que estar liberado de uno mismo, de las posibili-
dades vivas que se presentan como (nicasy también
de la nostalgia por las cosas muertas. Como afirma
Maurice Blanchot en tono benjaminiano: “hay que
amar para destruir y el que pudiera destruir por un
puro movimiento de amar, no heriria, no destruiria,
daria Gnicamente, entregando la inmensidad vacia
en que destruir llega a ser una palabra no privativa,
no positiva, la palabra neutra que acarrea el deseo
neutro”.%” La destruccion es lo que le acaece “a la
vida como tal [...] no responde a un rasgo intencio-
nal de la vida, sino a una precipitacion en la vida
de lo que comparecia como lo mas desconocido en
ella”.® EL relampago de la vida no tiene cabida en la
negociacion imprescriptible que la deconstruccion
establece entre el derechoy lajusticia. Lavida como
manar y relampago (naturaleza sin culpa) no puede
serincluida en el movimiento oscilatorio que Derrida
observa entre el derecho y la justicia.

En este marco, deconstruccion y biopolitica se
repelen mutuamente. Derrida cuestiona la oposicion

55 G. Agamben, “Lainmanencia absoluta”, en Gabriel Giorgiy Fermin Rodriguez (comps.), Ensayos sobre biopolitica. Excesos de vida, Buenos

Aires, Paidos, 2007.
5 Ibid., p. 70.
67 Maurice Blanchot, La amistad, Madrid, Trotta, 2007, p. 109.
% F, Galende, op. cit., pp. 87-88.

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales



tajante que Agamben postula entre bios y zoé, entendi-
dos como la division biopolitica primaria de Occidente.
EL filésofo de EL Biar considera esta distincion “mas
que dificily precaria”.®® A los ojos del francoargelino,
Agamben podria quedar preso de dos tareas espino-
sas: 1) distinguir entre la autenticidad originaria (el
lenguaje como pura comunicabilidad sin un fin) y la
caida en la dominacion (el lenguaje sentenciador del
derecho); 2) diferenciar claramente el derecho de la
violencia. Para el romano, la deconstruccion perma-
neceria bajo la tutela de la metafisica de la soberania
occidental ya que ocupa el umbral en que se cumple
la articulacion entre violencia y derecho. Agamben
pretende desnudar la verdadera naturaleza de la de-
construccioén como la estrategia que no concibe una
vida fuera del derecho -y sélo una vida liberada del
derecho puede ser libre.

Sin embargo, ambos discursos, puestos en con-
tacto, destituyen la autoseguridad del otro. Decons-
truccion y biopolitica son suplementos aunque se
obstaculicen. En elmomento en que Derriday Agam-
ben toman direcciones opuestas una preocupacion
com(n traza un espacio de tregua. Porun lado, toda la
estrategia argumentativa de uno se asienta, aligual
que la del otro, en la deconstruccién de oposiciones
binarias jerarquicas. El autor italiano repudia “la
unidad de la vida como articulacion jerarquica de
unaserie de facultadesy oposiciones funcionales”.”
Algo asi como una practica deconstructiva asume
Agamben cuando cuestiona los dualismos metafisicos
y muestra la impureza de base que hay entre las no-
ciones clasicas del mesianismo (ley/Mesias; tiempo
profano/tiempo mesianico; destruccidon/ocio). Y esta
deconstruccion la hace en nombre de la justicia. Es
como si estuviera forzado por la misma deconstruc-
cion a deconstruir la propuesta de Derrida. Por otro
lado, y de igual manera que el doctor de la Univer-
sidad de Roma, Derrida sostiene que el deber de la
justicia es comprometerse con una vida que es mas
que nuda vida y mas que la vida presente:

8 J. Derrida, Canallas..., op. cit., p. 42.

¢Hay acaso justicia, compromiso de justicia o respon-
sabilidad en general, que haya de responder de si (de
sivivo) ante otra cosa que, en dltimainstancia, nosea
lavidadealguien que esta vivo, se la entienda como vi-
danatural o como vida delespiritu? Cierto. La objecion
parece irrefutable. Pero lo irrefutable mismo supone
que esa justicia conduce a la vida mas alla de la vida
presente o de su ser-ahi efectivo, de su efectividad
empirica u ontolégica: no hacia la muerte sino hacia
un sobre-vivir, a saber, una huella cuya vida y cuya
muerte no serian ellas mismas sino huellas y huellas
de huellas, un sobre-vivir cuya posibilidad viene de an-
temano a desquiciar o desajustar laidentidad consigo
del presente vivo asi como de toda efectividad.”?

El fundador del Colegio Internacional de Filosofia
cuestiona las formas contemporaneas de sujecion
de la vida que dependen de una soberania cada vez
mas violenta e ilegitima. Por ello es necesario de-
construir la maquina de la soberania contemporanea
que despliega una violencia formidable. Canallas
analiza el devenir reciente de la violencia global,
que da por resultado una violencia ejercida por los
paises poderosos de Occidente defensores del de-
recho internacional en contra del terrorismo global
y de los “Estados canallas” (aquellos que estan fuera
del orden legal internacional). Pero esta defensa
de los valores democraticos occidentales se hace
transgrediendo sistematicamente el derecho pabli-
co internacional. Si en Fuerza de ley el derecho es
entendido como un dispositivo de calculo efectivo,
Canallas muestra que los Estados de las democracias
desarrolladas hoy ejercen una violencia que desborda
permanentemente al derecho. Este Gltimo trabajo no
s6lo debe ser leido como un correctivo de Fuerza de
ley, mas ajustado que aquélal presente, sino también
como el mas cercano al diagnoéstico de Agamben sobre
el estado excepcidn permanente en que se vive.”

El préximoy Gltimo apartado aborda justamente
esta comparacion.

° G. Agamben, Lo abierto. El hombre y el animal, Buenos Aires, Adriana Hidalgo Editora, 2007, p. 33.

"1 J. Derrida, Espectros de Marx. El estado de la deuda, el trabajo del duelo y la nueva internacional, Madrid, Trotta, 1998, p. 14.

72 Sobre las coincidencias entre Derriday Agamben respecto de la critica al dispositivo actual de la soberania, vid. Alberto Moreiras, Linea
de sombra. El no sujeto de lo politico, Santiago de Chile, Palinodia, 2006, pp. 239-275.

Perspectivas Tedricas



Soberania, Estados canallas y democracia por venir

Al igual que Estado de excepcion, Canallas exige el
nacimiento de un nuevo orden mundial bajo el signo
de un “rey sin corona” o un “dios que se deconstruye
[...] ensuipseidad”.”® Ese nuevo orden mundial debe
congeniar con el pensamiento de la “democracia
por venir” que cuestiona la incondicionalidad de la
soberaniay en su lugar postula la incondicionalidad
de la venida del otro (que emerge de las figuras de la
hospitalidad, el don, el perdény la justicia incondi-
cionales). La democracia por venir no renuncia a la
nocién de incondicionalidad sino que la deconstru-
ye como elemento necesario de la soberania, conce-
bida como el derecho o la razon del mas fuerte. La
democracia por venir no se asienta sobre una sobe-
rania incondicional e irrefutable. Derrida entiende
que la soberania esta estructuralmente ligada al
abuso del poder porque su impulso originario es dar
cuenta de todo. La democracia por venir exige “una
extension de lo democratico mas alla de la sobera-
nia del Estado-nacion, mas alla de la ciudadania, [y]
la creacion de un espacio juridico-politico interna-
cional que, sin abolir toda referencia a la soberania,
no [deje] deinnovar, de inventar nuevas particiones
y nuevas divisibilidades de la soberania”.’”

Ya en La hospitalidad,” Derrida describe la escena
internacional dominada por la proliferacion de una
soberaniaandmica. Este contexto esta signado porun
“reacomodo del derecho” derivado de la proliferacion
de formas de ‘socialidad’ privadas y ‘rizomaticas’ (cé-
lulas terroristas, grupos criminales, agrupaciones de
comercioilicito transnacional, pirateriainternacional,
etcétera), facilitado por las innovaciones tecnologi-
cas de los medios de comunicacion y de transporte.
El Estado se debilita frente al poder de las potencias
privadas no-estatalesy éste hace esfuerzos por vigilar,

73 J. Derrida, Canallas..., op. cit., p. 187.
7 Ibid., p. 111.

contenery apropiarse de lo que se le escapa en la red
global de los intercambios. El reacomodo el derecho
esinescindible del énfasis en un ejercicio policial del
poder politico para acomodarse a la situacion de in-
certidumbre que hoy se vive.”® Ante la amenaza de las
redes globales terroristas, los Estados occidentales
poderosos, fundamentalmente Estados Unidos, vie-
ron la necesidad de reforzar ain mas las capacidades
militares y los mecanismos coercitivos de imposicion
de la ley. El poder excepcional de un conjunto de
agrupaciones infra y super-estatales produjeron un
reforzamiento de la soberania estatal en el momento
en que ésta se muestra mas débil, es decir, menos
unificada bajo condiciones de legitimidad.

Derrida describe el tiempo actual como la “época
de los Estados canallas”, donde el poder soberano es
“menos legitimo que nunca”.’”” La expresion “Estado
canalla”irrumpi6 en el discurso geopolitico norteame-
ricano tras el fin de la Guerra Fria y sirve para calificar
alos paises que infringen las normas del derecho inter-
nacional. Las naciones occidentales poderosas, para
controlar, detener o sancionar a los Estados canallas,
asumen funciones policiales invocando el derecho
del mas fuerte. En este contexto, cobra relevancia
la célebre expresion de la ex secretaria de Estado
norteamericana Madelaine Albright: “Estados Unidos
actda multilateralmente cuando puede y unilateral-
mente si debe”.”® Ahora bien, si el abuso de podero la
ley del mas fuerte son elementos constitutivos de
lasoberania, entonces los gobiernos democraticos que
sancionan o invaden unilateralmente a los Estados
canallas son, “en tanto que soberanos, los primeros
rogue States [Estados canallas]”.”

Derrida sigue en un primer momento las tesis
que Chomsky presenta en Rogue States: los paises

> J. Derrida, La hospitalidad, Buenos Aires, Ediciones de la Flor, 2006.

76 Ibid., p. 65.
’7J. Derrida, Canallas..., op. cit., pp. 119; 12.

78 “The US acts multilaterally when it can, and unilaterally when it must.” Citada por Arundhati Roy, “War is Peace”, en Outlook, 29 de
octubre de 2001, en http://www.outlookindia.com/printarticle.aspx?213547 , o en http://peace.concordia.ca/pdf/war.is.peace.arundhati.

roy.pdf N.E.
7 J. Derrida, Canallas..., op. cit., p. 126.

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales



“civilizados” y “democraticos” que se jactan de dife-
renciarse de los Estados canallas, son ellos mismos
unos Estados canallas.®’ El hecho que todo Estado sea
un Estado (potencialmente) canalla debe entenderse
en el marco de dos ideas centrales: 1) el contexto in-
ternacionalactual exacerba la l6gica de lasoberania,
que esta fundada originariamente en la razon del mas
fuerte; 2) las prerrogativas o los poderes de excep-
cion se han vuelto un componente permanente de las
estrategias de contencion y balance de los Estados.
Se afirma una soberania maniaca que circula sobre si
misma, como loindica la l6gica tautolégica que asume
per se el poder soberano pero sin el complemento de
los debidos procedimientos de legitimacion popular
de la voluntad soberana. La distincion entre Estados
democratico-liberales (defensores del derecho) y
Estados canallas (violadores del derecho) se hace
cadavez mas difusa porque el estado de excepcion es
propio del Estado como tal. Esto lleva a su consuma-
cion lo que Derrida llama una “canallocracia” mundial
como forma politica predominante tras el fin de la
guerrafria. En términos de Agamben, la canallocracia
es el nombre de un sistema mundial que exacerba la
l6gica del bando soberano. Cada vez hay mas Estados
canallas, es decir, Estados bandidos.

Sin embargo, el examen del que fuera Premio
Theodor W. Adorno (2001) va mas alla de constatar
la existencia de una canallocracia generalizada, a la
manera en que lo entiende Chomsky. Al francoarge-
lino le interesa desentrafar el enigma de la frase,
que en realidad es una exigencia: “(No) mas Estados
canallas”. ;Qué significa exigir que (no) haya mas
Estados canallas en el mundo? Primera tesis: la exi-
gencia de terminar con los Estados canallas se debe
a que siempre hay mas Estados canallas de los que
pensamos o de los que efectivamente hay. Siempre
hay mas Estados canallas porque la estructura de la
soberania se basa en larazon del mas fuerte”.®! Siem-
pre habra Estados canallas pero, también, siempre

mas de los que podemos aceptar. Por tanto, no es de
extranarse que Estados Unidos incurra en acciones ex-
trajuridicas, o contrarias alderechointernacional, en
la defensa de los valores democratico-occidentales
amenazados por (otros) Estados canallas. Siempre
hay mas Estados canallas de lo que creemosy Estados
Unidos seria uno (mas) de ellos.

Segunda tesis: “donde no hay mas que canallas,
ya no hay canallas. (No) mds canallas”.?? La generali-
zacion de la canallocracia podria llevar a una desac-
tivacion del término “canalla” porque cuantos mas
canallas hay, menos hay: si todos son canallas na-
die lo es en particular. Donde todos son canallas
ya nadie lo es. El dios de la soberania infunde una
violencia andmica extendida como medio de reso-
lucién de los conflictos, pero también este recurso
se deslegitima cada vez mas. Si todos los Estados
son canallas, nadie lo es, por lo cual esta logica
puede colapsar en virtud de la saturacion que sufre.
Ahora bien, Derrida reconoce que la crisis severa del
orden internacional impide decidirse sélo por esta
conclusion optimista. La expresion “(No) mas Estados
canallas” se juega en la tension de dos alternativas
contrarias: 1) si todo Estado es canalla, no hay un
afuera de la canallocracia -se vive preso de esta
l6gica irrebasable; 2) si todo Estado es un canalla,
entonces hoy mas que nunca se debe “poner fin a
dichoapelativo [...] que los Estados Unidos y algunos
de sus aliados han podido hacer de él".2*

ELfin de la Guerra Fria impulso6 una globalizacion
“desigualitariayviolenta”,® que concentray confisca
en una region muy limitada del mundo los recursos
naturales, las riquezas del capitalismoy los poderes
tecno-cientificos. Segln Derrida, no sdlo se asiste al
fin de los Estados nacionales territorialmente deli-
mitados y soberanos —como lo avizoré Schmitt en la
primera mitad del siglo XX-, sino que, ademas, hoy se
perfila el fin de la época amenazante de los Estados
canallas. Ya no tanto por la idea segin la cual si to-

8 Vid. Noam Chomsky, Rogue States: The Rule of Force in World Affairs, Cambridge, South End Press, 2000 y “Rogue States”, en Z Magazine,
abril de 1998, en http://www.chomsky.info/articles/199804--.htm N.E.

81 J. Derrida, Canallas..., op. cit., p. 127.
82 Idem.

8 Idem.

8 Ibid., p. 184.

Perspectivas Tedricas



dos los Estados son canallas, nadie lo es en particular;
los Estados canallas tocan a su fin porque laamenaza
cada vez es mas ‘rizomatica” “la amenaza absoluta
ya no [tiene] una forma estatal”.®> La dispersion del
poder nucleary tecno-cientificoy suapropiacion por
parte de redes terroristas desterritorializadas no
puede ser controlada por un Estado o una coalicion
estable de Estados. Segin la teoria del “equilibrio
del terror”, en la Guerra Fria un calculo de probabili-
dades eliminaba la opcidn catastréficay, sobre todo,
las operaciones suicidas. Los ataques terroristas y
las respuestas unilaterales de Estados Unidos, ali-
mentadas por una logica de la venganza reciproca,
pone en primer plano del orden internacional la
inmunizacion suicida. Estados Unidos, a la vez que
se presenta como el (nico garante del orden de los
Estados normales, no esta exento de sufrir un ataque
nuclear severo. Este mismo Estado que aboga por la
seguridad no deja de producir un constante estado
deinseguridad. Como afirma Derrida: “Una nueva vio-
lencia se preparay, en verdad, se desencadena para
algo, de un modo mas visiblemente suicida o auto-
inmunitario que nunca. Dicha violencia no procedeya
de la guerra mundial, ni siquiera de la guerra, todavia
menos de algln derecho a la guerra. Y esto no tiene
nada de tranquilizador. Todo lo contrario”.8¢
Lainseguridad que produce la violencia contem-
poranea llevaaljudeoargelino aapelaraun principio
de la razonabilidad. Porque si bien es necesario
“poner en tela de juicio y limitar una logica de la
soberania del Estado-nacién”, también “resultaria
imprudente y precipitado, en verdad poco razona-
ble, oponerse incondicionalmente y de frente a una
soberania ella misma incondicional e indivisible”.®’
La politica que viene debe asumir la deconstruccion
de la soberania y no una oposicion irreconciliable
con ella.® Derrida entiende que la soberania esta-
tal puede en ciertos contextos convertirse en una

5 Ibid., p. 129.
% Ibid., p. 185.
¥ Ibid., p. 187.

defensa fundamental contra los poderes interna-
cionales dogmaticos, fundamentalistas, religiosos
o capitalistas. Aqui Derrida vuelve una vez mas a
diferenciarse de Agamben, que no ve en la soberania
ninguna posibilidad de imposicidn de un orden que
contenga la violencia anémica.

En consecuencia, lademocracia porvenirno esta
refiida con la necesidad de llevar a cabo negociacio-
nes razonables con el dispositivo de la soberaniay,
por la misma razén que se “negocia” con ella, ya no
es posible suponer su unidad e incondicionalidad.
Segln el fundador de la asociacién Jan Hus: “razo-
nable’ seria la apuesta razonada y argumentada de
esa transaccion entre las dos exigencias aparente-
mente inconciliables de la razén, entre el calculo
[la soberania] y lo incalculable [la democracia]”.®
Derrida coincide con Agamben en que la estructura
originaria de la soberania es la indistincién entre
poderyabuso del poder,*° sin embargo, el origen bajo
del poder soberano puede ser exorcizado invocando
una razonable negociacion entre la soberania y la
democracia. Si no se negocia la brecha entre sobe-
raniay democracia en un mundo violento e inseguro
la culpa recaera sobre todos aquellos que renunciaron
aserrazonables. Es preciso aceptar que la actuacion
concertada de los Estados, que confiera legitimidad a
las relaciones de fuerza, puede ser (til para contener
elaccionardesterritorializado de los grupos crimina-
les globales. Esto no implica asumir, de otro lado, que
la experiencia de vulnerabilidad e inseguridad tenga
que conducir necesariamente a un reforzamiento de
la violencia militar y las represalias.”

La indecidibilidad entre el elemento calculable
y estratégico (el derechoy la soberania) y el compo-
nente mesianico incalculable (la justiciay la demo-
cracia por venir), no admite unaregla que determine
qué polo de la relacion tiene predominancia y, sin
embargo, hay destino en esta relacion indecidible.

8 Nick Mansfield, “Sovereignty as its Own Question: Derrida’s Rogues”, en Contemporary Political Theory, nim. 7, 2008.

8 J. Derrida, Canallas..., op. cit., p.180.
% Jbid., p. 186.

°1 Judith Butler, Vida precaria. El poder del duelo y la violencia, Barcelona, Paidés, 2006, p. 14.

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales



Hay que recordar que el caracter mitico y destinal
del derecho radica en la imposibilidad de cortar
la cadena que liga la vida a las determinaciones
juridicas. En este marco, Derrida considera irrazo-
nable desprenderse totalmente de los dispositivos
juridicos de la soberaniay el derecho. Esto exige una
refundacién o transformacion de ambos elementos
dentro del marco de la democracia por venir. La su-
jecion destinal de la vida al derecho y la soberania
se justifica por la necesidad de que éstos recuperen
su capacidad de anticipary limitar efectivamente la
violencia arbitraria de los Estados canallas (tanto
occidentales como no occidentales) y de las redes de
poder infra y super estatales. En cambio, Agamben
entiende que la soberaniay el estado de excepcion
permanente son incapaces de contener la violencia
anémica que ellos mismos generan. Siguiendo este
razonamiento, la falacia de la deconstruccion es
proponer que la soberania y el derecho son perfec-
tibles o transformables, en lugar de aceptar que
solo la violencia divina y el derecho que suspende
suimpulso calculador pueden convertiral mundo en
un lugar mas justo donde vivir.

Derrida y Agamben analizan el dispositivo
contemporaneo de la soberania en el momento en
que el Estado, en el marco de la globalizacion, sufre
una severa crisis de legitimidad. ;Cémo se refuerza
el poder soberano en la crisis del concepto de sobe-
rania? El reforzamiento del poder soberano hoy se
ha extendido mas alla del Estado-nacién a través
de una afirmacion de facto de la soberania (o del
derecho del mas fuerte) de las agrupaciones privadas
infray super estatales (células terroristas, redes de
trafico global, organismos financieros que producen
crisis econémicas profundas, etcétera). La violencia
contemporanea potencia la ley del mas fuerte (sea
éste una institucion estatal o no-estatal) y expone
a cada vez mas personas a una situacion de vulne-
rabilidad grave. Piénsese, ademas de los atentados
terroristas y del intervencionismo unilateral de
Estados Unidos, en las limpiezas étnicas, la “guerra
contra el narcotrafico” en México, la represion bru-

°2 ], Derrida, Canallas..., op. cit., p. 13.

tal de las revueltas populares que reclaman el mero
cumplimiento de las obligaciones de los funcionarios
plblicos (Atenco y Oaxaca en 2006 en México dan
cuenta de ello), la detencion indefinida que sufren
los presos en Guantanamo (despojados del estatuto
de prisioneros de guerra), etcétera.

La democracia por venir tiene la estructura de
una “‘mesianicidad’ sin mesianismo”. Hay una me-
sianicidad de la democracia porque supone la pro-
mesa de un mundo mas justo por venir, pero sin el
mesianismo de la salvacion y la existencia de una
tierra prometida que pueda seralcanzaday apropiada
definitivamente. La democracia por venir no se fun-
daenunateologia beatamente pacifica porque anida
en ella la estructura de una fuerza débil:

[Hay que pensar] la imprevisibilidad de un aconteci-
miento que carece necesariamente de horizonte, la
venida singular de lo otro y, por consiguiente, una
fuerza débil. Esta fuerza vulnerable, esta fuerza sin
poder expone incondicionalmente a aquel(lo) que
viene y que viene a afectarla. La venida de dicho
acontecimiento excede la condicién de dominioy la
autoridad aceptada por convenio de lo que se deno-
mina el “performativo”.?

Hay que abrir camino a un nuevo entendimiento de
la violencia en un contexto de soberanias incondi-
cionales y anémicas. Como se comentd, la democra-
cia por venir es el pensamiento y la praxis de una
democracia no sostenida en la potencia absoluta de
la soberania. Una logica de la soberania como la
que rige en el orden internacional actual —-donde el
mundo occidentaly el orbe islamico se autoconciben
como una potencia mas elevada y poderosa que su
enemiga-, puede conducir no sélo al exterminio del
otro sino también al autoaniquilamiento suicida.
El ser portadora de una fuerza débil, acerca a la de-
mocracia por venir a la violencia revolucionaria que
suscribe Agamben. A toda generacion, escribia Ben-
jamin en el umbral del horror, “nos ha sido conferida
una débil fuerza mesianica”, ** que es débil porque

% W. Benjamin, “Tesis de filosofia de la historia”, en Ensayos escogidos, México, Ediciones Coyoacén, 2001, p. 43.

Perspectivas Tedricas



destruye sin construir o refundar mitos dominantes.
Hay que destruir la idea de refugio seguro, (nico e
innegociable representado por el monoteismo del
capitalismo liberal-democratico y el monoteismo
fundamentalistaislamico. La fuerza débil se relacio-
naintimamente con el “caracterdestructivo”, el cual
“s6lo conoce un lema: abrir paso; sélo una actividad:
despejar. Su necesidad de aire fresco y espacio libre
es mas fuerte que todo odio”.** Parafraseando a

Benjamin, la débil fuerza mesianica tiene que hacer
escombros de lo existente no por el hecho de reducir
todo a ruinas, sino para ver el camino que se abre a
través de los cascajos de la historia. La democracia
por venir y la violencia divina podrian coincidir en
abrir paso a unavitalidad que rompa el continuum de
la soberania unilateral que asumen tanto los paises
occidentales como los no occidentales.

Palabras finales

Deconstruccion y biopolitica estan enfrentadas de
una manera aparentemente irreconciliable. Para
Derrida, la violencia divina benjaminiana muestra
una proximidad peligrosa entre destruccion y ani-
quilacion burocratica y no concibe un abandono
total de los dispositivos del derecho y la soberania
entendidos como sistemas de calculo (en todo caso,
deben ser transformados, refundados o deconstrui-
dos). En cambio, Agamben entiende que la violencia
divina es lo nico que puede romper la estructura
ontoteoldgica de la soberania y del derecho como
elementos de determinacion de la vida. Mas alla de
este desacuerdo, ambos observan que elenigmade la
politica es hallar una débil fuerza mesianica que
interrumpa el despliegue de la violencia anémica.
La violencia es el enigma de lo politico: la sede de la
soberania andmica, la violencia productora de nuda
vida, pero también de una débil fuerza que puede
abrir paso a una comunidad o democracia fuera de
la actual configuracion de la soberania.

No es posible imaginar la destruccion del estado
de excepcidny de la estructura canallesca del actual
orden internacional sin la intervencion de una débil

fuerza democratica y colectiva. El dilema es que
la irrupcion de esta débil fuerza puede reforzar la
criminalizacién o el aniquilamiento estatal de las
resistencias populares a la soberania. Porque la ma-
nifestacion de los oprimidos como comunidad de
revueltay protesta esintolerable para el Estado (las
revueltas populares de Oaxaca y Atenco en México
en 2006, de Grecia en 2008 y actualmente del norte
de Africa, a pesar de sus diferencias de motivos y
finalidades, dan cuenta de ello). Se trata, en reali-
dad, del viejo dilema que consiste en como superar
la desproporcion de fuerzas y capacidad de manio-
braentre la débil fuerza de lo mesianicoy laviolencia
de los aparatos de soberania. EL enigma sigue radi-
cando hoy en la inmanencia de una vida colectiva
que se desparrame sin configurar o alentar un poder
expansionista, pues —como afirma Derrida como si
fueran palabras de Agamben-, “la vieja palabra vida
sigue siendo quiza el enigma de lo politico en torno
al cual rondamos sin cesar”.*®

Recibido el 18 de noviembre de 2010
Aceptado el 2 de mayo del 2011

% W. Benjamin, “The Destructive Character”, en Reflections. Essays, Aphorisms, Autobiographical Writings, Nueva York y Londres, Helen y

Kurt Wolff, 1978, p. 301. La traduccién es mia.
° J. Derrida, Canallas..., op. cit., p. 20.

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales



Bibliografia
Agamben, Giorgio, “El Mesias y el soberano. El problema de la ley en Walter Benjamin”, en Giorgio Agamben,
La potencia del pensamiento. Ensayos y conferencias, Madrid, Anagrama, 2008, pp. 261-281.
, Estado de excepcion: Homo sacer II, 1, Buenos Aires, Adriana Hidalgo Editora, 2007.
. Homo sacer: El poder soberano y la nuda vida I, Valencia, Pre-Textos, 2006.
. La comunidad que viene, Valencia, Pre-Textos, 2006.

. “La inmanencia absoluta”, en Gabriel Giorgi y Fermin Rodriguez (comps.), Ensayos sobre bio-
politica. Excesos de vida, Buenos Aires, Paidés, 2007, pp. 59-92.

. Lo abierto. El hombre y el animal, Buenos Aires, Adriana Hidalgo Editora, 2007.
. Medios sin fin. Notas sobre la politica, Valencia, Pre-textos, 2001.
, Profanaciones, Buenos Aires, Adriana Hidalgo Editora, 2005.

Benjamin, Walter, “Para una critica de la violencia”, en Walter Benjamin, Para una critica de la violencia
y otros ensayos, Madrid, Taurus, 1998 (Iluminaciones 1V ), pp. 23-45.

. “Sobre el lenguaje en general y sobre el lenguaje de los hombres”, en Walter Benjamin, Para
una critica de la violencia y otros ensayos, Madrid, Taurus, 1998 (Iluminaciones 1V), pp. 59-74.

, “Tesis de filosofia de la historia”, en Walter Benjamin, Ensayos escogidos, México, Ediciones
Coyoacan, 1999, pp. 43-52.

. “The Destructive Character”, en Walter Benjamin, Reflections. Essays, Aphorisms, Autobiogra-
phical Writings, Nueva York/Londres, Helen y Kurt Wolff, 1978, pp. 301-303.

Blanchot,