Gilbert Durand, imagen y simbolo
o hacia un nuevo espiritu antropolégico

BLANCA SOLARES ALTAMIRANO"

Resumen

En este articulo, la autora analiza algunos de los ele-
mentos basicos que Gilbert Durand denomina el “nuevo
espiritu antropolégico”, particularmente la nocion de
simbolo (homo symbolicus), punto de inflexion clave
para la apertura al punto de vista hermenéutico de
este autor.

Palabras clave: simbolo, imagen, hermenéutica sim-
bélica de la cultura, imaginario, Gilbert Durand.

Abstract

Inthisarticle, the author analyzes some of the basic
elements that Gilbert Durand names ‘the new anthro-
pological spirit’, above all the notion of symbol (homo
symbolicus), point of inflection, key for the opening
of the hermeneutical viewpoint of the author.

Key Words: symbol, image, symbolical hermeneutical
of culture, imaginary, Gilbert Durand.

* Universidad Nacional Auténoma de México, Centro Regional de Investigaciones Multidisciplinarias, av. Universidad s/n, Circuito 2, col.

Chamilpa, Cuernavaca, Morelos, 62210.

Perspectivas Tedricas



Introduccion. Hacia una ciencia del imaginario

eredero de la antropologia de Ernst Cassirer

y de la poética de Gaston Bachelard, Gilbert

Durand sistematiza los trazos fundamentales
de lo que se conoce hoy en dia como una ciencia del
imaginario. ELimaginario, esencialmente identificado
en su concepcion con el mito, elartey el pensamiento
religioso de las sociedades tradicionales, constituye,
de acuerdo a su pensamiento, el sustrato bdsico de
la vida mental que, lejos de agotarse en la produc-
cion de conceptos o en la mera praxis instrumental,
alude a una dimension del anthropos a partir de la
cual el hombre elabora su interpretacién del mundo
y organiza el conjunto de su cultura.

A partirde unarevalorizacion de laimagen simbo-
lica como fuente de conocimiento, Durand enfrenta
a las “hermenéuticas reductivas” de la cultura. Por
un lado, a la psicologia freudiana y, por otro, a la
sociologia y a la lingiiistica. En lugar del “tripode
epistemologico” de nuestra modernidad (positivismo,
etnocentrismo y logocentrismo) que asfixia al homo
sapiens, elantrop6logo francésinscribe la produccion
imaginaria en lo que seria quiza el aporte mas sig-
nificativo de su teorizacion, la nocién de “trayecto
antropoldgico™ el imaginario de una cultura no se
produce de manera anarquica sino que sus imdgenes,
suscitadas en un plano neuro-biolégico y afectivo,
nacen de un incesante intercambio entre las “pulsio-
nes subjetivas y asimiladoras” y las “intimaciones
objetivas que emanan del medio social y cosmico”.

Durand, que también forma parte de la genera-
cion mas joven participante en el famoso Circulo de

Eranos dirigido por Carl Gustav Jung (1933-1988),
retoma y resemantiza de modo radical el proyecto
originario que la antropologiailustrada se planteaba
como centro de gravedad para orientar al conjunto
de saberes sobre el complejo fenémeno del hom-
bre, no determinado por ningln a priori filoséfico/
epistémico sino sobre la base de las investigaciones
multidisciplinarias de su despliegue. El pensador
galo desarrolla un “estructuralismo figurativo” que
se articula precisamente como curso del “trayecto
antropoldgico”, cuya exposicion mas sistematica se
encuentra en su obra Las estructuras antropoldgicas
de lo imaginario (1966), vasta exploracion tedricay
polémica en torno a la constancia de las imagenes
arquetipicas que orientan a las formaciones civili-
zatoriasy que pueden serinvestigadas a través de la
composicion historica de los “regimenes” simbdlicos
que gobiernan su imaginacion.

A partir de sus aportes, Durand fundé en la Uni-
versidad de Grenoble, Francia, el primer Centre de
Recherches sur ['Imaginaire y, posteriormente, una
red de centros de estudios del imaginario que en la
actualidad reagrupa a alrededor de 43 de ellos en el
mundo.

En este marco, laintencion de este articulo es tan
solo esbozar una somera aproximacion a algunos de
los elementos basicos de lo que el también iconélogo
llama el “nuevo espiritu antropolégico”, particular-
mente la nocion de simbolo (homo symbolicus), punto
de inflexion clave para la apertura al punto de vista
hermenéutico del autor.

Sobre la nocion de simbolo

Laintroduccion allibro Laimaginacion simbélica,* esta
dedicada a diferenciar al simbolo de un conjunto de
signos o figuras lingiisticas con las que cominmen-
tese le suele confundir: metafora, emblema, parabola,
sintoma, idolo, icono, alegoria, fabula, etcétera.? Se
usanindistintamente estos términos, signoy simbolo,

en el lenguaje para representar o significar la expe-
riencia del mundo. Unas veces los términos refieren
a la cosa aludida tal y como ésta se presenta en la
realidad. Se realiza una operacion mental a través de
la cual se asocia una cosa con un término de manera
convencional sin que nada impida elegirlo de mane-

! Gilbert Durand, La imaginacion simbdlica, Buenos Aires, Amorrortu, 1987.
2 G. Durand, “Introduccién al vocabulario del simbolismo”, en ibid., pp. 9-23.

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales



raarbitrara. “Libro”, “book” o “buch”, arbitrariay con-
vencionalmente, son todos términos que refierenala
misma cosa. De esta manera, como diria en sumomen-
to Ferdinand de Saussure, el lenguaje es un “sistema
designos”, elementos lingiiisticos “convencionales”y
“arbitrarios” que sirven para economizar significados,
cosas o hechos que, sin necesidad de estar presentes
pueden, en (ltimo término, presentarse en larealidad
empiricay ser comprobados a través de los sentidos.
Se trata, en la modernidad, del lenguaje que privile-
gia el discurso cientifico de corte positivista; de las
verdades susceptibles siempre de comprobacion bajo
condiciones especificas; de las leyes, reglamentos y
normas que deben ser obedecidas por mandato bajo
riesgo de infraccion y condena; se trata, también,
del discurso politico y su estrategia de reduccion de
los desacuerdos a consenso mayoritario, del discurso
de los llamados medios de comunicacion (de masas)
que homogenizan todo significado y lo reconducen
unilateralmente, acorde a los intereses del que con-
trola y manipula las emisiones detras de la pantalla
y por el cual el espectador no suele preguntar. Pero,
no siempre aquello de lo que se habla encuentra un
referente preciso en la realidad.

Asi, cuando se habla de justicia, de gloria, de
celos, de envidia, se encuentra uno frente a signi-
ficados dificiles de presentar objetivados en una
realidad concreta. En estos casos, Durand habla de
significados alegdricos, refiriéndose con ello a que,
aunque dificiles de presentar, pueden significarse
en la realidad parcialmente.

“Laalegoriaes la traduccion concreta de unaidea
dificil de captar o expresar en forma simple”, pero
cuyo signo alegorico representara siempre al menos
parte de la realidad que significa. Asi, “la primavera
de la vida"” es una “metafora” de la juventud; la
alteracion organica, un “sintoma”. Una narracion
de la que se desprende una ensefianza moral, es
una “parabola”. El escudo nacional o la bandera son
“emblemas”, etcétera. En ninguno de estos casos
se puede hablar de realidad “simbdlica” en sentido
estricto.

Hasta aqui, al menos en teoria, es posible dis-
tinguir entre signos arbitrarios y signos alegdricos.
Pero, ademas de ellos, es también evidente, y éste
es el problema que ocupa las siguientes paginas,
que la comprension del mundo no siempre encuen-
tra un referente al que se pueda presentar de forma
empiricay acotada, porque esa misma experiencia o
comprension no esta completada sino en construc-
cion. Se elabora conforme transcurre la existencia,
se corrige conforme se piensa la experiencia, se afina
o se pervierte conforme pasa el tiempo.

;Qué sentido tiene haber nacido? ;Cual es el sig-
nificado de una amistad? ;Qué le espera al hombre
después de la muerte? Este tipo de preguntas -cuyo
significado es incierto para los que no cuentan con
un referente especifico que las signifique de una
vez por todas- configuran la materia del simbolo. Su
contenido alude al inconsciente, lo trascendente,
lo sobrenatural o a todas aquellas cosas “ausentes”
y dificiles de percibir que, por definicién, son la
materia del arte, la religion y el mito: “causa prime-
ra”, “fin altimo”, “finalidad sin fin”, “alma”, “dioses”,
“espiritu”.

El simbolo alude a una metafisica o bien, como
también lo anotan algunos fildsofos, toda metafisica
es simbdlica. El simbolo alude a una realidad abierta
dificil de presentary que por lo tanto sélo puede ser
referida de forma simbdlica.

Ya en su Antropologia filosdfica,® Cassirer subra-
yaba que era propio del hombre interpretar la cosa
apenas ésta entraba en relacion con él. Cuando ello
sucedia, elindividuo se hacia una representacion de
la misma a la que podia expresar de diversas maneras,
sea a través del signo (cuando la cosa que se refiere
puede ser en Gltima instancia presentada); de la ale-
goria (cuando el significado aunque dificil de presen-
tar puede estar parcialmente representado); o bien,
del simbolo (cuando mas que del significado hay que
preguntarse por el sentido inalcanzable, limite de lo
humano y resultado de un inagotable proceso de
elaboracion sobre lo que se consideran las cuestiones
vitales de la existencia).

3 Ernst Cassirer, Antropologia filoséfica. Introduccion a una filosofia de la cultura, México, FCE, 1977.

Perspectivas Tedricas



Signo y simbolo en el proceso de la representacion imaginaria

Ahora bien, esto no significa que el hombre tenga
formas de representar al mundo perfectamente
diferenciadas y excluyentes entre si —una de las
cuales tendria que ver con significados empiricos y
comprobables a través de la razon y otra con signifi-
cados que, apenas sugeridos, aluden a la recreacion
imaginaria-, sino mas bien que las representaciones
de la conciencia pueden oscilar gradualmente, y
a veces imperceptiblemente, de una punta a otra
de la representacion. Como se trata de un mismo
proceso, en uno de sus extremos se encuentra el
signo o “simbolo enfriado”; en el opuesto, el simbolo
evocando una dimensidn trascendente, invisible o
experimentada como enigma. Existe pues una per-
manente oscilacion y conversiéon en la gradacion
entre lo signico y lo simbélico como polaridades
del proceso de la representacién humana del pen-
samiento.

El haber planteado la urgente necesidad de ex-
plorar este espectro constituye, sin duda alguna, uno
de los mayores aportes de Durand. Entre otras cosas,
porque es esta elasticidad de la imaginacion entre lo
uno (lo signico) y lo otro (lo simbélico), lo que permite
comprender la perpetua conversion de la creatividad
ilimitada inherente a los simbolos en alegorizaciones
signicamente atadas a una circunstanciay, viceversa,
la proyeccidon de una figura histérico-concreta como
significante de un anhelo arquetipico.

Este continuo recorrido en la gradacién significa-
tivano es otra cosa que el flujo mismo delimaginario
vivo de las sociedades. Esta polaridad imaginante
permite entender también por qué opera tan facil-
mente la conversidn regresiva del simbolo abierto en
dogma o en alguna otra modalidad de fundamenta-
lismo (esa supersticion deshilvanada tan prolificay
masivamente eficaz de nuestros dias).

Signo y simbolo en el proceso de la representacion simbaélica

Discipulo de Bachelard pero de manera distinta a
él, Durand no establece, como su maestro, un anta-
gonismo radical entre racionalidad e imaginario,* ni
distingue a la concienciaracional de otros fenémenos
psiquicos, sino que adviertey subraya la “gradacion de
la conciencia en la representacion de la imagen” que
el sujeto hace de la realidad y cuyos polos opuestos
serian, porun lado, el “signo”y, por el otro, el simbolo.
Sin que el primero esté alejado del inconsciente y sin
que la imagen simbélica, o el imaginario creativo, se
separede larazon. La cuestion es el ejercicio del logos
en tanto “pensar-decir” —como lo explica Trias en su
Edad del espiritu,® o Duch, con su nocion de “logomi-
tica”, en Mito, interpretacion y cultura.®

Esta posibilidad del lenguaje de poder oscilar de
un extremo a otro de la representacion, explica en

parte el uso indiferenciado de ambos términos en el
lenguaje ordinario y es un aspecto que resulta clave
para distinguir cdmo una simbolizacién abierta puede
histéricamente convertirse en ideologia politica y
totalitarismo, tergiversando su significacion funda-
mentalmente creativa.’

A diferencia pues de Bachelard, para quien
efectivamente una cosa es el lenguaje de la ciencia
y otro distinto el de la poesia, el profesor emérito
de la Universidad de Grenoble, mas que hablar de un
antagonismo radical entre razony sentido, sefiala el
hecho de que la conciencia dispone de una escala o
gradacion en sus formas de representar el mundo. Un
nivel de gradacion directo, a través del cual la cosa se
presenta directamente al espiritu, y otro indirecto,
cuando la cosa es inadecuada para su representa-

“ Vid., laintroduccién de Gaston Bachelard a su texto £l aire y los suefios, México, FCE, 1989.

® Eugenio Trias, La edad del espiritu, Barcelona, Planeta, 1999.

¢ Lluis Duch, Mito, interpretacién y cultura. Aproximacion a la logomitica, Barcelona, Herder, 1998.
7 Desarrollo con mas detalle esta probleméatica de la perversion de laimagen, que me parece fundamental en nuestros dias, en “Apuntes
para una hermenéutica de la imagen”, en Pablo Fernando Lazo Briones (comp.), Etica, hermenéutica y multiculturalismo, México, Univ. Ibe-

roamericana, 2008.

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales



cion material y no puede ser presentada de manera
perceptual u objetiva; de ahi que su alusion soélo
pueda ser simbdlica y su misma comprension llame a
una hermenéutica, es decir, a una interpretacion de
lo representado no sélo de manera intelectual sino
afectiva, emotiva y abierta.

La palabra griega symbolon (cOppohrov), pro-
viene de las raices symballo, relacionar, y ballo,
lanzar. Alude a un objeto que al ser lanzado abre la
posibilidad de relacionarnos con el misterio que lo
anima. Del aleman Sinn-bild, imagen y sentido, alude
a la representacion del sentido comprendido en una
imagen que, sin embargo, no puede agotarlo, por
lo que tendra que ser recreado incesantemente. El
simbolo es el medio a través del cual el sentido puede
manifestarse y realizarse. Pero como el sentido no
puede nunca confirmarse en la representacion, el
caracter abierto del simbolo se tornara imprescindi-
ble en su extrema concrecién y especificacion.? La
consagracion de un nifio a los dioses en el momento
de su nacimiento, no puede ser substituida por otro
nifio, bautizo o nacimiento. El anillo que Isolda ha
dado a Tristan, antes de separarse de ella para siem-
pre, no puede reemplazarse por ninguna otra joya.
El lugar del joven que en una sociedad cazadora se
somete a una ceremonia de iniciacion, no puede ser
ocupado por ningln otro mancebo. La relacion aqui
entre significado y significante no es “arbitraria” o
“convencional”, como en el caso del signo lingdiistico
estudiado por De Saussure, sino epifdnica, en cuanto
que sblo el simbolo suscita la aparicion de lo inex-
presable, que no puede aparecer sino en él.

Por un lado, el simbolo separa, pero, por el otro,
alna, restablece una comunidad que, aun habiendo
sido escindida, puede volver a comulgar. Es desde
esta perspectiva que Trias dice, en su Diccionario del
espiritu, que mas que hablar de simbolo es necesario
hablar de “acontecimiento simbdlico”, esto es, de

una ruptura con el tiempo histérico que abre una
irrupcion vital, una temporalidad propia, la apari-
cion de lo inefable, la posible transfiguracion de la
experiencia.’

El presente que se hace a un amigo vale no por
su valor material sino por el lazo que, a través de él,
se establece con relacion al sentido inexpresable de
la amistad, vale por aquello “ausente™? que no esta
expresado de una vez por todas sino que tendra que
volverse a poneren juego eninnumerables ocasiones
bajo elriesgo de esclerotizarse, pues continuamente
el significado alcanzado lanza a otro aspecto que ha
quedado aln pendiente dejando abierta la posibili-
dad de otra simbolizacion."

Conelfin de guardarse de malos entendidos, cabe
insistir con Paul Ricoeur en que todo simbolo autén-
tico posee tres dimensiones: es cdsmico (en cuanto
que extrae la parte que lo representa del mundo
bien visible que lo rodea); es onirico (en cuanto que
suscita la ensofiacion no en el sentido de la phanta-
sia 0 asociaciones arbitrarias sino de la anamnesis
(profundizacién en la experiencia); y es poético (en
cuanto que extrae su expresion del lenguaje mas
intimo del hombre).? Su logica, en consecuencia,
no es la del signo convencional cuyo significado es
limitado y su significante infinito, sino que, “por
extension”, puede llegar a aludir a cualidades incluso
antinémicas: amor filial, amor eterno, amor sublime,
amor mortal o, incluso, des-amor y odio.

Elsignificado apenas concebible pero no represen-
table se extiende asi por todo el universo concreto
y puede ser significado por cualquier cosa, siempre y
cuando ese ente, idea o estado de animo se enlace con
el proceso interior de resonancia o analogias simbé-
licas. Lo sagrado puede asi estar representado en un
arbol, un lago, elsol o un atardecer pero puede integrar
también las cualidades mas contradictorias: pefiasco,
desfiladero, temblor, tinieblas, bestia, Satan.

& En el simbolo, pues, la unidad concreta sensible y psiquicamente intensiva del significante deja de ser una convencion arbitraria para
tornarse en un signo necesario que alude a la singularidad irreductible del acontecimiento.

° E. Trillas, Diccionario del espiritu, Barcelona, Planeta, 1996.
L. Duch, op. cit.

1 Sobre el intercambio de regalos y las redes de afectos que los mismos tejen en las comunidades vivas, remitimos al lector al trabajo de
Marcel Mauss, Ensayo sobre el don. Forma y funcién del intercambio en las sociedades arcaicas, Buenos Aires, Katz Editores, 2009.
12 Estos rasgos del simbolo esbozados por Ricouer, son citados por Durand, op. cit. p. 15.

Perspectivas Tedricas



Buscandose a “si mismo”, Gustave Flaubert expre-
saba: “Madame Bovary soy yo”. De la misma manera
que el lector del novelista normando al interrogarse
sobre si mismo, lanzado al ejercicio de una herme-
neusis que lo involucra racional y emotivamente en
la lectura, hace posible, en efecto, volver a afirmar
“Madame Bovary soy yo”. 0, como también lo anota
Duch a propésito de Marcel Proust, “en su minuciosa
bisqueda - A la recherche du temps perdu, sélo seis
volimenes- el autor crea a su propio yo continua-
mente superado en otro”.*?

En lalégicadelsimbolo el significado es pues tan
inadecuado que debe recurrirse a la redundancia, a
la repeticion acumulada, al ensayo continuo: a fin
de circunscribir el enfoque.

Laimagen de la madreyelnifio en las artes plasti-
cas seria, por ejemplo, uno de los motivos privilegia-
dos del artista del Paleolitico, de Leonardo da Vinci
en el Renacimiento o de Henry Moore y Joan Mir6 en
la Modernidad. Cada vez que un espectador observa
un cuadro como “Mujer y Pajaro en la Noche” de este
altimo, se convierte en testigo de “la presencia de
una ausencia”,* repite, a veces sin saberlo, el acto
redundante a través del cual el artista alude al eterno
femenino o al misterio de la feminidad y la noche
encerrado en cada mujer. Pues, como apuntaba Paul
Valéry: “Lo nico positivo de lo nuevo es que responde
a un deseo antiguo”.

La imagen simbalica

El simbolo es, pues, redundante en cuanto que por
su inadecuaciéon fundamental sélo puede acotar el
sentido mediante aproximaciones acumuladas, pero
es también parabdlico (del prefijo griego para (mapa),
“al margen”). Cada simbolo agrega una potencia
simbélica suplementaria. No es que un simbolo sea
mas significativo que todos los demas sino que el
conjunto de todos los simbolos relativos a un tema
esclarece su significado y lo amplifica mediante su
“repeticion instauradora”. Asi, dice Kerényi, “Lo
procedente seria que toda investigacion relativa al
laberinto empezase por la danza."®®

A su vez, Henri Corbin afirma que lo mas compa-
rable al objeto simbélico es una “partitura musical”
que nunca esta descifrada de una vez por todas, sino
que exige una interpretacion siempre nueva. En el
mismo sentido se puede decir, con Durand, que la
imagen simbolica es la transfiguracion de un conte-
nido concreto en un sentido totalmente imaginario.
El significado del simbolo (o del mito) es mutante
(emocional), se despliega en una regién situada mas
alla del lenguaje; es mdsica, tono, maneras de decir; el
contenido literal se desplaza, es secundario, se deja

de lado, se des-dogmatiza de toda interpretacion, su
intensidad psiquica lleva a un nuevo conocimiento
que amplia la vida consciente.

Esta propiedad especifica de la redundancia
perfeccionante permite esbozar una “clasificacion
somera pero comoda del universo simbolico”. Plan-
teado de otra manera, se puede observar, junto con
el también critico de arte, que las expresiones sim-
bolicas pueden clasificarse, segln su redundancia
significante, de la siguiente manera: a) en gestos,
que dan lugar al ritual, ala mdsicay a la danza; b) en
palabras, que dan lugar a la redundancia lingiiistica,
propia del mito, a la poesiay a la literatura y c) en
iconos, propios del pintar, el esculpir o las maltiples
formas de materializacion plastica.

ELl simbolo remite al ambito de lo inconmensu-
rable, lleva de lo accidental a lo esencial, conecta
lo sensorial con lo espiritual, rompe los limites del
lenguaje para acceder al mundo o, a la manera de un
mistagogo, “hace pasar de lo aparente y ordinario a
lo oculto y extraordinario”.’®

En su Tractatus logico-philosoficus, Wittgenstein
concluia que “Todo lo que puede ser dicho, puede de-

3 Sobre el particular, vid. la notable ponencia presentada por Lluis Duch, “El simbolo y lo ausente”, en el VI Coloquio Paul Kirchhoff. An-
tropologia Simbélica, llevado a cabo en el Instituto de Investigaciones Antropoldgicas de la UNAM del 13 al 17 de noviembre de 2006.

¥ L. Duch, Mito, interpretacion..., op. cit.

5 Vid. Karoly Kerényi, En el laberinto, edicion de Corrado Bologna, trad., Brigitte Kiemann y Maria Condor, Madrid, Editorial Siruela, 2006. N.E.

16 M. Beuchot, Hermenéutica, analogia y... op. cit.

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales



cirse con claridady que, de lo que no se puede hablar,
es mejor callarse”.’ Pues bien, es frente a este limite
dellenguaje que el simbolo, por el contrario,”® invita
a la trasgresion. De lo que se trata es de romper los
limites formales en los que se pretende encerrar la
experiencia, abstraerla, clasificarla. El ser es sobre
todo reverberancia en el sentido de Heidegger o, de
la misma manera, el simbolo no puede sersélo inte-
lectualizado, sino necesariamente vivido.

El simbolo no sélo re(ine a las partes, sino a
las partes aisladas del mismo individuo enajenado
respecto de su propio ser. El simbolo esta en el li-
mite de lo concreto y lo difuso, lo consciente y lo
inconsciente, lo presente y lo que se presiente. En
otros términos: se simboliza en situaciones limite,
de carencia, deinacabable bdsqueda, de exploracion,
de conjetura que —comenta Cacciari- “es la auténtica
revelacion de lo que de ningin modo puede ser desve-
lado. Es laforma en la que conocemos la inefabilidad
de lo indefinible”.*

Altratar de exponer las propiedades del simbolo,
se puede notar el malestar, cuando no la alarma, que
suscita en el intelecto su caracter ambiguo, escu-
rridizo, siempre inexplicable y en definitiva abierto.
:Como es posible, es la pregunta insistente, que el
simbolo restablezca una comunidad ahi donde no
queda claro lo que se comparte? Si su significado
es tan abierto, ¢no lleva mas bien el simbolo a la
confusion, el relativismo y el extravio?

Acostumbrados a que una sola palabra valga por
un solo significado y un significado por una palabra
en cualquier contexto, cuesta efectivamente trabajo
aceptar la unidad de los opuestos o la funcion del
simbolo en tanto complexio oppositorum (conjun-
cion de los contrarios). Sin embargo, en el simbolo,
dice Ricoeur, significado y significante permanecen
infinitamente abiertos o como “condensacién de un
discursoinfinito”, en la medida en que es precisamen-
te lo que trasciende a los individuos fragmentados

y que no puede ser acotado definitivamente, lo que
los une en una comunidad de sentido o “aconteci-
miento simbélico” que, al engranar los opuestos,
detiene el enfrentamiento y suscita la armonia, el
equilibrio entre el sery el estar, el suefio y la vigilia,
lo universal y lo particular, la historia y la poesia.
La esfera de lo utilitario se transfigura en entrega y
celebracion del vivir.2°

Siguiendo la ondulacion del sendero

se asciende y se desciende,

son imprecisas muchas veces las dimensiones;

mas cercano el caballo salta el redil.

Y en la pradera vuelan cencerros de vacas invisibles.

Arrojamos cascaras de pistache a las gallinas

en la Maison des Automates en Isere,

acrobacias de relojeria van despidiendo a la infancia
retablos en miniatura repentinamente animados de olvido,
loups y renards todavia encierran la magie.?!

El simbolo nace de la capacidad del hombre de inter-
pretar la realidad siempre de una manera distinta,
enriqueciéndolay dotandola de sentido. Pero, al con-
trario, se puede también cerrar su significado, acabar
con el simbolo y, pese a ello, sequir llamandolo asi,
camuflar al mito con respecto a su concepcién como
historia sagrada y usarlo sin embargo como medio
de legitimacion de la intolerancia, el genocidio y la
muerte. Se simboliza en tension entre la evocacion de
laausenciaysuracionalizacion abstracta o reduccion
a pseudo-magia y charlataneria que es también otra
forma de cerrar el significado del simbolo, desinflan-
dole como consignay herramienta de estigmatizacion
para justificar la represion. Se encuentran varios
ejemplos de estos en la historia.

De hecho, laimagen del hombre, dice Durand, es
también un simbolo en la medida en que su signifi-
cado no queda acotado definitivamente y conserva

7 Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philosoficus, traduccién, introduccion y notas, Luis M. Valdés Villanueva, Madrid, Tecnos, 2008. N.E.
18 Vid. M. Beuchot, Hermenéutica, analogia y... op. cit., especialmente los capitulos IXy X.

1 Maximo Cacciari citado por L. Duch, en “El simbolo y lo ausente”..., op. cit.

20 Vid. Paul Ricoeur, Finitud y culpabilidad, Madrid, Editorial Trotta, 2004. N.E.

2 Manuel Lavaniegos Espejo, “Mircea en Grenoble”, en Cosecha Furtiva, México, Itaca, 2008, pp. 23-24.

Perspectivas Tedricas



siempre un sustrato de oscuridad. El simbolo alude
a una ontologia [Yo, Mundo, Dios] en tanto que nos
habla de una dimension del Ser que el pensamien-
to ilustrado y racional pretendid “superar”: homo
sapiens, homo parlante, homo faber, zoon politikon
pero, de la misma manera y con el mismo estatuto,
homo symbolicus o religiosus, de la raiz latina “reli-
gare”, “ligare”, “ligar”, “atar nuevamente”. Como el
simbolo, la religion alude al vinculo del hombre con
lo trascendente. El desplazamiento de una de estas
dimensiones o bien el privilegiar una sola de ellas
para caracterizar al hombre, muy propio del mate-
rialismo y de la historia de la Ilustracion, deviene
conocimiento parcial y reduccionista.

La separacion pues entre necesidad y sentido
—pero también entre arte yreligion, libertad y deter-
minacion, razén einconsciente-, alude ciertamente

a la tendencia dominante de la historia occidental
pero no a las diversas historias de la humanidad que
aquélla, en su marcha, devasta.

La historia como progreso es la base ideoldgica
sobre la que la Modernidad construye su concepcion
del mundo y determina su forma de vida fundada en
el esfuerzo permanente e interminable por alcanzar
lo inalcanzable, esto es, el total control y dominio
de la naturaleza supuestamente escasa y adversa,
mero “objeto” de explotacion. De ahi el desarrollo
cientifico-tecnoldgico abstracto que, postulado
como “el fin de la historia” moderna, conlleva y
arrastra a todos los desastres naturales y psiquicos
que la humanidad se haacostumbrado a soportar, sin
poder cambiar el rumbo de la mundializada historia o
remover suinerciaa menudoinconscientey operando
como premisa a-critica.

Hermenéutica simbélica y analisis cultural

Los trabajos de Gilbert Durand reformulan los méto-
dos académicos de investigacion, entre ellos, y en
primer lugar, la tradicional division del trabajo en
areas de especializacion y disciplinas. Este modelo
logocéntrico de analisis disciplinario de la realidad,
prevaleciente en las universidades al modo de mu-
rallas dogmaticas de especializacion, no responde
a la complejidad del fendmeno que se analiza: el
anthropos. Seria necesaria una “transmutacién de
los valores epistémicos”.?? La ciencia humana tendria
que regularse segin el conocimiento tradicional del
hombre sobre si mismo: siempre semejante y confi-
gurandose de manera diversa.

Al orientarse por los sefialamientos de la herme-
néutica simbolica, especificamente en lo relativo
al estudio de los mitos y simbolos del pensamiento
antiguo, se puede sefialar lo siguiente: a) las mismas
preocupaciones que aquejaban al hombre antiguo
siguen atormentando al contemporaneo. En el
México antiguo, por ejemplo, el hombre se situaba

22 . Durand, Las estructuras antropoldgicas de lo imaginario... op. cit.

en el centro del mundo y suponia, porque lo cons-
tataba a cada momento, que el universo guardaba
un sentido recondito, existencial. La cultura (cultus,
cultivo) siempre ha sido en su dimension simbélica el
resguardoy elaboracion de esas imdgenes primordia-
les o de sentido y, a veces también, de su controly
tergiversacion. En realidad, s6lo una cultura como la
nuestra desvaloriza la imagen al mismo tiempo que,
sin advertirlo, ha pasado a depender de su poder.?
Frente al pensamiento antiguo, fundado sobre todo
enimagenes, la cultura moderna act(a por saturacion
politicay comercial de laimagen que, finalmente, ha
dejado de hablar por si misma. Seria en un proceso
de rehabilitacion delimaginario creativo asi como de
restauracion y salvaguarda del pensamiento reli-
gioso antiguo —que a su manera hacia el papel de
conservatorio de los regimenes simbélicos y de las
corrientes miticas- que su reconstitucion tendria
que cobrar, en la actualidad, un lugar central para la
investigacion antropoldgica.

2 Jean Jacques Wunenburger, L homme d [ Age de la télévision, Paris, PUF, 2000.

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales



b) No basta para comprender el significado de una
imageny/vestigio simbdlica, hacer el registro empirico
de sus fuentes, mediciones exactas, establecimiento
desufrecuenciaiconografica, clasificar sus atributos,
registrar sus constantes y variables etnograficas, et-
cétera; es necesariointentar descubrir la concepcion
delmundo del homo religiosus; cbmoy de qué manera
la imagen simbélica orientaba, y aln puede hacerlo,
el sentido de la vida. A la manera del geélogo, como
lo sostuviera Claude Lévi-Strauss, el estudioso del
hombre se ve constrefiido a descubrir las capas geo-
l6gicas de la cultura, sus desfiladeros, sus montes,
sus paisajes o su “potomologia”, sus rios, meandros
y cuencas semanticas que no son causales, pues la
obra de la naturaleza y los movimientos de la propia
tierra guardan un sentido recondito. El hermeneuta
trabaja como un arqueélogo, traspasa la oscuridad,
desciende a las profundidades; su basqueda del es-
piritu “original” se refiere al ser puesto en juego, no
solo configurado coyunturalmente, se trata de una
basqueda ontolégica y gnoseoldgica a la vez.?

c) Tampoco es suficiente un acercamiento ex-
clusivamente sociologico, el analisis de la cultura
tiene que ser complementado con la antropologia,
la filosofia, el arte, la literatura, el psicoanalisis, la
hermenéutica y la historia comparada del mito y de
las religiones, entre otras disciplinas. Muchos de los
procesos que se constatan con relacién a su dinamica
simbolica, lejos de ser exclusivos de una zona, han
sido ya vividos en otro tiempo y en otras latitudes.
Ademas, complicados procesos que no pueden recons-
truirse a partir de la precariedad o fragmentacion
de los vestigios arqueolégicos pueden, sin embargo,
encontrar una explicacién comprensiva si se compa-
ran con procesos de desarrollo cultural analogos en
la historia de la humanidad. A la manera de Marcel
Mauss: Il n'y a de societés qu’étre vivants.?

d) Elanalisis comparado de la religion va de la ma-
no del psicoanalisis, la rehabilitacién de la nocién de
simbolo se debe a Sygmund Freud, pero esta también
la de “arquetipo”, “inconsciente colectivo”, “alma” o
“psicohistoria”,? nociones que dificilmente orientan
la interpretacidn social, cultural y antropolégica,
sucede una vez mas que se les ha arrumbado como
discursos ya superados; como si las dimensiones
psiquicas o interiores fueran indice de subjetivismo
arbitrario. La hermenéutica, ademas, no es suma
de disciplinas, sino fundamentalmente una actitud
abierta frente al conocimiento.

e) Las expresiones lingiisticas y religiosas del
hombre no son un simple medio de comunicacién
econdmica de mensajes. Los mitos y sus expresiones,
los vestigios a partir de los cuales es posible recons-
truir el sentido de su cultura, tienen una expresion
simbalica que no se agota en sistema de signos para
la mera legitimacion de poderes facticos; por lo de-
mas, sucede que esta vision estrecha deriva del mal
uso de una nocidn de “ideologia” que es un término
especifico de lamodernidad ilustrada. El pensamien-
to religioso del hombre antiguo no es pre-racional o
pre-cientifico, nisu loégica esta desarticulada, porel
contrario, responde a una logica restrictiva derivada
de modelos de reglas semanticas y sintacticas de los
hechos dellenguaje, reforzada por componentes neu-
robiolégicosy afectivos que el analisis hermenéutico
0 “mitoanalisis” debe descubrir.?’

f) Finalmente, la historia no sigue una marcha
lineal y progresiva. Los periodos en los que suele
dividirse su estudio no pueden ser vistos bajo la
l6gica lineal de los paradigmas aidn predominantes
del “progreso” y la “evolucién” ascendentes; “lucha
de clases” entre dominantes y dominados, “desarrollo
de las fuerzas de produccion”. Es necesario observar,
sobre todo, que el progreso material no necesaria-

2 Con relacion a la potomologia hermenéutica de Durand, vid. su texto Lo imaginario, Barcelona, Ediciones de Bronce, 2000. Los sefiala-
mientos sobre Lévi-Strauss son apuntes a partir de la exposicion de la antropdloga Rossana Cassigoli en el Diplomado de Hermenéutica e
Historia del Mito, llevado a cabo en el Centro Regional de Investigaciones Multidisciplinarias (CRIM) de la UNAM el 19 de noviembre de 2006.

2 El hecho de que parte de la investigacion de la antropologia se halle, efectivamente, conformada por un legado historico que se pre-
senta como patrimonio de una nacion, no conlleva de suyo que la investigacion estreche sus miras para confeccionar una ideologia racial,
politica, econémica, religiosa, etc., ad hoc con las legitimaciones nacionalistas de un Estado.

% Erich Neumann, Ursprungsgeschichte des Bewusstseins (Historia originaria de la conciencia), Diisseldorf, Ziirich, Patmos Verlag, 2004.

27 G. Durand, De la mitocritica al mitoandlisis, trad. Verjat Alain, Barcelona, Anthropos, 1993. N.E.

Perspectivas Tedricas



mente esta vinculado con el desarrollo consciente
o del espiritu. Se pueden registrar en la historia
momentos de una alta espiritualidad y elaboracion
mitopoiética de la vida, como en épocas mas desa-
rrolladas (tecnoldgica o politicamente), o, porigual,
una completa regresion psiquica.?® A un periodo de

desarrollo econémico y dominio de las técnicas de
produccidén no necesariamente corresponde el equi-
valente de un desarrollo de la conciencia. Piénsese,
a manera de ejemplo, en las masacres compulsivas
llevadas a cabo en Mesoamérica por los mexicas en
la Gltima etapa de su predominio.

Coda

Se puede asi concluir que uno de los aspectos mas
importantes de laantropologia de Gilbert Durand es,
pues, el estudio del hombre en tanto productor de
simbolos (imagenes simbélicas), es decir, que éste
no puede pensar ni crear sin pasar por la imagen, por
la interpretacion de su realidad y por la consecuente
dotacion de sentido de la misma. Penetrar en el sig-
nificado de las imdgenes de sentido o arquetipos que
configuran la concepcion de la existencia del hombre
es conocer las imagenes que estructuran a los dis-
tintos complejos culturales y orientan el significado

28 Tdem.

de sus vidas. Quiza sea ésta una de las tareas mas
urgentes de las “ciencias del hombre” o del “nuevo
espiritu antropolégico”, como le [lama Durand.?
frenarydesarticularel avasallamiento mediatico que
banaliza y tergiversa, por saturacion, el contenido
de la imagen simbélica, considerada sagrada por las
culturas antiguas.

Recibido el 25 de noviembre de 2010
Aceptado el 13 de diciembre de 2010

2 Vid. G. Durand, Ciencia del hombre y tradicion: el nuevo espiritu antropoldgico, tr. Maria Tabuyo y Agustin Lopez, Barcelona, Ediciones

Paidds Ibérica, 1999. N.E.

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales



Bibliografia
Bachelard, Gaston, El aire y los suenios. Ensayo sobre la imaginacion del movimiento, México, Fondo de
Cultura Econdmica (FCE), 1989.
Beuchot, Mauricio, Hermenéutica, analogia y simbolo, México, Herder, 2004.
, Hermenéutica analdgica y del umbral, Salamanca, Editorial San Esteban, 2003.
Cassirer, Ernst, Antropologia filosofica. Introduccién a una filosofia de la cultura, México, FCE, 1977.

De Saussure, Ferdinand, Curso de lingiiistica general, prologo, notas y traducciéon, Amado Alonso, Buenos
Aires, Editorial Losada, 1945.

Duch, Lluis, “El simbolo y lo ausente”, ponencia presentada en el VI Cologuio Paul Kirchhoff. Antropologia
Simbdlica, llevado a cabo en el Instituto de Investigaciones Antropoldgicas de la Universidad Nacional
Auténoma de México (UNAM) del 13 al 17 de noviembre de 2006.

, Mito, interpretacion y cultura. Aproximacion a la logomitica, Barcelona, Herder, 1998.
, Simbolismo y salud. Antropologia de la vida cotidiana, vol. 1, Madrid, Trotta, 2002.

y Joan Carles Mélich, Escenarios de la corporeidad. Antropologia de la vida cotidiana, vol. 2,
Madrid, Trotta, 2006.

Durand, Gilbert, Ciencia del hombre y tradicion, Barcelona, Paidos, 1999.
. La imaginacion simbdlica, Buenos Aires, Amorrortu, 1971.

, Las estructuras antropoldgicas de lo imaginario. Introduccion a la arquetipologia general, Madrid,
Taurus, 1981.

, Lo imaginario, Barcelona, Ediciones de Bronce, 2000.
Lavaniegos Espejo, Manuel, Cosecha furtiva, México, Itaca, 2008.

Mauss, Marcel, Ensayo sobre el don. Forma y funcién del intercambio en las sociedades arcaicas, estudio
preliminar y edicion, Fernando Giobellina Brumana, trad., Julia Bucci, Buenos Aires, Katz Editores,
2009.

Neumann Erich, Ursprungsgeschichte des Bewusstseins (Historia originaria de la conciencia), Diisseldorf,
Ziirich, (Rascher Verlag, 1949), Patmos Verlag, 2004.

Ortiz-Osés, Andrés y Patxi Lanceros (dirs.), Diccionario de la existencia. Asuntos relevantes de la vida
humana, Barcelona/México, Anthropos/UNAM, Centro Regional de Investigaciones Multidisciplinarias
(CRIM), 2006.

Solares Altamirano, Blanca, “Apuntes para una hermenéutica de la imagen”, en Pablo Fernando Lazo
Briones (comp.), Etica, hermenéutica y multiculturalismo, México, Universidad Iberoamericana, 2008,
pp. 111-116.

Perspectivas Tedricas



(coord.), Los lenguajes del simbolo. Investigaciones de hermenéutica simbalica, Barcelona/México,
Anthropos/UNAM, CRIM, 2001.

y Leticia Flores Farfan (coords.), Mitogramas, México, UNAM, CRIM/Universidad Auténoma del
Estado de Morelos, 2003.

y Maria del Carmen Valverde (eds.), Sym-bolon. Estudios sobre cultura, religion y arte, México,
UNAM, CRIM, Instituto de Investigaciones Filosoficas, 2005.

Trias, Eugenio, Diccionario del espiritu, Barcelona, Planeta, 1996.
La edad del espiritu, Barcelona, Planeta, 1999.

Wunenburger, Jean Jacques, L'homme a ldge de la télévision, Paris, PUF, 2000.

Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales



	Porta211-EDITED
	Rev211-EDITED



