
Ingreso: 26 de julio de 2023. Aceptación: 27 de noviembre de 2023

https://doi.org/10.48102/rlee.2024.54.1.612 

RLEE NUEVA ÉPOCA (MÉXICO) 2024

VOLUMEN LIV NÚMERO 1

ENERO-ABRIL

ISSN VERSIÓN EN LÍNEA: 2448-878X

PÁGINAS 43–70

 SISTEMATIZACIÓN Y RECONSTRUCCIÓN DE EXPERIENCIAS

ABSTRACT
Modernity and postmodernity, both occidental 
narratives, share a background of economic, 
military, political, cultural, and pedagogical 
colonization. However, for postmodernity, there 
is a strong ideological component that gets 
accentuated after the fall of the Berlin Wall, 
which could not have been reached without 
the impact and influence of the university as 
a capitalist tool that makes invisible the frac-
tures and contradictions created by the eco-
nomic model, that normalizes the worldview 
of said model, and that stigmatizes those who 
dare to visualize alternative worlds. The pres-
ent essay ponders the contributions of Dussel’s 
transmodernism (considered a post-capitalist 
project of society) in the construction of an al-
ternative model of university with a tendency 
to the reconnection of the human being with 
him/herself, with other people, and with their 
environments. In this paper, the concept of 
transmodernity dialogs permanently with other 
critical theories and decolonial ideologies to 
deepen the meaning of a new education for lib-
eration needed for a new era of the world.

Keywords: university, postmodernity, trans-
modernity, capitalism, pedagogy

RESUMEN
Modernidad y posmodernidad (como narrati-
vas occidentales) comparten un sentido exten-
so de colonización económica, militar, epistémi-
ca, política, cultural y pedagógica. Sin embargo, 
en el caso posmoderno existe un componente 
ideológico predominante que se acentuó des-
pués de la caída del Muro de Berlín y que no 
hubiese sido posible alcanzar sin el impacto y 
amplio margen de influencia de la universidad 
como herramienta capitalista que permite invi-
sibilizar las fracturas y contradicciones genera-
das por el modelo económico, naturalizar e in-
teriorizar su cosmovisión y estigmatizar a quien 
se atreve a dibujar mundos alternativos. Este 
ensayo reflexiona en torno a los aportes de la 
filosofía transmoderna (como proyecto societal 
postcapitalista) de Enrique Dussel en la cons-
trucción de un modelo alternativo de universi-
dad, tendiente a la reconexión del ser humano 
consigo mismo, con otros y con sus entornos. 
En este trabajo la transmodernidad dialogará de 
manera permanente con otras teorías críticas y 
decoloniales con el fin de profundizar el sentido 
de una nueva educación liberadora para una 
nueva era del mundo.
Palabras clave: universidad, posmodernidad, 
transmodernidad, capitalismo, pedagogía

De la posmodernidad  
a la transmodernidad: nuevas formas  

de pensar la relación universidad-mundo
From Postmodernity to Transmodernity:  

New Ways of Thinking about the  
University-world Relationship

José Luis García García
Universidad Autónoma de Guerrero, 

México
josegarcia@uagro.mx 

https://orcid.org/0000-0002-3103-0574 

Ariadna Isabel López Damián
Universidad Autónoma de Guerrero, 

México
20376@uagro.mx 

 
https://orcid.org/0000-0001-9683-4998 

José Albar Chavelas Mendoza
Universidad Autónoma de Guerrero, 

México
albarchavelas@gmail.com 

 
https://orcid.org/0000-0002-0547-8789

https://doi.org/10.48102/rlee.2024.54.1.612
mailto:josegarcia@uagro.mx
https://orcid.org/0000-0002-3103-0574
mailto:20376@uagro.mx
https://orcid.org/0000-0001-9683-4998
mailto:albarchavelas@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-0547-8789


 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
IV

, N
Ú

M
. 1

 /
 2

0
24

44 

INTRODUCCIÓN

Un error frecuente dentro del debate pedagógico contemporáneo es 
hablar de una educación distinta sin pensar en un mundo distinto. 
Lo que el capitalismo ha hecho de forma magistral es enraizar en 
cada persona la idea de que los mundos alternativos no son posibles 
y que imaginarlos resultaría incluso peligroso. El modelo es consue-
tudinario, está presente en lo que comemos, en nuestros hábitos de 
consumo, en lo que pensamos y sentimos, en cómo vestimos, cómo 
nos transportamos y hablamos, en la forma en la que interactuamos 
con otros, con nosotros mismos y con nuestros entornos. Cualquier 
proyecto societal alternativo implicaría necesariamente un profun-
do y complejo proceso ontológico que permita desterrar de nuestra 
conciencia la forma específica de concebir la realidad que nos han 
impuesto las élites sociales. 

¿Hay alternativas? ¿Existen otras formas de sentir, ver y entender 
nuestras realidades? El concepto de transmodernidad es un elemen-
to en constante discusión; algunos autores afirman que el término 
“trans” refiere al tiempo, otros al espacio; se puede entender como 
una etapa que prosigue a la modernidad, que está encima de ella o 
como algo que la trasciende. Sin embargo, en este trabajo se utiliza-
rá el concepto desarrollado por Enrique Dussel (2003, 2019), que 
la caracteriza como una nueva etapa de la civilización humana (post-
capitalista) tendiente a la edificación de un proyecto ético, cultural, 
epistémico y político alterno y que se basa en dos principios claves, 
la identidad regional latinoamericana y la diversidad sociocultural, 
invisibilizada de facto por el discurso posmoderno.

La transmodernidad es el pilar filosófico del presente trabajo; 
dialogará permanentemente con otras teorías críticas y decoloniales 
con el propósito de construir las cartografías esenciales para pensar 
una universidad que trascienda la narrativa y los mecanismos del 
capital impuestos como dogma, como la única posibilidad de inter-
pretar el mundo. Un proyecto educativo universitario transmoderno 
debería preservar los principios de interculturalidad y diversidad, así 
como el desarrollo de conciencia histórica, social y ambiental. En 
ese sentido Arboleda (2021, p. 22) sostiene que “Una de las tareas de 
la educación es generar escenarios para despertar en los educandos 



 J. L. G
A

R
C

ÍA
 G

A
R

C
ÍA

, A
. I. LÓ

PEZ D
A

M
IÁ

N
 Y J. A

. C
H

AV
ELA

S M
EN

D
O

ZA
  /D

E LA
 PO

SM
O

D
ER

N
ID

A
D

 A
 LA

 TR
A

N
SM

O
D

ER
N

ID
A

D
: N

U
EVA

S FO
R

M
A

S D
E PEN

SA
R

...

45

conciencia reflexiva, crítica, generativa y edificante sobre sí mismos, 
su relación con la vida y el mundo”.

LO POSMODERNO COMO ALEGORÍA 
CULTURAL Y ECONÓMICA

Con la victoria de los aliados sobre las potencias del eje en 1945 se 
constituye un nuevo orden mundial; Estados Unidos emerge como 
la potencia hegemónica, condición que reafirmaría en 1989 con la 
Caída del Muro de Berlín, el fin de la Guerra Fría y la articulación 
de nuevas lógicas económicas relacionadas con el fortalecimiento 
del libre mercado y la industria privada en detrimento de los Estados 
Nación. Las fronteras entre países se difuminaron en términos polí-
ticos, culturales y económicos creando la sensación de interconexión 
y uniformidad. 

Sin embargo, América Latina y el Caribe poseen un común 
denominador: la diversidad sociocultural. Esta profunda heteroge-
neidad se manifiesta a través de distintas lenguas originarias, tra-
diciones, rasgos identitarios, gastronomía, cosmovisiones, etcétera. 
Desde el arribo de los colonizadores a la región en 1492 se han 
enarbolado distintas luchas por el reconocimiento de la soberanía 
de los territorios saqueados y por la reivindicación de la dignidad de 
los habitantes de lo que occidente llamó “periferia”. La agenda de-
colonial regional invita a visibilizar y a erradicar profundos procesos 
de subalternización. 

La posmodernidad propone, en sentido contrario al pensamien-
to decolonial, la construcción de una cultura única basada en el 
estilo de vida, los valores y conceptos de la sociedad estadouniden-
se. Esto ha acentuado, desde el fin de la Segunda Guerra Mundial, 
profundas tensiones y resistencias por parte de pueblos que ven en 
la adquisición de los ideales norteamericanos la pérdida de su pro-
pia identidad. Mientras que el nuevo hegemón ha intentado, desde 
aquellos años, expandir su visión del mundo a través de una profun-
da colonización militar, cultural, educativa, económica y política. 

La tendencia postmoderna de pensamiento apareció recientemente 
como expresión o aprehensión de una realidad social específica que 



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
IV

, N
Ú

M
. 1

 /
 2

0
24

46 

hace referencia al pensamiento emergente de la modernidad tardía 
o de la era postindustrial, manifiesto en las condiciones de vida 
específicas de los grandes centros urbanos de los países desarro-
llados, o bien como una cultura conformada por un conjunto de 
modos de vida en las regiones hiperindustrializadas (Vargas, 2007, 
pp. 12-13).

La amenaza latente de la posmodernidad en la región es su con-
vicción autocrática y su incapacidad de aceptar y valorar la pluralidad 
cultural; por el contrario, suele haber sometimiento y una serie de 
imposiciones a grupos históricamente segregados que no comulgan 
con “esa” visión de desarrollo, como los indígenas, los migrantes o 
los afrodescendientes. Arocena y Sobottka (2017, p. 207) sostienen 
que “se percibe… que la conjugación de la pluralidad de las formas 
de vida y la aceptación de la diversidad concreta de las culturas, et-
nias, costumbres y valores sigue siendo un desafío”. 

La posmodernidad crece de manera simultánea junto a las lógi-
cas económicas neoliberales, impuestas por los estadounidenses en 
gran parte del continente, con el fin de “estabilizar” las finanzas de 
países altamente endeudados con los organismos financieros interna-
cionales. Ambos, neoliberalismo y posmodernismo, se erigen como 
poderosas herramientas (económicas y culturales) para coadyuvar 
en la constitución profunda y sostenible de una forma específica y 
única de interpretar el mundo. Follari (2010, p. 53) expone que: 

Lo cierto es que la combinación de lo posmoderno con la ofen-
siva neoliberal resultó desastrosa para Latinoamérica. Tal situa-
ción, dada con plenitud en los años noventa (Salinas de Gortari en 
México, Collor y luego Cardoso en Brasil, Menem en Argentina, 
Fujimori en Perú) implicó, como efectos de lo posmoderno, una 
disminución de las posibilidades culturales para la resistencia y un 
incremento de la tendencia al individualismo o –en el mejor de los 
casos– a la micropolítica.

El proyecto norteamericano, basado en una fuerte campaña ideo-
lógica que legitimaba su narrativa en todo el mundo, desarrolló un 
marco común cultural y de criterios de crecimiento y desarrollo 



 J. L. G
A

R
C

ÍA
 G

A
R

C
ÍA

, A
. I. LÓ

PEZ D
A

M
IÁ

N
 Y J. A

. C
H

AV
ELA

S M
EN

D
O

ZA
  /D

E LA
 PO

SM
O

D
ER

N
ID

A
D

 A
 LA

 TR
A

N
SM

O
D

ER
N

ID
A

D
: N

U
EVA

S FO
R

M
A

S D
E PEN

SA
R

...

47

económico sustentados en las recomendaciones de los países “de-
sarrollados”. La nueva estrategia fue silenciosa a la vez que efectiva; 
desmantelar el sentido de lo colectivo y hacer de cada individuo 
su propio explotador que busca, en el tamaño de su esfuerzo (me-
ritocracia), la posibilidad del tan ansiado ascenso social. Los hace 
sargentos de sí, buscando siempre en la autoexplotación el mito de 
la autorrealización capitalista. 

En la posmodernidad encontramos a un sujeto alienado, desaso-
segado e impotente ante el desbarrancamiento de un mundo des-
bocado y desgarrado por el cúmulo de determinaciones que se han 
venido entretejiendo como una avalancha de sinergias negativas 
que se abaten sobre la sustentabilidad del mundo y los mundos 
de vida las personas: que se manifiestan en la muerte entrópica del 
planeta, la inequidad e injusticia social, y el sinsentido de la vida 
humana (Leff, 2010, p. 159).

Las formas de dominación de la modernidad a la posmoderni-
dad han evolucionado y a pesar de que han existido movimientos 
sociales emancipadores en Latinoamérica, la región sigue en franca 
dependencia multimodal con los países “desarrollados”. Martínez 
(2009, p. 146) señala que “la relación asimétrica establecida entre el 
centro y la periferia por medio de diversos métodos de expoliación, 
transferencia de valor, saqueo indiscriminado, ajustes estructurales 
han sido una constante en la cotidianidad de los pueblos ‘sin dere-
chos’, para expresarlo de manera hegeliana”.

La posmodernidad, entonces, se trata de un continuismo de 
la modernidad, principalmente en lo concerniente a la existencia 
de una potencia dominante que subsume a los países “periféricos”. 
Dussel (2003, p. 33) señala que “el posmodernismo no exige que 
sea entendido como un fenómeno posterior a la modernidad en sí 
misma, sino un elemento que la conforma”. Ambas, modernidad y 
posmodernidad, comparten un sentido colonial, de conquista sólo 
que a diferente vía. 

La modernidad hizo patente su dominio a través de la guerra, 
el saqueo y la invasión mientras que la posmodernidad apostó a 
herramientas profundamente ideologizantes en primer lugar (como 



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
IV

, N
Ú

M
. 1

 /
 2

0
24

48 

la universidad), sin dejar de lado el belicismo. La modernidad 
arrebataba bajo la ley de la espada, la posmodernidad ha hecho un 
trabajo tan sutil y efectivo que son los mismos conquistados, que no 
sabiéndose conquistados, entregan sus recursos a las grandes poten-
cias capitalistas y aquellos que se resistan a hacerlo son sometidos en 
el nombre de la democracia occidental.

LOS PILARES DE LA UNIVERSIDAD POSMODERNA

Desde la Reforma Universitaria de Córdoba de 1918 la educación 
terciaria latinoamericana ha atravesado por un profundo ciclo de 
transformaciones que fluctuaron entre visiones sociales y visiones 
mercantilistas, entre modelos autoritarios, democratizadores y mo-
delos neofascistas. Las transiciones han sido complejas, pero en este 
momento de la historia son las lógicas del capital y de la posmoder-
nidad monocultural quienes imponen el sentido de educar. 

Estas lógicas, con todas sus contradicciones y crisis vigentes, 
constituyeron instituciones de educación superior que naturalizan 
la crisis socioambiental derivada del modelo de producción, que se-
paran al individuo de sus emociones bajo criterios racionalistas, que 
operan con didácticas conductistas-positivistas para crear mujeres y 
hombres dóciles, apolíticos y amorales, que individualizan en aras 
de las “libertades” por encima de las colectividades y que promue-
ven la competencia en contextos cuyo común denominador es la 
desigualdad social y la diversidad sociocultural. 

La universidad latinoamericana de hoy en día es una consecuen-
cia lógica y natural del proyecto cultural-económico capitalista (pos-
moderno y neoliberal); sus raíces filosóficas, pedagógicas, políticas, 
axiológicas y epistemológicas responden a la racionalidad occidental 
y a una acentuada visión eurocéntrica-colonial. Miramos, sentimos, 
pensamos e interpretamos nuestras realidades desde otras realidades, 
como con un par de anteojos que no fueron hechos a nuestra medi-
da. En ese sentido Dussel (2019, s. p.) sostiene que:

Prácticamente, todas nuestras universidades en América Latina tie-
nen su currículum, sus carreras y sus objetivos dentro de una cultu-
ra eurocéntrica y moderna… tenemos todo pensado de tal manera 
como lo podría pensar un europeo, norteamericano o japonés, que 



 J. L. G
A

R
C

ÍA
 G

A
R

C
ÍA

, A
. I. LÓ

PEZ D
A

M
IÁ

N
 Y J. A

. C
H

AV
ELA

S M
EN

D
O

ZA
  /D

E LA
 PO

SM
O

D
ER

N
ID

A
D

 A
 LA

 TR
A

N
SM

O
D

ER
N

ID
A

D
: N

U
EVA

S FO
R

M
A

S D
E PEN

SA
R

...

49

no es adecuado a nuestro estado actual y al proceso que deberíamos 
realizar, especialmente las ciencias sociales: la historia, la lingüísti-
ca, la filosofía, la sociología, la economía, la política, etcétera; son 
todas eurocéntricas y entonces educamos a nuestros alumnos como 
si fueran un niño español, alemán o francés y nosotros diríamos sí, 
está muy bien, porque los educamos a su altura; no, los educamos 
de una manera en que no son sí mismos y no saben dónde están 
parados.

La tendencia es homogenizar el currículo, la cultura y tecnificar 
al individuo. Para ello las instituciones de educación superior de-
ben operar bajo esquemas empresariales que garanticen la entrega 
al mercado de un “producto de calidad”, competente, fácilmente 
sustituible, resiliente y con un toque de Síndrome de Estocolmo 
que le permita, como explotado, justificar a su explotador. Para que 
esto sea posible la universidad se cubre bajo un manto discursivo de 
promesas relacionadas con la meritocracia y el ascenso social; según 
esta hipótesis economicista correlacional, un mayor nivel de consu-
mo educativo implicaría una inserción social mucho más exitosa. 

La educación es el activo productivo más importante que puede 
obtener la mayoría de la gente. Además de sus efectos económicos, 
la educación también está íntimamente ligada a las desigualdades 
socioculturales y políticas. Una educación más igualitaria tiene, po-
tencialmente, múltiples influencias en cuanto a resultados y prácti-
cas más equitativas (De Ferranti et al. 2004, p. 10).

¿Cómo logran las instituciones de educación superior posmo-
dernas sus propósitos ideologizantes? Sostenemos que a través de 
cuatro pilares fundamentales:1 a) el filosófico, b) el epistemológico, 
c) el pedagógico y d) el ético-político. Todos ellos en perfecta sim-
biosis generan un tipo de individuo con una cosmovisión específica 
tendiente a la legitimización de las desigualdades y a la invisibiliza-
ción de los problemas sociales y ambientales generados por el mode-
lo económico hegemónico: el capitalismo. 

1 Estos pilares de referencia teórica-conceptual y metodológica se encuentran presentes 
en el trabajo de Milpas Educativas coordinado por Stefano Sartorello (2019).



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
IV

, N
Ú

M
. 1

 /
 2

0
24

50 

Pilar filosófico

El proyecto posmoderno exacerbó un principio hegeliano de la 
modernidad: la subjetividad. El hombre como centro de sí mismo; 
sin embargo, la posmodernidad, a diferencia de la modernidad, no 
vino acompañada del concepto de razón. Migramos del hombre que 
piensa al hombre que consume, del “pienso, por lo tanto, existo” al 
“existo si consumo”; ahora, hay un sinfín de individuos inconexos 
con otros y con sus entornos que buscan explicar la realidad desde 
sus propios dogmas, que no son más que un cúmulo de pulsiones y 
seducciones generadas por un sentido económico y una necesidad 
permanente de consumo irracional.

La ausencia de la razón en beneficio de las hipersubjetividades 
también modificó otro canon de lo moderno: el sentido de comu-
nidad. Lipovetsky (2000, p. 7) sostiene que “el ideal moderno de 
subordinación de lo individual a las reglas racionales colectivas ha 
sido pulverizado”. Los contratos sociales fueron un camino hacia la 
supervivencia de la especie; era necesario ceder ciertas libertades en 
beneficio del colectivo. En este momento de la historia pensar desde 
y para lo social es complejo debido al hedonismo y al narcisismo 
disfrazados de derechos y conquistas. 

La humanidad parece demasiado ocupada para reflexionar sobre 
sí misma, sobre otros y sobre su entorno; buscar el éxito, la calidad, 
la productividad y la libertad capitalista consume el tiempo de las 
personas que han dejado de lado la reflexión, la contemplación y la 
meditación. Habría que remitirnos a Nateras (2009, p. 238) quien en 
un análisis del libro Crítica de la razón instrumental del filósofo Mark 
Horkheimer sostiene que “la sociedad actual ya no se preocupa por 
comprender los fines, ya que su objetivo es servir a un fin, esto implica 
que el mundo pone mayor énfasis en los medios que en los fines”. 

La universidad posmoderna es la casa de la razón instrumental; en 
lo micro, ensayos, cuadros sinópticos, mapas mentales, resúmenes, si-
nopsis, material audiovisual; en lo macro, certificaciones, acreditacio-
nes, evaluaciones y productividad. Todo conocimiento debe estar mate-
rializado para ser validado a través de una calificación, de otro modo no 
se habrán alcanzado los estándares de aprendizajes esperados, presentes 
en el currículum formal o en los planes de desarrollo universitarios. 



 J. L. G
A

R
C

ÍA
 G

A
R

C
ÍA

, A
. I. LÓ

PEZ D
A

M
IÁ

N
 Y J. A

. C
H

AV
ELA

S M
EN

D
O

ZA
  /D

E LA
 PO

SM
O

D
ER

N
ID

A
D

 A
 LA

 TR
A

N
SM

O
D

ER
N

ID
A

D
: N

U
EVA

S FO
R

M
A

S D
E PEN

SA
R

...

51

Mientras la universidad clásica estaba vuelta hacia el conocimiento 
y la universidad funcional lo estaba directamente hacia el merca-
do de trabajo, la nueva universidad o universidad instrumental, 
por ser una organización, está volcada hacia sí misma en cuanto 
estructura de gestión y de agenciamiento de contratos. Regida 
por contratos de gestión, evaluada por índices de productividad, 
calculada para ser flexible, la universidad instrumental está estruc-
turada por estrategias y programas de eficacia organizacional y, 
por tanto, por la particularidad e inestabilidad de los medios y de 
los objetivos. Definida y estructurada por normas y patrones ente-
ramente ajenos al conocimiento y a la formación intelectual, está 
pulverizada en micro organizaciones que ocupan sus docentes e 
inclinan sus estudiantes a exigencias exteriores al trabajo intelectual 
(Chahui, 1999, p. 4).

Es necesario precisar, no es que la universidad posmoderna ca-
rezca de entramado filosófico; el capitalismo tiene axiología, epis-
temología, estética y lógica propias, pero todos estos elementos se 
han constituido como una cosmovisión arbitraria que invisibiliza la 
existencia de filosofías alternativas, de otras formas de interpretar el 
mundo. La universidad instrumental se encuentra inmensa en una 
vorágine de acreditaciones y certificaciones que comprueben feha-
cientemente su “calidad” mientras que la conexión con lo social se 
pierde en un mar de formatos burocráticos.

Pilar epistemológico

La ciencia hegemónica, validada por las universidades y demás ins-
tituciones de educación superior, utiliza como fetiche academicista 
el método científico positivista para certificar la existencia de cono-
cimiento “auténtico”, cualquier intento de rebeldía epistémica que 
no se ciña a este “rigor metodológico” es considerado información 
inexacta, opinión subjetiva, irracional e inválida para la comuni-
dad científica. Es un mecanismo para invisibilizar a otro y a otros, 
una manera de subalternizarlo y de evitar la democratización del 
conocimiento; es una de las tantas formas que existe de legitimar al 
“centro” y denostar a las “periferias”.



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
IV

, N
Ú

M
. 1

 /
 2

0
24

52 

Autoras como Pérez (2019, p. 82) han llamado a este fenómeno 
violencia epistémica, “La noción de violencia epistémica se refiere 
a las distintas maneras en que la violencia es ejercida en relación con 
la producción, circulación y reconocimiento del conocimiento: la 
negación de la agencia epistémica de ciertos sujetos, la explotación 
no reconocida de sus recursos epistémicos”. Mientras que De Sousa 
(2004, p. 16) señala la existencia de una ciencia, en particular de 
una ciencia social, elitista y con tintes antidemocráticos subordinada 
a intereses “otros” al mencionar que: 

La ciencia de la cual venimos es un conocimiento arrogante que 
sólo reconoce conocimientos alternativos en la medida en que los 
puede devorar; es una actividad corporativamente autónoma que 
sabe utilizar su autonomía, tanto para desvincularse de las luchas 
sociales y del ejercicio de la ciudadanía, como para entrar en gran-
des contratos de consultoría mercenaria. En suma, las ciencias so-
ciales donde muchos de nosotros se ejercitaron son más parte del 
problema con que nos enfrentamos que de la solución que busca-
mos. 

Tenemos que preguntar ¿qué paradigmas y métodos sostienen 
nuestras investigaciones? ¿Cuál es la ontogénesis de nuestras inter-
pretaciones? ¿Qué marcos conceptuales y teóricos utilizamos para 
comprender nuestros contextos? ¿Cuál es el sentido axiológico de 
la ciencia que empleamos para hacer ciencia? ¿Cómo interviene la 
economía y la política en nuestro quehacer investigativo? Morín 
(1990, p. 28) acusa la presencia de “principios ‘supralógicos’ de or-
ganización del pensamiento o paradigmas, principios ocultos que 
gobiernan nuestra visión de las cosas y del mundo sin que tengamos 
conciencia de ello”. 

El conocimiento para este modelo social es un producto con 
valor de mercado, se compra y vende como un teléfono móvil o un 
par de zapatos y por tanto no todas las personas tienen la capacidad 
de acceder a él, al menos que puedan pagar por ello; además, no 
todas las personas o naciones tienen la capacidad de producirlo, por 
lo que estamos hablando de la constitución de una nueva élite en 
el orden mundial, la del saber. Las élites del saber representan una 



 J. L. G
A

R
C

ÍA
 G

A
R

C
ÍA

, A
. I. LÓ

PEZ D
A

M
IÁ

N
 Y J. A

. C
H

AV
ELA

S M
EN

D
O

ZA
  /D

E LA
 PO

SM
O

D
ER

N
ID

A
D

 A
 LA

 TR
A

N
SM

O
D

ER
N

ID
A

D
: N

U
EVA

S FO
R

M
A

S D
E PEN

SA
R

...

53

desigualdad estructural que se vincula con el poderío económico, 
con el desarrollo de un sistema capitalista y con la puesta en marcha 
de una visión neoliberal.

Pilar ético-político	

El filósofo italiano Gramsci (2017, p. 19) solía decir “Odio a los in-
diferentes. Creo que vivir… significa tomar partido… La indiferen-
cia es apatía, es parasitismo, es cobardía, no es vida. Por eso odio a 
los indiferentes”. Las sociedades latinoamericanas y caribeñas com-
parten un banco de patologías sociales que atentan contra la cons-
trucción de vida en democracia. Permanecer inertes ante escenarios 
tan dañinos parece jugar a favor del statu quo; vivimos en un proceso 
permanente de desmovilización y despolitización que invisibiliza to-
dos aquellos problemas que nos atraviesan como sociedad. 

¿Qué papel debería jugar la universidad latinoamericana? ¿Qué 
papel ha asumido ante las grandes injusticias sociales, culturales, po-
líticas o económicas? Somos conscientes de que dentro de la cons-
telación universitaria existen distintas posiciones políticas, es parte 
de una pluralidad que se asume como necesaria dentro de cualquier 
organización con aspiraciones democráticas. Sin embargo, nos in-
teresa analizar y reflexionar acerca de la vertiente hegemónica, la 
que orienta el sentido político, que es a su vez el sentido ético, de 
la comunidad universitaria en general. 

Los beneficiarios del statu quo, injusto en tanto que pro-
picia que una élite monopolice el poder político y económico, 
sostienen que las universidades deben mantenerse alejadas de la ac-
tividad política para llevar a buen puerto sus funciones sustantivas 
(docencia, investigación y extensión). Son ellos, los defensores del 
capitalismo, quienes incompatibilizan, desde el discurso, el queha-
cer académico y el quehacer político, señalando que el rol del do-
cente se ciñe a la enseñanza áulica y el rol del alumno se ciñe al 
aprendizaje áulico. En ese sentido Freire (2002, p. 102) sostenía en 
sentido inverso que:

Los educadores progresistas precisan convencerse de que no son 
meros docentes –eso no existe–, puros especialistas de la docen-



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
IV

, N
Ú

M
. 1

 /
 2

0
24

54 

cia. Nosotros somos militantes políticos porque somos maestros y 
maestras. Nuestra tarea no se agota en la enseñanza de la matemá-
tica, de la geografía, de la sintaxis o de la historia. Además de la se-
riedad y la competencia con que debemos enseñar esos contenidos, 
nuestra tarea exige nuestro compromiso y nuestra actitud en favor 
de la superación de las injusticias sociales. 

Estos supuestos “apoliticistas” o “academicistas” encubren las 
estrategias cupulares y autócratas de aquellos que controlan las ins-
tituciones de educación superior. El conocimiento es consecuencia 
del trabajo y el trabajo trae consigo una carga ideológica y política 
específica, derivada de la situación de clase de los sujetos, por ello lo 
que se nombra como “neutralidad del conocimiento” es un discurso 
inverosímil que podría considerarse una estrategia de despolitiza-
ción de la vida universitaria.

Pilar pedagógico

Al igual que en el discurso de la modernidad donde existen centros 
y sus respectivas periferias, en las disciplinas científicas, incluidas las 
humanistas-sociales, solemos encontrar un paradigma hegemónico 
que invisibiliza, deslegitima y oprime a las posiciones divergentes que 
se encuentran en los márgenes. La pedagogía tiene un modelo prin-
cipal, forjado desde la economía capitalista, que prioriza la enseñan-
za de destrezas y habilidades mecánicas útiles, principalmente, para 
el mercado laboral, pero que adolece de formación para la vida y 
para el desarrollo de sentido crítico, analítico, político y moral. 

El maquiavelismo o fascismo político, el pedagogismo dominador 
de los sistemas educativos, el tecnologismo imitativo, el cientificis-
mo del funcionalismo sociológico, etcétera, es decir, el establecer 
el propio sistema como único, suficiente, fundamental, definitivo, 
constituye al método en ideología, en alienación de la inteligencia, 
en mediación de dominación (Dussel, 1996, p. 197). 

El discurso y las prácticas pedagógicas hegemónicas niegan, de 
todas las formas posibles, que el acto educativo tiene una inten-



 J. L. G
A

R
C

ÍA
 G

A
R

C
ÍA

, A
. I. LÓ

PEZ D
A

M
IÁ

N
 Y J. A

. C
H

AV
ELA

S M
EN

D
O

ZA
  /D

E LA
 PO

SM
O

D
ER

N
ID

A
D

 A
 LA

 TR
A

N
SM

O
D

ER
N

ID
A

D
: N

U
EVA

S FO
R

M
A

S D
E PEN

SA
R

...

55

cionalidad ideológica y que es el sentido económico y los intereses 
de una élite social los que definen, arbitrariamente, el cómo y para 
qué se enseña en las instituciones de educación superior. McLaren 
(2005, p. 256) sostiene que “El punto de vista tradicional de la ins-
trucción y el aprendizaje en el salón de clase como un proceso neu-
tral antiséptico y aislado de los conceptos de poder, política, historia 
y contexto ya no puede ser sostenido con verosimilitud”. 

Las lógicas de enseñanza hegemónicas, aún cargadas de trasfon-
do escolástico, positivista y conductual obstaculizan la posibilidad 
de cimentar una universidad con capacidad de entender los grandes 
fenómenos sociales desde su complejidad. Las pedagogías “otras”, 
en cambio, aquellas deslegitimadas por el modelo dominante, se 
oponen a estos mecanismos de dominación que persisten en las ins-
tituciones de educación superior de la región que suelen ser predo-
minantemente racistas, antidemocráticas, conservadoras, clasistas, 
patriarcales, adultocentristas, etcétera. Cabaluz-Ducasse (2016, p. 
78) sostiene que:

Las Pedagogías Críticas Latinoamericanas, configuradas a partir de 
una multiplicidad de discursos y experiencias, han constituido un 
cuerpo pedagógico negado, excluido y deslegitimado por las pe-
dagogías oficiales, puesto que precisamente se oponen de manera 
teórica y práctica a las diferentes formas de dominación existentes 
en sociedades capitalistas.

El centro del modelo pedagógico capitalista no es el alumno 
como lo era en la pedagogía progresista, también llamada “Escuela 
Nueva”, o el maestro como en la escuela tradicional; el centro es el 
mercado y sus necesidades; y sobre ello se construyen los objetivos 
de aprendizaje, los contenidos curriculares, los mecanismos de eva-
luación y la didáctica de los profesores. “La escuela es un instrumen-
to político, ideológico y económico que coadyuva a la reproducción 
de las condiciones sociales y que se ha constituido como la fábrica de 
mano de obra competente, calificada, pero desconectada de su reali-
dad social” (García y Rosas, 2021, p. 199).



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
IV

, N
Ú

M
. 1

 /
 2

0
24

56 

LA TRANSMODERNIDAD COMO MODELO 
CIVILIZATORIO POSTCAPITALISTA

Hay raíces ideológicas capitalistas muy profundas que nos impiden 
crear o visibilizar alternativas civilizatorias dotadas de humanidad y 
conciencia. Los intentos han fenecido ante lo implacable del modelo 
hegemónico que utiliza todos los instrumentos a su alcance para 
posicionar una narrativa que sostiene que los “otros” mundos son 
una utopía irreal y además peligrosa. Sin embargo, en medio de la 
peor crisis sanitaria de la historia reciente de la humanidad, que ha 
acentuado todas las contradicciones del capitalismo tardío, debemos 
empezar a cuestionar la sostenibilidad a largo plazo de esta visión. 

La modernidad y la posmodernidad han dejado una extensa he-
rencia de profundas patologías sociales en los pueblos “civilizados” 
a través de la “ley de la razón”. El capitalismo generó un sinfín de 
crisis relacionadas con su modelo de desarrollo que explota indiscri-
minadamente a sus dos principales fuentes de riqueza: los recursos 
naturales y las personas. Hoy los vínculos humanos, necesariamen-
te atravesados por el consumo, parecen más frágiles y volátiles que 
nunca, las brechas de desigualdad se acentúan y la riqueza se con-
centra en cada vez menos manos.

Padecemos crisis socioambientales y socioterritoriales que parecen 
crónicas y degenerativas, presenciamos embates de la naturaleza 
cada día más intensos y la existencia de síntomas sociales regresivos 
y antidemocráticos como la discriminación, el conservadurismo, el 
autoritarismo, la xenofobia, el extractivismo, el racismo, el patriar-
cado o el colonialismo. Además, padecemos un modelo científico y 
tecnológico amoral y antidemocrático que atenta contra la supervi-
vencia de la especie humana y que responde predominantemente a 
criterios económicos y de mercado.

Afrontamos un diálogo asimétrico entre la cultura del “centro” y 
la “periferia”, en el que occidente y el norte global se colocan en un 
pedestal de superioridad intelectual y moral. El sentido de lo social 
se desvirtúa debido a las lógicas liberales hipersubjetivas que colocan 
al individuo como centro de sí mismo y de todo; el concepto de 
comunidad se degrada y se extrapola únicamente al ciberterritorio; 
un sitio al que no todos los sujetos tienen acceso y a donde se han 
trasladado todos los problemas del mundo físico.



 J. L. G
A

R
C

ÍA
 G

A
R

C
ÍA

, A
. I. LÓ

PEZ D
A

M
IÁ

N
 Y J. A

. C
H

AV
ELA

S M
EN

D
O

ZA
  /D

E LA
 PO

SM
O

D
ER

N
ID

A
D

 A
 LA

 TR
A

N
SM

O
D

ER
N

ID
A

D
: N

U
EVA

S FO
R

M
A

S D
E PEN

SA
R

...

57

El binomio modernidad-posmodernidad nos enfrenta a un sin-
fín de preguntas relacionadas con las alternativas que tenemos, o 
no, para construir un mundo mejor. Por supuesto que la narrativa 
capitalista insiste, de forma propagandística, en que su modelo crece 
y se fortalece desde sus propias contradicciones y que su fórmula 
es la única que garantiza paz, estabilidad y equilibrio, en contras-
te con alternativas descritas como obsoletas y que ponen en riesgo 
las libertades, la propiedad privada y el modelo tradicional de fami-
lia como el anarquismo, el comunismo, el socialismo y sus variantes 
contemporáneas. 

Ante el totalitarismo ideológico y la hegemonía epistémica que 
promueve el capital, la filosofía crítica está llamada a ser el motor 
de la reflexión para encontrar otros sentidos y visibilizar otros cami-
nos negados por la racionalidad capitalista. Debido a esta búsqueda 
surge, desde América Latina, un concepto que busca la edificación 
de un proyecto ético-político, cultural y epistémico alternativo, 
que trascienda los cánones de la modernidad y la posmodernidad 
y que se basa en dos principios claves, la identidad regional y la 
diversidad. Este modelo, llamado por el filósofo latinoamericano 
Dussel (1999) como transmodernidad implica la construcción de un 
modelo tendiente hacia la transformación de la sociedad y hacia la 
construcción de un nuevo ethos.

Así, el filósofo argentino-mexicano Enrique Dussel, a partir de su 
libro Postmodernidad, Transmodernidad (2002), lo enmarca en el 
contexto de la filosofía de la liberación y la reflexión sobre la identi-
dad latinoamericana, entendiendo por teorías transmodernas aque-
llas que, procedentes del Tercer Mundo, reclaman un lugar propio 
frente a la modernidad occidental, incorporando la mirada del otro 
postcolonial subalterno (Rodríguez, 2011, p. 2).

Interpelar a la modernidad y a la posmodernidad desde Amé-
rica Latina es, entre otras cosas, cuestionar el carácter colonial del 
proceso civilizatorio y su reproducción hasta nuestros tiempos. Es 
reflexionar acerca de la cultura unilateral impuesta en detrimento de 
las culturas llamadas periféricas, es visibilizar el daño causado al me-
dio ambiente debido al modelo de producción actual, es visibilizar 
las lógicas de consumo impuestas por el mercado, es valorar otras 



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
IV

, N
Ú

M
. 1

 /
 2

0
24

58 

formas de generar conocimiento desde nuestras realidades y cons-
truir un marco epistémico capaz de dialogar de manera horizontal 
con el conocimiento del norte global y del eurocentrismo.

En una entrevista realizada a Enrique Dussel por parte de Ya-
mandú Acosta y Alejandro Casas para el portal uruguayo Brecha en 
septiembre de 2010, se le plantearon dos preguntas al filósofo lati-
noamericano acerca del concepto de Transmodernidad: la primera 
fue “Usted plantea una crítica a la postura posmoderna y plantea la 
concepción de la transmodernidad, ¿cómo la caracterizaría?” a lo 
que éste respondió:

La Transmodernidad dice que lo que viene no es moderno, no 
será ni una modernidad ni muchas modernidades. Va a ser otra 
edad diferente. ¿Cuándo? En 100 años o en 200, no sé, pero va-
mos hacia otra cosa. Ecológicamente, la Tierra no da más. Y el 
capitalismo va a ser superado más por la ecología que por los mo-
vimientos sociales. Vamos a una edad distinta, ¿pero?, ¿cómo se 
va a construir eso? Se va a construir desde la experiencia de las 
culturas no modernas –lo cual no significa atrasadas– en aquello 
en lo que la propia modernidad despreció. El hombre moderno no 
lo puede hacer, lo que están haciendo los Aymaras en Bolivia no lo 
puede hacer ningún moderno. Desde esa exterioridad se desarrolla 
ahora un proyecto a un pluriverso futuro. Tenemos que ver ahora 
cómo el mundo árabe, el mundo chino, América Latina, están 
desarrollando novedades en diálogo con la modernidad.

La segunda pregunta fue: ¿La transmodernidad supone una su-
peración al capitalismo y una revolución? A lo que respondió: “Esa 
sociedad futura supera el capitalismo. Va a tener otros puntos de 
partida, para empezar un respeto por la naturaleza que la moderni-
dad no tuvo.”

La transmodernidad es, entonces, una forma ética de per-
manecer en el mundo por parte de los seres humanos; implica el 
reconocimiento y la revalorización del otro y de otros en sistemas 
complejos de interdependencia necesarios para la subsistencia. La 
alteridad es una herramienta útil en contextos donde no todas las 
personas cuentan con las mismas oportunidades de desarrollo; es 



 J. L. G
A

R
C

ÍA
 G

A
R

C
ÍA

, A
. I. LÓ

PEZ D
A

M
IÁ

N
 Y J. A

. C
H

AV
ELA

S M
EN

D
O

ZA
  /D

E LA
 PO

SM
O

D
ER

N
ID

A
D

 A
 LA

 TR
A

N
SM

O
D

ER
N

ID
A

D
: N

U
EVA

S FO
R

M
A

S D
E PEN

SA
R

...

59

necesaria para fomentar el sentido de justicia, democracia, igualdad 
e inclusión.

Éste es un concepto que retoma Dussel desde Emanuel Lévinas, 
quien desde su filosofía del diálogo señala que “el Otro es el Otro. El 
Otro en tanto que otro, tal y como se expresó antes, se sitúa en una 
dimensión de altura y de abatimiento –glorioso abatimiento–; tiene 
la cara del pobre, del extranjero, de la viuda y del huérfano y, a la 
vez, del señor llamado a investir y a justificar mi libertad” (Lévinas, 
1977, p. 262). La transmodernidad es, entonces, una oportunidad 
para colectivizar a la humanidad y revertir los estragos causados por 
el hipersubjetivismo y el hiperindividualismo. 

Podríamos describir la transmodernidad como un ambicioso 
proyecto civilizatorio necesariamente latinoamericano contrahege-
mónico, distanciado de occidente, que busca, no sólo trascender los 
cánones de la modernidad y la posmodernidad, sino también dar 
luz acerca de las profundas crisis heredadas por el capitalismo. La 
visión de Dussel apunta hacia la constitución de un conjunto de 
rasgos y modos de comportamiento que conforman el carácter o la 
identidad de las personas como seres sociales y de la comunidad. En 
este sentido, Acosta (2009, p. 29) argumenta:

Se trata, pues de una transición que más allá de un cambio cul-
tural, implica un cambio civilizatorio en el que plausiblemente se 
resolverían las incompletudes, derrotas, fracasos o limitaciones de 
las transiciones antecedentes, todas las cuales –aunque de maneras 
diferentes– responden a la matriz occidental. Se postula que esa 
transición –posible y necesaria– implica un ejercicio de intercul-
turalidad que se entiende constitutivo de la cultura de la trans-
modernidad –no aleatorio y subsidiariamente instrumental–, que 
la definen como radicalmente alternativa frente al monocultura-
lismo constitutivo de la cultura de la modernidad-posmodernidad 
capitalista y de la occidentalidad con sus efectos de consolidación 
de fragmentación multicultural: una civilización hegemónica que 
subsume una diversidad de culturas cuyas identidades le son de una 
u otra manera, funcionales.



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
IV

, N
Ú

M
. 1

 /
 2

0
24

60 

APORTES DE LA TRANSMODERNIDAD PARA 
LA CONSTRUCCIÓN DE OTRAS UNIVERSIDADES

Entonces, entendemos la transmodernidad desde el enfoque dusse-
liano como un proyecto intercultural, crítico y decolonial que rei-
vindica las identidades de nuestra región, sus historias y que aspira 
a la construcción de una racionalidad que emerge desde lo comuni-
tario. Este proyecto societal postcapitalista es a su vez un poderoso 
proyecto educativo en general y universitario en particular que dia-
loga en permanente tensión con las lógicas hegemónicas que hacen 
vida al interior de las escuelas. Toro et al. (2020, p. 244) sostienen 
que “Por lo mismo, ya no podemos, ni debemos, situarnos desde las 
visiones más tradicionales de la educación centradas en las didácticas 
y en los procesos pedagógicos disciplinares”.

Construir, desde la universidad transmoderna,  
nuevas formas de entender nuestros seres

Uno de los nodos que interconecta a las teorías críticas latinoame-
ricanas, entre ellas la filosofía dusseliana, es el supuesto de que el 
neoliberalismo y el posmodernismo representan, además de una 
profunda dominación política, cultural y económica, una acentua-
da dominación intelectual, en un momento de la historia en el que 
el conocimiento se erige como un medio de producción prioritario 
para el sistema capitalista. Esto implica la configuración de nuevas 
asimetrías debido a las limitaciones estructurales, que tienen perso-
nas, instituciones y países para avanzar al ritmo atropellado que im-
pone la dinámica social. Se infiere, desde el materialismo histórico, 
que quien controla los medios de producción material, controlará 
también los medios de producción intelectual. 

La construcción de otras formas de generar conocimiento al in-
terior de las universidades latinoamericanas es una estrategia de resis-
tencia necesaria contra la autocracia científica que se edifica desde las 
necesidades del capitalismo. Generar conocimiento desde las luchas 
feministas, migrantes, afrodescendientes, obreras, magisteriales, cam-
pesinas, estudiantiles, de la diversidad sexual, etcétera, permite visibi-
lizar y escuchar a un “demos” más amplio en relación con el “demos” 



 J. L. G
A

R
C

ÍA
 G

A
R

C
ÍA

, A
. I. LÓ

PEZ D
A

M
IÁ

N
 Y J. A

. C
H

AV
ELA

S M
EN

D
O

ZA
  /D

E LA
 PO

SM
O

D
ER

N
ID

A
D

 A
 LA

 TR
A

N
SM

O
D

ER
N

ID
A

D
: N

U
EVA

S FO
R

M
A

S D
E PEN

SA
R

...

61

de la democracia occidental. Latinoamérica deberá ser interpretada 
desde sus territorios, comunidades y conflictos, así como desde las 
herencias que ha dejado el modelo civilizatorio actual. 

Las luchas inconclusas en los países del Sur para independizarse po-
líticamente de las naciones occidentales enfrentan desafíos mayores 
en términos de soberanía educativa y científica. Uno de ellos con-
siste en la descolonización de la cultura y la ciencia, en especial de 
las culturas escolares, académicas y humanísticas. Entendemos la 
descolonización como el proceso dinámico de autonomías políticas 
que está protagonizado por sujetos subordinados a lógicas estruc-
turales de explotación económica y de dominación social y cultu-
ral. Se produce a partir de prácticas transformadoras de insumisión 
que prefiguran horizontes de emancipación social e intelectual. Las 
culturas de producción científica internacional están asimismo de-
terminadas por relaciones coloniales de poder que son alienantes, 
dado el carácter eurocentrado de la formación disciplinaria desde 
su origen al final del siglo XIX (Baronnet, 2022, p. 2).

La universidad transmoderna reflexiona sobre nuestra América a 
través de diagnósticos críticos que permitan no sólo visibilizar lo que 
nos problematiza, sino construir otras cosmovisiones que impliquen 
una alternativa al capitalismo. Se busca cimentar sociedades con am-
plio sentido de justicia, de democracia, de libertad y de inclusión. 
Por tanto, la lucha por la democratización del conocimiento es tam-
bién una lucha ética, política e ideológica (a pesar de la negación 
en el discurso científico del centro) en la que los investigadores lati-
noamericanos asumen la existencia de opresión, de injusticias y de 
inequidades sociales en sus entornos. 

La cultura del centro nos tiene acostumbrados a la oposición obvia 
entre ideología y ciencia. Cuando hay ciencia no puede haber ideolo-
gía. Esta exclusión es ella misma ideológica: la totalidad de un discurso 
metódico, teórico, científico puede ser ideológico, no por su intrínseco 
desarrollo (aunque también) sino por su pretensión, por su punto de 
partida, por su proyecto, por el hecho de servir de mediación a un 
contexto que lo explica y le marca su sentido (Dussel, 1996, p. 194).



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
IV

, N
Ú

M
. 1

 /
 2

0
24

62 

Desde el pensamiento latinoamericano se plantea que las uni-
versidades pueden ser una herramienta fundamental para la demo-
cratización de las sociedades, sin embargo, también se acepta que, 
históricamente, han sido sitios de adoctrinamiento donde se han 
reproducido los valores necesarios para la subsistencia de las élites 
dominantes. Se cree desde el pensamiento del sur, que, con la im-
posición de la visión neoliberal, apalancada desde el concepto de 
sociedad de la información, las instituciones educativas reproducen 
el conocimiento de las potencias del orbe que tienen la capacidad de 
generarlo y difundirlo.

Construir, desde la universidad transmoderna, 
diálogos horizontales entre culturas

A más de 500 años de la invasión de América, aún se percibe una na-
rrativa clasista y racista hacia aquellas personas en franca resistencia 
al proceso modernizador; al estilo hegeliano, se les considera física, 
moral e intelectualmente inferiores, incapaces de constituirse como 
sujetos plenos. Este discurso permea todas las estructuras sociales 
como la familia, la religión, la escuela, las leyes, el sistema político, 
los medios de comunicación o la cultura. Se han creado tácitamente, 
personas de primer y segundo orden. Personas con acceso irrestricto 
a condiciones de vida privilegiadas y personas que tienen que en-
tablar una contienda diaria por la reivindicación de su cultura, su 
dignidad y sus derechos. 

La transmodernidad es una filosofía de la liberación, que a su vez es una 
filosofía crítica, latinoamericana, intercultural y decolonial. Dussel 
(1980, p. 124) señala que la base de su teoría es el supuesto de que el 
punto de partida de un nuevo diálogo entre civilizaciones debe darse 
desde la cultura del dominado y no desde la cultura del dominante, 
por tanto, el proyecto de emancipación debería constituirse desde 
tres grandes movimientos “Una es la ‘revolución patriótica’ de la 
liberación nacional; otra la ‘revolución social’ de la liberación de las 
clases oprimidas y, la tercera, la ‘revolución cultural’. En este último 
caso se da lo pedagógico, la juventud y la cultura; aquí hay un pro-
blema latinoamericano concreto”.

Esto último se venía planteando desde 1918, con la Reforma 
Universitaria de Córdoba, en la que ya se hablaba de la imperante 



 J. L. G
A

R
C

ÍA
 G

A
R

C
ÍA

, A
. I. LÓ

PEZ D
A

M
IÁ

N
 Y J. A

. C
H

AV
ELA

S M
EN

D
O

ZA
  /D

E LA
 PO

SM
O

D
ER

N
ID

A
D

 A
 LA

 TR
A

N
SM

O
D

ER
N

ID
A

D
: N

U
EVA

S FO
R

M
A

S D
E PEN

SA
R

...

63

necesidad de construir otro tipo de mecanismos para entendernos. 
Córdoba fue un parteaguas en la constitución de una cultura regio-
nal con matices propios, no sometida a los cánones del norte y el 
eurocentrismo, y en franca oposición contra visiones colonialistas; 
desde ese movimiento se promovía la “hora americana” que implica-
ba latinoamericanizar la universidad desde nuestros propios marcos 
de comprensión del mundo, desde nuestros valores y desde el espí-
ritu renovador y democrático del movimiento.

Había llegado el momento de dejar de respirar aires extranjeros y 
de intentar la creación de una cultura propia, que no fuera simple 
reflejo o trasplante de la europea o norteamericana. La juventud, 
bajo el impacto de la guerra mundial, aspiraba a terminar con el 
vicio de “querer regir la vida americana con mente formada a la 
europea”. Esta actitud del reformismo merece ser subrayada, pues 
aun cuando no dio todos los frutos esperados, su vocación de ori-
ginalidad latinoamericana señaló un rumbo que los actuales pro-
cesos de renovación universitaria no deben perder de vista. En su 
americanismo la juventud expresaba el anhelo de superar todas las 
formas de dependencia (Tünnermann, 1998, p. 108).

El proyecto universitario transmoderno es filosófico a la vez que 
histórico debido a que deconstruye las narrativas hegemónicas 
que se edificaron desde la invasión al continente americano y crea 
una historia desde lo que Miguel León Portilla llamó La visión de los 
vencidos. La historia hegemónica legitima una cultura hegemónica 
que define qué, para qué, cuándo y cómo se debe enseñar. Todo 
aquello que no haga parte de ella es invisibilizado, minimizado e 
incluso exterminado. Ejemplos hay varios; los grandes avances de 
oriente y Mesoamérica sobre medicina, política o agricultura, mu-
chos de ellos considerados parte del pensamiento mágico y retró-
grada e invalidados por la ciencia occidental y por la universidad. 
Dussel (2018) sostiene que: 

Estudiamos una historia que nos ignora, que nos anula y la enseña-
mos desde la primaria hasta el postdoctorado en las universidades. 
Reforma educativa significaría hacer una visión de la historia muy 
distinta… ¿De dónde vienen las culturas americanas? Las nuestras. 



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
IV

, N
Ú

M
. 1

 /
 2

0
24

64 

No nos preguntamos demasiado, tendríamos que saberlo porque 
fueron pueblos de una altísima cultura, ¿qué decir de los aztecas y 
los mayas? Los mayólogos ahora están descubriendo cosas tremen-
das en nuestro pueblo.

Aún hasta nuestros días existen amplios reclamos y moviliza-
ciones por parte de sectores sociales que no estaban presentes en el 
discurso modernizador del nuevo Estado (indígenas, campesinos, 
afrodescendientes, migrantes, etcétera). Sartorello y Guzmán (2018, 
p. 284) sostienen que “la crisis civilizatoria de occidente ha estimu-
lado la emergencia de nuevos tipos de movimientos sociales... que 
están construyendo proyectos societales alternativos al sistema neo-
liberal hegemónico”. Estos sectores sociales reivindican su derecho a 
ser parte de la sociedad sin renunciar a sus raíces culturales.

Construir, desde la universidad transmoderna, 
nuevas formas de habitar el mundo

“Imaginamos el fin del mundo antes que el fin del capitalismo”; 
esta frase, atribuida al escritor Fredric Jameson, nos pone de cara a 
la reflexión en torno al profundo arraigo que tiene el modelo eco-
nómico hegemónico en la vida de las personas. A pesar de los graves 
y crónicos problemas socioambientales no alcanzamos a dibujar un 
mundo con medios de producción alternativos/justos que no aten-
ten contra la naturaleza ni contra el sujeto mismo, ni alcanzamos 
a vislumbrar otros mecanismos para una distribución mucho más 
igualitaria de la riqueza. 

La crisis ambiental de nuestro tiempo es el signo de una nueva era 
histórica. Esta encrucijada civilizatoria es ante todo una crisis de 
la racionalidad de la modernidad y remite a un problema del co-
nocimiento. La degradación ambiental –la muerte entrópica del 
planeta– es resultado de las formas de conocimiento a través de 
las cuales la humanidad ha construido el mundo y lo ha destruido 
por su pretensión de unidad, de universalidad, de generalidad y 
de totalidad; por su objetivación y cosificación del mundo (Leff, 
2007, p. 2).



 J. L. G
A

R
C

ÍA
 G

A
R

C
ÍA

, A
. I. LÓ

PEZ D
A

M
IÁ

N
 Y J. A

. C
H

AV
ELA

S M
EN

D
O

ZA
  /D

E LA
 PO

SM
O

D
ER

N
ID

A
D

 A
 LA

 TR
A

N
SM

O
D

ER
N

ID
A

D
: N

U
EVA

S FO
R

M
A

S D
E PEN

SA
R

...

65

Las leyes y las lógicas del libre mercado han creado un ethos ca-
pitalista. Somos personas lineales de cultura unificada cuya posición 
social se fundamenta en nuestra capacidad de producir y consumir; 
transitamos de un modelo antropocéntrico a uno econocéntrico 
donde el capital se erige como el objeto de veneración de las nuevas 
generaciones. “Entender la relación actual entre la naturaleza y el ser 
humano posmoderno es complejo; el sentido ‘espiritual’ de los hom-
bres y mujeres en nuestros tiempos está vinculado al capital al cual 
se le rinde tributo, culto y adoración permanentemente” (Ayhllong, 
2023, p. 9).

La universidad transmoderna, construida desde la filosofía de la 
liberación, propone replantear y “democratizar” esta relación sujeto-
naturaleza y sujeto-sujeto. El sujeto, sin desprenderse de su indivi-
dualidad, requiere de otros y eso incluye a la naturaleza y los ele-
mentos que la configuran. Esta visión promueve la construcción de 
un proyecto societal alternativo que parta desde lo medioambiental 
y no desde la economía de mercado. El eje transversal de un nuevo 
modelo pedagógico universitario es, necesariamente, la alteridad y 
la otredad.

Lo que necesitamos es algo más allá, una tercera posición y esto 
es una crítica a la modernidad y una revolución civilizatoria, pero 
quizá más fuerte que la que piensa Boaventura, es lo que yo le lla-
mo una transmodernidad, una nueva época de la historia. Donde 
el pueblo va a participar… los que queden después del suicidio 
ecológico, ellos van a tener que tomar las grandes medidas (Dussel, 
2020).

En sentido contrario a los principios de alteridad y otredad, 
la universidad posmoderna promueve el desapego y el olvido. La 
información que el sujeto recibe en las aulas carece de cualquier 
sentido práctico más que el de consumir a gran escala sin visión a 
largo plazo. La escuela reproduce pautas de conducta y valores que 
favorecen a las élites empresariales y su visión corporativista como 
el patrón “usar y tirar”. La inmediatez es parte ya del imaginario 
colectivo y ha influido de forma enérgica la manera en la que se 
entiende y se imparte la educación en el siglo XXI. A raíz de ello, 



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
IV

, N
Ú

M
. 1

 /
 2

0
24

66 

la crisis medioambiental se invisibiliza debido a que sus efectos, 
se pensaba, se llegarían a sentir a largo plazo. Según las lógicas del 
desarrollo capitalista, se trataba de administrar la crisis, sin embargo, 
nos acercamos a un punto que parece no tener retorno. 

CONCLUSIONES

La universidad latinoamericana se ha convertido en uno de los pila-
res que sostiene la mitología capitalista. Creemos que se comete un 
error de tipo ontológico al pensar que la educación superior puede, 
por sí misma, construir sociedades más democráticas. Considera-
mos la universidad un holograma que se proyecta desde la sociedad 
de la que forma parte; una sociedad justa, incluyente y democrática 
proyectará una universidad justa, incluyente y democrática; por el 
contrario, una sociedad corrupta, desigual y violenta proyectará una 
universidad con las mismas características.

Los intentos por transformar nuestras universidades públicas, 
apalancados desde la racionalidad capitalista, son, han sido y serán 
esfuerzos incompletos que nos llevan a un bucle infinito de supues-
tas buenas intenciones y malas prácticas. Se podría pensar, y con jus-
ta razón, desde la lectura del título de este ensayo que, cometemos el 
mismo error ontológico que se describe al inicio de este apartado y 
que si la universidad es una herramienta capitalista, ¿para qué hacer 
un trabajo sobre ella?

Consideramos que es indispensable cambiar la base del holo-
grama, es decir, construir un proyecto societal alternativo, pero 
el empuje tiene que ser exógeno y endógeno. Exógeno porque se 
deben buscar nuevas formas civilizatorias (por eso hablamos de 
transmodernidad) y endógeno porque las universidades deben ser 
campos de disputa y resistencia que visibilicen todas las herencias 
que nos ha dejado el “ímpetu” modernizador del capitalismo tardío 
y la posmodernidad. 

Por supuesto que hay otros campos en disputa; la política, la 
economía, el sistema jurídico, la cultura, entre otros, son espacios 
que atraviesan también al sistema educativo general y al nivel supe-
rior en particular, y que definen muchos de sus conceptos, métodos 
y valores. Una sociedad transmoderna proyectará invariablemente 



 J. L. G
A

R
C

ÍA
 G

A
R

C
ÍA

, A
. I. LÓ

PEZ D
A

M
IÁ

N
 Y J. A

. C
H

AV
ELA

S M
EN

D
O

ZA
  /D

E LA
 PO

SM
O

D
ER

N
ID

A
D

 A
 LA

 TR
A

N
SM

O
D

ER
N

ID
A

D
: N

U
EVA

S FO
R

M
A

S D
E PEN

SA
R

...

67

una educación transmoderna, es decir, más humana, intercultural, 
decolonial, con conciencia histórica, ambiental y social, que permite 
trascender los cánones del capital. 

La transmodernidad no supone una continuidad con la moderni-
dad o la posmodernidad; el prefijo trans alude a sobrepasar, trascender o 
superar, es decir, construir un nuevo proyecto societal. Lo transmoder-
no no implica una ruptura, puesto que la ruptura habla de la interrup-
ción del desarrollo de un proceso lo que hace esta visión esencialmente 
incluyente; no invisibiliza la historia capitalista ni se niega al diálogo con 
ninguna cultura. Por el contrario, busca un diálogo horizontal y demo-
crático para dejar atrás las eras de subalternización y sometimiento por 
parte de unas a otras en el nombre del “progreso”. 

Por tanto, construir una universidad transmoderna no implica 
negar los aportes de occidente y el norte global; lo que se busca es 
visibilizar los aportes de aquéllos a los que la racionalidad capitalista 
les ha quitado voz en el desarrollo humanista, científico y tecnoló-
gico. El modelo pedagógico que busca ser construido a partir del 
concepto “transmodernidad” busca recolectivizar a las personas, de-
nunciar los vicios del individualismo que les impide hacer concien-
cia sobre otros y mostrar las consecuencias de la economía capitalista 
para el planeta y los seres humanos.

REFERENCIAS

Acosta, Y. (2009). Interculturalidad y transición a la transmodernidad. Uto-
pía y Praxis Latinoamericana, 24(1), 28-41. https://doi.org/10.5281/
zenodo.3108461 

Arboleda, J. C. (2021). Transmodernidad, hermenéutica y educación. Re-
vista Boletín REDIPE, 10(10), 22–37. https://doi.org/10.36260/rbr.
v10i10.1462

Arocena, F., y Sobottka, E. (2017). Diversidad cultural en América La-
tina. Civitas, 17(02), 205-209. https://doi.org/10.15448/1984-
7289.2017.2.28303

Ayhllong, D. (2023). Educación y desarrollo de conciencia ambiental en el 
nivel superior: Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Autónoma de 
Guerrero. (Tesis de Licenciatura). Universidad Autónoma de Guerre-
ro, México.

https://doi.org/10.5281/zenodo.3108461
https://doi.org/10.5281/zenodo.3108461
https://doi.org/10.36260/rbr.v10i10.1462
https://doi.org/10.36260/rbr.v10i10.1462
https://doi.org/10.15448/1984-7289.2017.2.28303
https://doi.org/10.15448/1984-7289.2017.2.28303


 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
IV

, N
Ú

M
. 1

 /
 2

0
24

68 

Baronett, B. (2022). Investigación descolonizada y formación crítica 
en ciencias sociales. Utopía y Praxis Latinoamericana, 27(98), 1-16. 
http://doi.org/10.5281/zenodo.6591862

Cabaluz-Ducasse, F. (2016). Pedagogías críticas latinoamericanas y fi-
losofía de la liberación: potencialidades de un diálogo teórico-
político. Educación y Educadores, 19(1) 67-88. https://doi.org/http://
dx.doi.org/10.5294/edu.2016.19.1.4 

Chahui, M. (1999) La universidad instrumental. Revista Colombiana de 
Educación, (38-39), 1-5. https://doi.org/10.17227/01203916.5429 

De Ferranti, D., et al. (2004). Desigualdad en América Latina y el Caribe: 
¿Una ruptura con la historia? Washington: Banco Mundial.

De Sousa, B. (2004). Democratizar la democracia: los caminos de la demo-
cracia participativa. México: Fondo de Cultura Económica.

Dussel, E. (2020, 22 de febrero). Enrique Dussel: “Si no cumplimos con 
las leyes de la naturaleza, la naturaleza nos extingue”. CLACSO TV. 
https://www.youtube.com/watch?v=k6tAvoaHWeQ&t=487s 

Dussel, E. (2019, 2 de agosto). Conferencia. Dr. Enrique Dussel.Transmoder-
nidad. https://www.youtube.com/watch?v=h71YcSmeDjY&t=906s 

Dussel, E. (2018, 9 de octubre). La transformación de la educación ha-
cia la descolonización de la pedagogía. https://www.youtube.com/
watch?v=sWg94cBYDrM&t=287s 

Dussel, E. (2003). Transmodernidad e interculturalidad (Interpretación 
desde la Filosofía de la liberación)”. Erasmus, 5(1-2), 65-102. https://
www.icala.org.ar/erasmus/Archivo/2003/Erasmus-5-1-2-2003.pdf 

Dussel, E. (2002). Posmodernidad y transmodernidad. Diálogos con la filoso-
fía de Gianni Vattimo. México: ITESO.

Dussel, E. (1996). Filosofía de la Liberación. Bogotá: Nueva América. 
Dussel, E. (1980). La pedagogía latinoamericana. Bogotá: Nueva América. 
Follari, R. (2010). Reflexiones sobre posmodernidad, multiculturalis-

mo y movimientos sociales en la Latinoamérica actual. Utopía y 
Praxis Latinoamericana, 15(49), 53-68. http://ve.scielo.org/scielo.
php?script=sci_arttext&pid=S1315-52162010000200005&lng=es&
tlng=es.53-68.

Freire, P. (2002). Cartas a quien pretende enseñar. Buenos Aires: Siglo XXI.
García, J. L. (2023). Hacia un proyecto pedagógico transmoderno para la 

universidad latinoamericana. (Tesis de doctorado). El Colegio de Mo-
relos, México. 

http://doi.org/10.5281/zenodo.6591862
https://doi.org/http:/dx.doi.org/10.5294/edu.2016.19.1.4
https://doi.org/http:/dx.doi.org/10.5294/edu.2016.19.1.4
https://doi.org/10.17227/01203916.5429
https://www.youtube.com/watch?v=k6tAvoaHWeQ&t=487s
https://www.youtube.com/watch?v=h71YcSmeDjY&t=906s
https://www.youtube.com/watch?v=sWg94cBYDrM&t=287s
https://www.youtube.com/watch?v=sWg94cBYDrM&t=287s
https://www.icala.org.ar/erasmus/Archivo/2003/Erasmus-5-1-2-2003.pdf
https://www.icala.org.ar/erasmus/Archivo/2003/Erasmus-5-1-2-2003.pdf
http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1315-52162010000200005&lng=es&tlng=es.53-68
http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1315-52162010000200005&lng=es&tlng=es.53-68
http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1315-52162010000200005&lng=es&tlng=es.53-68


 J. L. G
A

R
C

ÍA
 G

A
R

C
ÍA

, A
. I. LÓ

PEZ D
A

M
IÁ

N
 Y J. A

. C
H

AV
ELA

S M
EN

D
O

ZA
  /D

E LA
 PO

SM
O

D
ER

N
ID

A
D

 A
 LA

 TR
A

N
SM

O
D

ER
N

ID
A

D
: N

U
EVA

S FO
R

M
A

S D
E PEN

SA
R

...

69

García, J. L., y Rosas, C. (2021). Política neoliberal y educación en Améri-
ca Latina: la constitución de la industria del saber y del obrero compe-
tente. En C. Pastor (coord.), Comunicación y política, una visión crítica 
de las ciencias sociales desde nuestra América (pp. 199-208). México: 
Eón.

Gramsci, A. (2017). Odio a los indiferentes. España: Ariel.
Leff, E. (2010). El desvanecimiento del sujeto y la reinvención de las iden-

tidades colectivas en la era de la complejidad ambiental. Polis, (27), 
1-39. http://journals.openedition.org/polis/862

Leff, E. (2007). La Complejidad Ambiental. Polis, 6(16), 1-9. https://
www.redalyc.org/pdf/305/30501605.pdf 

Lévinas, E. (1977). Totalidad e Infinito: ensayo sobre la exterioridad. Sala-
manca: Sígueme.

Lipovetsky, G. (2000). La era del vacío. Madrid: Anagrama.
Martínez, L. (2009). La posmodernidad: otro discurso neocolonial. Re-

vista del CESLA, 12, 145-152. https://www.redalyc.org/articulo.
oa?id=243321003014

McLaren, P. (2005). La vida en las escuelas: una introducción a la pedagogía 
crítica en los fundamentos de la educación. México: Siglo XXI.

Morín, E. (1990). Introducción al pensamiento complejo. Barcelona: Gedisa.
Nateras, M. (2009). Reseña de “Crítica de la razón instrumental” de Max 

Horkheimer. Espacios Públicos, 12(24), 237-240. https://www.redalyc.
org/articulo.oa?id=67611167016 

Pérez, M. (2019). Violencia epistémica: reflexiones entre lo invisible y lo 
ignorable. El Lugar sin Límites, 1(1), 81-98. https://revistas.untref.
edu.ar/index.php/ellugar/article/view/288

Rodríguez, M. (2011). Transmodernidad: un nuevo paradigma. Trans-
modernity: Journal of Peripheral Cultural Production of the Luso-
Hispanic World, 1(1), 1-13. https://dialnet.unirioja.es/servlet/
articulo?codigo=3998064

Sartorello, S., et al. (2019). Milpas educativas para el buen vivir: nuestra 
cosecha. México: Universidad Iberoamericana. 

Sartorello, S., y Guzmán, J. (2018). De la escuela a la milpa: epistemolo-
gías alternativas, interculturalidad crítica y pedagogía decolonial para 
la buena vida. En G. Esteva (coord.), Movimientos sociales, resistencias 
y universidad: sobre la incidencia social del conocimiento (pp. 281-309). 
México: Editorial Gedisa.

http://journals.openedition.org/polis/862
https://www.redalyc.org/pdf/305/30501605.pdf
https://www.redalyc.org/pdf/305/30501605.pdf
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=243321003014
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=243321003014
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=67611167016
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=67611167016
https://revistas.untref.edu.ar/index.php/ellugar/article/view/288
https://revistas.untref.edu.ar/index.php/ellugar/article/view/288
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3998064
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3998064


 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
IV

, N
Ú

M
. 1

 /
 2

0
24

70 

Toro, S., et al. (2020). Lo educativo en tiempos trans-modernos: aportes 
para la construcción de un pensamiento educativo situado. Utopía y 
Praxis Latinoamericana, 25(9), 239-248. https://doi.org/10.5281/ze-
nodo.4110912

Tünnermann, C. (1998). La reforma universitaria de Córdoba. Educa-
ción Superior y Sociedad, 9(1), 103-127. https://unesdoc.unesco.org/
ark:/48223/pf0000115002 

Vargas, J. (2007). Modernidad y posmodernidad en América Latina. Es-
tudios de Deusto, 55(2), 123-153. https://dialnet.unirioja.es/descarga/
articulo/2354677.pdf

https://doi.org/10.5281/zenodo.4110912
https://doi.org/10.5281/zenodo.4110912
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000115002
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000115002
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/2354677.pdf
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/2354677.pdf



