RLEE NUEVA EPOCA (MEXICO) 2024
VOLUMEN LIV NUMERO 1
ENERO-ABRIL

ISSN VERSION EN LINEA: 2448-878X
PAGINAS 43-70

De la posmodernidad
a la transmodernidad: nuevas formas
de pensar la relacién universidad-mundo
From Postmodernity to Transmodernity:
New Ways of Thinking about the
University-world Relationship

José Luis Garcia Garcia
UNIVERSIDAD AUTONOMA DE (GUERRERO,
México

josegarcia@uagro.mx
https://orcid.org/0000-0002-3103-0574

RESUMEN

Modernidad y posmodernidad (como narrati-
vas occidentales) comparten un sentido exten-
so de colonizacién econdmica, militar, epistémi-
ca, politica, cultural y pedagdgica. Sin embargo,
en el caso posmoderno existe un componente
ideoldgico predominante que se acentud des-
pués de la caida del Muro de Berlin y que no
hubiese sido posible alcanzar sin el impacto y
amplio margen de influencia de la universidad
como herramienta capitalista que permite invi-
sibilizar las fracturas y contradicciones genera-
das por el modelo econémico, naturalizar e in-
teriorizar su cosmovision y estigmatizar a quien
se atreve a dibujar mundos alternativos. Este
ensayo reflexiona en torno a los aportes de la
filosoffa transmoderna (como proyecto societal
postcapitalista) de Enrique Dussel en la cons-
truccion de un modelo alternativo de universi-
dad, tendiente a la reconexion del ser humano
CONsigo Mismo, con otros y con sus entornos.
En este trabajo la transmodernidad dialogard de
manera permanente con otras teorias criticas y
decoloniales con el fin de profundizar el sentido
de una nueva educacion liberadora para una
nueva era del mundo.

Palabras clave: universidad, posmodernidad,
transmodernidad, capitalismo, pedagogia

Ariadna Isabel Lépez Damidn
UNIVERSIDAD AUTONOMA DE (GUERRERO,
México

20376@uagro.mx

https://orcid.org/0000-0001-9683-4998

José Albar Chavelas Mendoza
UNIVERSIDAD AUTONOMA DE (GUERRERO,

México
albarchavelas@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-0547-8789

ABSTRACT

Modernity and postmodernity, both occidental
narratives, share a background of economic,
military, political, cultural, and pedagogical
colonization. However, for postmodernity, there
is a strong ideological component that gets
accentuated after the fall of the Berlin Wall,
which could not have been reached without
the impact and influence of the university as
a capitalist tool that makes invisible the frac-
tures and contradictions created by the eco-
nomic model, that normalizes the worldview
of said model, and that stigmatizes those who
dare to visualize alternative worlds. The pres-
ent essay ponders the contributions of Dussel’s
transmodernism (considered a post-capitalist
project of society) in the construction of an al-
ternative model of university with a tendency
to the reconnection of the human being with
him/herself, with other people, and with their
environments. In this paper, the concept of
transmodernity dialogs permanently with other
critical theories and decolonial ideologies to
deepen the meaning of a new education for lib-
eration needed for a new era of the world.

Keywords: university, postmodernity, trans-
modernity, capitalism, pedagogy

Ingreso: 26 de julio de 2023. Aceptacion: 27 de noviembre de 2023

https://doi.org/10.48102/rlee.2024.54.1.612


https://doi.org/10.48102/rlee.2024.54.1.612
mailto:josegarcia@uagro.mx
https://orcid.org/0000-0002-3103-0574
mailto:20376@uagro.mx
https://orcid.org/0000-0001-9683-4998
mailto:albarchavelas@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-0547-8789

= rlee NUEVA EPOCA /VOL.LIV,NUM.1/ 2024

N
N

INTRODUCCION

Un error frecuente dentro del debate pedagégico contempordneo es
hablar de una educacién distinta sin pensar en un mundo distinto.
Lo que el capitalismo ha hecho de forma magistral es enraizar en
cada persona la idea de que los mundos alternativos no son posibles
y que imaginarlos resultarfa incluso peligroso. El modelo es consue-
tudinario, estd presente en lo que comemos, en nuestros hébitos de
consumo, en lo que pensamos y sentimos, en cémo vestimos, c6mo
nos transportamos y hablamos, en la forma en la que interactuamos
con otros, con Nosotros mismos y con nuestros entornos. Cualquier
proyecto societal alternativo implicaria necesariamente un profun-
do y complejo proceso ontolégico que permita desterrar de nuestra
conciencia la forma especifica de concebir la realidad que nos han
impuesto las élites sociales.

;Hay alternativas? ;Existen otras formas de sentir, ver y entender
nuestras realidades? El concepto de transmodernidad es un elemen-
to en constante discusién; algunos autores afirman que el término
“trans” refiere al tiempo, otros al espacio; se puede entender como
una etapa que prosigue a la modernidad, que estd encima de ella o
como algo que la trasciende. Sin embargo, en este trabajo se utiliza-
1 el concepto desarrollado por Enrique Dussel (2003, 2019), que
la caracteriza como una nueva etapa de la civilizacién humana (post-
capitalista) tendiente a la edificacién de un proyecto ético, cultural,
epistémico y politico alterno y que se basa en dos principios claves,
la identidad regional latinoamericana y la diversidad sociocultural,
invisibilizada de facto por el discurso posmoderno.

La transmodernidad es el pilar filoséfico del presente trabajo;
dialogard permanentemente con otras teorfas criticas y decoloniales
con el propésito de construir las cartografias esenciales para pensar
una universidad que trascienda la narrativa y los mecanismos del
capital impuestos como dogma, como la tnica posibilidad de inter-
pretar el mundo. Un proyecto educativo universitario transmoderno
deberia preservar los principios de interculturalidad y diversidad, asi
como el desarrollo de conciencia histérica, social y ambiental. En
ese sentido Arboleda (2021, p. 22) sostiene que “Una de las tareas de
la educacién es generar escenarios para despertar en los educandos



conciencia reflexiva, critica, generativa y edificante sobre si mismos,
su relacién con la vida y el mundo”.

LO POSMODERNO COMO ALEGORIA
CULTURAL Y ECONOMICA

Con la victoria de los aliados sobre las potencias del eje en 1945 se
constituye un nuevo orden mundial; Estados Unidos emerge como
la potencia hegemonica, condicién que reafirmaria en 1989 con la
Caida del Muro de Berlin, el fin de la Guerra Fria y la articulaciéon
de nuevas légicas econémicas relacionadas con el fortalecimiento
del libre mercado y la industria privada en detrimento de los Estados
Nacidn. Las fronteras entre paises se difuminaron en términos poli-
ticos, culturales y econémicos creando la sensacién de interconexién
y uniformidad.

Sin embargo, América Latina y el Caribe poseen un comin
denominador: la diversidad sociocultural. Esta profunda heteroge-
neidad se manifiesta a través de distintas lenguas originarias, tra-
diciones, rasgos identitarios, gastronoml’a, cosmovisiones, etcétera.
Desde el arribo de los colonizadores a la regién en 1492 se han
enarbolado distintas luchas por el reconocimiento de la soberania
de los territorios saqueados y por la reivindicacién de la dignidad de
los habitantes de lo que occidente llamé “periferia”. La agenda de-
colonial regional invita a visibilizar y a erradicar profundos procesos
de subalternizacién.

La posmodernidad propone, en sentido contrario al pensamien-
to decolonial, la construccién de una cultura tnica basada en el
estilo de vida, los valores y conceptos de la sociedad estadouniden-
se. Esto ha acentuado, desde el fin de la Segunda Guerra Mundial,
profundas tensiones y resistencias por parte de pueblos que ven en
la adquisicién de los ideales norteamericanos la pérdida de su pro-
pia identidad. Mientras que el nuevo hegemén ha intentado, desde
aquellos anos, expandir su visién del mundo a través de una profun-
da colonizacién militar, cultural, educativa, econémica y politica.

La tendencia postmoderna de pensamiento aparecié recientemente
como expresion o aprehension de una realidad social especifica que

"YVYSNId 3A SYINHO4 SYAINN :aVAINYIAOWSNVYYHL V1V AVAINGIAOWSOd V13A/ YZOANIW SYTIAVHD 'V T A NYIWVA Z3dOT'1 "V ‘V|DHVYD V|DHVYD 11 .

45



= rlee NUEVA EPOCA /VOL.LIV,NUM.1/ 2024

N
[@)

hace referencia al pensamiento emergente de la modernidad tardia
o de la era postindustrial, manifiesto en las condiciones de vida
especificas de los grandes centros urbanos de los paises desarro-
llados, o bien como una cultura conformada por un conjunto de
modos de vida en las regiones hiperindustrializadas (Vargas, 2007,
pp- 12-13).

La amenaza latente de la posmodernidad en la regién es su con-
viccién autocrdtica y su incapacidad de aceptar y valorar la pluralidad
cultural; por el contrario, suele haber sometimiento y una serie de
imposiciones a grupos histéricamente segregados que no comulgan
con “esa” visién de desarrollo, como los indigenas, los migrantes o
los afrodescendientes. Arocena y Sobottka (2017, p. 207) sostienen
que “se percibe... que la conjugacién de la pluralidad de las formas
de vida y la aceptacién de la diversidad concreta de las culturas, et-
nias, costumbres y valores sigue siendo un desafio”.

La posmodernidad crece de manera simultdnea junto a las l6gi-
cas econdmicas neoliberales, impuestas por los estadounidenses en
gran parte del continente, con el fin de “estabilizar” las finanzas de
paises altamente endeudados con los organismos financieros interna-
cionales. Ambos, neoliberalismo y posmodernismo, se erigen como
poderosas herramientas (econémicas y culturales) para coadyuvar
en la constitucién profunda y sostenible de una forma especifica y
tnica de interpretar el mundo. Follari (2010, p. 53) expone que:

Lo cierto es que la combinacién de lo posmoderno con la ofen-
siva neoliberal resulté desastrosa para Latinoamérica. Tal situa-
cién, dada con plenitud en los afios noventa (Salinas de Gortari en
México, Collor y luego Cardoso en Brasil, Menem en Argentina,
Fujimori en Pertl) implicd, como efectos de lo posmoderno, una
disminucién de las posibilidades culturales para la resistencia y un
incremento de la tendencia al individualismo o —en el mejor de los

casos— a la micropolitica.

El proyecto norteamericano, basado en una fuerte campana ideo-
légica que legitimaba su narrativa en todo el mundo, desarrollé un
marco comun cultural y de criterios de crecimiento y desarrollo



econémico sustentados en las recomendaciones de los paises “de-
sarrollados”. La nueva estrategia fue silenciosa a la vez que efectiva;
desmantelar el sentido de lo colectivo y hacer de cada individuo
su propio explotador que busca, en el tamafio de su esfuerzo (me-
ritocracia), la posibilidad del tan ansiado ascenso social. Los hace
sargentos de si, buscando siempre en la autoexplotacién el mito de
la autorrealizacién capitalista.

En la posmodernidad encontramos a un sujeto alienado, desaso-
segado e impotente ante el desbarrancamiento de un mundo des-
bocado y desgarrado por el cimulo de determinaciones que se han
venido entretejiendo como una avalancha de sinergias negativas
que se abaten sobre la sustentabilidad del mundo y los mundos
de vida las personas: que se manifiestan en la muerte entrépica del
planeta, la inequidad e injusticia social, y el sinsentido de la vida

humana (Leff, 2010, p. 159).

Las formas de dominacién de la modernidad a la posmoderni-
dad han evolucionado y a pesar de que han existido movimientos
sociales emancipadores en Latinoamérica, la regién sigue en franca
dependencia multimodal con los paises “desarrollados”. Martinez
(2009, p. 146) senala que “la relacién asimétrica establecida entre el
centro y la periferia por medio de diversos métodos de expoliacién,
transferencia de valor, saqueo indiscriminado, ajustes estructurales
han sido una constante en la cotidianidad de los pueblos ‘sin dere-
chos’, para expresarlo de manera hegeliana”.

La posmodernidad, entonces, se trata de un continuismo de
la modernidad, principalmente en lo concerniente a la existencia
de una potencia dominante que subsume a los paises “periféricos”.
Dussel (2003, p. 33) sefiala que “el posmodernismo no exige que
sea entendido como un fenémeno posterior a la modernidad en si
misma, sino un elemento que la conforma”. Ambas, modernidad y
posmodernidad, comparten un sentido colonial, de conquista sélo
que a diferente via.

La modernidad hizo patente su dominio a través de la guerra,
el saqueo y la invasién mientras que la posmodernidad aposté a
herramientas profundamente ideologizantes en primer lugar (como

"YVYSNId 3A SYINHO4 SYAINN :aVAINYIAOWSNVYYHL V1V AVAINGIAOWSOd V13A/ YZOANIW SYTIAVHD 'V T A NYIWVA Z3dOT'1 "V ‘V|DHVYD V|DHVYD 11 .

47



= rlee NUEVA EPOCA /VOL.LIV,NUM.1/ 2024

IS
o

la universidad), sin dejar de lado el belicismo. La modernidad
arrebataba bajo la ley de la espada, la posmodernidad ha hecho un
trabajo tan sutil y efectivo que son los mismos conquistados, que no
sabiéndose conquistados, entregan sus recursos a las grandes poten-
cias capitalistas y aquellos que se resistan a hacerlo son sometidos en
el nombre de la democracia occidental.

LOS PILARES DE LA UNIVERSIDAD POSMODERNA

Desde la Reforma Universitaria de Cérdoba de 1918 la educacion
terciaria latinoamericana ha atravesado por un profundo ciclo de
transformaciones que fluctuaron entre visiones sociales y visiones
mercantilistas, entre modelos autoritarios, democratizadores y mo-
delos neofascistas. Las transiciones han sido complejas, pero en este
momento de la historia son las légicas del capital y de la posmoder-
nidad monocultural quienes imponen el sentido de educar.

Estas légicas, con todas sus contradicciones y crisis vigentes,
constituyeron instituciones de educacién superior que naturalizan
la crisis socioambiental derivada del modelo de produccién, que se-
paran al individuo de sus emociones bajo criterios racionalistas, que
operan con diddcticas conductistas-positivistas para crear mujeres y
hombres déciles, apoliticos y amorales, que individualizan en aras
de las “libertades” por encima de las colectividades y que promue-
ven la competencia en contextos cuyo comtin denominador es la
desigualdad social y la diversidad sociocultural.

La universidad latinoamericana de hoy en dia es una consecuen-
cia légica y natural del proyecto cultural-econémico capitalista (pos-
moderno y neoliberal); sus raices filoséficas, pedagdgicas, politicas,
axiolégicas y epistemolégicas responden a la racionalidad occidental
y a una acentuada visién eurocéntrica-colonial. Miramos, sentimos,
pensamos e interpretamos nuestras realidades desde otras realidades,
como con un par de anteojos que no fueron hechos a nuestra medi-
da. En ese sentido Dussel (2019, s. p.) sostiene que:

Pricticamente, todas nuestras universidades en América Latina tie-
nen su curriculum, sus carreras y sus objetivos dentro de una cultu-
ra eurocéntrica y moderna... tenemos todo pensado de tal manera
como lo podria pensar un europeo, norteamericano o japonés, que



no es adecuado a nuestro estado actual y al proceso que deberiamos
realizar, especialmente las ciencias sociales: la historia, la lingiiisti-
ca, la filosofia, la sociologfa, la economia, la politica, etcétera; son
todas eurocéntricas y entonces educamos a nuestros alumnos como
si fueran un nifio espafiol, alemdn o francés y nosotros dirfamos s,
estd muy bien, porque los educamos a su altura; no, los educamos
de una manera en que no son si mismos y no saben dénde estdn
parados.

La tendencia es homogenizar el curriculo, la cultura y tecnificar
al individuo. Para ello las instituciones de educacién superior de-
ben operar bajo esquemas empresariales que garanticen la entrega
al mercado de un “producto de calidad”, competente, fécilmente
sustituible, resiliente y con un toque de Sindrome de Estocolmo
que le permita, como explotado, justificar a su explotador. Para que
esto sea posible la universidad se cubre bajo un manto discursivo de
promesas relacionadas con la meritocracia y el ascenso social; segiin
esta hipdtesis economicista correlacional, un mayor nivel de consu-
mo educativo implicarfa una insercién social mucho mds exitosa.

La educacién es el activo productivo mds importante que puede
obtener la mayoria de la gente. Ademds de sus efectos econdmicos,
la educacién también estd intimamente ligada a las desigualdades
socioculturales y politicas. Una educacién mds igualitaria tiene, po-
tencialmente, multiples influencias en cuanto a resultados y pricti-
cas mds equitativas (De Ferranti ez /. 2004, p. 10).

¢Cémo logran las instituciones de educacién superior posmo-
dernas sus propésitos ideologizantes? Sostenemos que a través de
cuatro pilares fundamentales:' a) el filoséfico, b) el epistemoldgico,
c) el pedagégico y d) el ético-politico. Todos ellos en perfecta sim-
biosis generan un tipo de individuo con una cosmovisién especifica
tendiente a la legitimizacién de las desigualdades y a la invisibiliza-
cién de los problemas sociales y ambientales generados por el mode-
lo econémico hegeménico: el capitalismo.

! Estos pilares de referencia tedrica-conceptual y metodologica se encuentran presentes
en el trabajo de Milpas Educativas coordinado por Stefano Sartorello (2019).

"YVYSNId 3A SYINHO4 SYAINN :aVAINYIAOWSNVYYHL V1V AVAINGIAOWSOd V13A/ YZOANIW SYTIAVHD 'V T A NYIWVA Z3dOT'1 "V ‘V|DHVYD V|DHVYD 11 .

49



= rlee NUEVA EPOCA /VOL.LIV,NUM.1/ 2024

n
(e}

Pilar filoséfico

El proyecto posmoderno exacerbé un principio hegeliano de la
modernidad: la subjetividad. El hombre como centro de si mismo;
sin embargo, la posmodernidad, a diferencia de la modernidad, no
vino acompanada del concepto de razén. Migramos del hombre que
piensa al hombre que consume, del “pienso, por lo tanto, existo” al
“existo si consumo”; ahora, hay un sinfin de individuos inconexos
con otros y con sus entornos que buscan explicar la realidad desde
sus propios dogmas, que no son mds que un cumulo de pulsiones y
seducciones generadas por un sentido econémico y una necesidad
permanente de consumo irracional.

La ausencia de la razén en beneficio de las hipersubjetividades
también modificé otro canon de lo moderno: el sentido de comu-
nidad. Lipovetsky (2000, p. 7) sostiene que “el ideal moderno de
subordinacién de lo individual a las reglas racionales colectivas ha
sido pulverizado”. Los contratos sociales fueron un camino hacia la
supervivencia de la especie; era necesario ceder ciertas libertades en
beneficio del colectivo. En este momento de la historia pensar desde
y para lo social es complejo debido al hedonismo y al narcisismo
disfrazados de derechos y conquistas.

La humanidad parece demasiado ocupada para reflexionar sobre
si misma, sobre otros y sobre su entorno; buscar el éxito, la calidad,
la productividad y la libertad capitalista consume el tiempo de las
personas que han dejado de lado la reflexién, la contemplacién y la
meditacién. Habria que remitirnos a Nateras (2009, p. 238) quien en
un andlisis del libro Critica de la razén instrumental del filésofo Mark
Horkheimer sostiene que “la sociedad actual ya no se preocupa por
comprender los fines, ya que su objetivo es servir a un fin, esto implica
que el mundo pone mayor énfasis en los medios que en los fines”.

La universidad posmoderna es la casa de la razén instrumental; en
lo micro, ensayos, cuadros sindpticos, mapas mentales, resimenes, si-
nopsis, material audiovisual; en lo macro, certificaciones, acreditacio-
nes, evaluaciones y productividad. Todo conocimiento debe estar mate-
rializado para ser validado a través de una calificacién, de otro modo no
se habrdn alcanzado los estindares de aprendizajes esperados, presentes
en el curriculum formal o en los planes de desarrollo universitarios.



Mientras la universidad cldsica estaba vuelta hacia el conocimiento
y la universidad funcional lo estaba directamente hacia el merca-
do de trabajo, la nueva universidad o universidad instrumental,
por ser una organizacién, estd volcada hacia si misma en cuanto
estructura de gestién y de agenciamiento de contratos. Regida
por contratos de gestién, evaluada por indices de productividad,
calculada para ser flexible, la universidad instrumental estd estruc-
turada por estrategias y programas de eficacia organizacional vy,
por tanto, por la particularidad e inestabilidad de los medios y de
los objetivos. Definida y estructurada por normas y patrones ente-
ramente ajenos al conocimiento y a la formacién intelectual, estd
pulverizada en micro organizaciones que ocupan sus docentes e
inclinan sus estudiantes a exigencias exteriores al trabajo intelectual

(Chahui, 1999, p. 4).

Es necesario precisar, no es que la universidad posmoderna ca-
rezca de entramado filoséfico; el capitalismo tiene axiologia, epis-
temologfa, estética y l6gica propias, pero todos estos elementos se
han constituido como una cosmovisién arbitraria que invisibiliza la
existencia de filosoffas alternativas, de otras formas de interpretar el
mundo. La universidad instrumental se encuentra inmensa en una
vordgine de acreditaciones y certificaciones que comprueben feha-
cientemente su “calidad” mientras que la conexién con lo social se
pierde en un mar de formatos burocréticos.

Pilar epistemolégico

La ciencia hegeménica, validada por las universidades y demds ins-
tituciones de educacién superior, utiliza como fetiche academicista
el método cientifico positivista para certificar la existencia de cono-
cimiento “auténtico”, cualquier intento de rebeldia epistémica que
no se cina a este “rigor metodolégico” es considerado informacién
inexacta, opinién subjetiva, irracional e invdlida para la comuni-
dad cientifica. Es un mecanismo para invisibilizar a otro y a otros,
una manera de subalternizarlo y de evitar la democratizacién del
conocimiento; es una de las tantas formas que existe de legitimar al
“centro” y denostar a las “periferias”.

"YVYSNId 3A SYINHO4 SYAINN :aVAINYIAOWSNVYYHL V1V AVAINGIAOWSOd V13A/ YZOANIW SYTIAVHD 'V T A NYIWVA Z3dOT'1 "V ‘V|DHVYD V|DHVYD 11 .

51



= rlee NUEVA EPOCA /VOL.LIV,NUM.1/ 2024

N
\S}

Autoras como Pérez (2019, p. 82) han llamado a este fendmeno
violencia epistémica, “La nocién de violencia epistémica se refiere
a las distintas maneras en que la violencia es ejercida en relacién con
la produccién, circulacién y reconocimiento del conocimiento: la
negacién de la agencia epistémica de ciertos sujetos, la explotacion
no reconocida de sus recursos epistémicos”. Mientras que De Sousa
(2004, p. 16) senala la existencia de una ciencia, en particular de
una ciencia social, elitista y con tintes antidemocraticos subordinada
a intereses “otros” al mencionar que:

La ciencia de la cual venimos es un conocimiento arrogante que
s6lo reconoce conocimientos alternativos en la medida en que los
puede devorar; es una actividad corporativamente auténoma que
sabe utilizar su autonomia, tanto para desvincularse de las luchas
sociales y del ejercicio de la ciudadania, como para entrar en gran-
des contratos de consultorfa mercenaria. En suma, las ciencias so-
ciales donde muchos de nosotros se ejercitaron son mds parte del
problema con que nos enfrentamos que de la solucién que busca-
mos.

Tenemos que preguntar ;qué paradigmas y métodos sostienen
nuestras investigaciones? ;Cudl es la ontogénesis de nuestras inter-
pretaciones? ;Qué marcos conceptuales y tedricos utilizamos para
comprender nuestros contextos? ;Cudl es el sentido axiolégico de
la ciencia que empleamos para hacer ciencia? ;Cémo interviene la
economia y la politica en nuestro quehacer investigativo? Morin
(1990, p. 28) acusa la presencia de “principios ‘supralégicos’ de or-
ganizacién del pensamiento o paradigmas, principios ocultos que
gobiernan nuestra visién de las cosas y del mundo sin que tengamos
conciencia de ello”.

El conocimiento para este modelo social es un producto con
valor de mercado, se compra y vende como un teléfono mévil o un
par de zapatos y por tanto no todas las personas tienen la capacidad
de acceder a ¢él, al menos que puedan pagar por ello; ademds, no
todas las personas o naciones tienen la capacidad de producirlo, por
lo que estamos hablando de la constitucién de una nueva élite en
el orden mundial, la del saber. Las élites del saber representan una



desigualdad estructural que se vincula con el poderio econémico,
con el desarrollo de un sistema capitalista y con la puesta en marcha
de una visién neoliberal.

Pilar ético-politico

El filésofo italiano Gramsci (2017, p. 19) solia decir “Odio a los in-
diferentes. Creo que vivir... significa tomar partido... La indiferen-
cia es apatia, es parasitismo, es cobardia, no es vida. Por eso odio a
los indiferentes”. Las sociedades latinoamericanas y caribenas com-
parten un banco de patologias sociales que atentan contra la cons-
truccion de vida en democracia. Permanecer inertes ante escenarios
tan dafiinos parece jugar a favor del staru guo; vivimos en un proceso
permanente de desmovilizacién y despolitizacion que invisibiliza to-
dos aquellos problemas que nos atraviesan como sociedad.

sQué papel deberia jugar la universidad latinoamericana? ;Qué
papel ha asumido ante las grandes injusticias sociales, culturales, po-
liticas 0 econémicas? Somos conscientes de que dentro de la cons-
telacién universitaria existen distintas posiciones politicas, es parte
de una pluralidad que se asume como necesaria dentro de cualquier
organizacién con aspiraciones democrdticas. Sin embargo, nos in-
teresa analizar y reflexionar acerca de la vertiente hegemoénica, la
que orienta el sentido politico, que es a su vez el sentido ético, de
la comunidad universitaria en general.

Los beneficiarios del statu quo, injusto en tanto que pro-
picia que una élite monopolice el poder politico y econémico,
sostienen que las universidades deben mantenerse alejadas de la ac-
tividad politica para llevar a buen puerto sus funciones sustantivas
(docencia, investigacién y extensién). Son ellos, los defensores del
capitalismo, quienes incompatibilizan, desde el discurso, el queha-
cer académico y el quehacer politico, sefialando que el rol del do-
cente se cifie a la ensefianza dulica y el rol del alumno se cine al
aprendizaje dulico. En ese sentido Freire (2002, p. 102) sostenia en
sentido inverso que:

Los educadores progresistas precisan convencerse de que no son
meros docentes —eso no existe—, puros especialistas de la docen-

"YVYSNId 3A SYINHO4 SYAINN :aVAINYIAOWSNVYYHL V1V AVAINGIAOWSOd V13A/ YZOANIW SYTIAVHD 'V T A NYIWVA Z3dOT'1 "V ‘V|DHVYD V|DHVYD 11 .

53



= rlee NUEVA EPOCA /VOL.LIV,NUM.1/ 2024

N
'\

cia. Nosotros somos militantes politicos porque somos maestros y
maestras. Nuestra tarea no se agota en la ensefianza de la matem4-
tica, de la geografia, de la sintaxis o de la historia. Ademads de la se-
riedad y la competencia con que debemos ensenar esos contenidos,
nuestra tarea exige nuestro compromiso y nuestra actitud en favor
de la superacién de las injusticias sociales.

Estos supuestos “apoliticistas” o “academicistas” encubren las
estrategias cupulares y autdcratas de aquellos que controlan las ins-
tituciones de educacién superior. El conocimiento es consecuencia
del trabajo y el trabajo trae consigo una carga ideolégica y politica
especifica, derivada de la situacion de clase de los sujetos, por ello lo
que se nombra como “neutralidad del conocimiento” es un discurso
inverosimil que podria considerarse una estrategia de despolitiza-
cién de la vida universitaria.

Pilar pedagégico

Al igual que en el discurso de la modernidad donde existen centros
y sus respectivas periferias, en las disciplinas cientificas, incluidas las
humanistas-sociales, solemos encontrar un paradigma hegeménico
que invisibiliza, deslegitima y oprime a las posiciones divergentes que
se encuentran en los mdrgenes. La pedagogia tiene un modelo prin-
cipal, forjado desde la economia capitalista, que prioriza la ensefian-
za de destrezas y habilidades mecdnicas utiles, principalmente, para
el mercado laboral, pero que adolece de formacién para la vida y
para el desarrollo de sentido critico, analitico, politico y moral.

El maquiavelismo o fascismo politico, el pedagogismo dominador
de los sistemas educativos, el tecnologismo imitativo, el cientificis-
mo del funcionalismo sociolégico, etcétera, es decir, el establecer
el propio sistema como unico, suficiente, fundamental, definitivo,
constituye al método en ideologfa, en alienacién de la inteligencia,
en mediacién de dominacién (Dussel, 1996, p. 197).

El discurso y las practicas pedagdgicas hegeménicas niegan, de
todas las formas posibles, que el acto educativo tiene una inten-



cionalidad ideoldgica y que es el sentido econémico y los intereses
de una élite social los que definen, arbitrariamente, el cdmo y para
qué se ensefa en las instituciones de educacién superior. McLaren
(2005, p. 256) sostiene que “El punto de vista tradicional de la ins-
truccién y el aprendizaje en el salén de clase como un proceso neu-
tral antiséptico y aislado de los conceptos de poder, politica, historia
y contexto ya no puede ser sostenido con verosimilitud”.

Las 16gicas de ensenanza hegemoénicas, atin cargadas de trasfon-
do escoldstico, positivista y conductual obstaculizan la posibilidad
de cimentar una universidad con capacidad de entender los grandes
fenémenos sociales desde su complejidad. Las pedagogias “otras”,
en cambio, aquellas deslegitimadas por el modelo dominante, se
oponen a estos mecanismos de dominacién que persisten en las ins-
tituciones de educacién superior de la regién que suelen ser predo-
minantemente racistas, antidemocraticas, conservadoras, clasistas,
patriarcales, adultocentristas, etcétera. Cabaluz-Ducasse (2016, p.
78) sostiene que:

Las Pedagogias Criticas Latinoamericanas, configuradas a partir de
una multplicidad de discursos y experiencias, han constituido un
cuerpo pedagdgico negado, excluido y deslegitimado por las pe-
dagogias oficiales, puesto que precisamente se oponen de manera
tedrica y préctica a las diferentes formas de dominacién existentes
en sociedades capitalistas.

El centro del modelo pedagégico capitalista no es el alumno
como lo era en la pedagogia progresista, también llamada “Escuela
Nueva’, o el maestro como en la escuela tradicional; el centro es el
mercado y sus necesidades; y sobre ello se construyen los objetivos
de aprendizaje, los contenidos curriculares, los mecanismos de eva-
luacién y la didéctica de los profesores. “La escuela es un instrumen-
to politico, ideolégico y econémico que coadyuva a la reproduccién
de las condiciones sociales y que se ha constituido como la fébrica de
mano de obra competente, calificada, pero desconectada de su reali-

dad social” (Garcia y Rosas, 2021, p. 199).

"YVYSNId 3A SYINHO4 SYAINN :aVAINYIAOWSNVYYHL V1V AVAINGIAOWSOd V13A/ YZOANIW SYTIAVHD 'V T A NYIWVA Z3dOT'1 "V ‘V|DHVYD V|DHVYD 11 .

55



= rlee NUEVA EPOCA /VOL.LIV,NUM.1/ 2024

n
[@

LA TRANSMODERNIDAD COMO MODELO
CIVILIZATORIO POSTCAPITALISTA

Hay raices ideoldgicas capitalistas muy profundas que nos impiden
crear o visibilizar alternativas civilizatorias dotadas de humanidad y
conciencia. Los intentos han fenecido ante lo implacable del modelo
hegemoénico que utiliza todos los instrumentos a su alcance para
posicionar una narrativa que sostiene que los “otros” mundos son
una utopia irreal y ademds peligrosa. Sin embargo, en medio de la
peor crisis sanitaria de la historia reciente de la humanidad, que ha
acentuado todas las contradicciones del capitalismo tardio, debemos
empezar a cuestionar la sostenibilidad a largo plazo de esta visién.

La modernidad y la posmodernidad han dejado una extensa he-
rencia de profundas patologias sociales en los pueblos “civilizados”
a través de la “ley de la razén”. El capitalismo gener6 un sinfin de
crisis relacionadas con su modelo de desarrollo que explota indiscri-
minadamente a sus dos principales fuentes de riqueza: los recursos
naturales y las personas. Hoy los vinculos humanos, necesariamen-
te atravesados por el consumo, parecen mds frigiles y voldtiles que
nunca, las brechas de desigualdad se acenttan y la riqueza se con-
centra en cada vez menos manos.

Padecemos crisis socioambientales y socioterritoriales que parecen
crénicas y degenerativas, presenciamos embates de la naturaleza
cada dia mds intensos y la existencia de sintomas sociales regresivos
y antidemocrdticos como la discriminacién, el conservadurismo, el
autoritarismo, la xenofobia, el extractivismo, el racismo, el patriar-
cado o el colonialismo. Ademds, padecemos un modelo cientifico y
tecnoldgico amoral y antidemocritico que atenta contra la supervi-
vencia de la especie humana y que responde predominantemente a
criterios econémicos y de mercado.

Afrontamos un didlogo asimétrico entre la cultura del “centro” y
la “periferia”, en el que occidente y el norte global se colocan en un
pedestal de superioridad intelectual y moral. El sentido de lo social
se desvirtda debido a las légicas liberales hipersubjetivas que colocan
al individuo como centro de si mismo y de todo; el concepto de
comunidad se degrada y se extrapola Gnicamente al ciberterritorio;
un sitio al que no todos los sujetos tienen acceso y a donde se han
trasladado todos los problemas del mundo fisico.



El binomio modernidad-posmodernidad nos enfrenta a un sin-
fin de preguntas relacionadas con las alternativas que tenemos, o
no, para construir un mundo mejor. Por supuesto que la narrativa
capitalista insiste, de forma propagandistica, en que su modelo crece
y se fortalece desde sus propias contradicciones y que su férmula
es la tnica que garantiza paz, estabilidad y equilibrio, en contras-
te con alternativas descritas como obsoletas y que ponen en riesgo
las libertades, la propiedad privada y el modelo tradicional de fami-
lia como el anarquismo, el comunismo, el socialismo y sus variantes
contempordneas.

Ante el totalitarismo ideoldgico y la hegemonia epistémica que
promueve el capital, la filosoffa critica estd llamada a ser el motor
de la reflexién para encontrar otros sentidos y visibilizar otros cami-
nos negados por la racionalidad capitalista. Debido a esta basqueda
surge, desde América Latina, un concepto que busca la edificaciéon
de un proyecto ético-politico, cultural y epistémico alternativo,
que trascienda los cdnones de la modernidad y la posmodernidad
y que se basa en dos principios claves, la identidad regional y la
diversidad. Este modelo, llamado por el fildsofo latinoamericano
Dussel (1999) como transmodernidad implica la construcciéon de un
modelo tendiente hacia la transformacién de la sociedad y hacia la
construccién de un nuevo ezhos.

Ast, el filésofo argentino-mexicano Enrique Dussel, a partir de su
libro Postmodernidad, Transmodernidad (2002), lo enmarca en el
contexto de la filosoffa de la liberacién y la reflexién sobre la identi-
dad latinoamericana, entendiendo por teorias transmodernas aque-
llas que, procedentes del Tercer Mundo, reclaman un lugar propio
frente a la modernidad occidental, incorporando la mirada del otro
postcolonial subalterno (Rodriguez, 2011, p. 2).

Interpelar a la modernidad y a la posmodernidad desde Amé-
rica Latina es, entre otras cosas, cuestionar el cardcter colonial del
proceso civilizatorio y su reproduccién hasta nuestros tiempos. Es
reflexionar acerca de la cultura unilateral impuesta en detrimento de
las culturas llamadas periféricas, es visibilizar el dafio causado al me-
dio ambiente debido al modelo de produccién actual, es visibilizar
las 16gicas de consumo impuestas por el mercado, es valorar otras

"YVYSNId 3A SYINHO4 SYAINN :aVAINYIAOWSNVYYHL V1V AVAINGIAOWSOd V13A/ YZOANIW SYTIAVHD 'V T A NYIWVA Z3dOT'1 "V ‘V|DHVYD V|DHVYD 11 .

57



= rlee NUEVA EPOCA /VOL.LIV,NUM.1/ 2024

N
o

formas de generar conocimiento desde nuestras realidades y cons-
truir un marco epistémico capaz de dialogar de manera horizontal
con el conocimiento del norte global y del eurocentrismo.

En una entrevista realizada a Enrique Dussel por parte de Ya-
mandi Acosta y Alejandro Casas para el portal uruguayo Brecha en
septiembre de 2010, se le plantearon dos preguntas al filésofo lati-
noamericano acerca del concepto de Transmodernidad: la primera
fue “Usted plantea una critica a la postura posmoderna y plantea la
concepcién de la transmodernidad, ;cé6mo la caracterizaria?” a lo
que éste respondio:

La Transmodernidad dice que lo que viene no es moderno, no
serd ni una modernidad ni muchas modernidades. Va a ser otra
edad diferente. ;Cudndo? En 100 afios o en 200, no sé, pero va-
mos hacia otra cosa. Ecolégicamente, la Tierra no da mds. Y el
capitalismo va a ser superado mds por la ecologia que por los mo-
vimientos sociales. Vamos a una edad distinta, ;pero?, ;cémo se
va a construir eso? Se va a construir desde la experiencia de las
culturas no modernas —lo cual no significa atrasadas— en aquello
en lo que la propia modernidad desprecié. El hombre moderno no
lo puede hacer, lo que estdn haciendo los Aymaras en Bolivia no lo
puede hacer ningtin moderno. Desde esa exterioridad se desarrolla
ahora un proyecto a un pluriverso futuro. Tenemos que ver ahora
cémo el mundo 4rabe, el mundo chino, América Latina, estdn
desarrollando novedades en didlogo con la modernidad.

La segunda pregunta fue: ;La transmodernidad supone una su-
peracién al capitalismo y una revolucién? A lo que respondié: “Esa
sociedad futura supera el capitalismo. Va a tener otros puntos de
partida, para empezar un respeto por la naturaleza que la moderni-
dad no tuvo.”

La transmodernidad es, entonces, una forma ética de per-
manecer en el mundo por parte de los seres humanos; implica el
reconocimiento y la revalorizacién del otro y de otros en sistemas
complejos de interdependencia necesarios para la subsistencia. La
alteridad es una herramienta ttil en contextos donde no todas las
personas cuentan con las mismas oportunidades de desarrollo; es



necesaria para fomentar el sentido de justicia, democracia, igualdad
e inclusién.

Este es un concepto que retoma Dussel desde Emanuel Lévinas,
quien desde su filosofia del didlogo sefala que “el Otro es el Otro. El
Otro en tanto que otro, tal y como se expresé antes, se sitila en una
dimensién de altura y de abatimiento —glorioso abatimiento—; tiene
la cara del pobre, del extranjero, de la viuda y del huérfano y, a la
vez, del sefor llamado a investir y a justificar mi libertad” (Lévinas,
1977, p. 262). La transmodernidad es, entonces, una oportunidad
para colectivizar a la humanidad y revertir los estragos causados por
el hipersubjetivismo y el hiperindividualismo.

Podriamos describir la transmodernidad como un ambicioso
proyecto civilizatorio necesariamente latinoamericano contrahege-
monico, distanciado de occidente, que busca, no sélo trascender los
cdnones de la modernidad y la posmodernidad, sino también dar
luz acerca de las profundas crisis heredadas por el capitalismo. La
visién de Dussel apunta hacia la constitucién de un conjunto de
rasgos y modos de comportamiento que conforman el cardcter o la
identidad de las personas como seres sociales y de la comunidad. En
este sentido, Acosta (2009, p. 29) argumenta:

Se trata, pues de una transicién que mds alld de un cambio cul-
tural, implica un cambio civilizatorio en el que plausiblemente se
resolverfan las incompletudes, derrotas, fracasos o limitaciones de
las transiciones antecedentes, todas las cuales —aunque de maneras
diferentes— responden a la matriz occidental. Se postula que esa
transicion —posible y necesaria— implica un ejercicio de intercul-
turalidad que se entiende constitutivo de la cultura de la trans-
modernidad —no aleatorio y subsidiariamente instrumental—, que
la definen como radicalmente alternativa frente al monocultura-
lismo constitutivo de la cultura de la modernidad-posmodernidad
capitalista y de la occidentalidad con sus efectos de consolidacién
de fragmentacién multicultural: una civilizacién hegemoénica que
subsume una diversidad de culturas cuyas identidades le son de una
u otra manera, funcionales.

"YVYSNId 3A SYINHO4 SYAINN :aVAINYIAOWSNVYYHL V1V AVAINGIAOWSOd V13A/ YZOANIW SYTIAVHD 'V T A NYIWVA Z3dOT'1 "V ‘V|DHVYD V|DHVYD 11 .

59



= rlee NUEVA EPOCA /VOL.LIV,NUM.1/ 2024

(o)
(=)

APORTES DE LA TRANSMODERNIDAD PARA
LA CONSTRUCCION DE OTRAS UNIVERSIDADES

Entonces, entendemos la transmodernidad desde el enfoque dusse-
liano como un proyecto intercultural, critico y decolonial que rei-
vindica las identidades de nuestra regién, sus historias y que aspira
a la construccién de una racionalidad que emerge desde lo comuni-
tario. Este proyecto societal postcapitalista es a su vez un poderoso
proyecto educativo en general y universitario en particular que dia-
loga en permanente tensién con las 16gicas hegemodnicas que hacen
vida al interior de las escuelas. Toro ez a/. (2020, p. 244) sostienen
que “Por lo mismo, ya no podemos, ni debemos, situarnos desde las
visiones més tradicionales de la educacion centradas en las diddcticas
y en los procesos pedagdgicos disciplinares”.

Construir, desde la universidad transmoderna,
nuevas formas de entender nuestros seres

Uno de los nodos que interconecta a las teorfas criticas latinoame-
ricanas, entre ellas la filosofia dusseliana, es el supuesto de que el
neoliberalismo y el posmodernismo representan, ademds de una
profunda dominacién politica, cultural y econdmica, una acentua-
da dominacién intelectual, en un momento de la historia en el que
el conocimiento se erige como un medio de produccién prioritario
para el sistema capitalista. Esto implica la configuracién de nuevas
asimetrias debido a las limitaciones estructurales, que tienen perso-
nas, instituciones y paises para avanzar al ritmo atropellado que im-
pone la dindmica social. Se infiere, desde el materialismo histérico,
que quien controla los medios de produccién material, controlard
también los medios de produccién intelectual.

La construccién de otras formas de generar conocimiento al in-
terior de las universidades latinoamericanas es una estrategia de resis-
tencia necesaria contra la autocracia cientifica que se edifica desde las
necesidades del capitalismo. Generar conocimiento desde las luchas
feministas, migrantes, afrodescendientes, obreras, magisteriales, cam-
pesinas, estudiantiles, de la diversidad sexual, etcétera, permite visibi-
lizar y escuchar a un “demos” mds amplio en relacién con el “demos”



de la democracia occidental. Latinoamérica deberd ser interpretada
desde sus territorios, comunidades y conflictos, asi como desde las
herencias que ha dejado el modelo civilizatorio actual.

Las luchas inconclusas en los paises del Sur para independizarse po-
liticamente de las naciones occidentales enfrentan desafios mayores
en términos de soberania educativa y cientifica. Uno de ellos con-
siste en la descolonizacién de la cultura y la ciencia, en especial de
las culturas escolares, académicas y humanisticas. Entendemos la
descolonizacién como el proceso dindmico de autonomias politicas
que estd protagonizado por sujetos subordinados a légicas estruc-
turales de explotacién econémica y de dominacién social y cultu-
ral. Se produce a partir de pricticas transformadoras de insumision
que prefiguran horizontes de emancipacién social e intelectual. Las
culturas de produccién cientifica internacional estin asimismo de-
terminadas por relaciones coloniales de poder que son alienantes,
dado el cardcter eurocentrado de la formacién disciplinaria desde
su origen al final del siglo XIX (Baronnet, 2022, p. 2).

La universidad transmoderna reflexiona sobre nuestra América a
través de diagndsticos criticos que permitan no sélo visibilizar lo que
nos problematiza, sino construir otras cosmovisiones que impliquen
una alternativa al capitalismo. Se busca cimentar sociedades con am-
plio sentido de justicia, de democracia, de libertad y de inclusién.
Por tanto, la lucha por la democratizacién del conocimiento es tam-
bién una lucha ética, politica e ideolégica (a pesar de la negacién
en el discurso cientifico del centro) en la que los investigadores lati-
noamericanos asumen la existencia de opresién, de injusticias y de
inequidades sociales en sus entornos.

La cultura del centro nos tiene acostumbrados a la oposicién obvia
entre ideologfa y ciencia. Cuando hay ciencia no puede haber ideolo-
gia. Esta exclusion es ella misma ideoldgica: la totalidad de un discurso
metddico, tedrico, cientifico puede ser ideoldgico, no por su intrinseco
desarrollo (aunque también) sino por su pretension, por su punto de
partida, por su proyecto, por el hecho de servir de mediacién a un
contexto que lo explica y le marca su sentido (Dussel, 1996, p. 194).

"YVYSNId 3A SYINHO4 SYAINN :aVAINYIAOWSNVYYHL V1V AVAINGIAOWSOd V13A/ YZOANIW SYTIAVHD 'V T A NYIWVA Z3dOT'1 "V ‘V|DHVYD V|DHVYD 11 .

61



= rlee NUEVA EPOCA /VOL.LIV,NUM.1/ 2024

(@)
\S}

Desde el pensamiento latinoamericano se plantea que las uni-
versidades pueden ser una herramienta fundamental para la demo-
cratizacién de las sociedades, sin embargo, también se acepta que,
histéricamente, han sido sitios de adoctrinamiento donde se han
reproducido los valores necesarios para la subsistencia de las élites
dominantes. Se cree desde el pensamiento del sur, que, con la im-
posicién de la visién neoliberal, apalancada desde el concepto de
sociedad de la informacidn, las instituciones educativas reproducen
el conocimiento de las potencias del orbe que tienen la capacidad de
generarlo y difundirlo.

Construir, desde la universidad transmoderna,
didlogos horizontales entre culturas

A mds de 500 afios de la invasién de América, atin se percibe una na-
rrativa clasista y racista hacia aquellas personas en franca resistencia
al proceso modernizador; al estilo hegeliano, se les considera fisica,
moral e intelectualmente inferiores, incapaces de constituirse como
sujetos plenos. Este discurso permea todas las estructuras sociales
como la familia, la religién, la escuela, las leyes, el sistema politico,
los medios de comunicacién o la cultura. Se han creado ticitamente,
personas de primer y segundo orden. Personas con acceso irrestricto
a condiciones de vida privilegiadas y personas que tienen que en-
tablar una contienda diaria por la reivindicacién de su cultura, su
dignidad y sus derechos.

La transmodernidad es una filosofia de laliberacién, que asuvezes una
filosofia critica, latinoamericana, intercultural y decolonial. Dussel
(1980, p. 124) sefiala que la base de su teoria es el supuesto de que el
punto de partida de un nuevo didlogo entre civilizaciones debe darse
desde la cultura del dominado y no desde la cultura del dominante,
por tanto, el proyecto de emancipacién deberia constituirse desde
tres grandes movimientos “Una es la ‘revolucién patridtica’ de la
liberacién nacional; otra la ‘revolucién social’ de la liberacién de las
clases oprimidas y, la tercera, la ‘revolucién cultural’. En este dltimo
caso se da lo pedagdgico, la juventud y la cultura; aqui hay un pro-
blema latinoamericano concreto”.

Esto dltimo se venia planteando desde 1918, con la Reforma
Universitaria de Cérdoba, en la que ya se hablaba de la imperante



necesidad de construir otro tipo de mecanismos para entendernos.
Cérdoba fue un parteaguas en la constitucién de una cultura regio-
nal con matices propios, no sometida a los cdnones del norte y el
eurocentrismo, y en franca oposici(’)n contra visiones colonialistas;
desde ese movimiento se promovia la “hora americana” que implica-
ba latinoamericanizar la universidad desde nuestros propios marcos
de comprensién del mundo, desde nuestros valores y desde el espi-
ritu renovador y democrdtico del movimiento.

Habia llegado el momento de dejar de respirar aires extranjeros y
de intentar la creacién de una cultura propia, que no fuera simple
reflejo o trasplante de la europea o norteamericana. La juventud,
bajo el impacto de la guerra mundial, aspiraba a terminar con el
vicio de “querer regir la vida americana con mente formada a la
europea”. Esta actitud del reformismo merece ser subrayada, pues
aun cuando no dio todos los frutos esperados, su vocacién de ori-
ginalidad latinoamericana sefial6 un rumbo que los actuales pro-
cesos de renovacién universitaria no deben perder de vista. En su
americanismo la juventud expresaba el anhelo de superar todas las
formas de dependencia (Tiinnermann, 1998, p. 108).

El proyecto universitario transmoderno es filos6fico a la vez que
histérico debido a que deconstruye las narrativas hegemdnicas
que se edificaron desde la invasion al continente americano y crea
una historia desde lo que Miguel Le6n Portilla llamé La vision de los
vencidos. La historia hegemonica legitima una cultura hegeménica
que define qué, para qué, cuindo y cémo se debe ensenar. Todo
aquello que no haga parte de ella es invisibilizado, minimizado e
incluso exterminado. Ejemplos hay varios; los grandes avances de
oriente y Mesoamérica sobre medicina, politica o agricultura, mu-
chos de ellos considerados parte del pensamiento mdgico y retré-
grada e invalidados por la ciencia occidental y por la universidad.
Dussel (2018) sostiene que:

Estudiamos una historia que nos ignora, que nos anula y la ensefia-
mos desde la primaria hasta el postdoctorado en las universidades.
Reforma educativa significaria hacer una visién de la historia muy
distinta... ;De dénde vienen las culturas americanas? Las nuestras.

"YVYSNId 3A SYINHO4 SYAINN :aVAINYIAOWSNVYYHL V1V AVAINGIAOWSOd V13A/ YZOANIW SYTIAVHD 'V T A NYIWVA Z3dOT'1 "V ‘V|DHVYD V|DHVYD 11 .

63



= rlee NUEVA EPOCA /VOL.LIV,NUM.1/ 2024

[@
'\

No nos preguntamos demasiado, tendriamos que saberlo porque
fueron pueblos de una altisima cultura, ;qué decir de los aztecas y
los mayas? Los maydlogos ahora estdn descubriendo cosas tremen-
das en nuestro pueblo.

Aun hasta nuestros dias existen amplios reclamos y moviliza-
ciones por parte de sectores sociales que no estaban presentes en el
discurso modernizador del nuevo Estado (indigenas, campesinos,
afrodescendientes, migrantes, etcétera). Sartorello y Guzmdn (2018,
p- 284) sostienen que “la crisis civilizatoria de occidente ha estimu-
lado la emergencia de nuevos tipos de movimientos sociales... que
estan construyendo proyectos societales alternativos al sistema neo-
liberal hegeménico”. Estos sectores sociales reivindican su derecho a
ser parte de la sociedad sin renunciar a sus raices culturales.

Construir, desde la universidad transmoderna,
nuevas formas de habitar el mundo

“Imaginamos el fin del mundo antes que el fin del capitalismo”;
esta frase, atribuida al escritor Fredric Jameson, nos pone de cara a
la reflexién en torno al profundo arraigo que tiene el modelo eco-
némico hegeménico en la vida de las personas. A pesar de los graves
y crénicos problemas socioambientales no alcanzamos a dibujar un
mundo con medios de produccién alternativos/justos que no aten-
ten contra la naturaleza ni contra el sujeto mismo, ni alcanzamos
a vislumbrar otros mecanismos para una distribucién mucho mds
igualitaria de la riqueza.

La crisis ambiental de nuestro tiempo es el signo de una nueva era
histérica. Esta encrucijada civilizatoria es ante todo una crisis de
la racionalidad de la modernidad y remite a un problema del co-
nocimiento. La degradacién ambiental —la muerte entrépica del
planeta— es resultado de las formas de conocimiento a través de
las cuales la humanidad ha construido el mundo y lo ha destruido
por su pretensién de unidad, de universalidad, de generalidad y
de totalidad; por su objetivacién y cosificaciéon del mundo (Leff,

2007, p. 2).



Las leyes y las légicas del libre mercado han creado un ezhos ca-
pitalista. Somos personas lineales de cultura unificada cuya posicién
social se fundamenta en nuestra capacidad de producir y consumir;
transitamos de un modelo antropocéntrico a uno econocéntrico
donde el capital se erige como el objeto de veneracién de las nuevas
generaciones. “Entender la relacién actual entre la naturaleza y el ser
humano posmoderno es complejo; el sentido ‘espiritual’ de los hom-
bres y mujeres en nuestros tiempos estd vinculado al capital al cual
se le rinde tributo, culto y adoracién permanentemente” (Ayhllong,
2023, p. 9).

La universidad transmoderna, construida desde la filosofia de la
liberacién, propone replantear y “democratizar” esta relacion sujeto-
naturaleza y sujeto-sujeto. El sujeto, sin desprenderse de su indivi-
dualidad, requiere de otros y eso incluye a la naturaleza y los ele-
mentos que la configuran. Esta visién promueve la construccién de
un proyecto societal alternativo que parta desde lo medioambiental
y no desde la economia de mercado. El ¢je transversal de un nuevo
modelo pedagdgico universitario es, necesariamente, la alteridad y
la otredad.

Lo que necesitamos es algo mds alld, una tercera posicién y esto
es una critica a la modernidad y una revolucién civilizatoria, pero
quizd mds fuerte que la que piensa Boaventura, es lo que yo le lla-
mo una transmodernidad, una nueva época de la historia. Donde
el pueblo va a participar... los que queden después del suicidio
ecoldgico, ellos van a tener que tomar las grandes medidas (Dussel,
2020).

En sentido contrario a los principios de alteridad y otredad,
la universidad posmoderna promueve el desapego y el olvido. La
informacién que el sujeto recibe en las aulas carece de cualquier
sentido practico mds que el de consumir a gran escala sin visién a
largo plazo. La escuela reproduce pautas de conducta y valores que
favorecen a las élites empresariales y su visién corporativista como
el patrén “usar y tirar”. La inmediatez es parte ya del imaginario
colectivo y ha influido de forma enérgica la manera en la que se
entiende y se imparte la educacién en el siglo XXI. A raiz de ello,

"YVYSNId 3A SYINHO4 SYAINN :aVAINYIAOWSNVYYHL V1V AVAINGIAOWSOd V13A/ YZOANIW SYTIAVHD 'V T A NYIWVA Z3dOT'1 "V ‘V|DHVYD V|DHVYD 11 .

65



= rlee NUEVA EPOCA /VOL.LIV,NUM.1/ 2024

(o)
(@)

la crisis medioambiental se invisibiliza debido a que sus efectos,
se pensaba, se llegarian a sentir a largo plazo. Segin las légicas del
desarrollo capitalista, se trataba de administrar la crisis, sin embargo,
NOS acercamos a un punto que parece No tener retorno.

CONCLUSIONES

La universidad latinoamericana se ha convertido en uno de los pila-
res que sostiene la mitologfa capitalista. Creemos que se comete un
error de tipo ontolégico al pensar que la educacién superior puede,
por si misma, construir sociedades mds democrdticas. Considera-
mos la universidad un holograma que se proyecta desde la sociedad
de la que forma parte; una sociedad justa, incluyente y democrdtica
proyectard una universidad justa, incluyente y democrdtica; por el
contrario, una sociedad corrupta, desigual y violenta proyectard una
universidad con las mismas caracteristicas.

Los intentos por transformar nuestras universidades publicas,
apalancados desde la racionalidad capitalista, son, han sido y serdn
esfuerzos incompletos que nos llevan a un bucle infinito de supues-
tas buenas intenciones y malas pricticas. Se podria pensar, y con jus-
ta razén, desde la lectura del titulo de este ensayo que, cometemos el
mismo error ontoldgico que se describe al inicio de este apartado y
que si la universidad es una herramienta capitalista, ;para qué hacer
un trabajo sobre ella?

Consideramos que es indispensable cambiar la base del holo-
grama, es decir, construir un proyecto societal alternativo, pero
el empuje tiene que ser exdgeno y endégeno. Exégeno porque se
deben buscar nuevas formas civilizatorias (por eso hablamos de
transmodernidad) y endégeno porque las universidades deben ser
campos de disputa y resistencia que visibilicen todas las herencias
que nos ha dejado el “impetu” modernizador del capitalismo tardio
y la posmodernidad.

Por supuesto que hay otros campos en disputa; la politica, la
economia, el sistema juridico, la cultura, entre otros, son espacios
que atraviesan también al sistema educativo general y al nivel supe-
rior en particular, y que definen muchos de sus conceptos, métodos
y valores. Una sociedad transmoderna proyectard invariablemente



una educacién transmoderna, es decir, mas humana, intercultural,
decolonial, con conciencia histérica, ambiental y social, que permite
trascender los cdnones del capital.

La transmodernidad no supone una continuidad con la moderni-
dad o la posmodernidad; el prefijo trans alude a sobrepasar, trascender o
superar, es decir, construir un nuevo proyecto societal. Lo transmoder-
no no implica una ruptura, puesto que la ruptura habla de la interrup-
cién del desarrollo de un proceso lo que hace esta visién esencialmente
incluyente; no invisibiliza la historia capitalista ni se niega al didlogo con
ninguna cultura. Por el contrario, busca un didlogo horizontal y demo-
critico para dejar atrds las eras de subalternizacién y sometimiento por
parte de unas a otras en el nombre del “progreso”.

Por tanto, construir una universidad transmoderna no implica
negar los aportes de occidente y el norte global; lo que se busca es
visibilizar los aportes de aquéllos a los que la racionalidad capitalista
les ha quitado voz en el desarrollo humanista, cientifico y tecnolé-
gico. El modelo pedagdgico que busca ser construido a partir del
concepto “transmodernidad” busca recolectivizar a las personas, de-
nunciar los vicios del individualismo que les impide hacer concien-
cia sobre otros y mostrar las consecuencias de la economia capitalista
para el planeta y los seres humanos.

REFERENCIAS

Acosta, Y. (2009). Interculturalidad y transicién a la transmodernidad. Uro-
pia y Praxis Latinoamericana, 24(1), 28-41. https://doi.org/10.5281/
zenodo.3108461

Arboleda, J. C. (2021). Transmodernidad, hermenéutica y educacién. Re-
vista Boletin REDIPE, 10(10), 22-37. https://doi.org/10.36260/rbr.
v10i10.1462

Arocena, E, y Sobottka, E. (2017). Diversidad cultural en América La-
tina. Civitas, 17(02), 205-209. https://doi.org/10.15448/1984-
7289.2017.2.28303

Ayhllong, D. (2023). Educacion y desarrollo de conciencia ambiental en el
nivel superior: Facultad de Filosofia y Letras, Universidad Autdnoma de
Guerrero. (Tesis de Licenciatura). Universidad Auténoma de Guerre-

ro, México.

"YVYSNId 3A SYINHO4 SYAINN :aVAINYIAOWSNVYYHL V1V AVAINGIAOWSOd V13A/ YZOANIW SYTIAVHD 'V T A NYIWVA Z3dOT'1 "V ‘V|DHVYD V|DHVYD 11 .

67


https://doi.org/10.5281/zenodo.3108461
https://doi.org/10.5281/zenodo.3108461
https://doi.org/10.36260/rbr.v10i10.1462
https://doi.org/10.36260/rbr.v10i10.1462
https://doi.org/10.15448/1984-7289.2017.2.28303
https://doi.org/10.15448/1984-7289.2017.2.28303

= rlee NUEVA EPOCA /VOL.LIV,NUM.1/ 2024

[
o

Baronett, B. (2022). Investigacién descolonizada y formacién critica
en ciencias sociales. Uropia y Praxis Latinoamericana, 27(98), 1-16.
http://doi.org/10.5281/zenod0.6591862

Cabaluz-Ducasse, E (2016). Pedagogias criticas latinoamericanas y fi-
losofia de la liberacién: potencialidades de un didlogo tedrico-
politico. Educacién y Educadores, 19(1) 67-88. https://doi.org/http://
dx.doi.org/10.5294/edu.2016.19.1.4

Chahui, M. (1999) La universidad instrumental. Revista Colombiana de
Educacién, (38-39), 1-5. heeps://doi.org/10.17227/01203916.5429

De Ferranti, D., et al. (2004). Desigualdad en América Latina y el Caribe:
sUna ruptura con la historia? Washington: Banco Mundial.

De Sousa, B. (2004). Democratizar la democracia: los caminos de la demo-
cracia participativa. México: Fondo de Cultura Econémica.

Dussel, E. (2020, 22 de febrero). Enrique Dussel: “Si no cumplimos con
las leyes de la naturaleza, la naturaleza nos extingue”. CLACSO TV.
heeps://www.youtube.com/watch?v=k6tAvoaHWeQ&t=487s

Dussel, E. (2019, 2 deagosto). Conferencia. Dr. Enrique Dussel. Transmoder-
nidad. hteps:/[www.youtube.com/watch?v=h71YcSmeDjY&t=906s

Dussel, E. (2018, 9 de octubre). La transformacion de la educacion ha-
cia la descolonizacion de la pedagogia. https://www.youtube.com/
watch?v=sWg94cBYDrM&t=287s

Dussel, E. (2003). Transmodernidad e interculturalidad (Interpretacién
desde la Filosofia de la liberacién)”. Erasmus, 5(1-2), 65-102. https://
www.icala.org.ar/erasmus/Archivo/2003/Erasmus-5-1-2-2003.pdf

Dussel, E. (2002). Posmodernidad y transmodernidad. Didlogos con la filoso-
fia de Gianni Vattimo. México: ITESO.

Dussel, E. (1996). Filosofia de la Liberacion. Bogotd: Nueva América.

Dussel, E. (1980). La pedagogia latinoamericana. Bogotd: Nueva América.

Follari, R. (2010). Reflexiones sobre posmodernidad, multiculturalis-
mo y movimientos sociales en la Latinoamérica actual. Utopia y
Praxis Latinoamericana, 15(49), 53-68. http://ve.scielo.org/scielo.
php?script=sci_arttext&pid=51315-52162010000200005&Ing=es&
tlng=es.53-68.

Freire, P. (2002). Cartas a quien pretende ensenar. Buenos Aires: Siglo XXI.

Garcia, J. L. (2023). Hacia un proyecto pedagdgico transmoderno para la
universidad latinoamericana. (Tesis de doctorado). El Colegio de Mo-
relos, México.


http://doi.org/10.5281/zenodo.6591862
https://doi.org/http:/dx.doi.org/10.5294/edu.2016.19.1.4
https://doi.org/http:/dx.doi.org/10.5294/edu.2016.19.1.4
https://doi.org/10.17227/01203916.5429
https://www.youtube.com/watch?v=k6tAvoaHWeQ&t=487s
https://www.youtube.com/watch?v=h71YcSmeDjY&t=906s
https://www.youtube.com/watch?v=sWg94cBYDrM&t=287s
https://www.youtube.com/watch?v=sWg94cBYDrM&t=287s
https://www.icala.org.ar/erasmus/Archivo/2003/Erasmus-5-1-2-2003.pdf
https://www.icala.org.ar/erasmus/Archivo/2003/Erasmus-5-1-2-2003.pdf
http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1315-52162010000200005&lng=es&tlng=es.53-68
http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1315-52162010000200005&lng=es&tlng=es.53-68
http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1315-52162010000200005&lng=es&tlng=es.53-68

Garcia, J. L., y Rosas, C. (2021). Politica neoliberal y educacién en Améri-
ca Latina: la constitucién de la industria del saber y del obrero compe-
tente. En C. Pastor (coord.), Comunicacion y politica, una vision critica
de las ciencias sociales desde nuestra América (pp. 199-208). México:
Eoén.

Gramsci, A. (2017). Odio a los indiferentes. Espana: Ariel.

Leff, E. (2010). El desvanecimiento del sujeto y la reinvencién de las iden-
tidades colectivas en la era de la complejidad ambiental. Polis, (27),
1-39. htep://journals.openedition.org/polis/862

Leff, E. (2007). La Complejidad Ambiental. Polis, 6(16), 1-9. hteps://
www.redalyc.org/pdf/305/30501605.pdf

Lévinas, E. (1977). Totalidad e Infinito: ensayo sobre la exterioridad. Sala-
manca: Sigueme.

Lipovetsky, G. (2000). La era del vacio. Madrid: Anagrama.

Martinez, L. (2009). La posmodernidad: otro discurso neocolonial. Re-
vista del CESLA, 12, 145-152. https://www.redalyc.org/articulo.
0a2id=243321003014

McLaren, P. (2005). La vida en las escuelas: una introduccion a la pedagogia
critica en los fundamentos de la educacién. México: Siglo XXI.

Morin, E. (1990). Introduccién al pensamiento complejo. Barcelona: Gedisa.

Nateras, M. (2009). Resefia de “Critica de la razén instrumental” de Max
Horkheimer. Espacios Piblicos, 12(24), 237-240. heeps://www.redalyc.
org/articulo.0a?id=67611167016

Pérez, M. (2019). Violencia epistémica: reflexiones entre lo invisible y lo
ignorable. E/ Lugar sin Limites, 1(1), 81-98. https://revistas.untref.
edu.ar/index.php/ellugar/article/view/288

Rodriguez, M. (2011). Transmodernidad: un nuevo paradigma. Trans-
modernity: Journal of Peripheral Cultural Production of the Luso-
Hispanic  World, 1(1), 1-13. https://dialnet.unirioja.es/servlet/
articulo?codigo=3998064

Sartorello, S., et al. (2019). Milpas educativas para el buen vivir: nuestra
cosecha. México: Universidad Iberoamericana.

Sartorello, S., y Guzmdn, J. (2018). De la escuela a la milpa: epistemolo-
gfas alternativas, interculturalidad critica y pedagogia decolonial para
la buena vida. En G. Esteva (coord.), Movimientos sociales, resistencias
y universidad.: sobre la incidencia social del conocimiento (pp. 281-309).
Meéxico: Editorial Gedisa.

"YVYSNId 3A SYINHO4 SYAINN :aVAINYIAOWSNVYYHL V1V AVAINGIAOWSOd V13A/ YZOANIW SYTIAVHD 'V T A NYIWVA Z3dOT'1 "V ‘V|DHVYD V|DHVYD 11 .

69


http://journals.openedition.org/polis/862
https://www.redalyc.org/pdf/305/30501605.pdf
https://www.redalyc.org/pdf/305/30501605.pdf
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=243321003014
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=243321003014
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=67611167016
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=67611167016
https://revistas.untref.edu.ar/index.php/ellugar/article/view/288
https://revistas.untref.edu.ar/index.php/ellugar/article/view/288
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3998064
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3998064

= rlee NUEVA EPOCA /VOL.LIV,NUM.1/ 2024

~
o

Toro, S., et al. (2020). Lo educativo en tiempos trans-modernos: aportes
para la construccién de un pensamiento educativo sicuado. Usopia y
Praxis Latinoamericana, 25(9), 239-248. https://doi.org/10.5281/ze-
nodo.4110912

Tiinnermann, C. (1998). La reforma universitaria de Cérdoba. Educa-
cion Superior y Sociedad, 9(1), 103-127. https://unesdoc.unesco.org/
ark:/48223/pf0000115002

Vargas, J. (2007). Modernidad y posmodernidad en América Latina. Es-
tudios de Deusto, 55(2), 123-153. https://dialnet.unirioja.es/descarga/
articulo/2354677.pdf


https://doi.org/10.5281/zenodo.4110912
https://doi.org/10.5281/zenodo.4110912
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000115002
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000115002
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/2354677.pdf
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/2354677.pdf



