
Ingreso: 6 de marzo de 2023. Aceptación: 7 de agosto de 2023

https://doi.org/10.48102/rlee.2023.53.3.588 

RLEE NUEVA ÉPOCA (MÉXICO) 2023

VOLUMEN LIII NÚMERO 3

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE

ISSN VERSIÓN EN LÍNEA: 2448-878X

PÁGINAS 461–500

 SISTEMATIZACIÓN Y RECONSTRUCCIÓN DE EXPERIENCIAS

ABSTRACT
This article focuses on the original education 
experience of the Kgoyom Indigenous Higher 
Studies Center (CESIK), a community high 
school that emerged from the Totonac struggle 
for self-determination in Huehuetla, Puebla. It is 
based on a broader investigation that, based on 
my long-standing collaboration in the educa-
tional project, uses a methodology of my own 
design with strategies of autoethnography and 
systematization of the experience to accou-
nt for the personal and collective experiences 
within it. From this, I share a dialogue in three 
moments with the perspectives of its main pro-
tagonists: founders, collaborators, and students/
graduates, with the aim of identifying the theo-
retical and practical contributions of the original 
education of CESIK for the (re) evaluation, (re) 
construction, and survival of Totonac epistemo-
logy and identity. The proposal contributes in 
significant ways, generates identity awareness 
against the processes of colonial domination, 
promotes the study and systematization of 
Totonac’s own knowledge, links students with 
community processes of cultural transmission, 
and encourages the experiential appropriation 
of indigenous identity. However, these pedago-
gical and epistemic efforts cannot be separated 
from the needs and challenges of the social and 
political struggle for Totonac autonomy.

Keywords: critical pedagogy, indigenous educa-
tion, native peoples, Totonacs, decoloniality

RESUMEN
Este artículo se enfoca en la experiencia de 
educación originaria del Centro de Estudios 
Superiores Indígenas Kgoyom (CESIK), prepa-
ratoria comunitaria que surge de la lucha toto-
naca por la autodeterminación en Huehuetla, 
Puebla. Se basa en una investigación más am-
plia que, a partir de mi colaboración de larga 
data en el proyecto educativo, utiliza una meto-
dología de diseño propio con estrategias de au-
toetnografía y sistematización de la experiencia 
para dar cuenta de las experiencias personales y 
colectivas dentro del mismo. De ello, comparto 
un diálogo en tres momentos con las perspec-
tivas de sus protagonistas principales: fundado-
res, colaboradores y estudiantes/egresados, con 
el objetivo de identificar los aportes teóricos y 
prácticos de la educación originaria del CESIK 
para la (re)valoración, (re)construcción, y (super)
vivencia de la epistemología e identidad toto-
naca. La propuesta aporta de maneras significa-
tivas, genera conciencia identitaria frente a los 
procesos de dominación colonial, promueve 
el estudio y la sistematización de conocimientos 
propios totonacos, vincula a estudiantes con pro-
cesos comunitarios de transmisión cultural, y 
fomenta la apropiación vivencial de la identidad 
indígena. No obstante, estos esfuerzos pedagó-
gicos y epistémicos no pueden desligarse de 
las necesidades y desafíos de la lucha social y 
política por la autonomía totonaca.
Palabras clave: pedagogía crítica, educación 
indígena, pueblos originarios, totonacos, deco-
lonialidad

Para seguir siendo indígenas  
“ahora y después”:  

la propuesta de educación originaria de la 
Preparatoria Totonaca CESIK en la Sierra 

Norte de Puebla, México
To Continue Being Indigenous  

“Now and Later”:  
The Original Education Proposal of the Totonaca CESIK 

High School in the Sierra Norte of Puebla, Mexico
Atish Christopher Chakravarti

Centro de Estudios Superiores Indígenas Kgoyom (CESIK), Estados Unidos
taku.chakra@gmail.com 

https://orcid.org/0000-0001-6913-4216



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
III

, N
Ú

M
. 3

 /
 2

0
23

462 

Que los y las jóvenes sigan siendo indígenas partiendo de la cosmovisión totonaca,  
ahora y después, dentro del mundo moderno.

Reglamento del CESIK (OIT, s. f.-b, Artículo 2, énfasis del autor)

INTRODUCCIÓN

Este artículo se enfoca en la experiencia educativa del Centro de Es-
tudios Superiores Indígenas Kgoyom (CESIK), escuela preparatoria 
y proyecto educativo comunitario creado en 1994 como logro de la 
Organización Independiente Totonaca (OIT) de Huehuetla, Puebla, 
dentro de su histórico proceso de movilización y lucha como totonacos. 

 A raíz de mi colaboración de varios años en el CESIK, con base en 
un proyecto de sistematización de la experiencia realizado como te-
sis de maestría, presento un acercamiento a su propuesta pedagógica 
propia de “educación originaria”, que pretende revalorar y fortalecer 
la identidad indígena totonaca desde el proceso educativo, frente a 
un legado de negación y discriminación.

La conformación de la OIT y el CESIK se dio en el contexto de 
una efervescencia de luchas indígenas y populares en las décadas 
de los ochenta y los noventa en Latinoamérica, que buscaban el 
reconocimiento de la diferencia cultural y la transformación de sus 
condiciones de vida en un marco de autonomía, simbolizados en 
el contexto mexicano por, pero no limitados al levantamiento del 
EZLN (Sandoval, 2011; Zibechi, 2007). De acuerdo con Mejías y 
Suárez (2017), el surgimiento de estos nuevos sujetos sociales im-
pactó no sólo como reclamo ante las faltas y el desinterés de los Esta-
dos hegemónicos en garantizar los derechos fundamentales de todos 
los ciudadanos, sino por el hecho de generar nuevas formas de lucha 
desde el horizonte comunitario y nuevas autopercepciones desde 
la alteridad cultural y epistémica, colocando y centrando, con ello, 
nuevas subjetividades emergentes. 

En este despliegue de movimientos indígenas y populares, un as-
pecto significativo ha sido su reconocimiento del papel fundamental 
de la educación en la construcción de la identidad y la conciencia 
social, y con ello, la necesidad de crear opciones educativas alterna-
tivas que respondan a sus contextos culturales específicos y a sus lu-
chas emancipatorias, frente a políticas educativas nacionales ligadas 



 ATISH C
H

R
ISTO

PH
ER C

H
A

KR
AVA

R
TI /PA

R
A SEG

U
IR SIEN

D
O

 IN
D

ÍG
EN

A
S “A

H
O

R
A Y D

ESPU
ÉS”: LA PR

O
PU

ESTA D
E ED

U
C

AC
IÓ

N
 O

R
IG

IN
A

R
IA D

E LA PR
EPA

R
ATO

R
IA TO

TO
N

AC
A

... 

463

a procesos históricos de dominación colonial que aún siguen vigen-
tes (López Bárcenas, 2019). Entre diversas experiencias educativo-
organizativas que nacen en respuesta a esta problemática en el centro 
y sur de México, el proceso OIT-CESIK es un ejemplo relevante.

Desde una mirada que busca centrar a los sujetos y las subjetivi-
dades del CESIK, en las páginas que siguen presento un acercamien-
to a las perspectivas de sus actores clave: fundadores, colaboradores, 
y estudiantes/egresados, con quienes se dialogó en tres momentos. 
De ahí, retomo algunos planteamientos teóricos del pensamiento 
decolonial y la interculturalidad crítica que ayudan a identificar los 
aportes teórico-prácticos de esta propuesta educativa, así como a 
problematizar las tensiones y desafíos que implica. 

Con lo anterior, pretendo dar cuenta de: 1) las bases epistémicas 
de la educación originaria como alternativa educativa enraizada en 
la visión de autodeterminación y reivindicación étnica de la OIT; 
2) los modos en que la visión fundadora es traducida en práctica 
pedagógica en tiempos recientes y actuales, y 3) las maneras en que 
incide en la construcción de las subjetividades de las y los jóvenes 
que se integran al proyecto. Con ello, busco responder al objetivo 
general de distinguir los aportes de la propuesta educativa para la 
(re)valoración, (re)construcción, y (super)vivencia de la epistemolo-
gía e identidad totonaca. 

CONTEXTO

Caracterización del lugar: Huehuetla, Puebla

El municipio de Huehuetla está ubicado en la Sierra Nororiental 
del estado de Puebla, y pertenece al mismo tiempo a la zona Toto-
nacapan, ubicada entre los estados de Puebla y Veracruz. En 2020 el 
municipio contaba con 17 082 habitantes, con 84.52% de la pobla-
ción de 3 años o más hablantes de una lengua indígena, en su gran 
mayoría el totonaco1 (INEGI, 2021). Según los índices oficiales, en 
2020 el municipio contó con un grado de marginación “muy alto” y 

1 Según los datos citados (INEGI, 2021), entre los identificados como hablantes de una 
lengua indígena, 98.6% eran hablantes del totonaco y 1.3%, del náhuatl.



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
III

, N
Ú

M
. 3

 /
 2

0
23

464 

de rezago social “alto”, con 83.2% viviendo en situación de pobreza 
“moderada” o “extrema” (Secretaría de Bienestar, 2022). 

 Figura 1. Municipio de Huehuetla, Sierra Nororiental  
del Estado de Puebla, México

Fuente: Adaptado de Ortiz y Sandoval (2021).

La población totonaca de Huehuetla habita principalmente en 
las comunidades alejadas de la cabecera municipal, donde practican 
la siembra de maíz, frijol y frutales para autoconsumo y el cultivo 
de café y pimienta para venta en mercados locales; también desem-
peñan oficios tradicionales como albañiles, carpinteros, panaderos, 
artesanos, curanderos, parteras y músicos tradicionales. Para la or-
ganización de las festividades religiosas y la práctica de danzas ritua-
les, se acostumbra asumir cargos y servicios comunitarios de manera 
voluntaria. Por otra parte, la mayoría de familias en la actualidad 
se sustenta también de apoyos de programas de asistencia social, 
al igual que de remesas enviadas por familiares que migran a las 
ciudades más cercanas, entre ellas Puebla, Tlaxcala y la Ciudad de 
México.



 ATISH C
H

R
ISTO

PH
ER C

H
A

KR
AVA

R
TI /PA

R
A SEG

U
IR SIEN

D
O

 IN
D

ÍG
EN

A
S “A

H
O

R
A Y D

ESPU
ÉS”: LA PR

O
PU

ESTA D
E ED

U
C

AC
IÓ

N
 O

R
IG

IN
A

R
IA D

E LA PR
EPA

R
ATO

R
IA TO

TO
N

AC
A

... 

465

En el aspecto educativo, el municipio cuenta con escuelas bi-
lingües en los niveles de preescolar y primaria del programa federal 
de Educación Indígena, aunque en ellas el grado de fomento del 
uso de la lengua materna es variable. En los niveles de secundaria 
y bachillerato las escuelas oficiales se caracterizan por un enfoque 
convencional que, según testimonios de egresados, aún mantiene 
muchos rasgos de las políticas de castellanización y asimilación im-
pulsadas a nivel nacional a lo largo del siglo XX (Jiménez, 2011). 
En los tiempos de su fundación, el CESIK era uno de sólo dos ba-
chilleratos en el municipio; hoy en día Huehuetla cuenta con diez 
bachilleratos, cuatro de ellos (incluyendo al CESIK) ubicados en la 
cabecera y seis en distintas comunidades. Además, en 2006 se esta-
bleció la Universidad Intercultural del Estado de Puebla (UIEP) en 
la comunidad de Lipuntahuaca, cuya presencia ha tenido diversas 
implicaciones.2

Movimientos indígenas en México y alternativas educativas

Entre las iniciativas educativas vinculadas a las luchas de las orga-
nizaciones comunitarias, las más consolidadas y mejor documen-
tadas en México se encuentran en los estados del sur. Un referente 
importante es la educación autónoma zapatista en Chiapas, que es 
administrada de manera descentralizada por comités de educación 
integrados al sistema de autogobierno de cada municipio autónomo 
(Baronnet, 2010, 2015). En cuanto a su contenido curricular, tie-
ne un fuerte componente crítico y político, así como de formación 
práctica para la vida comunitaria (Silva Montes, 2019; Arévalo et 
al., 2016). Por su parte, en Oaxaca se han surgido propuestas de 
educación propia a nivel secundaria y bachillerato que, a raíz de las 
demandas de los pueblos en el marco de la comunalidad, han mo-
dificado las estructuras de la educación oficial para desarrollar sus 
propias propuestas curriculares (Maldonado, 2010; Kreisel, 2017; 
Ricco y Rebolledo, 2010). Un referente de particular relevancia para 
nuestro enfoque es la experiencia de educación “etnopolítica” del 
Bachillerato Integral Comunitario Ayuujk Polivalente (BICAP), an-

2 Ver Hernández Loeza (2019) y Vargas (2020). 



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
III

, N
Ú

M
. 3

 /
 2

0
23

466 

tecesor del actual sistema de Bachilleratos Integrales Comunitarios, 
analizada por González Apodaca (2014) por sus aportes a la “etno-
génesis” o construcción estratégico-política de la identidad ayuujk.

En la región central del país, las propuestas educativas de tipo al-
ternativo son más escasas; sin embargo, en la Sierra Norte de Puebla 
son notables las experiencias de las Telesecundarias Vinculadas a la 
Comunidad3 y la Telesecundaria Tetsijtsilin (Morales, 2012), creadas 
por el maestro rural y religioso Gabriel Salom, junto con organiza-
ciones civiles, desde el enfoque de la educación popular freireana 
(González Forster, 2015). Por su parte, al igual que Tetsijtsilin, el 
Proyecto Educativo Náhuatl Cuauhtlatoatzin, bachillerato ubicado 
en el municipio de Cuetzalan, tiene una marcada dimensión de rei-
vindicación identitaria enraizada en la cultura náhuatl,4 la cual Pa-
lacios (2020), profesor de esta institución, analiza bajo el concepto 
de “arraigo”.

Aunque las anteriores escuelas comparten varios aspectos co-
munes, como contenidos curriculares que impulsan a la conciencia 
crítica y social, la revaloración de los conocimientos locales, una for-
mación tanto teórica como práctica, y una vinculación estrecha con 
actores y espacios comunitarios para el desarrollo de los procesos de 
aprendizaje, varían en el grado de autonomía que tienen de los mar-
cos de la educación oficial, de participación directa de la comunidad 
en la toma de decisiones escolares, y en el hecho de tener o no un 
carácter explícito de reivindicación étnica o lingüística. Con ello, 
nos damos cuenta que el enfoque “originario” es una de las caracte-
rísticas que distingue a la propuesta del CESIK.

3 Estas escuelas conforman una red junto con el Centro de Estudios para el Desarrollo 
Rural (CESDER) de Zautla, Puebla, universidad de carácter comunitario y autogestivo con 
licenciaturas enfocadas en el desarrollo alternativo del ámbito rural, al cual pertenece la 
Universidad Campesina Indígena en Red (Ucired), que integra la Maestría en Pedagogía del 
Sujeto y Práctica Educativa en la cual participé, entre otros postgrados.

4 Por ser el bachillerato con modelo semejante de ubicación más próxima, el CESIK ha 
mantenido vínculos con esta escuela para realizar intercambios académicos y formativos 
con profesores y estudiantes de ambas instituciones, que empezaron con los Encuentros de 
Educación Indígena en diciembre de 2009 y julio de 2010. Estos acercamientos dieron pauta 
a posteriores encuentros entre 2015 y 2019, donde surgió la iniciativa de generar una red 
regional de bachilleratos comunitarios, aún incipiente.



 ATISH C
H

R
ISTO

PH
ER C

H
A

KR
AVA

R
TI /PA

R
A SEG

U
IR SIEN

D
O

 IN
D

ÍG
EN

A
S “A

H
O

R
A Y D

ESPU
ÉS”: LA PR

O
PU

ESTA D
E ED

U
C

AC
IÓ

N
 O

R
IG

IN
A

R
IA D

E LA PR
EPA

R
ATO

R
IA TO

TO
N

AC
A

... 

467

Emergencia de la OIT y su proyecto educativo propio: el CESIK

El surgimiento de la OIT en Huehuetla en 1989, con antecedentes 
en el trabajo de concientización y organización de las Comunidades 
Eclesiales de Base (CEBs), impulsadas por catequistas indígenas for-
mados en la Teología de la Liberación, respondió a la explotación y 
los abusos que sufría la población totonaca del municipio a manos 
de los “caciques” mestizos que dominaban la política y economía 
local. En 1990, la OIT llegó a intervenir en el ámbito político, creó 
una alianza estratégica con el Partido de la Revolución Democrática 
(PRD) y logró que, por primera vez, un candidato totonaco accedie-
ra a la presidencia municipal. Desde esta posición, en un esfuerzo 
por resignificar el poder institucional, durante nueve años la Orga-
nización buscó reconstruir estructuras tradicionales de autogobier-
no comunitario y gestionó diversos proyectos dirigidos a la pobla-
ción indígena, entre ellos la fundación de la escuela CESIK (Becerril, 
2014).

 Este último hecho hizo que por primera vez existiera en Hue-
huetla una iniciativa educativa propia del pueblo, que respondiera a 
las demandas totonacas. Por lo tanto, el modelo educativo y la razón 
de ser del CESIK fueron impregnados por los valores de la lucha de la 
OIT por la autodeterminación, la transformación social y la reivindi-
cación cultural totonaca, enfoque que el proyecto mantiene hasta la 
fecha, trazando un camino autónomo a pesar de enfrentar cambios 
en su organización interna, sus respaldos externos, y el entorno so-
cial y político a lo largo de casi tres décadas.5 

En cuestión académica, el CESIK nunca se incorporó al sistema 
oficial de la Secretaría de Educación Pública (SEP), sino que con 
apoyo de la OIT ha buscado gestionar el reconocimiento formal de 
los estudios por otras vías. En 2002 la OIT firmó un convenio de 

5 Si bien en sus inicios el CESIK contó con el respaldo del ayuntamiento indígena de la 
OIT para asuntos administrativos y la gestión de colaboradores, en 1999, con el desplaza-
miento de éste y el retorno al poder de los “caciques” mestizos, la escuela sufrió la pérdida 
de apoyos económicos, además de hostigamiento de parte de las nuevas autoridades (Be-
cerril, 2014). Ante esta situación, se han buscado estrategias para que la escuela funcione 
de manera independiente y autosuficiente, dependiendo de la participación voluntaria de 
colaboradores de la comunidad y de afuera, y la participación de sus integrantes en diversos 
proyectos de autogestión.



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
III

, N
Ú

M
. 3

 /
 2

0
23

468 

colaboración con la Benemérita Universidad Autónoma de Pue-
bla (BUAP) (Becerril, 2014), institución pública que proporcionó 
al CESIK la clave de incorporación que valida los estudios hasta la 
fecha.

Estructura y composición del CESIK

El CESIK se organiza a través de un Consejo Directivo que se coordi-
na con otros espacios de toma de decisión colectiva correspondientes 
a los profesores-colaboradores, estudiantes, y padres de familia para 
dar seguimiento a la dinámica educativa general. Este núcleo princi-
pal trabaja de manera autogestiva y en gran medida de autonomía, a 
la vez que cuenta con el acompañamiento de los directivos y socios 
de la OIT, el Juzgado Indígena de Huehuetla, también perteneciente 
a la OIT, y las Misioneras Carmelitas6 vinculadas a la Pastoral Social 
de Huehuetla, así como de colectivos estudiantiles de universidades 
públicas y otros actores solidarios, con quienes genera diversos vín-
culos de apoyo, participación, organización y convivencia.

El estudiantado proviene, en su mayoría, de comunidades 
totonaco-hablantes de Huehuetla o sus municipios vecinos, aun-
que en años recientes también se ha visto la integración de jóvenes 
de comunidades nahua-hablantes dentro de la misma Sierra Norte 
de Puebla. El cuerpo docente consiste en colaboradores mujeres y 
hombres, gran parte entre 20 y 40 años de edad, quienes se dividen 
casi por mitades entre los que son habitantes de Huehuetla o de sus 
pueblos cercanos, y voluntarios externos, provenientes de las ciuda-
des de Puebla, México, otros estados mexicanos, y ocasionalmente, 
extranjeros. Por su parte, el Consejo Directivo se conforma por cola-
boradores totonacos y no totonacos, que son invitados a asumir una 
mayor responsabilidad y compromiso con el proyecto y a quienes se 
otorgan cargos de coordinación respaldados por la OIT.

6 Las Misioneras Carmelitas de Santa Teresita del Niño Jesús son una congregación re-
ligiosa católica con largo trayecto en la Sierra Norte de Puebla acompañando los procesos 
de organización indígena desde un enfoque de Teología India, derivada de la Teología de la 
Liberación. Esta teología busca comprender y fortalecer las raíces de la cultura y la cosmo-
visión indígena, junto con las estructuras comunitarias del pueblo, como parte de su labor 
religiosa y social.



 ATISH C
H

R
ISTO

PH
ER C

H
A

KR
AVA

R
TI /PA

R
A SEG

U
IR SIEN

D
O

 IN
D

ÍG
EN

A
S “A

H
O

R
A Y D

ESPU
ÉS”: LA PR

O
PU

ESTA D
E ED

U
C

AC
IÓ

N
 O

R
IG

IN
A

R
IA D

E LA PR
EPA

R
ATO

R
IA TO

TO
N

AC
A

... 

469

En el Reglamento del CESIK (OIT, s. f.-b) se señala que los car-
gos del Consejo Directivo y la colaboración de profesores deben ser 
asumidos desde el espíritu de servicio y una identificación sincera 
con los valores y la visión del proyecto. En particular se destacan 
los ejemplos de totonacos, egresados del CESIK, que han regresado 
a asumir papeles de colaboración o dirección, cumpliendo con el 
encargo que se deja a todo egresado de volver a su pueblo, si sale a 
formarse académica o profesionalmente, y aportar a su transforma-
ción desde una conciencia comunitaria.

MARCO TEÓRICO

En este trabajo nos sumamos a las posturas críticas ante una tradi-
ción de investigación en las ciencias sociales que sigue enmarcada 
en estructuras de pensamiento occidentales derivadas del positivis-
mo, que parten de conceptos teóricos para explicar la realidad social 
como una entidad objetiva con su propia coherencia, por encima 
de los individuos que la integran (Gallegos y Gallegos, 2014). En 
cambio, hacemos un giro para centrar a los sujetos y las subjetivida-
des desde la experiencia. Desde esta inquietud, dialogamos con los 
siguientes ejes teóricos: el pensamiento crítico en torno al sujeto, las 
teorías decoloniales, y el proyecto de la interculturalidad crítica.

De acuerdo con el primer eje, entendemos a los sujetos como 
construcciones complejas y relacionales que buscan la transforma-
ción de su realidad en un horizonte de la emancipación (Zemelman, 
2021; Alonso y Sandoval, 2015; Zibechi, 2007). Siguiendo a Esco-
bar (retomado en Rivera et al., 2016), los dualismos de la episte-
mología occidental moderna, como razón-emoción, sujeto-objeto 
y mente-cuerpo son los que generan las múltiples formas de domi-
nación que atraviesan las estructuras hegemónicas del mundo de 
hoy. Contra estas “negaciones” del sujeto (Hinkelammert, 2002), 
afirmamos que los sujetos mismos hacen la construcción del cono-
cimiento desde la praxis (Freire, 2005; Dussel, 1998), de manera in-
tersubjetiva (Lenkersdorf, 2005) e incorporada, es decir, con cuerpo 
(Noyola, 2011).

Por lo tanto, en este trabajo nuestro principal interés es dar 
cuenta de los discursos, narrativas y experiencias de los actores pro-



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
III

, N
Ú

M
. 3

 /
 2

0
23

470 

tagonistas del proyecto OIT-CESIK –y con ello sus sentires, expecta-
tivas, dificultades y sueños–, en cuanto expresan las subjetividades 
individuales y colectivas que el proceso educativo-organizativo po-
sibilita y construye. Consideramos que a través de éstas se genera y 
expresa un conocimiento teórico-práctico propio y reivindicativo de 
los sujetos.

El segundo eje teórico que nos interesa es el de la de(s)colonia-
lidad, ya que la elaboración de la educación propia de los pueblos 
indígenas nos remite a la necesidad de recuperar sus propias epis-
temologías frente a la epistemología hegemónica impuesta (López 
Bárcenas, 2019). Para apreciar los aportes de la propuesta epistémica 
del CESIK, retomaremos algunos planteamientos de la teoría deco-
lonial acerca de la necesidad de la descolonización epistémica y las 
posibilidades para desmontar la colonialidad de poder, saber y ser 
(Mignolo, 2001; Lander, 2000; Quijano, 2000; Maldonado-Torres, 
2007).

Un tercer eje teórico relevante es el de la interculturalidad, dado 
que permite pensar la educación partiendo del reconocimiento de 
la diversidad cultural y epistémica, y fomenta interacciones y diá-
logos desde la diferencia (Dietz y Mateos, 2010). Sin embargo, los 
discursos y las prácticas de la educación intercultural hoy prevalen-
tes en el contexto mexicano, promovidas desde la institucionalidad, 
suelen plantearse desde una visión despolitizada y desvinculada de 
las dinámicas cotidianas de la comunidad y los espacios de organi-
zación indígena construidos desde abajo (Tubino, 2005), como se 
nota en lo local en el caso de la Universidad Intercultural de Hue-
huetla (Hernández Loeza, 2019). 

En cambio, las interacciones que podrían llamarse “intercultu-
rales” en el CESIK no se impulsan desde un discurso, sino que se dan 
de manera orgánica desde la praxis cotidiana, en la interacción entre 
colaboradores y estudiantes de diversas procedencias y al apropiarse 
de distintos tipos de conocimientos, a veces contradictorios o en-
frentados entre sí. Con la finalidad de dar cuenta de estos procesos 
y de abonar a la creación de nuevas herramientas pedagógicas para y 
desde los procesos educativo-organizativos como el CESIK, nos inte-
resan en específico los aportes que se dan en el marco del proyecto 
de la interculturalidad crítica y decolonial (Walsh, 2007). 



 ATISH C
H

R
ISTO

PH
ER C

H
A

KR
AVA

R
TI /PA

R
A SEG

U
IR SIEN

D
O

 IN
D

ÍG
EN

A
S “A

H
O

R
A Y D

ESPU
ÉS”: LA PR

O
PU

ESTA D
E ED

U
C

AC
IÓ

N
 O

R
IG

IN
A

R
IA D

E LA PR
EPA

R
ATO

R
IA TO

TO
N

AC
A

... 

471

Al mismo tiempo, procuramos evitar enmarcar o caracterizar la 
propuesta educativa del CESIK bajo las etiquetas de “educación in-
tercultural” o “decolonial”, con las que no se identifica propiamente, 
porque al hacerlo correríamos el riesgo de ejercer una nueva forma 
de “colonialismo intelectual” (Rivera et al., 2016). En cambio, sólo 
intentamos retomar –y acaso resignificar– algunos de los conceptos 
y argumentos de estas teorías que nos permitan desarrollar un análi-
sis contextualizado de los discursos y las experiencias que el proyecto 
va generando por sí solo, desde la práctica concreta y con la partici-
pación directa y cotidiana de todos sus integrantes.

APUNTES METODOLÓGICOS

Este trabajo se deriva de un proyecto más amplio de sistematización 
de la experiencia educativa del CESIK, realizado a raíz de mi propia 
participación desde hace varios años. Llegué en 2009 como volun-
tario extranjero a impartir clases en las materias de inglés y filoso-
fía, y con el tiempo descubrí aquí una vocación y un compromi-
so personal y político que sigo desarrollando, mayormente desde 
la permanencia en el pueblo y el involucramiento directo con sus 
integrantes. En el transcurso he experimentado un difícil proceso de 
“inculturación” (Albó, 2003) en el contexto comunitario y el reto 
de la descolonización de mi práctica personal, que me han llevado a 
profundizar mi relación con el proyecto educativo y con la cultura 
totonaca de Huehuetla.

Fue hasta 2014 que algunos compañeros colaboradores del 
CESIK me invitaron a participar en la Comunidad de Aprendiza-
je en Pedagogía del Sujeto, maestría de la Universidad Campesina 
Indígena en Red (Ucired), de Zautla, Puebla, donde buscábamos 
fortalecer nuestra formación docente, y donde se nos posibilitó 
iniciar procesos de reflexión, diálogo y transformación crítica de 
nuestra práctica pedagógica. El resultante intento de sistematiza-
ción de la experiencia personal y colectiva en el proyecto educativo 
que desarrollé como tesis para la maestría, me volvió a acercar a los 
procesos de la investigación académica desde un enfoque crítico y 
abierto, sin que dejara de estar profundamente inmerso en y com-
prometido con mi práctica educativa en el CESIK. 



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
III

, N
Ú

M
. 3

 /
 2

0
23

472 

Con este aporte busco sumarme a la postura de investigar “desde 
el movimiento” y no “sobre él” –para usar los términos de los zapa-
tistas (Subcomandante Marcos, citado en Sandoval, 2015, p. 29)–, 
reconociendo al mismo tiempo que tal posicionamiento no puede 
hacerse sin ciertas complicaciones. Aunque me considero plenamen-
te integrado al CESIK, que es la “comunidad” tema de interés prin-
cipal de la investigación, ésta se desarrolla en interacción compleja 
con la comunidad externa, que es el pueblo de Huehuetla. Por lo 
tanto, desde un punto de vista etnográfico (Pérez Ríos, 2022), de-
ben problematizarse las tensiones que se dan entre éstas, al igual que 
las implicaciones de mi posicionamiento como investigador dentro 
de este entramado. 

Para evitar confusiones, cuando hablo de la comunidad educati-
va del CESIK, sujeto de la investigación, la llamaré proyecto, mientras 
que utilizaré la palabra comunidad(es) para referirme al pueblo de 
Huehuetla en general o las comunidades que la integran, las cua-
les tienen sus propias estructuras cohesionadoras, lo mismo que 
fracturas, contradicciones y heterogeneidad. Por su parte, utilizaré 
el término comunitario para referirme a la ética y práctica “comunal” 
(Pérez Ríos, 2022), basada en valores colectivos y estructuras tradi-
cionales de autoorganización del pueblo, de las cuales se nutren la 
OIT y el CESIK, mientras buscan retroalimentarlas.

En cuanto a mi propia relación con el entorno cultural y comu-
nitario de Huehuetla, a lo largo de los años voy construyendo una 
pertenencia de maneras demasiado significativas en lo personal, de-
bido a los fuertes lazos de amistad creados y a los procesos intensos 
de aprendizaje desde la vida cotidiana que he llevado con algunas 
familias y en las comunidades, donde llevo tiempo aprendiendo la 
lengua totonaca, el trabajo en la milpa y el cafetal, y mucho más. 
Sin embargo, adquirir la pertenencia a la comunidad es un proceso 
siempre inacabado y condicionado a factores relacionados a mi pro-
pia identidad, historia personal, privilegios, aspecto y condición de 
extranjero. En el CESIK ayuda que la convivencia se da en un marco 
de horizontalidad, en el que se busca romper con las jerarquías insti-
tucionales y todos participan en todas las labores, tanto intelectuales 
como manuales, al igual que en los espacios de convivencia constan-
te y estrecha. 



 ATISH C
H

R
ISTO

PH
ER C

H
A

KR
AVA

R
TI /PA

R
A SEG

U
IR SIEN

D
O

 IN
D

ÍG
EN

A
S “A

H
O

R
A Y D

ESPU
ÉS”: LA PR

O
PU

ESTA D
E ED

U
C

AC
IÓ

N
 O

R
IG

IN
A

R
IA D

E LA PR
EPA

R
ATO

R
IA TO

TO
N

AC
A

... 

473

En este sentido, de acuerdo con la propuesta de Cayón (2018, 
p. 42) de “etnografía compartida”, las relaciones personales desarro-
lladas de larga duración con los demás integrantes del proyecto, nos 
brindan una “retroalimentación permanente” e “inteligibilidad mu-
tua”, a pesar de nuestras diferentes procedencias. Al mismo tiempo, 
escribir desde esta posición de “interioridad” en el proyecto genera 
un grado de complejidad, pues al estar construyéndonos juntos y 
mutuamente sobre horizontes de experiencia compartida, se empie-
zan a borrar las fronteras entre lo subjetivo e intersubjetivo, indivi-
dual y colectivo (Lenkersdorf, 2005). Ante ello, el tema complejo de 
las voces y su representación (Chakravorty, 2003) debe interrogarse 
más a fondo.

Con lo anterior, aunque la iniciativa de la investigación y su au-
toría en la última instancia siguen siendo personales, responde a una 
necesidad de sistematización de la experiencia colectiva que surge 
del mismo proyecto educativo: la inquietud de compartirnos hacia 
afuera –a manera de tejer redes con otros interesados en nuestra 
experiencia–, y también de reflexionar el proceso desde adentro, in-
cluso desde las convicciones que cada uno tiene con el proyecto, 
para aclarar el rumbo que debemos tomar hacia el futuro. Aunque 
estas tareas requieren múltiples estrategias, este trabajo intenta apor-
tar a ambas, siendo sólo un insumo para futuros diálogos desde el 
espacio.

Para el proyecto de sistematización base de este texto desarrollé 
una estrategia metodológica propia, con base en los planteamientos 
de Messina (2004) sobre la sistematización de la experiencia educa-
tiva, que propone un acercamiento crítico y reflexivo a la práctica 
intersubjetiva para empalabrar y transformarla, al igual que de la 
autoetnografía (Ellis et al., 2015), que parte de la propia implicación 
en el contexto que interesa estudiar, para luego dar cuenta de las 
relaciones que existen con los demás e interpretar sus sentidos. La 
estrategia de sistematización consistió en cuatro momentos princi-
pales, que pueden resumirse como: indagación, categorización, diá-
logo, y sistematización. 

El primer momento de “indagación” tuvo como propósito la 
exploración de la experiencia subjetiva e intersubjetiva por medio 
de ejercicios de escritura narrativa y reflexiva, con el apoyo de las re-



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
III

, N
Ú

M
. 3

 /
 2

0
23

474 

flexiones sobre los “cuadernos de resonancias”7 de la práctica educa-
tiva que realicé durante mi participación en la Pedagogía del Sujeto 
entre 2014-2016. El segundo momento, de “categorización”, con-
sistió en ordenar y estructurar la experiencia, buscando identificar 
sus categorías internas o conceptos clave propios de la experiencia 
colectiva en el proceso educativo, como autonomía, autogestión, 
autodidaxia, comunidad, consenso, colectividad, identidad, cultura, 
tradición, libertad, y más. Al agrupar éstos en ejes constitutivos de 
nuestra práctica educativa, encontré el eje de “educación originaria” 
que aquí nos interesa, entre otros.

Un tercer momento de “diálogo” tuvo como propósito con-
versar con integrantes del CESIK acerca de los ejes educativos para 
ahondar en sus experiencias y percepciones en torno a ellos. Prin-
cipalmente entre abril y junio de 2018, se realizaron 29 entrevistas 
a profundidad con colaboradores y excolaboradores, estudiantes y 
egresados, hombres y mujeres, en su mayoría totonacos y una mi-
noría, nahuas o no indígenas, a quienes se invitó a la narración de 
las vivencias y dialogando acerca de los sentidos que les asignamos. 
El cuarto momento de “sistematización” consistió en redactar un 
texto amplio que juntara todos los aportes anteriores, a manera de 
(re)construcción “polifónica” (Messina, 2004) de los discursos y las 
percepciones situadas de los sujetos, el cual brinda los insumos para 
el apartado que sigue.

7 La “resonancia” es un concepto que utilizamos en la Pedagogía del Sujeto para refe-
rirnos a una manera de vincularse con la experiencia del otro, apropiando de ella ideas y 
contenidos que alimentan a nuestra propia reflexión, no necesariamente desde el raciocinio, 
sino también desde las emociones que provocan en nosotros. Dice Berlanga (2014, p. 8): 
“Resonar es tomar los fragmentos que van quedando de la conversación con el otro… es 
dejarse tocar por lo que queda, por lo que permanece en el encuentro con la palabra, siempre 
del otro, y hacer con ello materia prima para elaborar el saber propio: es encajar las partes”.



 ATISH C
H

R
ISTO

PH
ER C

H
A

KR
AVA

R
TI /PA

R
A SEG

U
IR SIEN

D
O

 IN
D

ÍG
EN

A
S “A

H
O

R
A Y D

ESPU
ÉS”: LA PR

O
PU

ESTA D
E ED

U
C

AC
IÓ

N
 O

R
IG

IN
A

R
IA D

E LA PR
EPA

R
ATO

R
IA TO

TO
N

AC
A

... 

475

RESULTADOS

Visión de los fundadores: construir la educación 
propia para reivindicar la identidad totonaca

Por medio de nuestra organización queremos conservar, profundizar y revalorar nuestra  
identidad totonaca, para que con orgullo proclamemos que somos totonacos.

Reglamento Interno de la OIT (OIT, 1992, Artículo 27) 

Los “Reglamentos” o estatutos de la OIT y del CESIK, elaborados 
bajo autoría colectiva por los integrantes de la Organización y sus 
acompañantes en los tiempos de su fundación, tienen un lenguaje 
fuertemente simbólico y político que expresa los anhelos profundos 
de un movimiento que “busca la unidad del pueblo, para que pueda 
ser sujeto y forjador de su propia historia” (OIT, 1992, Artículo 42). 
Fundamental a su visión son los planteamientos acerca de la iden-
tidad totonaca. Caracterizan ampliamente el ser totonaco, abarcan 
sus aspectos culturales, éticos, políticos y epistémicos, como en este 
fragmento del Reglamento de la OIT (1992, Artículo 2): 

Nosotros nos reconocemos Totonacos, hijos de estas tierras. Vivimos 
por la tierra. Tenemos un origen y una historia propios, de allí viene 
nuestra sangre y nuestro idioma; nuestra organización, nuestros cargos 
y servicios en favor del pueblo; principios y pensamientos propios; tra-
diciones y costumbres; danzas y ropa; música y nuestras fiestas.

De igual manera, en el “Reglamento del CESIK” (OIT, s. f.-b, 
Artículo 4) se remarca el sentido de trascendencia histórica de las 
prácticas tradicionales y la sabiduría de los abuelos como herencia 
colectiva, que debe ser reforzada por el proyecto educativo:

La educación impartida por el CESIK estará cimentada en el res-
peto, el fomento y la valoración de las costumbres y tradiciones 
de nuestro pueblo, el pueblo totonaco; también de la palabra y el 
pensamiento de las ancianas y los ancianos, porque ellas y ellos ya 
sufrieron y sirvieron al pueblo, ellas y ellos ya han vivido, han car-
gado primero al pueblo y saben lo que hablan, son sabias y sabios.



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
III

, N
Ú

M
. 3

 /
 2

0
23

476 

La voz colectiva de los integrantes de la Organización también 
se llega a expresar en memorias de encuentros regionales indígenas 
en los cuales la OIT participó durante los noventa. En uno de estos 
documentos se señala la importancia de valorar y recuperar los ele-
mentos constitutivos de la identidad totonaca frente a la hegemonía 
cultural occidental, objetivo para el cual se plantea para el CESIK un 
papel central:

Huehuetla cuenta con una gran variedad de elementos cultura-
les dentro de los cuales se destacan: las creencias, las tradiciones, 
costumbres, religión, lengua, mitos y ritos. Sin embargo, han sido 
eliminados poco a poco imponiéndose la influencia occidental; a 
pesar de ello existe una tendencia a recuperar su cultura e identi-
dad totonaca. Dentro de esto se impulsa el proyecto educativo y el 
reconocimiento a los lugares sagrados, como es el caso de Kgoyoma-
chuchut, donde existen los restos de un templo ancestral. Nuestro 
proyecto educativo lo denominamos Centro de Estudios Superio-
res Indígenas “KGOYOM”  (OIT, s. f.-a).

Como aquí se nota y también explica Becerril (2014), excola-
boradora del CESIK, el uso de la palabra Kgoyom en el nombre de la 
institución, referente al sitio sagrado y lugar de origen del pueblo, 
señala la intención de los fundadores del proyecto de revalorar la 
cosmovisión y memoria histórica, así como la lengua totonaca.

Entre muchas formas de imposición y dominación que el pue-
blo totonaco históricamente ha sufrido, estos documentos enfatizan 
el papel de la educación oficial en promover la aculturación a través 
del desplazamiento de la lengua, las prácticas y los valores propios y 
comunitarios, los cuales conciben como una fuerza vital:

Se pretende que sigamos los patrones de educación dictados por 
la oficialidad, porque la educación también es dominación y en la 
escuela nos cambian la lengua, el vestido y la visión de comunidad, 
es la destrucción de la vida y del ser comunitario. Conforme avanza 
la conquista de nuevo tipo, son destruidos los valores y símbolos 
comunitarios, todo lo arrasa (OIT, s.f.-a).



 ATISH C
H

R
ISTO

PH
ER C

H
A

KR
AVA

R
TI /PA

R
A SEG

U
IR SIEN

D
O

 IN
D

ÍG
EN

A
S “A

H
O

R
A Y D

ESPU
ÉS”: LA PR

O
PU

ESTA D
E ED

U
C

AC
IÓ

N
 O

R
IG

IN
A

R
IA D

E LA PR
EPA

R
ATO

R
IA TO

TO
N

AC
A

... 

477

Con la denuncia de un modelo educativo que genera la enajena-
ción y negación de lo propio, afirman la necesidad de reapropiarse 
de los legados culturales, epistémicos, lingüísticos y los sistemas nor-
mativos totonacos:

Nosotros no estamos de acuerdo que en las escuelas no se les ense-
ñe a los niños y niñas a respetar la tradición. Allí sólo aprenden a 
avergonzarse de lo que es nuestro y, a veces, ya no quieren hablar 
nuestro idioma. Lo que nosotros queremos es recuperar la sabidu-
ría de nuestros antepasados, nuestras tierras, nuestra lengua, nues-
tro modo de autogobernarnos y autodeterminarnos (OIT, 1994).

Para ello, se reconoce la importancia de construir una alternativa 
educativa propia que no sólo refuerce la identidad y el pensamiento 
propio, sino también brinde herramientas y conocimientos relevan-
tes para hacer frente a la cultura impuesta:

Nos enfrentamos a un mundo que no conocemos cabalmente, a 
un mundo que no dominamos en lengua ni en su lógica, por ello 
buscamos fortalecernos en conocimientos, por ello defendemos 
nuestra educación y cultura, por ello hemos creado nuestro Centro 
educativo propio, acorde a nuestras necesidades y realidad (OIT, 
s. f.-a).

En estas declaraciones observamos las pautas de una perspectiva 
crítica para la educación, que compromete el trabajo formativo de la 
institución con la lucha colectiva de la OIT a manera de resistencia 
y defensa cultural. 

Con fin de lograr estos objetivos, el Reglamento del CESIK (OIT, 
s. f.-b, Artículo 7) plantea que el proyecto educativo debe asumir el 
estudio y fortalecimiento activo de los saberes locales y tradicionales 
totonacos, según los siguientes ejes curriculares:

•	 Recuperación y práctica de la etnoagricultura totonaca; valo-
ración y veneración de nuestra madre tierra.

•	 Capacitación y puesta en práctica de la economía indígena.



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
III

, N
Ú

M
. 3

 /
 2

0
23

478 

•	 Conocimiento, promoción y defensa de los Derechos Indí-
genas y Derechos Humanos.

•	 Capacitación y ejecución de la medicina tradicional y alter-
nativa.

•	 Apropiación y potenciación de la cosmovisión, filosofía y 
teología indígenas.

•	 Impulso y revitalización de las artes indígenas tales como la 
música, la danza, la vestimenta, etcétera.

•	 La lengua básica: la totonaca.

El Plan de estudios: revalorar y fortalecer  
los saberes propios, a la par con los occidentales

La propuesta curricular del CESIK combina el estudio de conoci-
mientos locales y propios de la cultura totonaca con el de cono-
cimientos occidentales o globales, como se nota en el cuadro 1. 
Las “materias propias” del CESIK, derivadas de los ejes curricula-
res ya mencionados, responden a la necesidad de conocer, valorar, 
sistematizar y practicar la epistemología propia. Éstas son desarro-
lladas por educadores que aportan conocimientos y experiencia rele-
vantes a cada área, sin contar en la mayoría de los casos con progra-
mas y contenidos establecidos. 

Por estar incorporado a la Benemérita Universidad Autónoma 
de Puebla (BUAP) para la validación de los estudios académicos, 
también se contemplan las materias “oficiales” especificadas por el 
plan de estudios de las Preparatorias Incorporadas de esta institu-
ción, las cuales se van adaptando a las necesidades del aprendizaje 
situado en el contexto. Dentro del horario semanal se dedica casi el 
mismo tiempo a los dos tipos de materias, aunque la carga horaria 
exacta varía de semestre en semestre, en función de los profesores 
disponibles y los acuerdos del Consejo Técnico de colaboradores.

Las materias propias del CESIK permiten otro tipo de acerca-
miento con el aprendizaje escolarizado en cuanto a los contenidos 
y métodos que emplean. En contraste con las materias occidentales, 
que suelen prescribir contenidos abstractos, ajenos y difíciles de ate-
rrizar en la realidad de los alumnos –aunque su impartición en el 



 ATISH C
H

R
ISTO

PH
ER C

H
A

KR
AVA

R
TI /PA

R
A SEG

U
IR SIEN

D
O

 IN
D

ÍG
EN

A
S “A

H
O

R
A Y D

ESPU
ÉS”: LA PR

O
PU

ESTA D
E ED

U
C

AC
IÓ

N
 O

R
IG

IN
A

R
IA D

E LA PR
EPA

R
ATO

R
IA TO

TO
N

AC
A

... 

479

CESIK busca dar la vuelta a estas tendencias– las materias propias 
retoman directamente del contexto de vida en el municipio y sus 
comunidades, construyéndose a través de procesos pedagógicos en-
raizados en la cultura local.

 Cuadro 1. Principales Materias del Programa Curricular del CESIK

Materias propias del CESIK Principales materias de la BUAP

Derecho Indígena
Etnoagricultura
Filosofía Indígena
Medicina Tradicional
Organización y Acción Comunitaria
Totonaco
Náhuatl
Etnomatemáticas
Economía Solidaria
Cooperativas: Artesanías y Bordados, Panadería, 
Carpintería
Talleres de Danza, Música8

Biología
Química
Física
Matemáticas
Informática
Historia Universal
Historia de México
Economía
Lenguaje y Literatura (español)
Lengua Extranjera (inglés)
Filosofía Occidental
Psicología y Desarrollo Humano
Arte y otras “Optativas”

Fuente: elaboración propia con base en apuntes de la coordinación académica del CESIK, 2019.

En estas materias, en lugar de depender principalmente de libros 
o textos académicos, se accede a fuentes orales y a la experiencia a 
través de la entrevista con miembros de la familia y otros integrantes 
de sus comunidades, la invitación a actores comunitarios a dar plá-
ticas en la escuela (a veces gestionado por los estudiantes mismos), 
o salidas para vivenciar y participar en actividades comunitarias. En 
otras ocasiones, se retoman los conocimientos previos con los que 
cuentan los jóvenes a raíz de su formación en casa y en su comuni-
dad. Así, se depende de procesos participativos con los estudiantes 
para encontrar, recopilar, articular y construir los cuerpos de cono-
cimiento que dan sustento a estas materias académicas.

8 A través de los años el CESIK ha promovido que sus estudiantes se integren a danzas 
rituales del pueblo o se desarrollen como músicos tradicionales abriendo espacios de par-
ticipación en la escuela, como el Encuentro Regional de Danzantes realizado en 2014 (ver 
Hernández y Gallardo, 2014). En cuanto a la música de huapango, tradicional de la región, 
se han llegado a impartir talleres organizados por estudiantes que son músicos por herencia 
familiar.



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
III

, N
Ú

M
. 3

 /
 2

0
23

480 

Perspectivas de educadores: orientaciones para  
la práctica pedagógica de la educación originaria

Retomando las entrevistas realizadas, en este apartado nos ponemos 
en diálogo con las perspectivas de dos compañeros totonacos y una 
de origen náhuatl que colaboraron ampliamente en el CESIK impar-
tiendo materias propias, uno de los cuales sigue participando. To-
mando en cuenta sus aportes, podemos identificar algunas orienta-
ciones pertinentes, al igual que tareas que debe asumir la educación 
originaria del CESIK, que refuerzan o actualizan los planteamientos 
propuestos en los documentos fundacionales.

El compañero Marcos, totonaco egresado del CESIK y actual 
colaborador que imparte la materia de Derecho Indígena, destaca 
en primer lugar la característica de la educación híbrida o de doble 
propósito del CESIK, al ser una institución con carácter escolarizado, 
que al mismo tiempo integra y fortalece los conocimientos y pro-
cesos de aprendizaje propios de la cultura. A manera de contexto, 
cuenta que la educación totonaca de antes era desde el ámbito fami-
liar y se enfocaba en el trabajo para el sustento cotidiano:

Los abuelos decían que la escuela no era necesaria. Que a ellos les 
decían, por ejemplo… no vas a comer de la escuela. Ellos decían… 
trabajar en el campo es lo que te va a dar de comer, para los hom-
bres. En el caso de las mujeres… si sabes hacer tortilla, sabes prepa-
rar comidas, eso es lo que te va a alimentar (entrevista a Marcos J., 
27 de mayo de 2018).

De ahí, llegó la escolarización a manera de imposición, desprecian-
do la forma de vida de los totonacos y los conocimientos que ya tenían:

Tristemente, ellos se llegaron a llamar, se llegaron a sentir “tontos”. 
No sé si has escuchado, “Akit ka xa tonto, ni kanit akit k’skuela” 
[soy tonto, no fui a la escuela], dicen. Lo que pasa es que eso es lo 
que les hicieron creer los maestros, las escuelas, las primeras escue-
las que estuvieron. … Y no es cierto. Por el contrario, ellos tenían 
mucho más [conocimiento] que los que hubieran estudiado (entre-
vista a Marcos J., 27 de mayo de 2018).



 ATISH C
H

R
ISTO

PH
ER C

H
A

KR
AVA

R
TI /PA

R
A SEG

U
IR SIEN

D
O

 IN
D

ÍG
EN

A
S “A

H
O

R
A Y D

ESPU
ÉS”: LA PR

O
PU

ESTA D
E ED

U
C

AC
IÓ

N
 O

R
IG

IN
A

R
IA D

E LA PR
EPA

R
ATO

R
IA TO

TO
N

AC
A

... 

481

En su caso, cuenta Marcos que sus padres le mandaron a estu-
diar convencidos de que le servirían los conocimientos occidentales 
“para defenderse”; sin embargo, nunca dejaron de exigir que apren-
diera en casa los conocimientos y las habilidades necesarias para 
la vida del campo y la participación comunitaria. En este sentido, 
desde antes de entrar al CESIK como estudiante, recibió lo que él 
llama una “doble educación”, combinando la educación tradicional 
totonaca con la escuela formal (entrevista a Marcos J., 27 de mayo 
de 2018). 

Acorde a lo anterior, al preguntarle por su visión sobre cómo 
debe ser la educación originaria del CESIK, Marcos afirma que desde 
el proyecto educativo mismo se debe impulsar ambos tipos de apren-
dizaje, con la finalidad de equilibrar entre ellos y mantener abiertos 
múltiples caminos u opciones para el futuro de los jóvenes: “De que 
podemos tener nuevamente la doble educación: la educación en la 
cultura y también la educación que podemos tener en la escuela. Y 
sobre todo como la libertad de escoger, a fin de cuentas, qué es lo 
que quiero” (entrevista a Marcos J., 27 de mayo de 2018).

Esta dualidad es evidente en el hecho de que la escuela capacita 
en los conocimientos formales requeridos para ingresar a las insti-
tuciones educativas de nivel superior y los mercados laborales –para 
eso brindando un certificado de estudios validado por la BUAP–, 
pero al mismo tiempo trabaja en la formación de valores, conoci-
mientos y habilidades prácticas relevantes a la vida comunal. Sobre 
este punto cabe señalar que, junto con las ventajas de poder elegir su 
camino hacia el futuro, también se presentan los dilemas de navegar 
entre dos mundos contrapuestos, tema que se debe analizar más a 
fondo.

Sobre este mismo conflicto, la Hermana Cata, excolaboradora 
del CESIK y religiosa de la congregación de las Misioneras Carme-
litas con raíces en la cultura náhuatl, quien impartía la materia de 
filosofía indígena, plantea que hay que valerse de las herramientas 
intelectuales y los conocimientos que ofrece la educación formal 
para tomar una conciencia más amplia e histórica de lo propio, que 
permita entender por qué las culturas indígenas han sido subordi-
nadas, y desde ahí luchar por su reconocimiento y revaloración. Ella 
propone que hay que estudiar, investigar y escribir sobre la cultura, 



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
III

, N
Ú

M
. 3

 /
 2

0
23

482 

para dar razón, dar razón de nuestra identidad, de nuestra cultura, 
de nuestra historia. Para conocer nuestra historia, porque el que 
estudia va a estudiar quiénes somos y de dónde venimos. Va a saber 
que en un principio hubo culturas, culturas originales, que tuvimos 
una conquista, que hubo una revolución, y que hay una influencia 
política de otros países, y que hay robos. Entonces, va a empezar a 
hacer como la ilación de su formación. Y entonces se le va a tocar 
decir, “bueno, entonces: ¿yo cómo me quiero comportar ante la 
sociedad, ¿qué quiero hacer por la sociedad, o cómo me voy a parar 
frente a la sociedad?” (entrevista a Cata V., 16 de mayo de 2018).

A través de los trabajos de investigación, documentación y siste-
matización de los conocimientos comunitarios, de la historia de los 
pueblos y de las propias comunidades impulsados en la materia que 
ella impartía y otras, Cata propone aportar a la tarea intelectual de 
revindicar las culturas y el conocimiento totonaco y náhuatl y repo-
sicionarlos en un lugar digno, a la par con las dominantes.

Al mismo tiempo, en su testimonio, la compañera Cata señala 
que, al provocar que los estudiantes se pregunten “cómo me quiero 
comportar” y “qué quiero hacer”, se busca que reflexionen a nivel 
más personal acerca del valor y significado de las prácticas tradi-
cionales e identitarias, para poder apropiárselas y seguir dándoles 
un sentido importante dentro de su vida cotidiana. Enfocándose 
en este aspecto práctico de la educación originaria, Toño, totonaco 
egresado y exdirector del CESIK, quién impartía la materia de lengua 
totonaca, dice:

El CESIK es un espacio en el que los jóvenes fortalecen su cultu-
ra a través de distintas acciones... [En] las acciones cotidianas que 
tienen las personas sobre ciertos ámbitos, siempre va inmiscuido la 
forma de pensar, o lo que le llaman la cuestión de la filosofía indí-
gena. Aquí lo que hace falta trabajar es rescatar eso, es preservar eso, 
de alguna manera documentar eso. Y documentar no como una 
cuestión de archivar, sino una cuestión de vivenciarlo. Eso para mí 
es lo que hace falta (entrevista a Toño M., 18 de junio de 2018).



 ATISH C
H

R
ISTO

PH
ER C

H
A

KR
AVA

R
TI /PA

R
A SEG

U
IR SIEN

D
O

 IN
D

ÍG
EN

A
S “A

H
O

R
A Y D

ESPU
ÉS”: LA PR

O
PU

ESTA D
E ED

U
C

AC
IÓ

N
 O

R
IG

IN
A

R
IA D

E LA PR
EPA

R
ATO

R
IA TO

TO
N

AC
A

... 

483

Según el compañero, se trata de incidir en la cultura participan-
do directamente en ella. Por ello, Toño aclara que cuando habla de 
“documentar”, no lo piensa en el sentido teórico-académico, sino 
desde la experiencia, pues propone abrirnos a las vivencias a tra-
vés de las cuales se puedan mantener, reproducir o recuperar ciertas 
prácticas y conocimientos culturales.

No obstante, notamos que existen rupturas en los procesos de 
transmisión intergeneracional de conocimientos culturales que hoy 
se observan con mayor frecuencia, debido a las condiciones actuales 
de mayor desarraigo y desintegración comunitaria. Ante esta proble-
mática, Toño propone que, a través del proceso educativo, se investi-
gue y actúe sobre las áreas del conocimiento que se nota que se están 
fracturando en el contexto comunitario:

Es como cuando tú dices, ahí le falta algo, bueno, hay que hacer 
algo para tapar ese hueco, un decir... se puede coadyuvar a que 
eso se logre... A lo mejor el CESIK no puede ser algo repetitivo 
de lo que ya está en la familia, como que el CESIK tiene que ser... 
más contextual, más amplio, para decir, si los chavos o los jóvenes 
no tienen esos conocimientos, bueno, sobre eso hay que ir. ¿Qué 
conocimientos están perdiendo?, detectar, ¿qué áreas de conoci-
miento, de transmisión están perdiendo? Y sobre eso, a lo mejor, 
realizar sus prácticas pedagógicas enfocadas a eso. Si lo que estamos 
viendo ahorita es que tal vez ya no hay creencias o ya la gente no 
conoce las creencias, bueno, sobre eso trabajemos, un proyecto so-
bre creencias. Me pongo a pensar en eso. Si es la lengua, pues la 
lengua. ¿O de la lengua, qué? Sobre eso (entrevista a Toño M., 18 
de junio de 2018).

De este aporte, podemos rescatar que la educación originaria 
del CESIK debe ir más allá de sólo replicar procesos existentes en 
la comunidad, construyendo procesos de reflexión o investigación 
para retroalimentar éstos, mediando entre la educación formal y 
los procesos de transmisión cultural propios. De esta manera se pue-
de incidir en dar continuidad a la cultura y al conocimiento propio, 
siempre que sea desde la práctica y la inserción a la vivencia en el 
ámbito comunitario.



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
III

, N
Ú

M
. 3

 /
 2

0
23

484 

Perspectivas de estudiantes y egresados:  
del aprendizaje escolar a la vivencia cotidiana, 
aportes a la conciencia y práctica identitaria

En este apartado dialogamos con estudiantes y egresados, a quienes 
preguntamos por cómo han impactado en ellos las experiencias tan-
to académicas como prácticas en torno a la educación originaria. Un 
primer tema de discusión es sobre los aportes de las materias propias 
del CESIK al aprendizaje de los conocimientos totonacos y a la re-
configuración de la relación que se tiene con éstos. Al respecto, el 
egresado Miguel, de la generación de 2011, expresa que la presencia 
de contenidos curriculares enfocados en la cultura fue algo que le 
llamó la atención y marcó la diferencia con la experiencia de otras 
escuelas:

Se habla de las costumbres y tradiciones que se quieren rescatar del 
pueblo. En ninguna escuela se ve eso. Más ven materias de fuera, 
cosas que no te dan motivo de seguir acá en el pueblo, sino como 
que te quieren alejar. Entonces [al] ver ahí sobre este tema de esta 
escuela, comprendí que quiere seguir fortaleciendo y manifestando 
las culturas del mismo pueblo (entrevista a Miguel E., 24 de mayo 
de 2018). 

Sobre este planteamiento de revalorar la cultura, recuerda el ca-
rácter participativo de las actividades de investigación de la materia 
de filosofía indígena, que vinculan a los estudiantes con su entorno y 
con actores comunitarios, en contraste con el modelo convencional, 
que se define por el encierro y el desarrollo únicamente de conoci-
mientos abstractos:

Fue la madre Cata, sí, fue quien nos iba ayudando, impulsando de 
que, pues hay que conocer más nuestro alrededor y nuestro mismo 
pueblo. Cosa que en otras escuelas no hay ese tipo de temas. Siem-
pre es matemáticas, español, tú no’más escribes, copias, bajas del 
Internet, no sé, y ya. Pero en cuestiones de estar conviviendo con 
personas, con mujeres, artesanas, con artesanos igual, entonces ya 
es otra cosa. ... La maestra que nos decía, ése es el tipo de enfren-



 ATISH C
H

R
ISTO

PH
ER C

H
A

KR
AVA

R
TI /PA

R
A SEG

U
IR SIEN

D
O

 IN
D

ÍG
EN

A
S “A

H
O

R
A Y D

ESPU
ÉS”: LA PR

O
PU

ESTA D
E ED

U
C

AC
IÓ

N
 O

R
IG

IN
A

R
IA D

E LA PR
EPA

R
ATO

R
IA TO

TO
N

AC
A

... 

485

tamiento que van a seguir haciendo en su futuro, no siempre van 
a estar encerrados, y convivir en sólo compañeros, sino también 
hay personas afuera que igual los están esperando... quieren igual 
compartir con ustedes, quieren aprender, y así se van a ir mejoran-
do (entrevista a Miguel E., 24 de mayo de 2018).

Con este testimonio vemos que los procesos de aprendizaje vin-
culados a la comunidad abren nuevos canales de transmisión de co-
nocimiento tradicional que pueden aportar de distintas maneras. En 
este ejemplo del proceso de investigación con artesanos, los jóvenes 
no sólo conversaron con personas portadoras de distintos conoci-
mientos propios del pueblo, sino fueron conociendo un panora-
ma de oficios tradicionales existentes en la comunidad, los cuales 
podían considerar como opciones para la vida a futuro, alternativas 
o complementarias a la formación profesional o la inserción al mer-
cado laboral.

En otro ejemplo enfocado más hacia el ámbito familiar, la egre-
sada María Inés, de la generación de 2017, cuenta cómo las tareas 
de las materias de totonaco, etnoagricultura y filosofía indígena le 
impulsaron a dialogar más con su abuela, recuperar y valorar sus sa-
beres desde la cosmovisión totonaca, por medio de la tradición oral 
en su lengua materna:

Con mi abuela lo practicaba, el totonaco. Y también ella me ayuda-
ba en mi tarea... Me contaba sus historias y aquí las venía a contar 
también… Recopilé todo lo que no sabía. Bueno, ciertas historias, 
me contaba mi abuelita desde pequeña, porque un niño que no está 
calmado, [así] se calmó [calma]. Me contaba mucho mi abuelita 
sus historias de, así, del rayo, del sol, del agua, todo eso. Y siempre 
me llamó la atención. Desde los cinco años me empezó a contar 
esas historias (entrevista a María Inés F., 30 de mayo de 2018).

Otro espacio de práctica, en el caso de las materias en lengua 
originaria, han sido las asambleas comunitarias que impulsa la 
OIT, donde se convoca a miembros de la comunidad para tratar 
temas de concientización y organización relacionados a sus trabajos 
de incidencia comunitaria. En estos espacios, donde asistimos como 



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
III

, N
Ú

M
. 3

 /
 2

0
23

486 

escuela, los estudiantes se desempeñan como traductores e intérpre-
tes, ya que muchos asistentes de la comunidad son monolingües en 
totonaco, mientras que algunos invitados de otras organizaciones 
o regiones desconocen la lengua. Antonio, estudiante de segundo 
grado, comparte su impresión acerca de esa actividad: “También 
participo en las asambleas comunitarias de la OIT. Vienen personas 
de diferentes comunidades. Vienen a dar su opinión, organizarse y 
llevar un trabajo. Como alumnos, participamos como traductores, 
para que también escuchen los que no entienden el totonaco. Lo 
hice, me gustó, aunque me puse nervioso” (entrevista a Antonio D., 
25 de junio de 2018).

Además de apoyar así a la Organización, este ejercicio sirve a 
los estudiantes en primer lugar como oportunidad para perder el 
miedo de hablar en su lengua materna y en español frente a un 
público, y también les brinda experiencia para las situaciones que 
frecuentemente se pueden presentar, en las que se requieren intér-
pretes o traductores, ya sea en los ámbitos laborales o en la vida 
cotidiana en el municipio, en especial dada una mayor interacción 
actualmente de totonaco-hablantes de las comunidades con institu-
ciones gubernamentales que son dominadas por personas de afuera. 

Así como en estos ejemplos las actividades de recuperación de 
conocimientos y habilidades de comunicación culturales, lingüís-
ticas y comunitarias impulsadas desde las materias impactan más 
allá del salón y del aprendizaje curricular, en el CESIK también se 
dan otros tipos de acercamiento con la cultura, aún más prácticos y 
vivenciales. Alfredo, egresado de la generación de 2010 que recién 
regresó al CESIK como colaborador, recalca la centralidad de la con-
vivencia colectiva y la participación en trabajos colectivos y activida-
des ceremoniales y rituales, para fortalecer los valores comunitarios 
y consolidar la autoidentificación como totonacos:

Se habla de la recuperación de la cultura, de la lengua, de los usos 
y costumbres, tradiciones. Y todo eso se pone en práctica. Lo que 
a mí me tocó es eso, que se pone en práctica ese rescate y fomento 
de la cultura, a través del pensamiento de los abuelos, tal como lo 
hacen. Y en la escuela aprendimos trabajo comunitario, trabajo en 
grupo, trabajo en equipo. Varias veces, o dos ocasiones tuvimos 



 ATISH C
H

R
ISTO

PH
ER C

H
A

KR
AVA

R
TI /PA

R
A SEG

U
IR SIEN

D
O

 IN
D

ÍG
EN

A
S “A

H
O

R
A Y D

ESPU
ÉS”: LA PR

O
PU

ESTA D
E ED

U
C

AC
IÓ

N
 O

R
IG

IN
A

R
IA D

E LA PR
EPA

R
ATO

R
IA TO

TO
N

AC
A

... 

487

que ir a sembrar maíz, adornar o realizar la actividad de Todos 
Santos. Y bueno, hay una visión comunitaria, un pensamiento co-
munitario... Y hay un objetivo, el objetivo es eso, seguir siendo, en 
este caso, totonacos (entrevista a Alfredo S., 4 de agosto de 2017).

Respecto a esta conciencia identitaria, Lidia, estudiante de pri-
mer grado, cuenta su experiencia personal de cómo pasó de la ne-
gación o desconocimiento de su identidad y ciertas tradiciones, a 
adquirir el interés por reapropiarlas. En este proceso personal, ella 
considera que estar en el CESIK ha marcado la diferencia:

Hay personas que dicen que, para ser indígenas, eso ya no exis-
te. Eso ya no existe porque eso fue para los antepasados, nuestros 
abuelos... pero para nosotros ya no, porque ya ha cambiado. Al 
principio también pensaba eso... Ahora que estoy aquí, voy re-
flexionando y voy rescatando todo, todo lo que pertenece a lo que 
es indígena, y pues sí, a la vez estamos siendo un poco indígena 
porque en ocasiones uso la vestimenta, y bueno, en este año que 
estoy en esta escuela, ya hablo lo que es el totonaco, voy rescatando 
lo que son mis tradiciones y costumbres y las creencias que sabían 
nuestros antepasados, nuestros abuelos (entrevista a Lidia F., 20 de 
junio de 2018).

Por otra parte, estos procesos de reafirmación suelen ir acompa-
ñados del choque con los paradigmas dominantes de la sociedad que 
promueven todo lo contrario, y con los que se tienen que enfrentar 
tarde o temprano, dentro o fuera del pueblo. Esto explica Carlos, 
estudiante de tercer grado, reflexionando sobre su próximo egreso 
del CESIK:

Ahora sí enfrentando el mundo [debes ser firme] para no quitarte 
esa idea [del valor de la cultura], porque si te quitan, es como que 
te dijeran que te quitan tus raíces para que tú te caigas y que sigas 
las corrientes. Entonces, tratar de ser un poquito más [fuerte], aho-
ra sí, enfrentarse al mundo, para poder seguir teniendo eso. Pues 
yo pienso que nunca lo voy a perder (entrevista a Carlos S., 15 de 
junio de 2018).



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
III

, N
Ú

M
. 3

 /
 2

0
23

488 

El optimismo y la convicción de Carlos son compartidos por va-
rios otros estudiantes del CESIK, sin embargo, no es el caso de todos; 
también hay quienes cuestionan la utilidad de lo que aquí aprenden, 
desde el planteamiento de que sus aspiraciones o la necesidad en 
algún momento los llevarán a integrarse al sistema convencional, 
donde este tipo de conocimientos no tienen valor. En este sentido 
Alfredo, recordando sus experiencias como alumno con su grupo, al 
igual que su propio trayecto de ir a estudiar a la Ciudad de México, 
lejos de su cultura y comunidad, nota que algunas reflexiones sobre 
el valor de lo propio llegan más tarde, al momento de afrontar las 
diversas situaciones que la vida presenta:

Lo poco que he visto es que estamos acostumbrados a un tipo de 
enseñanza [convencional]. Y nos cuesta mucho reflexionar o invo-
lucrarnos, participar. Nos cuesta entender mucho [el] trabajo en el 
sentido colectivo, comunitario. Ya después reflexionas, después de 
salir, después de hacer otras cosas. O a veces no, te da igual. Pues 
el proyecto del CESIK sigue con su proyecto. Yo creo que depende 
de cada quien cómo piensa adoptar lo que aprendió en el CESIK en 
su vida cotidiana. En este caso, yo adopto el proyecto CESIK en mi 
vida y para la comunidad, con la comunidad (entrevista a Alfredo 
S., 4 de agosto de 2017).

Este último testimonio no sólo revela los desafíos de desarrollar 
una propuesta de reivindicación cultural y comunitaria a contra-
corriente del pensamiento hegemónico, sino también nos recuerda 
la imposibilidad de homogeneizar las experiencias que los jóvenes 
puedan tener dentro y fuera del proyecto. Pero más que eso, coloca 
al CESIK, junto con su visión para la identidad totonaca, como una 
invitación y un horizonte para el caminar colectivo.



 ATISH C
H

R
ISTO

PH
ER C

H
A

KR
AVA

R
TI /PA

R
A SEG

U
IR SIEN

D
O

 IN
D

ÍG
EN

A
S “A

H
O

R
A Y D

ESPU
ÉS”: LA PR

O
PU

ESTA D
E ED

U
C

AC
IÓ

N
 O

R
IG

IN
A

R
IA D

E LA PR
EPA

R
ATO

R
IA TO

TO
N

AC
A

... 

489

DISCUSIÓN

Aportes teórico-prácticos de la propuesta 
de educación originaria

En los hechos correspondientes al surgimiento del proyecto OIT-
CESIK y a través de la lectura de sus documentos fundacionales 
observamos la emergencia y reivindicación de un sujeto colectivo 
totonaco que reclama su derecho de desarrollarse de acuerdo con sus 
tradiciones y formas de organización propias, de dar continuidad a 
su herencia cultural, lengua, conocimientos y valores comunitarios 
en el marco de la autodeterminación. Este ejercicio de empalabrar el 
autorreconocimiento como totonacos y colocar la identidad como 
categoría central de su existencia representa un acto de resistencia 
ante la colonialidad que históricamente ha negado la posibilidad de 
ser a las identidades colonizadas (Maldonado-Torres, 2007), invisi-
bilizado y desvalorado sus legados epistémicos, lingüísticos y éticos 
(Lander, 2000). 

Esta autoafirmación va estrechamente ligada a cuestionar las for-
mas interrelacionadas de dominación que han sufrido los totonacos, 
dentro de las cuales juega un papel fundamental la educación oficial, 
como también señala Marcos en su testimonio. De ahí la necesidad 
que reconocieron los integrantes de la OIT de construir y defender 
una forma de educación propia, y con ello, recalcar en el Reglamen-
to del CESIK el sentido crítico y transformador que debe tener la 
educación que se imparte. Las conversaciones con algunos colabora-
dores indígenas refuerzan esta orientación hacia la revaloración de la 
identidad y la epistemología propias, y permiten matizar y traducirla 
a la práctica pedagógica. La “doble educación” de la que habla Mar-
cos, que coloca dos tipos de saberes como necesarios en el mundo 
de hoy –los propios y los occidentales– y la necesidad de cuestionar 
críticamente la historia de los pueblos para tomar conciencia de la 
identidad propia que menciona Cata, son pistas que se van suman-
do como aportes a una teorización propia de la educación originaria, 
elaborada desde abajo y desde la práctica (Rivera et al., 2016).

Además, con el establecimiento de un plan curricular con ejes 
académicos y materias propias, el CESIK asume la tarea de sistema-



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
III

, N
Ú

M
. 3

 /
 2

0
23

490 

tizar el conocimiento propio, así como de diseñar estrategias peda-
gógicas que contribuyen a su documentación y transmisión. Esto 
representa otro paso más hacia desmontar la colonialidad del saber 
(Lander, 2000) reproducida por los currículos eurocéntricos del sis-
tema educativo hegemónico, y un avance importante hacia la (re)
construcción de la epistemología propia. Aunque falta formalizar 
sus contenidos y las metodologías que utilizan,9 en estas materias 
se impulsan distintos trabajos de recuperación y sistematización de 
los conocimientos totonacos, protagonizados por los estudiantes en 
interacción con actores y espacios de la comunidad, como notamos 
en los testimonios de los egresados Miguel y María Inés. 

En el desarrollo práctico de las materias propias, bajo la guía del 
colaborador, quien suele funcionar más como facilitador, se discu-
ten y sistematizan entre todos los aportes que cada estudiante trae 
de sus tareas de investigación o al compartir su propia experiencia, 
generando así un “diálogo de saberes” mucho más horizontal que 
lo que permite la clase tradicional. Además, tomando en cuenta 
la diversidad interna de la cultura, la participación de estudiantes 
de la cultura náhuatl y profesores de otros lugares y culturas, las 
clases se convierten en ejercicios de diálogo intra- e intercultural 
(Dietz, 2017) como mecanismo de construcción colectiva del co-
nocimiento. Estos acercamientos representan “confianzas epistémi-
cas” (Zagzebski, 2009) para sus estudiantes, en cuanto desmitifican 
la producción y reproducción del conocimiento, bajándolas de las 
academias y las manos de autoridades “científicas” lejanas a su reali-
dad, y facilitando que las vean como procesos que acontecen en sus 
propias geografías, que son accesibles desde su lengua y su contexto 
cultural, y en los cuales ellos pueden incidir personalmente al recu-
perar valiosos conocimientos locales que, de otra manera, quizás se 
perderían. 

Otra orientación pedagógica importante es la que nos señala el 
compañero Toño, al recalcar que las actividades curriculares deben 

9 Dos materias ya cuentan con una sistematización curricular realizada o en proceso: la 
propuesta de organización y acción comunitaria, elaborada iniciando en 2008 por la cola-
boradora Ariadna Becerril, encuentra su respaldo en su trabajo de tesis de maestría sobre 
el CESIK (Becerril, 2014); mientras que la materia de derecho indígena está siendo siste-
matizada por el compañero Marcos Juárez Degante, como trabajo de tesis en curso para la 
Maestría en ambientes interculturales de aprendizaje de la UIEP, Huehuetla.



 ATISH C
H

R
ISTO

PH
ER C

H
A

KR
AVA

R
TI /PA

R
A SEG

U
IR SIEN

D
O

 IN
D

ÍG
EN

A
S “A

H
O

R
A Y D

ESPU
ÉS”: LA PR

O
PU

ESTA D
E ED

U
C

AC
IÓ

N
 O

R
IG

IN
A

R
IA D

E LA PR
EPA

R
ATO

R
IA TO

TO
N

AC
A

... 

491

tener como propósito no sólo archivar el conocimiento sino su apro-
piación vivencial y el aportar a la reproducción y fortalecimiento 
de la cultura. Con los testimonios de Miguel, María Inés y Anto-
nio observamos que las tareas de investigación y participación que 
implican salir del salón y acercarse a procesos de transmisión de 
conocimiento existentes en la comunidad no sólo facilitan su apren-
dizaje, sino que reestablecen o construyen vínculos comunitarios a 
los que se puede dar diversos tipos de seguimiento a futuro.

Para pensar los alcances de estos procesos de apropiación, reco-
nocemos, junto con Frigerio (2006), los límites de la sistematiza-
ción, ya que los impactos de los procesos educativos en los sujetos 
siempre rebasan o trasgreden lo escrito, planeado o sistematizado. 
Por lo tanto, una mirada de la educación originaria como experiencia 
(Noyola, 2011) revela otros aportes valiosos a nivel corporal y en el 
plano acontecimental (Bárcena, 2002), como chispas que se encien-
den en momentos no calculados, y reconfiguran subjetividades de 
maneras inesperadas. En este sentido, aunque Alfredo nos recuerda 
lo difícil que puede ser la apropiación identitaria totonaca dentro 
de una sociedad hegemónica, en nuestros diálogos con estudiantes 
se notan pequeñas transformaciones hacia una mayor identificación 
con las tradiciones y prácticas culturales en las que previamente no 
encontraban un sentido, como cuenta Lidia, o hacia la disposición 
de defender la identidad que ya se tiene frente a las presiones de 
la asimilación cultural, como afirma Carlos. Considero que estos 
aprendizajes reflexivo-vivenciales, que se interiorizan en los cuerpos 
y las prácticas cotidianas de los jóvenes a la vez que, en su concien-
cia, representan algunas de las reivindicaciones más importantes del 
proceso educativo.

DESAFÍOS EN EL CONTEXTO ACTUAL

Con lo anterior, se pueden identificar las maneras en que las semillas 
del sueño de reivindicación de la identidad totonaca sembradas por 
los fundadores del CESIK se han convertido en elementos clave de 
la práctica y experiencia educativa actual. Sin embargo, desde su 
creación hasta hoy, la escuela ha respondido a cambios en su coor-
dinación interna, reconfiguraciones en la estructura y respaldo de la 



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
III

, N
Ú

M
. 3

 /
 2

0
23

492 

OIT, y transformaciones en el panorama social, cultural y educativo, 
pues sobreviven conflictos y se encuentran nuevos retos.

Algunos factores clave que han modificado el escenario para el 
desarrollo de la educación originaria del CESIK son a nivel político-
organizativo, ya que el desplazamiento del gobierno indígena de la 
OIT en 1999 generó una crisis para la organización que ha repercuti-
do también en el proyecto educativo, ha debilitado el fuerte respaldo 
que se tenía desde los procesos de organización comunitaria de base 
en sus primeros años, y ha desencadenado divisiones, rompimientos 
y campañas de desprestigio contra la organización y la escuela desde 
sectores de la comunidad aliada a los intereses del poder político 
y la educación hegemónica (Becerril, 2014), algunos de los cuales 
siguen vigentes hoy en día. A su favor, estos sucesos han obligado 
al proyecto a reformularse en un camino de mayor autonomía y 
autogestión, alejado de la anterior lógica partidista; sin embargo, 
se siguen necesitando nuevas estrategias de autoorganización, así 
como de reconstrucción de la base comunitaria, que renuevan el 
impulso de reivindicación de lo totonaco, reconozcan la necesidad 
de procesos educativos propios y contrarresten el peso del pensa-
miento hegemónico. En el contexto actual, este objetivo tendrá que 
luchar contra la proliferación de escuelas oficiales enfocadas, ya sea 
desde las perspectivas convencionales, o desde los discursos de la 
interculturalidad funcional y una mirada de la cultura como folclor 
(Tubino, 2005), como fuerzas que desmovilizan y cooptan en espe-
cial a las nuevas generaciones bajo una noción superficial y mercan-
til de la identidad.

Otros desafíos para la educación originaria del CESIK se deben 
a cambios en la dinámica social y económica en el municipio, bajo 
una marcada transición desde las economías de autosustento y apo-
yo mutuo –y relacionada a éstas, la participación en instituciones 
comunitarias como faenas, cargos y servicios comunitarios– hacia el 
trabajo asalariado y estilos de vida regidos por el consumo, la com-
petencia y el individualismo, así como por el avance de procesos mi-
gratorios que contribuyen al desarraigo. Además, a partir de 2020, 
estos cambios se juntan con una mayor integración a la virtualidad 
en el ámbito educativo y en la cultura juvenil. 

En su conjunto, estos procesos van generando otros de frag-
mentación social y brechas intergeneracionales de comunicación y 



 ATISH C
H

R
ISTO

PH
ER C

H
A

KR
AVA

R
TI /PA

R
A SEG

U
IR SIEN

D
O

 IN
D

ÍG
EN

A
S “A

H
O

R
A Y D

ESPU
ÉS”: LA PR

O
PU

ESTA D
E ED

U
C

AC
IÓ

N
 O

R
IG

IN
A

R
IA D

E LA PR
EPA

R
ATO

R
IA TO

TO
N

AC
A

... 

493

convivencia que obstaculizan la transmisión de la lengua y los cono-
cimientos tradicionales en los entornos familiares y comunitarios. 
Con ello, cobran especial importancia las acciones de fortalecimien-
to y reparación del tejido comunitario y de los procesos de trans-
misión de los conocimientos culturales que sugiere el compañero 
Toño. Sin embargo, en tiempos de acelerados cambios culturales y 
sociales, este esfuerzo parece que implicará asumir una mirada de 
resignificación y actualización de la identidad y las prácticas tradi-
cionales, que replantean los viejos discursos de conservación y re-
producción.

CONCLUSIONES

La educación originaria del CESIK es una propuesta surgida desde 
la lucha de la OIT en respuesta a las necesidades estratégicas, que se 
desarrolla hoy de manera cotidiana entre su equipo directivo, co-
laboradores y estudiantes, con el apoyo de actores comunitarios y 
externos. A casi 30 años de su fundación, la propuesta sigue vigente 
y demuestra continuidad con la visión de sus creadores, en cuanto 
sigue respondiendo a la problemática fundamental de la subordina-
ción y desplazamiento de los conocimientos, prácticas e identidad 
totonaca frente a lo occidental, y busca fortalecer lo propio desde la 
raíz cultural y comunitaria a través del quehacer educativo.

La fuerza de la práctica educativa en la actual época se centra en 
el desarrollo de las Materias Propias del CESIK, enfocadas en la re-
cuperación, sistematización y fortalecimiento de los conocimientos 
locales, culturales, lingüísticos y comunitarios. A pesar de su falta 
de sistematización, en el trayecto de impartición de estas materias 
se han ensayado diversas estrategias para la construcción colectiva 
del conocimiento propio. Con ello, consideramos que cualquier in-
tento de sistematización curricular debe tomar en cuenta estas ex-
periencias anteriores, evitando encuadrar los contenidos y procesos 
de aprendizaje bajo marcos conceptuales cerrados, para entenderla 
como una construcción “en movimiento” (Zibechi, 2007).

En cuanto a la apropiación de la propuesta por parte de estu-
diantes, encontramos que deja aportes tangibles e intangibles. En 
los testimonios sobresalen casos de quienes manifiestan claramente 
un impacto positivo en su conciencia identitaria, un impulso a su 



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
III

, N
Ú

M
. 3

 /
 2

0
23

494 

participación comunitaria o la (re)apropiación de prácticas cultura-
les propias. Sin embargo, también se observa que hay casos donde 
cuesta apropiarse de la experiencia, o prevalecen otros intereses y 
prioridades. Por lo tanto, sería importante problematizar los cho-
ques que se pueden generar en los jóvenes entre el proceso de rei-
vindicación epistémica e identitaria del CESIK y las presiones de los 
ámbitos sociales, laborales y educativos hegemónicos que predomi-
nan alrededor del proyecto, condicionando sus aspiraciones de vida 
y las decisiones que deben tomar luego de su egreso. 

Los esfuerzos de sistematización curricular pendientes también 
deben tomar estas tensiones en cuenta, a fin de plantear un camino 
para cómo integrar y mediar entre los dos tipos de conocimiento 
que el plan de estudios del CESIK incluye –occidental y propio–, sin 
perder de vista el horizonte crítico de descolonización epistémica, 
que comprende que las posibilidades de lograr un diálogo de saberes 
“simétrico” (Wences, 2021) entre ambos sólo se darán en la medida 
en que avance la lucha por la transformación de todos los sistemas 
de dominación y opresión.

Con lo anterior, podemos apreciar que los caminos que la edu-
cación originaria del CESIK abre horizontes para que “los y las jó-
venes sigan siendo indígenas ahora y después, dentro del mundo 
moderno” (OIT, s. f.-b, Artículo 2) son amplios y diversos, pero se 
van trazando sobre un panorama social, cultural y organizativo com-
plejo y cambiante, frente al cual las estrategias pedagógicas siempre 
deben ajustarse. Esto es, sin perder de vista la visión central, que deja 
claro el encargo del proyecto educativo como brazo de la lucha del 
pueblo totonaco por la autodeterminación, la autonomía y la reivin-
dicación cultural.

REFERENCIAS

Albó, X. (2003). Cultura, interculturalidad, inculturación. Caracas: Federa-
ción Internacional de Fe y Alegría.

Alonso, J., y Sandoval, R. (2015). Sujeto Social y Antropología. Desplie-
gue de subjetividad como realidad y conocimiento. En R. Sandoval 
y J. Alonso (coords.), Pensamiento crítico, sujeto y autonomía (pp. 61-
126). México: CIESAS.



 ATISH C
H

R
ISTO

PH
ER C

H
A

KR
AVA

R
TI /PA

R
A SEG

U
IR SIEN

D
O

 IN
D

ÍG
EN

A
S “A

H
O

R
A Y D

ESPU
ÉS”: LA PR

O
PU

ESTA D
E ED

U
C

AC
IÓ

N
 O

R
IG

IN
A

R
IA D

E LA PR
EPA

R
ATO

R
IA TO

TO
N

AC
A

... 

495

Arévalo, F., Ledesma, G., Pérez, M., y José, S. (2016). La propuesta edu-
cativa en las comunidades zapatistas: autonomía y rebeldía. Desidades, 
4(13), 9-19.

Bárcena, F. (2002). Educación y experiencia en el aprendizaje de lo nuevo. 
Revista Española de Pedagogía, 60(223), 501-520.

Baronnet, B. (2015). La Educación Zapatista como Base de la Autonomía 
en el Sureste Mexicano. Educação & Realidade, 40(3), 705-723.

Baronnet, B. (2010). Zapatismo y educación autónoma: De la rebelión a 
la dignidad indígena. Societade y Cultura, 13(2), 247-258. https://dor.
org/10.5216/sec.v13i2.13428 

Becerril, A. (2014). El Centro de Estudios Superiores Indígenas Kgoyom (CE-
SIK): Una estrategia para la continuidad y autonomía totonaca. (Tesis 
de maestría). Universidad Autónoma Metropolitana, Unidad Xochi-
milco, México.

Berlanga, B. (2014). Fragmentos acerca del artilugio en la pedagogía del su-
jeto. México: Universidad Campesina Indígena en Red. https://ucired.
org/component/k2/item/123- fragmentos-artilugio  

Cayón, L. (2018). Etnografía compartida: Algunas reflexiones sobre 
el trabajo de campo con los makuna en la Amazonia colombiana. 
Anales de Antropología, 52(1), 35-43. https://doi.org/10.1016/j.an-
tro.2017.01.001 

Chakravorty, G. (2003). ¿Puede hablar el subalterno? Revista Colombia-
na de Antropología, 39, 297-364. https://www.redalyc.org/articulo.
oa?id=105018181010

Dietz, G. (2017). Interculturalidad: una aproximación antropológica. Per-
files Educativos, 39(156), 192-207.

Dietz, G., y Mateos, L. S. (2010). La etnografía reflexiva en el acompaña-
miento de procesos de interculturalidad educativa: un ejemplo vera-
cruzano. Cuicuilco, (48), 107-131.

Dussel, E. (1998). Ética de la Liberación en la Edad de la Globalización y de 
la Exclusión. Madrid: Editorial Trotta.

Ellis, C., Adams, T., y Bochner, A. (2015). Autoetnografía: Un panorama. 
Astrolabio, (14), 249-273.

Freire, P. (2005). Pedagogía del oprimido. México: Siglo XXI. 
Frigerio, G. (2006). Lo que no se deja escribir totalmente. En G. Frigerio 

y G. Diker (comps.), Educar: figuras y efectos del amor (pp. 25-42). 
México: Del Estante Editorial. 



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
III

, N
Ú

M
. 3

 /
 2

0
23

496 

Gallegos, M. A., y Gallegos, M. (2014). Subjetividad e historicidad: dos 
problemas centrales en el proceso de investigación. Contextualizaciones 
Latinoamericanas, 1(10). https://doi.org/10.32870/cl.v0i10 

González Apodaca, E. (2014). Identidad étno-comunitaria y experiencias 
escolares de egresados de un bachillerato comunitario ayuujk. Revista 
Mexicana de Investigación Educativa, 19(63), 1141-1173.

González Forster, S. L. (2015). ‘Piedra tras piedra construiré una escuela’: 
Alianzas, negociaciones y estrategias de una red de proyectos educativos 
contrahegemónicos en la Sierra Norte de Puebla. (Tesis de maestría). 
CIESAS Unidad Golfo, México.

Hernández, M., y Gallardo, L. (2014). Como danzantes, somos ofrenda. La 
Jornada del Campo, (83). https://www.jornada.com.mx/2014/08/16/
cam-ofrenda.html 

Hernández Loeza, S. (2019). La vinculación universitaria intercultural en 
la Sierra Norte de Puebla: Experiencias con una generación de la li-
cenciatura en Lengua y Cultura. En B. Baronnet y F. M. Bermudez 
(coords.), La vinculación comunitaria en la formación de profesionales 
indígenas en México (pp. 175-202). México: ANUIES.

Hinkelammert, F. (2002). El sujeto negado y su retorno. Pasos, 104, 1-12.
Instituto Nacional de Estadística y Geografía (INEGI) (2021). Panorama so-

ciodemográfico de Puebla: Censo de Población y Vivienda 2020. México: 
INEGI. https://www.inegi.org.mx/contenidos/productos/prod_serv/
contenidos/espanol/bvinegi/productos/nueva_estruc/702825197940.pdf 

Jiménez, Y. (2011). Exclusión, asimilación, integración, pluralismo cul-
tural y “modernización” en el sistema educativo mexicano: un acerca-
miento histórico a las escuelas de educación pública para indígenas. 
CPU-e, Revista de Investigación Educativa, 12. http://www.uv.mx/
cpue/num12/inves/jimenez-exclusion-asimilacion.html  

Kreisel, M. (2017). Las secundarias comunitarias indígenas de Oaxaca: resig-
nificaciones de la educación escolarizada desde una propuesta alternativa 
para la formación de los jóvenes. (Tesis de Doctorado). Instituto de In-
vestigaciones en Educación, Universidad Veracruzana, México.

Lander, E. (2000). La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias socia-
les. Perspectivas latinoamericanas.  Caracas: CLACSO.

Lenkersdorf, C. (2005). Filosofar en clave tojolabal. México: Miguel Ángel 
Porrúa.



 ATISH C
H

R
ISTO

PH
ER C

H
A

KR
AVA

R
TI /PA

R
A SEG

U
IR SIEN

D
O

 IN
D

ÍG
EN

A
S “A

H
O

R
A Y D

ESPU
ÉS”: LA PR

O
PU

ESTA D
E ED

U
C

AC
IÓ

N
 O

R
IG

IN
A

R
IA D

E LA PR
EPA

R
ATO

R
IA TO

TO
N

AC
A

... 

497

López Bárcenas, F. (2019). La descolonización del pensamiento en clave 
indígena. El Cotidiano, 34(213), 123-133.

Maldonado, B. (2010). Comunidad, comunalidad y colonialismo en Oa-
xaca, México: la nueva educación comunitaria y su contexto. (Tesis de 
doctorado). Universidad de Leiden, Países Bajos. https://hdl.handle.
net/1887/15950 

Maldonado-Torres, N. (2007). Sobre la colonialidad el ser: contribuciones 
al desarrollo de un concepto. En S. Castro-Gómez y R. Grosfoguel 
(eds.), El giro decolonial. Reflexiones para una diversidad epistémica más 
allá del capitalismo global (pp. 127-167). Perú: IESCO.

Mejías, C., y Suárez, P. (2017). Configurando nuevos movimientos so-
ciales latinoamericanos en el espacio del resquebrajamiento episté-
mico-colonial neoliberal.  Reflexiones, 96(1), 97-108. http://dx.doi.
org/10.15517/rr.v96i1.30635 

Messina, G. (2004). La sistematización educativa: acerca de su especifici-
dad. Revista Enfoques Educacionales, 6(1), 19-28.

Mignolo, W. (2001). Descolonización epistémica y ética. La contribución 
de Xavier Albó y Silvia Rivera Cusicanqui a la reestructuración de las 
ciencias sociales desde los Andes. Revista Venezolana de Economía y 
Ciencias Sociales, 7(3), 175-195.

Morales, M. C. (2012). Hacia una comunidad de práctica con enfoque in-
tercultural: la escuela telesecundaria Tetsijtsilin en Tzinacapan, Cuet-
zalan, Puebla. CPU-e, Revista de Investigación Educativa, 14. http://
www.uv.mx/cpue/num14/inves/morales_telesecundaria_tetsijtsilin.
html

Noyola, G. (2011). Geografías del cuerpo: por una pedagogía de la experien-
cia. México: Universidad Pedagógica Nacional.

Organización Independiente Totonaca (OIT) (s. f.-a). Con el respeto y el 
cariño de nuestros abuelos y de la Organización Independiente Totonaca a 
los amigos del Kgoyom. México:  OIT. (No publicado).

OIT (s. f.-b). Reglamento del Centro de Estudios Superiores Indígenas ‘Kgo-
yom’ de la Organización Independiente Totonaca S. de S. S. México:  
OIT. (No publicado).

OIT (1994). III encuentro de pueblos indios - Rostro y corazón de los pueblos 
indígenas. Huehuetla - Kgoyom. México:  OIT. (No publicado). 

OIT (1992). Reglamento interno de la Organización Independiente Totona-
ca. México:  OIT. (No publicado). 



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
III

, N
Ú

M
. 3

 /
 2

0
23

498 

Ortiz, M., y Sandoval, M. (2021). Importancia del diálogo intercultural 
en el desarrollo turístico en comunidades indígenas totonacas. Ana-
les de Antropología,  55(2), 143-159. https://doi.org/10.22201/
iia.24486221e.2021.71052 

Palacios, A. (2020). Jóvenes masewal. Proyecto Educativo Náhautl Cuauht-
latoatzin y el arraigo.  (Tesis de maestría). UAM Unidad Xochimilco, 
México. http://dcsh.xoc.uam.mx/pdrep/index.php/libros/item/down-
load/907_fe4d5945c7aa627d52768bd8659c26bf 

Pérez Ríos, E. (2022). Hacia una etnografía comunal: experien-
cias desde Oaxaca, México. Tabula Rasa, 43, 29-50. https://doi.
org/10.25058/20112742.n43.02 

Quijano, A. (2000). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América La-
tina. En E. Lander (coord.), La colonialidad del saber: eurocentrismo y 
ciencias sociales (pp. 201-246). Caracas: CLACSO. 

Ricco, S., y Rebolledo, N. (2010). Educación y comunalidad: prácticas au-
tonómicas en la Mazateca alta. México: Universidad Pedagógica Na-
cional.

Rivera, S., Domingues, J., Escobar, A., y Leff, E. (2016). Debate sobre el 
colonialismo intelectual y los dilemas de la teoría social latinoame-
ricana. Cuestiones de Sociología, 14. http://www.cuestionessociologia.
fahce.unlp.edu.ar/article/view/CSn14a09

Sandoval, R. (2015). Introducción: Retos del pensar epistémico, ético-
político. En R. Sandoval y J. Alonso (coords.), Pensamiento Crítico, 
Sujeto y Autonomía (pp. 13-36). México: CIESAS.

Sandoval, R. (2011). Sujetos que piensan más allá del Estado y el capital. 
Desacatos, (37), 7-16. https://doi.org/10.29340/37.284

Secretaría de Bienestar (2022). Informe anual sobre la situación de pobreza 
y rezago social 2022. México: Gobierno de México. https://www.gob.
mx/cms/uploads/attachment/file/698177/21_072_PUE_Huehuetla.
pdf  

Silva, C. (2019). La escuela zapatista: educar para la autonomía y la eman-
cipación. Alteridad Revista de Educación, 14(1), 109-124.

Tubino, F. (2005, julio-diciembre). La praxis de la interculturalidad en los 
Estados Nacionales Latinoamericanos. Cuadernos Interculturales, 3(5), 
83-96.

Vargas, P. (2020). Más allá de la dicotomía “desde arriba” vs. “desde aba-
jo”: Educación superior intercultural en Ecuador y México. Apuntes para 



 ATISH C
H

R
ISTO

PH
ER C

H
A

KR
AVA

R
TI /PA

R
A SEG

U
IR SIEN

D
O

 IN
D

ÍG
EN

A
S “A

H
O

R
A Y D

ESPU
ÉS”: LA PR

O
PU

ESTA D
E ED

U
C

AC
IÓ

N
 O

R
IG

IN
A

R
IA D

E LA PR
EPA

R
ATO

R
IA TO

TO
N

AC
A

... 

499

la construcción de un campo. (Tesis de doctorado).  UNAM, México.  
https://ru.dgb.unam.mx/handle/20.500.14330/TES01000798911 

Walsh, C. (2007). Interculturalidad, colonialidad y educación. Revista 
Educación y Pedagogía, 19(48), 25-35.

Wences, I. (2021). Interculturalidad crítica y decolonialidad epistémica: 
Propuestas desde el pensamiento latinoamericano para un diálogo si-
métrico. Methaodos, 9(1), 152-165. http://dx.doi.org/10.17502/mrcs.
v9i1.448

Zagzebski, L. (2009). Confianza epistémica y conflicto epistémico. Diá-
noia, 54(62), 27-45.

Zemelman, H. (2021). Pensar teórico y pensar epistémico: Los retos de las 
Ciencias Sociales latinoamericanas. Espacio Abierto: Cuaderno Venezo-
lano de Sociología, 30(3), 234-244.

Zibechi, R. (2007). Autonomías y emancipaciones: América Latina en movi-
miento. Lima: Editorial Universidad Mayor de San Marcos.




