
Ingreso: 3 de marzo de 2023. Aceptación: 15 de junio de 2023

https://doi.org/10.48102/rlee.2023.53.3.572 

RLEE NUEVA ÉPOCA (MÉXICO) 2023

VOLUMEN LIII NÚMERO 3

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE

ISSN VERSIÓN EN LÍNEA: 2448-878X

PÁGINAS 183–214

 SISTEMATIZACIÓN Y RECONSTRUCCIÓN DE EXPERIENCIAS

El método de adquisición y socialización 
del saber y conocer masewal-nahua  
de la Sierra Nororiental de Puebla  

a través de las terminologías locales
The Method of Acquisition and Socialization 

of Masewal-Nahua Knowledge  
of the Sierra Nororiental de Puebla  

through Local Terminologies
Herminio Monterde López

Universidad Veracruzana,  
Instituto de Investigaciones Histórico-Sociales, México

monterdeherminio28@gmail.com 
https://orcid.org/0009-0004-2357-256X

TEYIN KIPIA
In masewaltahtolmeh telsenkah monekih wan 
yehwan kinextiah nochi teyin se kichiwa 
wan mochiwa itech tonemilis. Ika se taixye-
hyekolis kanpa mokwik in tahtolmeh “mati”, 
“ixmati” wan “talnamikilis”, in kemeh totane-
mililis, momatemoh keniwh se tanextilia wan 
se temachitia ne tamatilis wan taixmatilis, 
teyin moahsi wan mokwi itech tahtolmatilis, 
wan no ihkon itech inchiwalis ne tokniwan 
akin nemih ne San Miguel del Progreso, itech 
ne Puebla. In chiwalis kisak ika se kwali ne-
chikolis iwan teyin onkak itech weyikalnema-
chtiloyan wan itech toxolal, no moahsik ke-
man mokwik tataman masewaltamatemolis 
kemeh ne “tahtolmatilis”. Monextia kemeh se 
tamatemol kanpa kineki kitalis se tekit teyin 
ika welis tikchikawaskeh totalnamikilis ke-
meh timasewalmeh akin tikpiah owihkayot 
itech in México wan in semanawak América 
Latina, wan mah tsinkisa in itamilis totanemi-
lilis, mah moixmati, wan mah se monextili ika 
tehwan toyolchikawalis. 

Tahtolmeh: matilis wan ixmatilis, masewalta-
htolmeh, masewal, tanextililis, temachtilis

ABSTRACT
The terminologies of indigenous peoples have a 
very important role within community dynamics, 
they are the fundamental basis for the expression 
of various social processes. Through a linguistic 
analysis, as well as the use of the concepts mati 
and ixmati “to know”, and talnamikilis unders-
tood as the masewal or Nahua perspective, 
the local method of acquisition and socializa-
tion of local knowledge is systematized, which 
is sustained and executed through orality, but 
also through the praxis of the people within 
the locality of San Miguel del Progreso, in the 
state of Puebla. This work derives from a close 
link between the academy and the community, 
in addition, it is the product of the application 
of its own methodology and techniques such 
as tahtolmatilis, which is “sharing what is known 
through orality”. Likewise, it constitutes a propo-
sal that responds to one of the emerging needs 
faced by minority populations both in Mexico 
and in Latin America to deal with displacement, 
devaluation, and invisibility, through contextua-
lized teaching and from an emic approach.

Keywords: knowledge, local terms, Nahuatl, 
acquisition and socialization



RESUMEN
Las terminologías de los pueblos indígenas jue-
gan un papel muy importante dentro de las di-
námicas comunitarias, son la base fundamental 
para la expresión de diversos procesos sociales. 
A través de un análisis lingüístico, así como del 
empleo de los conceptos mati “sabe”, ixmati “co-
noce” y talnamikilis entendido como la perspec-
tiva masewal o nahua, se sistematiza el método 
local de adquisición y socialización de sabiduría 
y conocimiento, el cual se sustenta y ejecuta a 
través de la oralidad, pero también de la praxis 
de las personas dentro de la localidad de San 
Miguel del Progreso, en el estado de Puebla. Este 
trabajo se deriva de una estrecha vinculación 
entre la academia y la comunidad; además, es 
producto de la aplicación de una metodología y 
técnicas propias como el tahtolmatilis que es el 
“compartir lo que se sabe por medio de la ora-
lidad”. Asimismo, constituye una propuesta que 
responde a una de las necesidades emergentes 
que enfrentan las poblaciones minorizadas tanto 
en México como en América Latina, para hacer 
frente al desplazamiento, la desvalorización e in-
visibilización, por medio de una enseñanza con-
textualizada y desde un enfoque emic. 

Palabras clave: conocimientos y saberes, térmi-
nos locales, náhuatl, adquisición y socialización 



 H
ER

M
IN

IO
 M

O
N

TER
D

E LÓ
PEZ /EL M

ÉTO
D

O
 D

E A
D

Q
U

ISIC
IÓ

N
 Y SO

C
IA

LIZA
C

IÓ
N

 D
EL SA

B
ER Y C

O
N

O
C

ER M
A

SEW
A

L-N
A

H
U

A
 D

E LA
 SIER

R
A

 N
O

R
O

R
IEN

TA
L D

E PU
EB

LA
...

185

INTRODUCCIÓN 

En México y en América Latina diversos estudios han salido a la 
luz sobre los saberes y conocimientos locales, a los que sitúan, en 
su mayoría, como parte de la memoria colectiva. También se han 
desarrollado propuestas por parte de distintos académicos acerca de 
la reflexión y discusión de las demandas emergentes a nivel local, na-
cional y global. Dentro de estas indagaciones, se pueden ubicar los 
sistemas llamados “diálogo de saberes” (Argueta, Corona y Hersh, 
2011). Dichos trabajos buscan una interacción entre lo emic y etic 
para visibilizar a los grupos minorizados, como parte de un ejercicio 
de los derechos humanos. Asimismo, para construir una sociedad 
equitativa, sustentable e inclusiva. 

Los saberes de los pueblos originarios están siendo desplaza-
dos debido a las ideas generadas en las grandes concentraciones de 
poder, en la academia y en las legislaciones de los Estados que pre-
tenden homogeneizar a las naciones multiculturales. Ante el sistema 
en que se rige la sociedad, estas poblaciones han conservado una 
vasta riqueza cultural que han ayudado a la resolución de distin-
tas problemáticas desde hace siglos dentro de las mismas. Desde la 
perspectiva académica se usan diversos términos para los sistemas 
de saber en cuestión, desde saberes indígenas, campesinos, conoci-
mientos tradicionales, entre otros (Argueta, Corona y Hersh, 2011). 
En esta investigación se usan los conceptos de “saber” y “conocer” o 
“conocimientos” locales, entendiendo que pueden variar de acuerdo 
con el contexto comunitario, incluso si las poblaciones poseedoras 
pertenecen a la misma región, territorio o cultura. 

Para la conceptualización del saber local, Argueta et al. (2011) 
analizan diversas fuentes que construyen una definición consi-
derando el punto de vista de las organizaciones internacionales y 
regionales, tanto en convenios como en tratados académicos, par-
tiendo de distintas áreas de conocimiento. En este mismo contexto, 
se puede encontrar la del Foro para la Construcción de Indicadores 
de Conocimiento Tradicional de América Latina y el Caribe (2006) 
como aquello que es transmitido por las personas adultas y lo que se 
enseña a los hijos de generación en generación de manera oral. La 
Relatora Especial de la Subcomisión de Prevención de las Discrimi-



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
III

, N
Ú

M
. 3

 /
 2

0
23

186 

naciones y Protección a las Minorías de las Naciones Unidas (1997), 
define los saberes contemplando elementos más amplios y produc-
ciones que consideramos centrales en el presente trabajo.

Esta expresión abarca todo lo que, en la legislación internacional, se 
considera como creación del pensamiento y de la destreza del ser 
humano, como por ejemplo, canciones, historias, conocimiento 
científico y obras de arte. Incluye también el patrimonio histórico 
y natural, como los restos humanos, las características naturales del 
paisaje y las especies vegetales y animales autóctonos con las cuales 
un pueblo ha estado tradicionalmente vinculado (Daes, 1997, cita-
do en Argueta, Corona y Hersh, 2011, p. 18).

El Convenio sobre la Diversidad Biológica (Naciones Unidas, 
1992), en su artículo 8, apartado (j), refiere que los estados que 
firman los convenios tienen la obligación de hacer que se respeten, 
preserven y mantengan los conocimientos locales con arreglo a su 
legislación nacional. Convocado por la Unión Internacional para la 
Conservación de la Naturaleza (UICN), del 11 al 13 de diciembre 
de 2006 se realizó el Foro Internacional Indígena en Biodiversidad 
(2006), con sede en Quito, Ecuador, donde participaron 48 exper-
tos de diversos países de nuestro continente, entre ellos México. De-
rivado de éste, de acuerdo con el documento final, se diseñaron, de 
manera participativa, indicadores que permitan medir la eficacia 
de la aplicación de las políticas públicas y acciones de protección de 
los conocimientos “tradicionales”. 

En este mismo documento se conceptualizan estos conocimien-
tos como aquellos que se vinculan con el entorno de los grupos 
sociales o la naturaleza, resalta que no sólo se limitan a los elementos 
biológicos, sino que se asocian con otros sistemas. En este caso, los 
lugares sagrados, las artes, la danza, la música, el manejo y la clasi-
ficación de las semillas. Se hace hincapié en que son parte esencial 
de la vida de los pueblos originarios y pocas veces son reconocidos y 
tomados en cuenta, además, los conceptos “saber” y “conocimiento” 
se analizan y se usan como sinónimos. Otro de los puntos que vale 
la pena destacar es que en el foro se enfatiza y sugiere que a nivel 
mundial se requiere un marco normativo para la protección de estos 



 H
ER

M
IN

IO
 M

O
N

TER
D

E LÓ
PEZ /EL M

ÉTO
D

O
 D

E A
D

Q
U

ISIC
IÓ

N
 Y SO

C
IA

LIZA
C

IÓ
N

 D
EL SA

B
ER Y C

O
N

O
C

ER M
A

SEW
A

L-N
A

H
U

A
 D

E LA
 SIER

R
A

 N
O

R
O

R
IEN

TA
L D

E PU
EB

LA
...

187

saberes y conocimientos, pues en la mayoría de los casos, los siste-
mas de amparo existentes para este ámbito se realizan mediante ins-
tancias privadas o corporativas para fines comerciales. Lo anterior, 
como sostiene Shiva (2010), conduce a una práctica de saqueo de 
la naturaleza y del conocimiento, un acto que la autora denomina 
“biopiratería”. 

Los indicadores constituyen señales, guías y prácticas. Son datos 
que ofrecen información del estado de algún elemento en relación 
con un aspecto de la realidad sobre los saberes y los conocimientos. 
En el documento mencionado, se proponen tres tipos: los culturales 
son del reconocimiento general de los derechos individuales y co-
lectivos desde y con la legislación de cada país participante. Los de 
procesos son los programas y políticas relacionados con la aplicación 
de las leyes. Por último, los de los resultados tienen que ver con los 
logros de los colectivos que hacen cumplir los dos indicadores an-
teriores.  

Para la sistematización de estos tipos de conocimientos, los apor-
tes de Rocha (2012) y Tuhiwai (1999) son importantes para profun-
dizar el pensamiento amerindio a partir de las terminologías locales, 
en este caso, desde la lengua masewal o náhuatl. En este idioma se 
le llama tahtolmatini a la persona que puede compartir su saber por 
medio de la palabra (orador), tanextiliani a quien lo hace por medio 
de la acción (maestro) y taixmatini cuando se tiene la capacidad de 
hacer registro por medio de la escritura.

Asimismo, tahtol significa lengua, que también refiere a una pa-
labra, una historia o un relato que se cuenta en las comunidades; 
lo que se conoce como mito, leyenda o cuento en otras lenguas, se 
incluye en este concepto. Las exhortaciones de los ancianos también 
son denominadas con este vocablo que da paso a otros géneros na-
rrativos como el wewehtahtol, la palabra de los adultos o sistema de 
consejos, característico de la cultura nahua. 

Actualmente, una de las problemáticas que prevalece se deriva 
de que muchas investigaciones antropológicas, socioculturales y de 
otras disciplinas han considerado tan sólo un minúsculo grado de la 
lengua y de los conceptos de las comunidades de estudio. La gran 
mayoría de los académicos han descrito desde una perspectiva ex-
tranjera diversas prácticas, en las que las interpretaciones suelen estar 



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
III

, N
Ú

M
. 3

 /
 2

0
23

188 

alejadas de la realidad de las personas que se involucran en los pro-
yectos de indagación (Tuhiwai, 1999). Los trabajos que provienen de 
investigadores minorizados e indígenas, especialmente del área de las 
humanidades y sociales, buscan la manera de indagar desde perspec-
tivas propias, a través de la convergencia entre el saber local y el ca-
nónico, con epistemologías diferentes de las ya conocidas que con-
ducen hacia procesos de reflexiones colaborativas (Álvarez, Arribas 
y Dietz, 2020).

En el siguiente apartado se desglosa la estrategia metodológica 
que se siguió para el procesamiento de la información por medio de 
herramientas lingüísticas, etnográficas y autoetnográficas (Bérnard, 
2019), con técnicas participativas y dinámicas comunitarias propias 
de la cultura en cuestión. El objetivo central consiste en sistema-
tizar el método de socialización y adquisición del saber y conocer 
masewal o nahua de San Miguel del Progreso, en el estado de Puebla, 
a través del análisis de las terminologías locales y su uso en contextos 
reales. Lo anterior nace ante las demandas de los pueblos originarios 
en la búsqueda de alternativas para potenciar los sistemas que se ven 
amenazados frente a los cánones establecidos, la globalización y su 
escasa presencia en los ambientes formales. 

Ante la premisa anterior, se plantearon las siguientes pregun-
tas: a) ¿cuál es el método masewal empleado en la comunidad que 
puede ser propuesto, en un futuro, como alternativa para el for-
talecimiento de las culturas originarias?, y b) ¿cuál es papel de la 
lengua en la adquisición y socialización de los sistemas del pueblo 
masewal-nahua? Para responder a las interrogantes se recurre a una 
convergencia de las perspectivas académicas y locales, se consideran 
las aportaciones de las personas con las que se conversó y las teorías 
relacionadas con el tema por medio de una etnografía doblemente 
reflexiva que consiste en el reconocimiento de la interacción más allá 
de las limitaciones, y por medio de los sistemas lingüístico-culturales 
y epistémicos (Dietz, 2011). También, con un enfoque de investi-
gación colaborativa (Álvarez, Arribas y Dietz, 2020) que favorece el 
ejercicio intercultural y el diálogo (Toledo, 2011). 

Del Val (2022) analiza, desde las aportaciones de diversos au-
tores, el proceso para la construcción de un verdadero diálogo de 
saberes, y sostiene, dentro de los aspectos más importantes, que se 
trata de crear nuevos discursos de algo que no está construido, por 



 H
ER

M
IN

IO
 M

O
N

TER
D

E LÓ
PEZ /EL M

ÉTO
D

O
 D

E A
D

Q
U

ISIC
IÓ

N
 Y SO

C
IA

LIZA
C

IÓ
N

 D
EL SA

B
ER Y C

O
N

O
C

ER M
A

SEW
A

L-N
A

H
U

A
 D

E LA
 SIER

R
A

 N
O

R
O

R
IEN

TA
L D

E PU
EB

LA
...

189

lo cual es necesario contar con una competencia lingüística, social 
y cultural, además de la comunicativa, para una sistematización efi-
ciente. Se resalta la capacidad intercultural que se refiere a la facultad 
del hablante de decodificar las expresiones de la lengua meta para la 
transducción cultural. Asimismo, esto se considera una destreza para 
equilibrar modelos diferenciados. 

En este mismo sentido, se requiere comprender la interdiscipli-
nariedad como área de oportunidad, pues en los contextos donde 
se efectúa la mediación social, la diversidad rebasa las cuestiones 
de racionalidad dominante y, por lo tanto, existe una relación entre 
seres que poseen saberes multidimensionales. Ello conlleva al reco-
nocimiento de los derechos de las personas diferentes por su cultura. 
En este caso, la pluralidad conduce hacia la reflexión de otras formas 
de construir el conocimiento, por ello, “el diálogo de saberes” se 
encuentra en un proceso de consolidación (Del Val, 2022).

PROCESO METODOLÓGICO 

Para el análisis e interpretación se usó información obtenida por 
medio de una técnica local conocida como tahtolmatilis, esto es, 
“compartir lo que se sabe por medio de la oralidad”, que incorpora 
las conversaciones y la observación con personas adultas. El registro 
se hizo en notas de campo y se digitalizó en el programa de edición 
de textos Word, transcrito y traducido al español. Esta última labor 
implicó seleccionar aquellos conceptos que permitan la sistematiza-
ción del método sin cambiar el significado ni la intencionalidad que 
denotan, sino que responde a una transducción de tiempo, espacio y 
contexto, de tal manera que constituya un medio escrito y organiza-
do que ayude a alcanzar el objetivo y a dar respuesta a las cuestiones 
planteadas, en muchos casos, se usa traducción literal, libre, cultural 
y explicativa, ya que la lengua masewal es polisintética, por lo que se 
aprovecha como recurso para la formación de palabras compuestas. 
Es importante destacar que la intervención se llevó a cabo en lengua 
masewal mediante un largo proceso que implica convivencia perma-
nente, dominio lingüístico y adscripción cultural.

En primer lugar, se toma el concepto talnamikilis que se deriva 
de tal “tierra”, namiki “encuentra” y lis sufijo de abstracción. En su 
función nominal se entiende como “el encuentro con la tierra” (li-



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
III

, N
Ú

M
. 3

 /
 2

0
23

190 

teral). Su definición profunda no se limita al pensamiento, esencia, 
conciencia, razón, visión u opinión (explicativa). Por ejemplo, en su 
estado verbal, talnamiki refiere a “tener conciencia y la capacidad de 
razonar, de mirar y percibir” (cultural). El talnamiki es una acción que 
mueve el sistema de pensamiento masewal y circula en la praxis que da 
lugar al talnamikilis (libre). 

La variante del náhuatl de la Sierra Noreste de Puebla, específi-
camente la que se habla en San Miguel del Progreso, Huitzilan de 
Serdán, ha sido poco estudiada. De hecho, los estudios existentes 
giran en torno a la que se habla en el municipio de Zacapoaxtla 
(Wrigh, 2016) y Cuetzalan del Progreso, principalmente. El grado 
de vitalidad de la lengua en la comunidad es alta y, aun con ello, casi 
no se escribe, pues un mayor porcentaje de la población no cuenta 
con la preparación de lectoescritura en este idioma. Dos datos que 
vale la pena resaltar de este idioma es que no tiene marcador mor-
fológico de género y no presenta verbos en infinitivo, sino que se 
encuentran en tercera persona del presente en singular.

Para el propósito de este trabajo, se analiza la derivación y la 
formación de los verbos mati o “sabe” e ixmati o “conoce”, así como 
la formación de otras expresiones en las que estos dos funcionan 
como bases. La finalidad es profundizar estas terminologías que se 
emplean para comprender la adquisición y socialización del sistema 
de saber y conocer masewal a través de un análisis, en relación con 
la lengua y la cultura. 

La derivación permite formar verbos a partir de otros o de sus-
tantivos (ix-mati, sabe del rostro). Los verbos derivados se com-
portan como raíces que aceptan los afijos de flexión como el prefijo 
sujeto (ni-k-ixmati, “yo conozco”), plural (ixmati-h, “conocen”), ob-
jeto (mits-ixmati, “te conoce”), reflexivo (mo-ixmati, “se conoce”), 
direccionales (on-ixmati, “conocer desde aquí para allá”), y afijos de 
tiempo (ixmati-k, “conoció”). De acuerdo con Wrigh (2016), en la 
lengua masewal o náhuatl se pueden encontrar verbos causativos, 
aplicativos, iterativos e intensivos, denominativos, peyorativos, re-
verenciales y compuestos. De estos últimos se habla en este apartado 
debido a que los elementos analizados forman parte de esta categoría. 

En la derivación por compuestos, las raíces se pueden unir 
con otras adverbiales que tienen el rol de prefijos o sufijos para for-
mar otros verbos (weyi-mati, “sabe grande/mucho”). También se 



 H
ER

M
IN

IO
 M

O
N

TER
D

E LÓ
PEZ /EL M

ÉTO
D

O
 D

E A
D

Q
U

ISIC
IÓ

N
 Y SO

C
IA

LIZA
C

IÓ
N

 D
EL SA

B
ER Y C

O
N

O
C

ER M
A

SEW
A

L-N
A

H
U

A
 D

E LA
 SIER

R
A

 N
O

R
O

R
IEN

TA
L D

E PU
EB

LA
...

191

pueden construir a partir de dos verbos, el segundo ocupa una fun-
ción adverbial que modifica el significado del primero (ixmat-ti-ne-
mi, “anda conociendo”). Los sustantivos que se integran funcionan 
como objetos incorporados (tahtol-mati, “sabe palabras”).

En este sentido, mati significa “sabe” o “percibe”, dependiendo 
de la composición. Para ello, es importante analizar primeramente 
la derivación del verbo ixmati “conoce” para comprender la formación 
de los demás. La raíz o núcleo de este vocablo es mati “saber”, y se 
compone con el prefijo ix del nominal ixti “rostro” y literalmente 
significa “sabe del rostro”.

ix-mati
ixti-mati
rostro-sabe
Conoce

Uso cotidiano: Neh nikixmati keniwh walpanok toxolal, “conoz-
co cuál es la historia de nuestro pueblo”. 

Se puede observar que cuando se le anexa el prefijo /ix/ el signi-
ficado cambia de saber a conocer. Es importante poner atención a 
la formación de otros verbos con mati e ixmati, entendidos ahora, 
como dos verbos distintos.

Mati
Sabe o percibe
Uso cotidiano: Nonan kimati keyeh nikan motanotsa Milah, “mi 

madre sabe del porqué se llama Milah este lugar”. 
Formación de mati con un adjetivo.

Yek-mati
Yektik-mati
Pureza-sabe 
Sabe con pureza 
Sabe bien

Valor y sentido comunicativo: Moweyinan kiyekmati toni takwal 
motaliaya ne tamanalis, “tu abuela sabe bien qué comida se ponía 
en la ofrenda”. 



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
III

, N
Ú

M
. 3

 /
 2

0
23

192 

Formación de mati con otro verbo. En estos casos /ka/ funciona 
como liga que une a los términos en cuestión. 

Ahsi-ka-mati
Llegar-ka-mati
Llega a saber 
Sabe muy bien

Valor y sentido comunicativo: Ne tatahtsin kiahsikamati we-
hkawhsanil, “el respetable anciano sabe muy bien de los viejos rela-
tos”. 

Formación de mati con el adverbio weyi “grande” que resalta 
categoría e intensidad. 

Weyi-mati
Grande-sabe
Sabe con grandeza 
Sabe mucho 

Valor y sentido comunicativo: Ne Antonio kiweyimati katin ne-
kwikatilmeh yoweh, “el señor Antonio sabe mucho sobre qué melo-
días se tocan”.

Dentro de la formación con el verbo compuesto ixmati con un 
adjetivo.

Yek-ix-mati
Yektik-ixti-mati
Pureza-rostro-sabe
Conoce el rostro con pureza 
Conoce bien 

Valor y sentido comunicativo: Ne tokniwh kiyekixmati in ta-
nawatilmeh, “esa persona conoce bien los mandamientos”. 

Formación del verbo ixmati con otro verbo. 

Ahsi-ka-ix-mati
Ahsi-ka-ixti-mati



 H
ER

M
IN

IO
 M

O
N

TER
D

E LÓ
PEZ /EL M

ÉTO
D

O
 D

E A
D

Q
U

ISIC
IÓ

N
 Y SO

C
IA

LIZA
C

IÓ
N

 D
EL SA

B
ER Y C

O
N

O
C

ER M
A

SEW
A

L-N
A

H
U

A
 D

E LA
 SIER

R
A

 N
O

R
O

R
IEN

TA
L D

E PU
EB

LA
...

193

Llega-ka-rostro-sabe
Llega a conocer el rostro
Conoce muy bien.

Valor y sentido comunicativo: Ne tepahtiani semi kiahsikamati 
toni pahti temakas, “el doctor conoce muy bien sobre los medica-
mentos que receta”.

Formación del verbo ixmati con el adverbio weyi.

Weyi-ix-mati
Weyi-ixti-mati
Grande-rostro-sabe 
Conoce con grandeza el rostro 
Conocer mucho

Valor y sentido comunicativo: Ne temachtiani kiweyiixmati in 
masewal wan koyotahtol, “la maestra conoce mucho de la lengua in-
dígena y el español”.

En el siguiente cuadro se resumen los términos analizados. 

 Cuadro 1. Términos relacionados con el saber y conocer

Verbo Traducción libre Interpretación

Ma-ti Sabe o percibe Sabe

Yek-mati Sabe con pureza Sabe bien

Ahsi-ka-mati Llega a saber muy bien Sabe muy bien

Weyi-mati Sabe con grandeza Sabe mucho

Ix-mati Sabe o percibe el rostro Conoce 

Yek-ix-mati Conoce con pureza Conoce bien

Ahsi-ka-ix-mati Llega a conocer muy bien Conoce muy bien 

Weyi-ix-mati Conoce con grandeza Conoce mucho

Fuente: elaboración propia.

Comprender la estructura de la lengua, la formación de los tér-
minos y el uso que se les da dentro de la cultura donde se hace la 
investigación nos ofrece una gama de herramientas para la compren-
sión del pensamiento local. En esta sección observamos que los tér-



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
III

, N
Ú

M
. 3

 /
 2

0
23

194 

minos con los que se denomina el saber y el conocer poseen una re-
lación intrínseca con respecto a su formación y su valor connotativo, 
al mismo tiempo que se pueden encontrar diversos conceptos que 
resaltan el nivel de su adquisición. De acuerdo con la investigadora 
Kelly McDonough (citada en Arias, 2018), el término ixtlamatini 
que se usa para referirse a una persona que conoce, califica el rol que 
tiene en la sociedad. La lengua, en cuanto producto cultural, refleja 
la visión de los individuos, y en esta construcción de conocimientos 
consideramos el idioma y su repertorio en los distintos campos se-
mánticos como centrales e inseparables de otras producciones cultu-
rales. La gran mayoría de los conceptos necesitan ser interpretados y 
explicados al español, puesto que la forma de concebir y explicar el 
saber y el conocer son muy distintos. 

Resaltamos que en estos términos se guardan no sólo las diná-
micas y formas de transmisión de dichas producciones, sino que nos 
brindan grandes revelaciones pocas veces explicadas que permiten 
encontrar estrategias para su fortalecimiento y reconocimiento ante 
la sociedad del conocimiento. Los conceptos locales hacen posible 
también ver que la lengua masewal construye vocabularios de acuer-
do con los sistemas pragmáticos que responden a los distintos con-
textos. 

RESULTADOS

Los conceptos locales nos permiten explicar la visión de los grupos 
sociales, de las culturas y de los hablantes que hacen uso de ellos en 
sus diversos contextos. El estudio de la lengua y la cultura nunca 
debe separarse, aún menos dejar a un lado las denominaciones de 
los elementos, las producciones y las prácticas internas. En este sen-
tido, la indagación de la composición de las palabras, así como el 
origen y los contextos de uso, nos permite conocer el pensamiento 
y la intelectualidad. Por otro lado, para el análisis en español no 
basta con el uso de la traducción literal y libre, sino la explicativa 
y cultural, puesto que muchos vocablos requieren este recurso para 
su comprensión y aunque, en este caso, el contacto lingüístico es es-
trecho, ambos idiomas expresan perspectivas diferenciadas. Se trata 
“más bien de traducir visiones del mundo, valores, sensibilidades, 



 H
ER

M
IN

IO
 M

O
N

TER
D

E LÓ
PEZ /EL M

ÉTO
D

O
 D

E A
D

Q
U

ISIC
IÓ

N
 Y SO

C
IA

LIZA
C

IÓ
N

 D
EL SA

B
ER Y C

O
N

O
C

ER M
A

SEW
A

L-N
A

H
U

A
 D

E LA
 SIER

R
A

 N
O

R
O

R
IEN

TA
L D

E PU
EB

LA
...

195

temporalidades¸ sentidos afectivos, que constituyen los desafíos 
principales en cualquier experiencia de comunicación intercultural. 
Son asuntos que debemos abordar con mucho cuidado en cada caso 
y contexto” (Mato, 2019, p. 11).

Bajo esta idea, es necesario considerar las dinámicas y ambientes 
de formación infantil masewal, aunque las fases, procesos y niveles 
que aquí se describen no responden sólo desde y de la niñez. Este 
transcurrir responde a un sinnúmero de temáticas relacionadas con 
los valores y la ética. Desde el uso correcto del lenguaje, el trabajo 
considerado una ética (Good, 2005) y las actitudes que cimientan al 
yeknemilis o el “vivir bien” son la base de la instrucción. Es necesario 
hacer hincapié en que esta perspectiva se encuentra en un grado de 
desplazamiento debido a que existe poca relación intergeneracional, 
siendo las personas adultas quienes aseveran la presencia de un cam-
bio muy marcado dentro de la sociedad. Esto visibiliza que “es nece-
sario construir una relación horizontal, a lo que se ha denominado 
diálogo de saberes” (Hernández, 2022, p. 54).

La formación del masewal se encamina hacia el alcance del 
ixpetanilis e ixmatilis o el “hacer que alguien despierte, se ilumine 
y sepa del rostro”, respectivamente, de las personas, de los sistemas 
locales, del trabajo y otras cuestiones abstractas. Cuando se habla del 
rostro se hace referencia a la formación de la persona misma, que 
es reconocida cuando adquiere las habilidades de poder compartir 
a través de la oralidad, de manera cinestésica y escrita, lo que sabe 
y conoce. 

El futuro chiwalis o actividad a la que se dedicará la persona se 
manifiesta en los juegos que se relacionan con la ocupación de los 
padres, quienes a su vez asignan roles conforme al género que res-
ponde a la complementariedad. Actualmente, por el acceso a la tec-
nología y la migración suelen desplazarse muchas dinámicas, por lo 
que algunas familias más jóvenes que no viven en hogares multige-
neracionales tienden a seguir los procesos de formación adquiridos 
desde el exterior “amo nochi ihkon mopiliskaltiah ok” “ya no todas 
las personas forman a sus hijos de esta manera [masewal o nahua]” 
(Juana Vázquez, 2019). 

Sobre esta discusión, encontramos el trabajo de Rodríguez, Pa-
radowska y Tauro (2011) acerca de los procesos de aprendizaje de los 



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
III

, N
Ú

M
. 3

 /
 2

0
23

196 

saberes “tradicionales” entre los totonacos, en el que elaboran una 
propuesta de educación no formal en una comunidad del norte del 
estado de Veracruz. Los autores comparan los métodos instituciona-
les y los “tradicionales comunitarios”. De acuerdo con el diagnósti-
co realizado en relación con las formas de transmisión consideran 
necesario impulsar espacios para el desarrollo de estos saberes y co-
nocimientos locales. El diseño de una metodología con patrones de 
transferencia, que contemplen las realizaciones como herramientas 
de educación y sin los horarios de las escuelas oficiales, permitirá 
enseñar a las nuevas generaciones las ciencias-prácticas que se en-
cuentran amenazadas de desplazarse. Dicha reconfiguración concer-
niente al ámbito educativo es expresada por Hernández (2022, p. 
55) en los siguientes términos:

El diálogo de saberes, desde otra perspectiva, se ha considerado 
como una “hermenéutica colectiva”, en la que la interacción, carac-
terizada por lo dialógico, recontextualiza y resignifica los “disposi-
tivos” pedagógicos e investigativos que facilitan la reflexividad y la 
construcción de sentidos de los procesos y acciones.

Asimismo, la familia, la comunidad y los factores internos son 
los componentes que permiten tanto la transmisión como el despla-
zamiento de los saberes y conocimientos. Los investigadores tam-
bién consideran indispensable generar necesidades para el uso y ejer-
cicio de estos sistemas, como la apertura de espacios con modelos 
de habilidad (personas) y bolsa comunitaria de habilidades (tipos de 
sistemas y prácticas en espacios definidos). Rodríguez et al. (2011) 
sostienen la relevancia de discurrir las emociones, la reproducción, 
la observación, la participación y la espiritualidad como puntos cla-
ve para los procesos de aprendizaje. En este mismo contexto, los 
idiomas nativos en sus respectivos repertorios lingüísticos cuentan 
con términos para expresar, denominar, transmitir y conservar lo 
que se sabe y conoce. Cada concepto guarda en su significado más 
profundo, literal e interpretativo grandes procesos que giran en tor-
no a un modelo propio de cada cultura. 

La perspectiva de cada comunidad o pueblo guarda la esencia, 
la historia y la visión que se ha generado a lo largo de los años. Por 



 H
ER

M
IN

IO
 M

O
N

TER
D

E LÓ
PEZ /EL M

ÉTO
D

O
 D

E A
D

Q
U

ISIC
IÓ

N
 Y SO

C
IA

LIZA
C

IÓ
N

 D
EL SA

B
ER Y C

O
N

O
C

ER M
A

SEW
A

L-N
A

H
U

A
 D

E LA
 SIER

R
A

 N
O

R
O

R
IEN

TA
L D

E PU
EB

LA
...

197

ejemplo, desde el pasaje andino, el concepto aymara amawt”a pro-
puesto por Esteban Ticona, responde a una resolución de distintas 
problemáticas a través del liderazgo (Arias, 2018). En este mismo 
tenor, si nos remontamos al ambiente mesoamericano, encontra-
mos el concepto totonaco aqsqalala que de manera literal significa 
“persona que piensa o sabe con la cabeza” (P. Pérez, comunicación 
personal, 10 de noviembre, 2019). La interpretación de los concep-
tos anteriores va más allá de lo visible y lo tangible. Es una manera 
de estar consciente y de actuar conforme al saber, conocer y pensar. 

Para adentrarnos en el contexto masewal o nahua por medio 
de las incitaciones instructivas orales: xitachia responde a la obser-
vación, va de la mano con xitapalewi-xikaki que es la ayuda, la es-
cucha y la participación. Lo anterior da paso a ximonextili que es la 
experimentación y motiva a la enseñanza-aprendizaje y la práctica 
para lograr el xikchiwa que es la realización y la producción. De 
esta manera se llega al xiknexti, que significa ilumina, y demuestra 
para el xikmelawa, que es el hacer verdad, precisar y rectificar el sa-
ber y conocer. En este sentido, como sostiene Dietz (2022, p. 335), 
“para ubicar las epistemologías indígenas es necesario pensarlas des-
de un enfoque intercultural, lo cual implica identificarlas en perma-
nente tensión y subordinación no solamente a saberes hegemónicos, 
sino igualmente a haceres y poderes vinculados a la epistemología 
dominante, escolarizada”. 

De acuerdo con la aportación anterior, la epistemología masewal-
nahua requiere una sistematización y transducción espacio-tempo y 
lingüístico-cultural que permita su reflexión y aplicación. Bajo esta 
perspectiva, se observa que, para el empleo de los conceptos, se usa 
el prefijo imperativo /xi/ que aparece en contextos cotidianos para la 
instrucción-formación según se presenta en el cuadro 2.

De esta manera, cuando se incumplen las instrucciones, se re-
curre al tahtamachiwalis y tahtalili, que es la repetición o imitación 
para corregir y modelar al aprendiz por parte del adulto, por lo regu-
lar se busca una referencia (persona o animal) que comete algún acto 
similar para indicar que eso no se debe hacer. Tahtalili se asemeja a 
una “corrección” en términos del español, con la intención de que se 
descubra lo que no es “correcto” (teyin amo kwali) y se practique el 
takamatilis o sea “percibir lo humano”, que es “obedecer” de modo 



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
III

, N
Ú

M
. 3

 /
 2

0
23

198 

que no se repita (Mancilla, 2019), esto da paso al talnamikilis y el 
“saber del rostro” de un ser humano (ixmatilis). En el diagrama 1 se 
muestra cómo este primer concepto conglomera distintas produc-
ciones tangibles e intangibles tal como se explicó anteriormente.

 Cuadro 2. Uso de los términos de instrucción

Expresión cotidiana Traducción al español Formación 

Ihkon, teha tipiliok xitachia keniwh 
kichiwah, no welis xitapalewi ta 
onpa tikyekitas intekiwh. Xitakaki 
keman tahtowah oksekin, amo welis 
titetahtolpanawis. 

Así, como eres menor, observa cómo 
actúan, también si puedes, ayuda, 
puesto que ahí verás cómo es su 
trabajo. Escucha cuando hablan los 
demás, no puedes quitar la palabra. 

Empezar a ser y a 
saber dentro de la 
comunidad. 

Keman timoskaltia amo nochipa ihkon 
titanemilis, yeh ika ximonextili tensa 
tekit, amo powi o so titatanis ta nohon 
sayoh mitsnextilia. 
Yeh ika xikchiwa teyin tiweli wan 
onpa kemah powi kemeh tekit, ihkon 
timonextilihkeh, tikonemeh tipewayah.

Cuando creces cambia tu forma de 
pensar, por eso enséñate y aprende 
un trabajo, no cuenta como tal o no 
se gana en un principio, ahí practicas. 
Por eso, haz o produce con lo 
adquirido, nosotros así aprendimos, 
desde pequeños así nos formaban. 

Saber y poder para 
hacer dentro de la 
comunidad. 

Axkan nikneki xiknexti kox tiwelik 
nohon “nawixochit”. Ihkon yolik 
xikmelawa wan moitas kox ihkon 
kemeh tikitakeh.

Ahora demuestra (pon a la luz) 
si aprendiste el nawixochit (una 
melodía). Poco a poco “haz verdad, 
precisa y rectifica lo visto para 
confirmar (ver). 

Conocer para 
transmitir dentro de la 
comunidad.

Fuente: elaboración propia con base en la sistematización de la observación y conversaciones.

 Diagrama 1. El concepto talnamikilis y los sistemas

 

Fuente: elaboración propia.



 H
ER

M
IN

IO
 M

O
N

TER
D

E LÓ
PEZ /EL M

ÉTO
D

O
 D

E A
D

Q
U

ISIC
IÓ

N
 Y SO

C
IA

LIZA
C

IÓ
N

 D
EL SA

B
ER Y C

O
N

O
C

ER M
A

SEW
A

L-N
A

H
U

A
 D

E LA
 SIER

R
A

 N
O

R
O

R
IEN

TA
L D

E PU
EB

LA
...

199

El concepto que da certeza de que el individuo no se encuentra 
sin sabiduría al iniciar a adquirir habilidades y conocimientos es el 
mati cimentado en el talnamikilis. De esta forma, el mati o saber es 
la acción de partida para la adquisición y socialización del sistema, 
se relaciona intrínsecamente con el tahtol o la palabra, es decir, es de 
carácter oral-auditivo. 

En esta fase existen dos procesos muy importantes que se en-
cuentran extremadamente relacionados entre sí, la observación y la 
participación. La observación es un proceso largo que ocurre en di-
versos ambientes y contextos, como afirma Castilleja (2011), los si-
tios comunitarios nos permiten percibir, conocer, y explicar la dimen-
sión temporal y espacial de la vida social. Desde la niñez la persona 
realiza la indagación gracias a las distintas experiencias, producciones 
y oficios locales. Lo anterior nos revela el pensamiento masewal que 
dicta “tiwelis komo ipa ika tiyolik tikyolnehneki”, “aprenderás si naces 
y sigues lo que desea tu corazón”, o sea, “cuando empiezas a ser y a 
saber” (Juan Hilario, 2019), es decir, se inicia al estar en contacto, 
como sostiene Luis Monterde (2019), de lo contrario el proceso será 
más tardado o simplemente no se completará, adquiriendo otra fi-
nalidad y significado, en cuanto a la música, por ejemplo, se refiere. 

Ne konemeh cantarohtioweh ya keniwh yowi sones, ihkon kiwikah, 
pero ayamo ihkon kiwika kemeh yowi verso, sayo no ihkon san kwika 
isones. Teha tikneki no timomachtis, nohon teha tiktalilis ya inom-
bre, nochi de keniwh kinamiktias, de keniwh para kinamikis ya so-
nes keniwh yowi. Wan mah motenewa, toni, keniwh monotsa, uelis 
tiktenewas ne tokniwh, weli tiktenewa se kowit. Weli tiktenewa ya 
xalxokoxochit. Teyin tikixahsis. 

Los niños cantan como va la melodía [sonido], pero aún no como 
va el verso [oralidad], sólo siguen el sonido. Si quieres aprender 
eso te tocará poner nombre al son de acuerdo con el sonido para 
adaptarse con el ritmo. Entonces, que se mencione lo que se desee 
y como se llame esa persona, puedes mencionar un árbol. Puedes 
mencionar el xalxokoxochit o flor de guayabo. Lo que encuentres 
con la mirada.



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
III

, N
Ú

M
. 3

 /
 2

0
23

200 

Es importante recalcar que existe una observación no directa (no 
participante) porque el aprendiz no se involucra en las actividades 
y sólo las reproduce en los juegos (locales) que son permitidos por 
los padres porque determinan los gustos y las habilidades que reto-
mará pronto en la vida adulta; mientras que la directa implica una 
participación sin llegar a ocupar un espacio o cargo importante en 
la ejecución o trabajo. En este proceso se corrige (observando) y sin 
llegar a dar una explicación concreta, como sucede en la experimen-
tación (porque aún no cuenta lo que se hace) “ika mawiltihtok san 
nohon” “sólo está jugando con ello” (Juana Vázquez, 2019). 

La participación es, precisamente, involucrarse en los sistemas 
por medio de la “ayuda”. En muchos casos no se puede opinar de lo 
que se hace y se siguen las instrucciones de las personas que saben y 
la actividad o producto con la que se practica es considerada “ayamo 
yektachiwh” o “aún no está bien hecho” (Juana Vázquez, 2019). Exis-
ten sistemas que no se comparten por medio de este proceso y sólo 
se permite la observación indirecta, como el de curación sobre los 
estados de ánimo, energética (tenotsalis y ahakwilis) o espiritual en 
términos religiosos. Lo anterior porque existen médicos que nacen 
con la habilidad, por lo tanto, no hay un sistema de enseñanza. Esto 
separado, en algunas ocasiones, del tapahtilis o remediar con otros 
procesos no abstractos, incluyendo la medicina convencional. 

Con esta perspectiva, se forma una persona tamatini. Es impor-
tante resaltar que el uso del prefijo /ta/ indefinido para animales, 
objetos o abstractos refiere que se sabe, mientras que el sufijo /ni/ 
remarca el oficio de la persona. En este mismo sentido, se entiende 
que el tamatini es quien usa los discursos orales para dictar y realizar 
actos con su sabiduría.

Durante la observación y la participación, en muchos casos, lo 
que hace la persona no cuenta aún como un producto tratándose de 
un oficio y, si se refiere a una actividad discursiva, no es considerada 
tahtol o palabra que debe seguirse, porque es necesario completar los 
siguientes niveles de adquisición. Al cumplirse estos dos procesos se 
pasa a la experimentación cuando el sistema así lo requiere y el am-
biente lo permite, puesto que algunos temas sólo se socializan a nivel 
básico debido a diversos factores como el poco interés, la migración 
o la falta de medios y recursos que direccionan al desplazamiento. 



 H
ER

M
IN

IO
 M

O
N

TER
D

E LÓ
PEZ /EL M

ÉTO
D

O
 D

E A
D

Q
U

ISIC
IÓ

N
 Y SO

C
IA

LIZA
C

IÓ
N

 D
EL SA

B
ER Y C

O
N

O
C

ER M
A

SEW
A

L-N
A

H
U

A
 D

E LA
 SIER

R
A

 N
O

R
O

R
IEN

TA
L D

E PU
EB

LA
...

201

Dentro de la fase mati o “sabe” existen tres niveles que posicio-
nan e indican cómo y dónde se obtiene la sabiduría; el yekmati o 
“sabe bien” constituye el primer nivel. Esto implica que lo que se 
dicta se obtenga por medio de una explicación. Se trata de una per-
sona que asiste al ambiente y tiene la capacidad de exponer.

El siguiente paso es el ahsikamati o “sabe muy bien”, para ello 
se necesita una prueba, demostrable de manera física u oral, o una 
explicación detallada. Este término es el que se usa con más frecuen-
cia, puesto que el siguiente implica otros procesos adquiridos por 
medio de la experiencia. Lo anterior quiere decir que los dos prime-
ros niveles los pueden obtener las personas independientemente de 
la edad o trayectoria de acuerdo con el tipo de talnamikilis-sistema 
del que se trate.

El tercero, weyimati o “sabe mucho”, implica haber pasado los 
niveles anteriores y tener una experiencia larga sobre el tema que se 
dicta. Éste lo obtienen las personas adultas que son quienes orientan 
a los jóvenes en cuestiones éticas y morales, principalmente a las fa-
milias recién formadas. También da paso al wewehtahtol, la palabra 
de los grandes o el consejo que se da a las nuevas generaciones. Con-
viene recalcar que, como se mencionó, en algunos casos el proceso 
no inicia desde la niñez, sino en el momento en que la persona se 
sumerge en el contexto y decide aprender algún oficio; el diagrama 
2 sintetiza la fase mati o sabe. 

Otra fase muy importante es la habilidad weli o “poder”, ligada 
indiscutiblemente con mati e ixmati y de orientación cinestésica. 
En ésta se encuentran la experimentación y la producción, que son 
los procesos que favorecen el desarrollo de la adquisición y la socia-
lización. La experimentación consiste en el ejercicio del talnamikilis 
y se decide practicar o aproximarse a él de manera intencional, por 
necesidad o por tradición. Se puede asistir con los interlocutores, 
maestros locales o poseedores y obtener una explicación de lo que se 
desea aprender. En este momento es cuando la persona muestra las 
habilidades y “decide empezar a hacer” (Juan Hilario, 2019), que, 
en otros términos, muestra la intención e interés por dominar algún 
sistema local. 



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
III

, N
Ú

M
. 3

 /
 2

0
23

202 

 Diagrama 2. Fase mati

 

Fuente: elaboración propia.

De esta forma, se llega a la producción de lo que se experimen-
ta y la elaboración o ejecución es la muestra de que el proceso se 
ha completado. Casi todos los sistemas de expresión llegan al weli. 
El concepto hace que la persona sea conocida con la especialidad 
que adquiere en las técnicas mencionadas. El vocablo weli tiene una 
alta productividad puesto que todo gira en torno a ello, ubicándose 
como punto complementario e intermedio entre saber y conocer. 
Esto nos muestra que la producción es muy importante para man-
tener vivo un sistema cuando se trata de una sociedad con enfoque 
práctico-oral. En este sentido, 

Los “saberes-haceres” son conocimientos prácticos, validados em-
píricamente mediante su aplicación cotidiana. A ambos tipos de 
saberes se une la dimensión de los “poderes-saberes”, de la impli-
cación política que necesariamente adquiere la apropiación y re-
significación de saberes por determinados actores académicos o 
comunitarios (Dietz, 2022, p. 336).

Al ser cinestésica, la fase weli implica que la exposición del 
aprendizaje se haga por medio de la acción, en este caso, el aprendiz 
o momachtiani obtiene las capacidades de realizar y sistematizar por 
medio de la práctica. Por otro lado, la persona que imparte clases 



 H
ER

M
IN

IO
 M

O
N

TER
D

E LÓ
PEZ /EL M

ÉTO
D

O
 D

E A
D

Q
U

ISIC
IÓ

N
 Y SO

C
IA

LIZA
C

IÓ
N

 D
EL SA

B
ER Y C

O
N

O
C

ER M
A

SEW
A

L-N
A

H
U

A
 D

E LA
 SIER

R
A

 N
O

R
O

R
IEN

TA
L D

E PU
EB

LA
...

203

sobre temas variados es el temachtiani o enseñante, pues tiene la 
habilidad de ejecutar, explicar y plasmar o representar lo aprendido. 

En cuanto a los niveles de habilidad también se encuentra el 
yekweli o “puede bien”, cuando la persona muestra un sistema com-
pleto, ejecuta y explica. Además, el ahsikaweli o “puede muy bien” 
es el poder transferir a otros lo aprendido por medio de la realiza-
ción a través del rol de tanextiliani que, de manera literal, significa 
“quien ilumina” o guía. El weyiweli o “puede mucho” suele aparecer 
en algunos contextos donde se reconoce una mayor habilidad con 
respecto a la producción y registro (oral, práctico o escrito) de un 
sistema adquirido. El diagrama 3 resume la fase weli. 

 Diagrama 3. Fase weli

 

Fuente: elaboración propia.

La última fase es el ixmati o “conocer”, en los contextos comuni-
tarios se usa para la afirmación sobre conocer a las personas, animales 
u objetos. En términos más amplios, es el resultado de pasar los dis-
tintos procesos en las fases de mati y weli. Es cuando se completa la 
formación y una mujer o un hombre debe ser un buen practicante de 
takachiwalis y takaitalis, es decir, del “hacer” y “ver” (dirigir acciones) 
y tratar al otro “como ser humano” para el yeknemilis o vivir bien. 



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
III

, N
Ú

M
. 3

 /
 2

0
23

204 

El concepto ixmatilis se relaciona con el taihkwilolis o la acción 
de representar o trazar signos, la escritura, y a ello obedecen dos 
procesos muy importantes que son la evidencia y la aprobación, 
que requieren una alta capacidad visual. Desde el náhuatl antiguo 
y clásico, escrito durante la Colonia (Wright, 2016), se muestra la 
existencia de los tlamatinin, tlahkwilo y los temachtianin que son los 
sabedores, conocedores, escritores y enseñantes, respectivamente, 
como oficios especializados en la sociedad mexica.  

La evidencia es el proceso que se requiere para el uso del vocablo 
“ixmati” e implica un tiempo prolongado y un soporte para registrar 
la comprensión, sistema o producto. Implica, además, recibir una 
instrucción continua, como se hace en una escuela formal. Cabe 
destacar que este concepto (ta-ixmati-lis) es empleado para denomi-
nar el saber y el conocimiento institucional y científico. 

Lo anterior nos muestra, sin lugar a duda, que las sociedades 
amerindias tienen un sistema educativo que incluye las fases anali-
zadas, los procesos y los niveles descritos. La oralidad, la ejecución 
y la escritura han sido los elementos esenciales para la adquisición y 
la socialización dentro de dichas comunidades. Otro suceso indis-
cutible es que el contacto con el occidente desplazó algunos proce-
dimientos de representación y sistematización de los conocimientos 
(Brotherston, 1992), principalmente el escrito por el fonético que 
usamos en la actualidad, posicionando a los pueblos como “analfa-
betas” en términos escolares. 

La aprobación social es el proceso por el que se ratifican los co-
nocimientos que se tienen, los cuales deben impactar tanto indivi-
dual como socialmente, de este modo, la persona es identificada con 
el oficio-profesión que conoce y deja un producto para la comu-
nidad, así como la demostración de valores y una ética “adecuada” 
(kwali) por medio de los hechos y las actitudes. 

En cuanto a los niveles, se llega al yekixmati que es “conoce bien” 
cuando se muestra la mayor parte de los procesos y suficiente evi-
dencia, existe explicación y demostración. Al ahsikaixmati o “conoce 
muy bien” cuando, además de la evidencia, se cumple con todos 
los procesos y niveles de mati y weli y se registra por medio de una 
escritura. Por último, el weyiixmati o “conoce mucho” es empleado 
para denominar al alto conocimiento adquirido, en la actualidad, 



 H
ER

M
IN

IO
 M

O
N

TER
D

E LÓ
PEZ /EL M

ÉTO
D

O
 D

E A
D

Q
U

ISIC
IÓ

N
 Y SO

C
IA

LIZA
C

IÓ
N

 D
EL SA

B
ER Y C

O
N

O
C

ER M
A

SEW
A

L-N
A

H
U

A
 D

E LA
 SIER

R
A

 N
O

R
O

R
IEN

TA
L D

E PU
EB

LA
...

205

entran aquí las cuestiones académicas demostrables (explicar, ejecu-
tar, registrar) y de manera circunstancial permite resolver asuntos o 
problemáticas que demanda la sociedad al combinarlo con los sis-
temas locales. 

Los conceptos locales guardan y expresan las fases, procesos y 
niveles de sabiduría y conocimientos de una sociedad, en este caso, 
la lengua masewal permite la formación de otros conceptos que in-
dican qué, cómo y dónde se adquieren, como en los términos anali-
zados. En el diagrama 4 se resume el ixmati.

 Diagrama 4. Fase ixmati

 

Fuente: elaboración propia.

Es de suma importancia recalcar que las fases están ligadas en-
tre sí, lo que significa que el aprendiz puede ubicarse en diferentes 
procesos de alguna temática u oficio y adquirir nuevos de manera 
simultánea. Esto se interpreta de modo que una persona puede ser 
el tahtolmatini, “orador” o “sabedor de palabras”, tanextiliani “guía”, 
temachtiani “maestro” y taixmatini “conocedor” al mismo tiempo, 
mientras que en otros casos puede cumplir sólo un rol básico. 

De acuerdo con lo anterior, en los estudios culturales y socia-
les amerindios es imprescindible preguntarnos con qué, cómo, para 



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
III

, N
Ú

M
. 3

 /
 2

0
23

206 

qué, por qué y dónde intervenimos; entender que el producto de 
una investigación debe generar un impacto en el colectivo y en la 
sociedad del conocimiento. En este sentido, se plantea aportar hacia 
el ejercicio teórico-práctico que coadyuve a la planeación, diseño 
didáctico y propuestas para una educación con enfoque intercultu-
ral, comunitario, indígena, popular o de otras corrientes que buscan 
potenciar y reconocer los sistemas de los pueblos. Actualmente, la 
intelectualidad se asocia con la escritura y la publicación, alejada del 
diálogo, la participación y la colaboración intercultural para apre-
ciar otras maneras de hacer ciencia en las disciplinas que trabajan 
con seres humanos. Como hemos observado, tanto la lengua como 
los ambientes determinan las formas de construcción de los saberes, 
habilidades y conocimientos. Por ello en las ciencias sociales y hu-
manidades “la interpretación de los resultados de cualquier forma de 
producción del conocimiento debe hacerse teniendo en cuenta esas 
condiciones de producción. No hay conocimiento universal, ningu-
no lo es; rotundamente no, al menos en los campos mencionados” 
(Mato, 2019, p. 8). De acuerdo con la afirmación anterior, existen 
ciencias y conocimientos locales que deben llevar el calificativo de la 
cultura que los origina. 

Finalmente, el saber masewal es la fase que se adquiere por me-
dio de la observación y la participación en los ambientes y contextos 
comunitarios. Se socializa y se adquiere en los primeros años de la 
infancia, es de carácter oral y auditivo. Tiene una orientación moral 
que asigna roles y funciones para la resolución de distintas proble-
máticas.

Mientras tanto, el conocimiento se adquiere por medio del saber 
y de las habilidades o weli, es decir, de la observación, participación, 
experimentación y producción del sistema. Configura funciones es-
pecializadas por medio de la escritura, que permite la socialización y 
adquisición a través de diversos medios de registro. Tiene una orien-
tación visual que requiere una formación continua que se sustenta 
en la reproducción y la aprobación social. 

El saber y el conocer requieren habilidades para su formación. 
De esta manera, la fase weli juega un papel intermedio, y la cultura 
oral de la sociedad masewal favorece la transmisión de las produccio-
nes a otras generaciones. Asimismo, ambas construcciones poseen 



 H
ER

M
IN

IO
 M

O
N

TER
D

E LÓ
PEZ /EL M

ÉTO
D

O
 D

E A
D

Q
U

ISIC
IÓ

N
 Y SO

C
IA

LIZA
C

IÓ
N

 D
EL SA

B
ER Y C

O
N

O
C

ER M
A

SEW
A

L-N
A

H
U

A
 D

E LA
 SIER

R
A

 N
O

R
O

R
IEN

TA
L D

E PU
EB

LA
...

207

diferentes niveles demostrables por medio de la orientación de cada 
una. En el cuadro 3 se recapitula la sistematización y los términos 
profundizados. 

 Cuadro 3. Método masewal-nahua de socialización  
y adquisición del saber y conocer

Fase
Mati 

“Sabe”
(Oral-auditivo)

Weli 
“Puede”

(Habilidad-cinestésico)

Ixmati 
“Conoce”

(Escrito-visual)

Proceso 
(A partir de los 
términos de 
instrucción)

Observación 
Xitakaki
Xitachia
Participación
Xitapalewi

Experimentación 
Ximonextili
Producción 
Xikchiwa

Aprobación 
Xiknexti
Comprobación
Xikmelawa

Nivel 

Yekmati 
Sabe bien 
Ahsikamati 
Sabe muy bien 
Weyimati 
Sabe mucho 

Yekweli 
Puede bien 
Ahsikaweli 
Puede muy bien 
Weyiweli 
Puede mucho

Yekixmati 
Conoce bien 
Ahsikaixmati 
Conoce muy bien 
Weyiixmati 
Conoce mucho 

Función
(Rol social) 

Tamatini 
Tahtolmatini 
Persona que sabe y 
comparte el saber por 
medio de la oralidad.

Tanextiliani 
Persona que ilumina, que 
guía y enseña.

Temachtiani 
Taixmatini
Persona que enseña a 
otras personas, maestro 
y conocedor. 

Formación
 Empezar a ser y a saber 
dentro de la comunidad.

 Saber y poder para hacer 
dentro de la comunidad.

 Conocer para 
transmitir dentro de la 
comunidad.

Fuente: elaboración propia.

CONCLUSIONES

La música, la vestimenta, la comida son talnamikilis; por ello, recono-
cer estas producciones culturales como portadores orales de conoci-
mientos e intelectualidad es posicionar a las sociedades minorizadas 
(Chikangana, 2014). Al mismo tiempo, éstas nos ayudan a resolver 
las diversas problemáticas y crisis que enfrentamos en América La-
tina dentro las poblaciones originarias. Lo anterior porque, a pe-
sar de los esfuerzos internos y externos, comunitarios, académicos 
y estatales, por indígenas y no indígenas, no se ha podido frenar el 
desplazamiento y la pérdida de los sistemas locales, lo que se sitúa 



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
III

, N
Ú

M
. 3

 /
 2

0
23

208 

como uno de los grandes retos en la actualidad. Por lo tanto, la bús-
queda de medios propios, desde diversos ámbitos bilaterales, como 
en este trabajo, desde la academia y la comunidad, constituye una 
alternativa relevante.  

Entonces, si el talnamikilis se encuentra en la construcción, 
transmisión, adquisición y socialización del mati e ixmati, “saber” y 
“conocer”, la oralidad resulta crucial en este proceso. En los últimos 
años, gracias a los registros de “oralitura” (Rocha, 2014), se presen-
tan grandes y profundas reflexiones filosóficas que son parte de un 
sistema de pensamiento. Como sostiene el autor, se da a conocer a 
otras sociedades el valor intelectual de las poblaciones indígenas. 

Bajo este mismo análisis, en la academia, se ha dado poca visi-
bilidad e importancia a los saberes y conocimientos locales. Como 
consecuencia, muchos integrantes de los distintos pueblos, presio-
nados por los sistemas estatales, han dejado de transmitirlos a las ge-
neraciones más jóvenes, porque la sociedad del conocimiento esco-
lar despliega un poder sobre la formación ideológica de las personas.

La presente sistematización da cuenta de la importancia de con-
siderar las terminologías propias donde la oralidad toma un papel 
central para construir el aprendizaje. Asimismo, presenta un avance 
para una futura planeación de educación intercultural, autónoma, 
comunitaria, popular, multilingüe y bilateral, ya que se puede adap-
tar a los modelos que se proponen desde la educación estatal, porque 
el análisis que se presenta es meramente traducible a otras culturas, 
lenguas y contextos. Está sustentado con las aportaciones e infor-
mación que se aplica en la comunidad de estudio; sin embargo, es 
necesario reconocer que dichas dinámicas se encuentran en peligro 
de desaparecer debido a que existe una disminución de las interac-
ciones intergeneracionales; además de los procesos migratorios, el 
desplazamiento lingüístico, las cuestiones políticas, la ausencia de la 
lengua en la tecnología y el acceso a la educación universitaria donde 
no se reflexionan ni se desarrollan metodologías para atender estos 
temas emergentes.

El empleo de recursos culturales autóctonos nos orienta en la com-
prensión de los procesos revolucionarios: nos ayuda a explicar en 
parte cómo las clases populares, víctimas de la violencia masiva que 



 H
ER

M
IN

IO
 M

O
N

TER
D

E LÓ
PEZ /EL M

ÉTO
D

O
 D

E A
D

Q
U

ISIC
IÓ

N
 Y SO

C
IA

LIZA
C

IÓ
N

 D
EL SA

B
ER Y C

O
N

O
C

ER M
A

SEW
A

L-N
A

H
U

A
 D

E LA
 SIER

R
A

 N
O

R
O

R
IEN

TA
L D

E PU
EB

LA
...

209

ejerce el estado y carentes de participación formal en la política, 
pueden a veces mantener un movimiento de resistencia nacional 
(Almeida y Urbizagástegui, 2002, p. 177).

Como sostienen los autores, este trabajo es un recurso o medio 
que nace de otros, como la lengua, la oralidad y las dinámicas de 
socialización. También señalan que estas formas de manifestar son 
propias de “culturas políticas de resistencia y oposición” (Almeida y 
Urbizagástegui, 2002, p. 147) frente a un sistema dominante, para 
ello, las investigaciones y producciones como la presente, crean un 
“encuadre de acción colectiva” (Almeida y Urbizagástegui, 2002, 
p. 148), que requiere tres tareas fundamentales. La primera es un 
diagnóstico, en el que se consideran los elementos necesarios que 
se requieren para emprender una acción, se pone de manifiesto una 
realidad y se presenta un desglose que parte de lo empírico a un 
análisis con técnicas de las ciencias sociales y humanas. La segun-
da es el pronóstico, donde justo con esta sistematización se puede 
vislumbrar el alcance que puede tener, a partir de un enfoque in-
terdisciplinar, llevar a cabo un plan de acción, tanto comunitario 
como académico y estatal para potenciar la enseñanza-aprendizaje 
de las diversas producciones de los pueblos indígenas. La tercera, 
la motivación, con este trabajo se busca que diversas figuras y áreas 
de conocimiento, así como agentes, puedan acceder a un recurso y 
aportación que inspire futuras investigaciones, que se pueda tomar 
como base, para aplicar o mejorar las iniciativas en pro de los saberes 
y los conocimientos de las poblaciones. De acuerdo con Hekking 
y Núñez (2020), hoy existe una gran preocupación tanto a nivel 
nacional como internacional por “salvar” no sólo a las lenguas, sino 
también a otros procedimientos y expresiones.  

Los autores proponen una educación intercultural multilin-
güe para todos los mexicanos y resaltan que sólo de esta manera 
se puede hablar de una verdadera praxis de este enfoque. Reconocen 
que en las poblaciones indígenas existen diversos factores que inci-
den en la desaparición de los sistemas en cuestión, desde el rezago y 
la deficiencia educativa en la mayoría de las comunidades, el uso del 
español como primera lengua y, aunado a esto, la formación de los 
niños con poco dominio formal de éste; la falta de estandarización 



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
III

, N
Ú

M
. 3

 /
 2

0
23

210 

de muchos idiomas originarios, los profesores que no dominan la len-
gua de su lugar de trabajo y las ideologías que se tienen hacia ellas, 
tanto de las autoridades educativas, como de los padres de familia y 
el estudiantado (Hekking y Núñez, 2020). Por último, cabe destacar 
que la sistematización que se presenta se encuentra en ejecución de 
manera independiente por medio de talleres cuyo objetivo consiste 
en fortalecer y socializar la música nahua con las generaciones jóve-
nes, donde se busca vincular la escuela, la comunidad y los actores 
que poseen el sistema musical y lingüístico. Además, se usa para la 
enseñanza de la lengua náhuatl como segundo idioma en contextos 
formales, con la intención de generar experiencias que puedan siste-
matizarse en ambos contextos. 

REFERENCIAS

Almeida, R., y Urbizagástegui, R. (2002). Cutumay Camones. La música 
popular en el movimiento de liberación nacional de El Salvador. Ta-
ller. Revista de Sociedad Cultura y Política, (7), 145-183. https://www.
academia.edu/1365424/cutumay_camones_la_m%c3%9asica_popu-
lar_en_el_movimiento_de_liberaci%c3%93n_nacional_de_el_salva-
dor 

Álvarez, A., Arribas, A., y Dietz, G. (Eds.) (2020). Investigaciones en movi-
miento: etnografías colaborativas, feministas y decoloniales. Buenos Aires: 
CLACSO.

Argueta, A., Corona, E., y Hersh, P. (Coords.) (2011). Saberes colectivos y 
diálogo de saberes en México. Puebla: Universidad Iberoamericana.

Arias, A. (2018). From Indigenous Literatures to Native American and In-
digenous Theorists: The Makings of a Grassroots Decoloniality. Latin 
American Research Review, 53(3), 613-626. http://doi.org/10.25222/
larr.181  

Bérnard, S. M. (2019). Autoetnografía. Una metodología cualitativa. Mé-
xico: Universidad Autónoma de Aguascalientes y El Colegio de San 
Luis. 

Brotherston, G. (1992). La américa indígena en su literatura: los libros del 
cuarto mundo. Estados Unidos: Cambridge University Press.

Castilleja, A. (2011). Sistemas de conocimiento en competencia: un es-
tudio en pueblos purépecha. En A. Argueta, E. Corona y P. Hersh 



 H
ER

M
IN

IO
 M

O
N

TER
D

E LÓ
PEZ /EL M

ÉTO
D

O
 D

E A
D

Q
U

ISIC
IÓ

N
 Y SO

C
IA

LIZA
C

IÓ
N

 D
EL SA

B
ER Y C

O
N

O
C

ER M
A

SEW
A

L-N
A

H
U

A
 D

E LA
 SIER

R
A

 N
O

R
O

R
IEN

TA
L D

E PU
EB

LA
...

211

(coords.), Saberes colectivos y diálogo de saberes en México (pp. 393-
416). Puebla: Universidad Iberoamericana.

Chikangana, F. (2014). Oralitura indígena como un viaje a la memoria. 
En L. M. Lepe (coord.), Oralidad y escritura. Experiencias desde la lite-
ratura indígena (pp. 56-75). México: Dirección General de Culturas 
Populares. Programa para el Desarrollo Integral de las Culturas de los 
Pueblos y Comunidades Indígenas. 

Del Val, J. M. (2022). Interculturalidad y diálogo de saberes en la edu-
cación superior. En A. L. Gallardo y C. Rosa (eds.), Epistemologías 
e interculturalidad en educación (pp. 319-332). México: Universidad 
Nacional Autónoma de México (UNAM), Instituto de Investigacio-
nes sobre la Universidad y la Educación (IISUE). http://www.iisue.
unam.mx/publicaciones/libros/epistemologias-e-interculturalidad-en-
educacion

Dietz, G. (2022). Los saberes indígenas en la educación superior: entre 
ausencias y emergencias. En A. L. Gallardo y C. Rosa (eds.), Epis-
temologías e interculturalidad en educación (pp. 333-357). México: 
Universidad Nacional Autónoma de México (UNAM), Instituto de 
Investigaciones sobre la Universidad y la Educación (IISUE). http://
www.iisue.unam.mx/publicaciones/libros/epistemologias-e-intercul-
turalidad-en-educacion 

Dietz, G. (2011). Hacia una etnografía doblemente reflexiva: una pro-
puesta desde la antropología de la interculturalidad. AIBR. Revista de 
Antropología Iberoamericana, 6(1), 3-26. https://www.redalyc.org/arti-
culo.oa?id=62321332002  

Foro Internacional Indígena en Biodiversidad (2006, 11 a 13 de diciem-
bre). Indicadores de Conocimiento Tradicional de América Latina y 
el Caribe. Seminario de expertos de América Latina y El Caribe  sobre 
indicadores pertinentes para las comunidades indígenas y locales y el con-
venio sobre diversidad biológica. Quito. https://ilamdocs.org/documen-
to/3450/

Good, C. (2005). Ejes conceptuales entre los nahuas de Guerrero: expre-
sión de un modelo fenomenológico mesoamericano. Estudios de Cul-
tura Náhuatl, 36, 87-113. 

Hekking, E., y Núñez, R. A. (2020). Educación intercultural multilingüe 
para todos los mexicanos. Tlahuizcalli, 41-48. https://sites.google.
com/site/eaecbpublicaciones/



 rl
ee

  N
U

EV
A

 É
PO

C
A

 /
 V

O
L.

 L
III

, N
Ú

M
. 3

 /
 2

0
23

212 

Hernández, V. (2022). Conocimientos científicos y saberes tradicionales: 
encuentros y desencuentros desde la concepción nahua y la otredad. 
En A. L. Gallardo y C. Rosa (eds.), Epistemologías e interculturalidad 
en educación (pp. 39-60). México: Universidad Nacional Autónoma 
de México (UNAM), Instituto de Investigaciones sobre la Universidad 
y la Educación (IISUE). http://www.iisue.unam.mx/publicaciones/li-
bros/epistemologias-e-interculturalidad-en-educacion 

Hilario, J. (2019, 10 de marzo). Entrevista de H. Monterde [Cinta de au-
dio]. Maj timonojnotsakan keniuj chijchiujtok nojon xochisones (Hable-
mos sobre los xochisones). San Miguel del Progreso, Huitzilan de Serdán, 
Puebla, México.

Mancilla, M. (2019, 4 de marzo). Entrevista de H. Monterde [Cinta de 
audio]. Maj timonojnotsakan keniuj chijchiujtok nojon xochisones (Ha-
blemos sobre los xochisones). San Miguel del Progreso, Huitzilan de Ser-
dán, Puebla, México.

Mato, D. (2019). Más allá de la academia: estudios culturales y prácti-
cas interculturales. Educação & Realidade, Porto Alegre, 44(4) 1- 13. 
http://dx.doi.org/10.1590/2175-623689213

Monterde, L. (2019, 4 de marzo). Entrevista de H. Monterde [Cinta de 
audio]. Maj timonojnotsakan keniuj chijchiujtok nojon xochisones (Ha-
blemos sobre los xochisones). San Miguel del Progreso, Huitzilan de Ser-
dán, Puebla, México.

Naciones Unidas (1992). Convenio sobre la Diversidad Biológica [Docu-
mento]. https://www.un.org/es/

Rocha, M. (2014). Oralitura indígena como un viaje a la memoria. En L. 
M. Lepe (coord.), Palabras de vuelta (ora)lituras indígenas contemporá-
neas en Colombia y algunas de sus conexiones continentales (pp. 76-99). 
México: Dirección General de Culturas Populares. Programa para el 
Desarrollo Integral de las Culturas de los Pueblos y Comunidades In-
dígenas. 

Rocha, M. (2012). Palabras mayores, palabras vivas. Tradiciones míticos-
literarias y escritores indígenas en Colombia (Premio Nacional de Inves-
tigación en Literatura). Colombia: Tauros. 

Rodríguez, S., Paradowska, K., y Tauro, A. (2011). Los procesos de apren-
dizaje de los saberes tradicionales entre los totonacos. En A. Argueta, 
E. Corona y P. Hersh (coords.), Saberes colectivos y dialogo de saberes en 
México (pp. 393-416). Puebla: Universidad Iberoamericana.



 H
ER

M
IN

IO
 M

O
N

TER
D

E LÓ
PEZ /EL M

ÉTO
D

O
 D

E A
D

Q
U

ISIC
IÓ

N
 Y SO

C
IA

LIZA
C

IÓ
N

 D
EL SA

B
ER Y C

O
N

O
C

ER M
A

SEW
A

L-N
A

H
U

A
 D

E LA
 SIER

R
A

 N
O

R
O

R
IEN

TA
L D

E PU
EB

LA
...

213

Shiva, V. (2010). Biopiratería. El saqueo de la naturaleza y del conocimiento. 
España: Icaria. 

Toledo, V. M. (2011). Del “diálogo de fantasmas” al “diálogo de saberes”: 
conocimiento y sustentabilidad comunitaria. En A. Argueta, E. Coro-
na y P. Hersh (coords.), Saberes colectivos y dialogo de saberes en México 
(pp. 393-416). Puebla: Universidad Iberoamericana.

Tuhiwai, L. (1999). A descolonizar las metodologías: investigación y pueblos 
indígenas. Londres: Zed Books.

Vázquez, J. (2019). Entrevista de H. Monterde [Cinta de audio]. Maj ti-
monojnotsakan keniuj chijchiujtok nijin pakilis uan xochisones (Hable-
mos del pakilis y xochisones). San Miguel del Progreso, Huitzilan de 
Serdán, Puebla, México.

Wright, D. (2016). Lectura del náhuatl. México: Instituto Nacional de 
Lenguas Indígenas. 




