RLEE NUEVA EPOCA (MEXICO) 2023
VOLUMEN LIl NUMERO 3
SEPTIEMBRE-DICIEMBRE

ISSN VERSION EN LINEA: 2448-878X
PAGINAS 183-214

El método de adquisicién y socializacion
del saber y conocer masewal-nahua
de la Sierra Nororiental de Puebla
a través de las terminologias locales
The Method of Acquisition and Socialization
of Masewal-Nahua Knowledge
of the Sierra Nororiental de Puebla
through Local Terminologies

Herminio Monterde Lépez
UNIVERSIDAD VERACRUZANA,

INsTITUTO DE INVESTIGACIONES HISTORICO-SOCIALES, MEXICO

TEYIN KIPIA

In masewaltahtolmeh telsenkah monekih wan
yehwan kinextiah nochi teyin se kichiwa
wan mochiwa itech tonemilis. Ika se taixye-
hyekolis kanpa mokwik in tahtolmeh “mati’,
“ixmati” wan “talnamikilis’, in kemeh totane-
mililis, momatemoh keniwh se tanextilia wan
se temachitia ne tamatilis wan taixmatilis,
teyin moahsi wan mokwi itech tahtolmatilis,
wan no ihkon itech inchiwalis ne tokniwan
akin nemih ne San Miguel del Progreso, itech
ne Puebla. In chiwalis kisak ika se kwali ne-
chikolis iwan teyin onkak itech weyikalnema-
chtiloyan wan itech toxolal, no moahsik ke-
man mokwik tataman masewaltamatemolis
kemeh ne “tahtolmatilis” Monextia kemeh se
tamatemol kanpa kineki kitalis se tekit teyin
ika welis tikchikawaskeh totalnamikilis ke-
meh timasewalmeh akin tikpiah owihkayot
itech in México wan in semanawak América
Latina, wan mah tsinkisa in itamilis totanemi-
lilis, mah moixmati, wan mah se monextili ika
tehwan toyolchikawalis.

Tahtolmeh: matilis wan ixmatilis, masewalta-
htolmeh, masewal, tanextililis, temachtilis

monterdeherminio28@gmail.com

https://orcid.org/0009-0004-2357-256X

ABSTRACT

The terminologies of indigenous peoples have a
very important role within community dynamics,
they are the fundamental basis for the expression
of various social processes. Through a linguistic
analysis, as well as the use of the concepts mati
and ixmati “to know’; and talnamikilis unders-
tood as the masewal or Nahua perspective,
the local method of acquisition and socializa-
tion of local knowledge is systematized, which
is sustained and executed through orality, but
also through the praxis of the people within
the locality of San Miguel del Progreso, in the
state of Puebla. This work derives from a close
link between the academy and the community,
in addition, it is the product of the application
of its own methodology and techniques such
as tahtolmatilis, which is “sharing what is known
through orality”. Likewise, it constitutes a propo-
sal that responds to one of the emerging needs
faced by minority populations both in Mexico
and in Latin America to deal with displacement,
devaluation, and invisibility, through contextua-
lized teaching and from an emic approach.

Keywords: knowledge, local terms, Nahuatl,
acquisition and socialization

Ingreso: 3 de marzo d

htt




RESUMEN

Las terminologias de los pueblos indigenas jue-
gan un papel muy importante dentro de las di-
namicas comunitarias, son la base fundamental
para la expresion de diversos procesos sociales.
A través de un andlisis lingUistico, asi como del
empleo de los conceptos mati“sabe’, ixmati “‘co-
noce"y talnamikilis entendido como la perspec-
tiva masewal o nahua, se sistematiza el método
local de adquisicién y socializacién de sabidurfa
y conocimiento, el cual se sustenta y ejecuta a
través de la oralidad, pero también de la praxis
de las personas dentro de la localidad de San
Miguel del Progreso, en el estado de Puebla. Este
trabajo se deriva de una estrecha vinculacién
entre la academia y la comunidad; ademas, es
producto de la aplicacién de una metodologia y
técnicas propias como el tahtolmatilis que es el
‘compartir lo que se sabe por medio de la ora-
lidad” Asimismo, constituye una propuesta que
responde a una de las necesidades emergentes
que enfrentan las poblaciones minorizadas tanto
en México como en América Latina, para hacer
frente al desplazamiento, la desvalorizacién e in-
visibilizacion, por medio de una ensefianza con-
textualizada y desde un enfoque emic.

Palabras clave: conocimientos y saberes, térmi-
nos locales, ndhuatl, adquisicién y socializacién



INTRODUCCION

En México y en América Latina diversos estudios han salido a la
luz sobre los saberes y conocimientos locales, a los que sitdan, en
su mayoria, como parte de la memoria colectiva. También se han
desarrollado propuestas por parte de distintos académicos acerca de
la reflexién y discusién de las demandas emergentes a nivel local, na-
cional y global. Dentro de estas indagaciones, se pueden ubicar los
sistemas llamados “didlogo de saberes” (Argueta, Corona y Hersh,
2011). Dichos trabajos buscan una interaccién entre lo emic y etic
para visibilizar a los grupos minorizados, como parte de un ejercicio
de los derechos humanos. Asimismo, para construir una sociedad
equitativa, sustentable e inclusiva.

Los saberes de los pueblos originarios estdn siendo desplaza-
dos debido a las ideas generadas en las grandes concentraciones de
poder, en la academia y en las legislaciones de los Estados que pre-
tenden homogeneizar a las naciones multiculturales. Ante el sistema
en que se rige la sociedad, estas poblaciones han conservado una
vasta riqueza cultural que han ayudado a la resolucién de distin-
tas problemdticas desde hace siglos dentro de las mismas. Desde la
perspectiva académica se usan diversos términos para los sistemas
de saber en cuestion, desde saberes indigenas, campesinos, conoci-
mientos tradicionales, entre otros (Argueta, Corona y Hersh, 2011).
En esta investigacién se usan los conceptos de “saber” y “conocer” o
“conocimientos” locales, entendiendo que pueden variar de acuerdo
con el contexto comunitario, incluso si las poblaciones poseedoras
pertenecen a la misma region, territorio o cultura.

Para la conceptualizacion del saber local, Argueta ez al. (2011)
analizan diversas fuentes que construyen una definicién consi-
derando el punto de vista de las organizaciones internacionales y
regionales, tanto en convenios como en tratados académicos, par-
tiendo de distintas dreas de conocimiento. En este mismo contexto,
se puede encontrar la del Foro para la Construccién de Indicadores
de Conocimiento Tradicional de América Latina y el Caribe (2006)
como aquello que es transmitido por las personas adultas y lo que se
ensefa a los hijos de generacion en generacién de manera oral. La
Relatora Especial de la Subcomisién de Prevencién de las Discrimi-

*¥193Nd 3d TVLNIIHOHON VHH3IS ¥13A VNHYN-TYMISYIN 43DONOD A ¥438VYS 13d NOIDVZITVIDOS A NQIDISIN®AY 3d OAOLIW 13/ Z3d0OTIAYILNOW OINIWGIH .

185



= rlee NUEVA EPOCA / VOL. LIl NUM. 3 / 2023

—
0]
(@)Y

naciones y Proteccién a las Minorias de las Naciones Unidas (1997),
define los saberes contemplando elementos mds amplios y produc-
ciones que consideramos centrales en el presente trabajo.

Esta expresion abarca todo lo que, en la legislacién internacional, se
considera como creacién del pensamiento y de la destreza del ser
humano, como por ejemplo, canciones, historias, conocimiento
cientifico y obras de arte. Incluye también el patrimonio histérico
y natural, como los restos humanos, las caracteristicas naturales del
paisaje y las especies vegetales y animales autctonos con las cuales
un pueblo ha estado tradicionalmente vinculado (Daes, 1997, cita-
do en Argueta, Corona y Hersh, 2011, p. 18).

El Convenio sobre la Diversidad Biolégica (Naciones Unidas,
1992), en su articulo 8, apartado (j), refiere que los estados que
firman los convenios tienen la obligacién de hacer que se respeten,
preserven y mantengan los conocimientos locales con arreglo a su
legislacién nacional. Convocado por la Unién Internacional para la
Conservacién de la Naturaleza (UICN), del 11 al 13 de diciembre
de 2006 se realizé el Foro Internacional Indigena en Biodiversidad
(20006), con sede en Quito, Ecuador, donde participaron 48 exper-
tos de diversos paises de nuestro continente, entre ellos México. De-
rivado de éste, de acuerdo con el documento final, se disefiaron, de
manera participativa, indicadores que permitan medir la eficacia
de la aplicacién de las politicas publicas y acciones de proteccién de
los conocimientos “tradicionales”.

En este mismo documento se conceptualizan estos conocimien-
tos como aquellos que se vinculan con el entorno de los grupos
sociales o la naturaleza, resalta que no sé6lo se limitan a los elementos
bioldgicos, sino que se asocian con otros sistemas. En este caso, los
lugares sagrados, las artes, la danza, la musica, el manejo y la clasi-
ficacién de las semillas. Se hace hincapié en que son parte esencial
de la vida de los pueblos originarios y pocas veces son reconocidos y
tomados en cuenta, ademds, los conceptos “saber” y “conocimiento”
se analizan y se usan como sinénimos. Otro de los puntos que vale
la pena destacar es que en el foro se enfatiza y sugiere que a nivel
mundial se requiere un marco normativo para la proteccién de estos



saberes y conocimientos, pues en la mayoria de los casos, los siste-
mas de amparo existentes para este 4dmbito se realizan mediante ins-
tancias privadas o corporativas para fines comerciales. Lo anterior,
como sostiene Shiva (2010), conduce a una prictica de saqueo de
la naturaleza y del conocimiento, un acto que la autora denomina
“biopiraterfa”.

Los indicadores constituyen sehales, guias y practicas. Son datos
que ofrecen informacién del estado de algin elemento en relacién
con un aspecto de la realidad sobre los saberes y los conocimientos.
En el documento mencionado, se proponen tres tipos: los culturales
son del reconocimiento general de los derechos individuales y co-
lectivos desde y con la legislacién de cada pais participante. Los de
procesos son los programas y politicas relacionados con la aplicacién
de las leyes. Por tltimo, los de los resultados tienen que ver con los
logros de los colectivos que hacen cumplir los dos indicadores an-
teriores.

Para la sistematizacién de estos tipos de conocimientos, los apor-
tes de Rocha (2012) y Tuhiwai (1999) son importantes para profun-
dizar el pensamiento amerindio a partir de las terminologfas locales,
en este caso, desde la lengua masewal o ndhuatl. En este idioma se
le lama zahtolmatini a la persona que puede compartir su saber por
medio de la palabra (orador), zanextiliani a quien lo hace por medio
de la accién (maestro) y taixmatini cuando se tiene la capacidad de
hacer registro por medio de la escritura.

Asimismo, zahrol significa lengua, que también refiere a una pa-
labra, una historia o un relato que se cuenta en las comunidades;
lo que se conoce como mito, leyenda o cuento en otras lenguas, se
incluye en este concepto. Las exhortaciones de los ancianos también
son denominadas con este vocablo que da paso a otros géneros na-
rrativos como el wewehtahiol, la palabra de los adultos o sistema de
consejos, caracteristico de la cultura nahua.

Actualmente, una de las problemdticas que prevalece se deriva
de que muchas investigaciones antropoldgicas, socioculturales y de
otras disciplinas han considerado tan s6lo un minutsculo grado de la
lengua y de los conceptos de las comunidades de estudio. La gran
mayoria de los académicos han descrito desde una perspectiva ex-
tranjera diversas précticas, en las que las interpretaciones suelen estar

*¥193Nd 3d TVLNIIHOHON VHH3IS ¥13A VNHYN-TYMISYIN 43DONOD A ¥438VYS 13d NOIDVZITVIDOS A NQIDISIN®AY 3d OAOLIW 13/ Z3d0OTIAYILNOW OINIWGIH .

187



= rlee NUEVA EPOCA / VOL. LIl NUM. 3 / 2023

188

alejadas de la realidad de las personas que se involucran en los pro-
yectos de indagacién (Tuhiwai, 1999). Los trabajos que provienen de
investigadores minorizados e indigenas, especialmente del drea de las
humanidades y sociales, buscan la manera de indagar desde perspec-
tivas propias, a través de la convergencia entre el saber local y el ca-
nénico, con epistemologias diferentes de las ya conocidas que con-
ducen hacia procesos de reflexiones colaborativas (Alvarez, Arribas
y Dietz, 2020).

En el siguiente apartado se desglosa la estrategia metodoldgica
que se siguid para el procesamiento de la informacién por medio de
herramientas lingiiisticas, etnograficas y autoetnogréficas (Bérnard,
2019), con técnicas participativas y dindmicas comunitarias propias
de la cultura en cuestién. El objetivo central consiste en sistema-
tizar el método de socializacién y adquisicién del saber y conocer
masewal o nahua de San Miguel del Progreso, en el estado de Puebla,
a través del andlisis de las terminologfas locales y su uso en contextos
reales. Lo anterior nace ante las demandas de los pueblos originarios
en la busqueda de alternativas para potenciar los sistemas que se ven
amenazados frente a los cdnones establecidos, la globalizacién y su
escasa presencia en los ambientes formales.

Ante la premisa anterior, se plantearon las siguientes pregun-
tas: a) scudl es el método masewal empleado en la comunidad que
puede ser propuesto, en un futuro, como alternativa para el for-
talecimiento de las culturas originarias?, y b) ;cudl es papel de la
lengua en la adquisicién y socializacién de los sistemas del pueblo
masewal-nahua? Para responder a las interrogantes se recurre a una
convergencia de las perspectivas académicas y locales, se consideran
las aportaciones de las personas con las que se conversé y las teorias
relacionadas con el tema por medio de una etnografia doblemente
reflexiva que consiste en el reconocimiento de la interaccién més alld
de las limitaciones, y por medio de los sistemas lingiistico-culturales
y epistémicos (Dietz, 2011). También, con un enfoque de investi-
gacién colaborativa (Alvarez, Arribas y Dietz, 2020) que favorece el
ejercicio intercultural y el didlogo (Toledo, 2011).

Del Val (2022) analiza, desde las aportaciones de diversos au-
tores, el proceso para la construccién de un verdadero didlogo de
saberes, y sostiene, dentro de los aspectos mds importantes, que se
trata de crear nuevos discursos de algo que no estd construido, por



lo cual es necesario contar con una competencia lingiistica, social
y cultural, ademds de la comunicativa, para una sistematizacién efi-
ciente. Se resalta la capacidad intercultural que se refiere a la facultad
del hablante de decodificar las expresiones de la lengua meta para la
transduccién cultural. Asimismo, esto se considera una destreza para
equilibrar modelos diferenciados.

En este mismo sentido, se requiere comprender la interdiscipli-
nariedad como drea de oportunidad, pues en los contextos donde
se efectiia la mediacién social, la diversidad rebasa las cuestiones
de racionalidad dominante y, por lo tanto, existe una relacion entre
seres que poseen saberes multidimensionales. Ello conlleva al reco-
nocimiento de los derechos de las personas diferentes por su cultura.
En este caso, la pluralidad conduce hacia la reflexién de otras formas
de construir el conocimiento, por ello, “el didlogo de saberes” se
encuentra en un proceso de consolidacién (Del Val, 2022).

PROCESO METODOLOGICO

Para el andlisis e interpretacion se usé informacién obtenida por
medio de una técnica local conocida como tahtolmatilis, esto es,
“compartir lo que se sabe por medio de la oralidad”, que incorpora
las conversaciones y la observacién con personas adultas. El registro
se hizo en notas de campo y se digitalizé en el programa de edicién
de textos Word, transcrito y traducido al espafol. Esta tltima labor
implicé seleccionar aquellos conceptos que permitan la sistematiza-
cién del método sin cambiar el significado ni la intencionalidad que
denotan, sino que responde a una transduccién de tiempo, espacio y
contexto, de tal manera que constituya un medio escrito y organiza-
do que ayude a alcanzar el objetivo y a dar respuesta a las cuestiones
planteadas, en muchos casos, se usa traduccion literal, libre, cultural
y explicativa, ya que la lengua masewal es polisintética, por lo que se
aprovecha como recurso para la formacién de palabras compuestas.
Es importante destacar que la intervencién se llevé a cabo en lengua
masewal mediante un largo proceso que implica convivencia perma-
nente, dominio lingiiistico y adscripcién cultural.

En primer lugar, se toma el concepto talnamikilis que se deriva
de tal “tierra”, namiki “encuentra” y /is sufijo de abstraccién. En su
funcién nominal se entiende como “el encuentro con la tierra” (li-

*¥193Nd 3d TVLNIIHOHON VHH3IS ¥13A VNHYN-TYMISYIN 43DONOD A ¥438VYS 13d NOIDVZITVIDOS A NQIDISIN®AY 3d OAOLIW 13/ Z3d0OTIAYILNOW OINIWGIH .

189



= rlee NUEVA EPOCA / VOL. LIl NUM. 3 / 2023

—
O
(e}

teral). Su definicién profunda no se limita al pensamiento, esencia,
conciencia, razén, visién u opinién (explicativa). Por ejemplo, en su
estado verbal, zalnamiki refiere a “tener conciencia y la capacidad de
razonar, de mirar y percibir” (cultural). El zalnamiki es una accién que
mueve el sistema de pensamiento masewaly circula en la praxis que da
lugar al talnamikilis (libre).

La variante del ndhuatl de la Sierra Noreste de Puebla, especifi-
camente la que se habla en San Miguel del Progreso, Huitzilan de
Serddn, ha sido poco estudiada. De hecho, los estudios existentes
giran en torno a la que se habla en el municipio de Zacapoaxtla
(Wrigh, 2016) y Cuetzalan del Progreso, principalmente. El grado
de vitalidad de la lengua en la comunidad es alta y, aun con ello, casi
no se escribe, pues un mayor porcentaje de la poblacién no cuenta
con la preparacién de lectoescritura en este idioma. Dos datos que
vale la pena resaltar de este idioma es que no tiene marcador mor-
folégico de género y no presenta verbos en infinitivo, sino que se
encuentran en tercera persona del presente en singular.

Para el propésito de este trabajo, se analiza la derivacién y la
formacién de los verbos mati o “sabe” e ixmati o “conoce”, asi como
la formacién de otras expresiones en las que estos dos funcionan
como bases. La finalidad es profundizar estas terminologias que se
emplean para comprender la adquisicién y socializacién del sistema
de saber y conocer masewal a través de un andlisis, en relacién con
la lengua y la cultura.

La derivacién permite formar verbos a partir de otros o de sus-
tantivos (ix-mati, sabe del rostro). Los verbos derivados se com-
portan como raices que aceptan los afijos de flexién como el prefijo
sujeto (ni-k-ixmati, “yo conozco”), plural (ixmati-h, “conocen”), ob-
jeto (mits-ixmati, “te conoce”), reflexivo (mo-ixmati, “se conoce”),
direccionales (on-ixmati, “conocer desde aqui para all{”), y afijos de
tiempo (ixmati-k, “conoci6”). De acuerdo con Wrigh (2016), en la
lengua masewal o néhuatl se pueden encontrar verbos causativos,
aplicativos, iterativos e intensivos, denominativos, peyorativos, re-
verenciales y compuestos. De estos tltimos se habla en este apartado
debido a que los elementos analizados forman parte de esta categoria.

En la derivacién por compuestos, las raices se pueden unir
con otras adverbiales que tienen el rol de prefijos o sufijos para for-
mar otros verbos (weyi-mati, “sabe grande/mucho”). También se



pueden construir a partir de dos verbos, el segundo ocupa una fun-
cién adverbial que modifica el significado del primero (ixmaz-ti-ne-
mi, “anda conociendo”). Los sustantivos que se integran funcionan
como objetos incorporados (tahtol-mati, “sabe palabras”).

En este sentido, mati significa “sabe” o “percibe”, dependiendo
de la composicién. Para ello, es importante analizar primeramente
la derivacién del verbo ixmati “conoce” para comprender la formacién
de los demds. La raiz o nicleo de este vocablo es mati “saber”, y se
compone con el prefijo ix del nominal ix# “rostro” y literalmente
significa “sabe del rostro”.

ix-mati
ixti-mati
rostro-sabe
Conoce

Uso cotidiano: Neh nikixmati keniwh walpanok roxolal, “conoz-
co cudl es la historia de nuestro pueblo”.

Se puede observar que cuando se le anexa el prefijo /ix/ el signi-
ficado cambia de saber a conocer. Es importante poner atencién a
la formacién de otros verbos con mati e ixmati, entendidos ahora,
como dos verbos distintos.

Mati

Sabe o percibe

Uso cotidiano: Nonan kimati keyeh nikan motanotsa Milah, “mi
madre sabe del porqué se llama Milah este lugar”.

Formacién de mati con un adjetivo.

Yek-mati
Yektik-mati
Pureza-sabe
Sabe con pureza

Sabe bien

Valor y sentido comunicativo: Moweyinan kiyekmati toni takwal
motaliaya ne tamanalis, “tu abuela sabe bien qué comida se ponia
en la ofrenda”.

*¥193Nd 3d TVLNIIHOHON VHH3IS ¥13A VNHYN-TYMISYIN 43DONOD A ¥438VYS 13d NOIDVZITVIDOS A NQIDISIN®AY 3d OAOLIW 13/ Z3d0OTIAYILNOW OINIWGIH .

191



= rlee NUEVA EPOCA / VOL. LIl NUM. 3 / 2023

—
\O
\S}

Formacién de mati con otro verbo. En estos casos /4a/ funciona
como liga que une a los términos en cuestion.

Absi-ka-mati
Llegar-ka-mati
Llega a saber
Sabe muy bien

Valor y sentido comunicativo: Ne tatabtsin kiahsikamati we-
hkawhsanil, “el respetable anciano sabe muy bien de los viejos rela-
tos”.

Formacién de mati con el adverbio weyi “grande” que resalta
categoria e intensidad.

Weyi-mati
Grande-sabe

Sabe con grandeza
Sabe mucho

Valor y sentido comunicativo: Ne Antonio kiweyimati katin ne-
kwikatilmeh yoweh, “el senor Antonio sabe mucho sobre qué melo-
dias se tocan”.

Dentro de la formacién con el verbo compuesto ixmati con un
adjetivo.

Yek-ix-mati

Yektik-ixti-mati
Pureza-rostro-sabe

Conoce el rostro con pureza
Conoce bien

Valor y sentido comunicativo: Ne tokniwh kiyekixmati in ta-
nawatilmeh, “esa persona conoce bien los mandamientos”.
Formacién del verbo ixmati con otro verbo.

Absi-ka-ix-mati
Absi-ka-ixti-mati



Llega-4a-rostro-sabe
Llega a conocer el rostro
Conoce muy bien.

Valor y sentido comunicativo: Ne tepahtiani semi kiahsikamati
y
toni pahti temakas, “el doctor conoce muy bien sobre los medica-
mentos que receta’ .
Formacién del verbo ixmati con el adverbio wey:.
7y

Weyi-ixc-mati

Weyi-ixti-mati
Grande-rostro-sabe

Conoce con grandeza el rostro
Conocer mucho

Valor y sentido comunicativo: Ne temachtiani kiweyiixmati in
masewal wan koyotahtol, “la maestra conoce mucho de la lengua in-
digena y el espanol”.

En el siguiente cuadro se resumen los términos analizados.

B Cuadro 1. Términos relacionados con el saber y conocer

Verbo Traduccion libre Interpretaciéon
Ma-ti Sabe o percibe Sabe
Yek-mati Sabe con pureza Sabe bien
Ahsi-ka-mati Llega a saber muy bien Sabe muy bien
Weyi-mati Sabe con grandeza Sabe mucho
Ix-mati Sabe o percibe el rostro Conoce
Yek-ix-mati Conoce con pureza Conoce bien
Ahsi-ka-ix-mati Llega a conocer muy bien Conoce muy bien
Weyi-ix-mati Conoce con grandeza Conoce mucho

Fuente: elaboracién propia.

Comprender la estructura de la lengua, la formacién de los tér-
minos y el uso que se les da dentro de la cultura donde se hace la
investigacion nos ofrece una gama de herramientas para la compren-
sién del pensamiento local. En esta seccién observamos que los tér-

*¥193Nd 3d TVLNIIHOHON VHH3IS ¥13A VNHYN-TYMISYIN 43DONOD A ¥438VYS 13d NOIDVZITVIDOS A NQIDISIN®AY 3d OAOLIW 13/ Z3d0OTIAYILNOW OINIWGIH .

193



= rlee NUEVA EPOCA / VOL. LIl NUM. 3 / 2023

J—
\O
I\

minos con los que se denomina el saber y el conocer poseen una re-
lacién intrinseca con respecto a su formacién y su valor connotativo,
al mismo tiempo que se pueden encontrar diversos conceptos que
resaltan el nivel de su adquisicién. De acuerdo con la investigadora
Kelly McDonough (citada en Arias, 2018), el término ixtlamatini
que se usa para referirse a una persona que conoce, califica el rol que
tiene en la sociedad. La lengua, en cuanto producto cultural, refleja
la visién de los individuos, y en esta construccién de conocimientos
consideramos el idioma y su repertorio en los distintos campos se-
mdnticos como centrales e inseparables de otras producciones cultu-
rales. La gran mayoria de los conceptos necesitan ser interpretados y
explicados al espafiol, puesto que la forma de concebir y explicar el
saber y el conocer son muy distintos.

Resaltamos que en estos términos se guardan no sélo las dina-
micas y formas de transmisién de dichas producciones, sino que nos
brindan grandes revelaciones pocas veces explicadas que permiten
encontrar estrategias para su fortalecimiento y reconocimiento ante
la sociedad del conocimiento. Los conceptos locales hacen posible
también ver que la lengua masewal construye vocabularios de acuer-
do con los sistemas pragmadticos que responden a los distintos con-
textos.

RESULTADOS

Los conceptos locales nos permiten explicar la visién de los grupos
sociales, de las culturas y de los hablantes que hacen uso de ellos en
sus diversos contextos. El estudio de la lengua y la cultura nunca
debe separarse, atin menos dejar a un lado las denominaciones de
los elementos, las producciones y las pricticas internas. En este sen-
tido, la indagacién de la composicién de las palabras, asi como el
origen y los contextos de uso, nos permite conocer el pensamiento
y la intelectualidad. Por otro lado, para el anilisis en espanol no
basta con el uso de la traduccién literal y libre, sino la explicativa
y cultural, puesto que muchos vocablos requieren este recurso para
su comprension y aunque, en este caso, el contacto lingiiistico es es-
trecho, ambos idiomas expresan perspectivas diferenciadas. Se trata
“mds bien de traducir visiones del mundo, valores, sensibilidades,



temporalidades, sentidos afectivos, que constituyen los desafios
principales en cualquier experiencia de comunicacién intercultural.
Son asuntos que debemos abordar con mucho cuidado en cada caso
y contexto” (Mato, 2019, p. 11).

Bajo esta idea, es necesario considerar las dindmicas y ambientes
de formacién infantil masewal, aunque las fases, procesos y niveles
que aqui se describen no responden sélo desde y de la nifiez. Este
transcurrir responde a un sinnimero de temadticas relacionadas con
los valores y la ética. Desde el uso correcto del lenguaje, el trabajo
considerado una ética (Good, 2005) y las actitudes que cimientan al
yeknemilis o el “vivir bien” son la base de la instruccién. Es necesario
hacer hincapié en que esta perspectiva se encuentra en un grado de
desplazamiento debido a que existe poca relacién intergeneracional,
siendo las personas adultas quienes aseveran la presencia de un cam-
bio muy marcado dentro de la sociedad. Esto visibiliza que “es nece-
sario construir una relacién horizontal, a lo que se ha denominado
didlogo de saberes” (Herndndez, 2022, p. 54).

La formacién del masewal se encamina hacia el alcance del
ixpetanilis e ixmatilis o el “hacer que alguien despierte, se ilumine
y sepa del rostro”, respectivamente, de las personas, de los sistemas
locales, del trabajo y otras cuestiones abstractas. Cuando se habla del
rostro se hace referencia a la formacién de la persona misma, que
es reconocida cuando adquiere las habilidades de poder compartir
a través de la oralidad, de manera cinestésica y escrita, lo que sabe
y conoce.

El futuro chiwalis o actividad a la que se dedicard la persona se
manifiesta en los juegos que se relacionan con la ocupacién de los
padres, quienes a su vez asignan roles conforme al género que res-
ponde a la complementariedad. Actualmente, por el acceso a la tec-
nologfa y la migracién suelen desplazarse muchas dindmicas, por lo
que algunas familias mds jévenes que no viven en hogares multige-
neracionales tienden a seguir los procesos de formacién adquiridos
desde el exterior “@amo nochi ihkon mopiliskaltiah ok” “ya no todas

»

las personas forman a sus hijos de esta manera [masewal o nahua]
(Juana Vizquez, 2019).

Sobre esta discusién, encontramos el trabajo de Rodriguez, Pa-
radowska y Tauro (2011) acerca de los procesos de aprendizaje de los

*¥193Nd 3d TVLNIIHOHON VHH3IS ¥13A VNHYN-TYMISYIN 43DONOD A ¥438VYS 13d NOIDVZITVIDOS A NQIDISIN®AY 3d OAOLIW 13/ Z3d0OTIAYILNOW OINIWGIH .

195



= rlee NUEVA EPOCA / VOL. LIl NUM. 3 / 2023

—
O
[

saberes “tradicionales” entre los totonacos, en el que elaboran una
propuesta de educacién no formal en una comunidad del norte del
estado de Veracruz. Los autores comparan los métodos instituciona-
les y los “tradicionales comunitarios”. De acuerdo con el diagnésti-
co realizado en relacién con las formas de transmisién consideran
necesario impulsar espacios para el desarrollo de estos saberes y co-
nocimientos locales. El diseno de una metodologia con patrones de
transferencia, que contemplen las realizaciones como herramientas
de educacién y sin los horarios de las escuelas oficiales, permitird
ensefar a las nuevas generaciones las ciencias-practicas que se en-
cuentran amenazadas de desplazarse. Dicha reconfiguracién concer-
niente al dmbito educativo es expresada por Herndndez (2022, p.
55) en los siguientes términos:

El didlogo de saberes, desde otra perspectiva, se ha considerado
como una “hermenéutica colectiva”, en la que la interaccién, carac-
terizada por lo dialégico, recontextualiza y resignifica los “disposi-
tivos” pedagdgicos e investigativos que facilitan la reflexividad y la
construccién de sentidos de los procesos y acciones.

Asimismo, la familia, la comunidad y los factores internos son
los componentes que permiten tanto la transmisién como el despla-
zamiento de los saberes y conocimientos. Los investigadores tam-
bién consideran indispensable generar necesidades para el uso y ejer-
cicio de estos sistemas, como la apertura de espacios con modelos
de habilidad (personas) y bolsa comunitaria de habilidades (tipos de
sistemas y practicas en espacios definidos). Rodriguez ez a/. (2011)
sostienen la relevancia de discurrir las emociones, la reproduccién,
la observacidn, la participacién y la espiritualidad como puntos cla-
ve para los procesos de aprendizaje. En este mismo contexto, los
idiomas nativos en sus respectivos repertorios lingiiisticos cuentan
con términos para expresar, denominar, transmitir y conservar lo
que se sabe y conoce. Cada concepto guarda en su significado mds
profundo, literal e interpretativo grandes procesos que giran en tor-
no a un modelo propio de cada cultura.

La perspectiva de cada comunidad o pueblo guarda la esencia,
la historia y la visién que se ha generado a lo largo de los afios. Por



ejemplo, desde el pasaje andino, el concepto aymara amawt”a pro-
puesto por Esteban Ticona, responde a una resolucién de distintas
problemdticas a través del liderazgo (Arias, 2018). En este mismo
tenor, si nos remontamos al ambiente mesoamericano, encontra-
mos el concepto totonaco agqsqalala que de manera literal significa
“persona que piensa o sabe con la cabeza” (P. Pérez, comunicacién
personal, 10 de noviembre, 2019). La interpretacién de los concep-
tos anteriores va mds alld de lo visible y lo tangible. Es una manera
de estar consciente y de actuar conforme al saber, conocer y pensar.

Para adentrarnos en el contexto masewal o nahua por medio
de las incitaciones instructivas orales: xitachia responde a la obser-
vacion, va de la mano con xitapalewi-xikaki que es la ayuda, la es-
cucha y la participacién. Lo anterior da paso a ximonextili que es la
experimentacién y motiva a la ensenanza-aprendizaje y la practica
para lograr el xikchiwa que es la realizacién y la produccién. De
esta manera se llega al xiknexti, que significa ilumina, y demuestra
para el xikmelawa, que es el hacer verdad, precisar y rectificar el sa-
ber y conocer. En este sentido, como sostiene Dietz (2022, p. 335),
“para ubicar las epistemologias indigenas es necesario pensarlas des-
de un enfoque intercultural, lo cual implica identificarlas en perma-
nente tensién y subordinacién no solamente a saberes hegemonicos,
sino igualmente a haceres y poderes vinculados a la epistemologia
dominante, escolarizada”.

De acuerdo con la aportacién anterior, la epistemologia masewal-
nahua requiere una sistematizacion y transduccién espacio-tempo y
lingtiistico-cultural que permita su reflexién y aplicacién. Bajo esta
perspectiva, se observa que, para el empleo de los conceptos, se usa
el prefijo imperativo /xi/ que aparece en contextos cotidianos para la
instruccién-formacién segtin se presenta en el cuadro 2.

De esta manera, cuando se incumplen las instrucciones, se re-
curre al tahtamachiwalis y tahtalili, que es la repeticién o imitacién
para corregir y modelar al aprendiz por parte del adulto, por lo regu-
lar se busca una referencia (persona o animal) que comete algin acto
similar para indicar que eso no se debe hacer. 7ahralili se asemeja a
una “correccién” en términos del espafiol, con la intencién de que se
descubra lo que no es “correcto” (teyin amo kwali) y se practique el
takamatilis o sea “percibir lo humano”, que es “obedecer” de modo

*¥193Nd 3d TVLNIIHOHON VHH3IS ¥13A VNHYN-TYMISYIN 43DONOD A ¥438VYS 13d NOIDVZITVIDOS A NQIDISIN®AY 3d OAOLIW 13/ Z3d0OTIAYILNOW OINIWGIH .

197



= rlee NUEVA EPOCA / VOL. LIl NUM. 3 / 2023

198

que no se repita (Mancilla, 2019), esto da paso al talnamikilis y el
“saber del rostro” de un ser humano (ixmatilis). En el diagrama 1 se

muestra como este primer concepto conglomera distintas produc-

ciones tangibles e intangibles tal como se explicé anteriormente.

B Cuadro 2. Uso de los términos de instruccion

Expresion cotidiana

Traduccién al espaiiol

Formacién

Ihkon, teha tipiliok xitachia keniwh
kichiwah, no welis xitapalewi ta
onpa tikyekitas intekiwh. Xitakaki
keman tahtowah oksekin, amo welis

titetahtolpanawis.

Asi, como eres menor, observa como
actuan, también si puedes, ayuda,
puesto que ahi veras como es su
trabajo. Escucha cuando hablan los

demads, no puedes quitar la palabra.

Empezarasery a
saber dentro de la

comunidad.

Keman timoskaltia amo nochipa ihkon
titanemilis, yeh ika ximonextili tensa
tekit, amo powi o so titatanis ta nohon
sayoh mitsnextilia.

Yeh ika xikchiwa teyin tiweli wan

onpa kemah powi kemeh tekit, ihkon

timonextilihkeh, tikonemeh tipewayah.

Cuando creces cambia tu forma de
pensar, por eso enséiate y aprende

un trabajo, no cuenta como tal o no

se gana en un principio, ahi practicas.

Por eso, haz o produce con lo
adquirido, nosotros asi aprendimos,

desde pequefios asi nos formaban.

Saber y poder para
hacer dentro de la

comunidad.

Axkan nikneki xiknexti kox tiwelik
nohon “nawixochit”. Ihkon yolik
xikmelawa wan moitas kox ihkon
kemeh tikitakeh.

Ahora demuestra (pon a la luz)

si aprendiste el nawixochit (una
melodia). Poco a poco “haz verdad,
precisa y rectifica lo visto para

confirmar (ver).

Conocer para
transmitir dentro de la

comunidad.

Fuente: elaboracién propia con base en la sistematizacién de la observacién y conversaciones.

H Diagrama 1. El concepto talnamikilis y los sistemas

Fuente: elaboracién propia.

Gastronomia

<



El concepto que da certeza de que el individuo no se encuentra
sin sabidurfa al iniciar a adquirir habilidades y conocimientos es el
mati cimentado en el talnamikilis. De esta forma, el mati o saber es
la accién de partida para la adquisicién y socializacién del sistema,
se relaciona intrinsecamente con el zahrol o la palabra, es decir, es de
cardcter oral-auditivo.

En esta fase existen dos procesos muy importantes que se en-
cuentran extremadamente relacionados entre si, la observacién y la
participacién. La observacién es un proceso largo que ocurre en di-
versos ambientes y contextos, como afirma Castilleja (2011), los si-
tios comunitarios nos permiten percibir, conocer, y explicar la dimen-
sién temporal y espacial de la vida social. Desde la nifez la persona
realiza la indagacién gracias a las distintas experiencias, producciones
y oficios locales. Lo anterior nos revela el pensamiento masewal que
dicta ‘twelis komo ipa ika tiyolik tikyolnehneki”, “aprenderds si naces
y sigues lo que desea tu corazén”, o sea, “cuando empiezas a ser y a
saber” (Juan Hilario, 2019), es decir, se inicia al estar en contacto,
como sostiene Luis Monterde (2019), de lo contrario el proceso serd
mids tardado o simplemente no se completard, adquiriendo otra fi-
nalidad y significado, en cuanto a la musica, por ejemplo, se refiere.

Ne konemeh cantarohtioweh ya keniwh yowi sones, ihkon kiwikah,
pero ayamo ihkon kiwika kemeh yowi verso, sayo no ibkon san kwika
isones. Teha tikneki no timomachtis, nohon teha tiktalilis ya inom-
bre, nochi de keniwh kinamiktias, de keniwh para kinamikis ya so-
nes keniwh yowi. Wan mah motenewa, toni, keniwh monotsa, uelis
tiktenewas ne tokniwh, weli tiktenewa se kowit. Weli tiktenewa ya
xalxokoxochit. Teyin tikixabsis.

Los nifos cantan como va la melodia [sonido], pero atin no como
va el verso [oralidad], sélo siguen el sonido. Si quieres aprender
eso te tocard poner nombre al soz de acuerdo con el sonido para
adaptarse con el ritmo. Entonces, que se mencione lo que se desee
y como se llame esa persona, puedes mencionar un 4rbol. Puedes
mencionar el xalxokoxochit o flor de guayabo. Lo que encuentres
con la mirada.

*¥193Nd 3d TVLNIIHOHON VHH3IS ¥13A VNHYN-TYMISYIN 43DONOD A ¥438VYS 13d NOIDVZITVIDOS A NQIDISIN®AY 3d OAOLIW 13/ Z3d0OTIAYILNOW OINIWGIH .

199



= rlee NUEVA EPOCA / VOL. LIl NUM. 3 / 2023

200

Es importante recalcar que existe una observacién no directa (no
participante) porque el aprendiz no se involucra en las actividades
y s6lo las reproduce en los juegos (locales) que son permitidos por
los padres porque determinan los gustos y las habilidades que reto-
mard pronto en la vida adulta; mientras que la directa implica una
participacién sin llegar a ocupar un espacio o cargo importante en
la ejecucion o trabajo. En este proceso se corrige (observando) y sin
llegar a dar una explicacién concreta, como sucede en la experimen-
tacién (porque atn no cuenta lo que se hace) “tka mawiltibtok san
nohon” “sdlo estd jugando con ello” (Juana Vizquez, 2019).

La participacién es, precisamente, involucrarse en los sistemas
por medio de la “ayuda”. En muchos casos no se puede opinar de lo
que se hace y se siguen las instrucciones de las personas que saben y
la actividad o producto con la que se practica es considerada “ayamo
yektachiwh” o “atin no estd bien hecho” (Juana Vizquez, 2019). Exis-
ten sistemas que no se comparten por medio de este proceso y sélo
se permite la observacién indirecta, como el de curacién sobre los
estados de dnimo, energética (tenotsalis y ahakwilis) o espiritual en
términos religiosos. Lo anterior porque existen médicos que nacen
con la habilidad, por lo tanto, no hay un sistema de ensenanza. Esto
separado, en algunas ocasiones, del zapahtilis o remediar con otros
procesos no abstractos, incluyendo la medicina convencional.

Con esta perspectiva, se forma una persona tamatini. Es impor-
tante resaltar que el uso del prefijo /7a/ indefinido para animales,
objetos o abstractos refiere que se sabe, mientras que el sufijo /ni/
remarca el oficio de la persona. En este mismo sentido, se entiende
que el zamatini es quien usa los discursos orales para dictar y realizar
actos con su sabiduria.

Durante la observacién y la participacién, en muchos casos, lo
que hace la persona no cuenta atin como un producto tratdindose de
un oficio y, si se refiere a una actividad discursiva, no es considerada
tahtol o palabra que debe seguirse, porque es necesario completar los
siguientes niveles de adquisicién. Al cumplirse estos dos procesos se
pasa a la experimentacién cuando el sistema asi lo requiere y el am-
biente lo permite, puesto que algunos temas sé6lo se socializan a nivel
bésico debido a diversos factores como el poco interés, la migracién
o la falta de medios y recursos que direccionan al desplazamiento.



Dentro de la fase mati o “sabe” existen tres niveles que posicio-
nan e indican cémo y dénde se obtiene la sabiduria; el yekmati o
“sabe bien” constituye el primer nivel. Esto implica que lo que se
dicta se obtenga por medio de una explicacién. Se trata de una per-
sona que asiste al ambiente y tiene la capacidad de exponer.

El siguiente paso es el absikamati o “sabe muy bien”, para ello
se necesita una prueba, demostrable de manera fisica u oral, o una
explicacién detallada. Este término es el que se usa con mds frecuen-
cia, puesto que el siguiente implica otros procesos adquiridos por
medio de la experiencia. Lo anterior quiere decir que los dos prime-
ros niveles los pueden obtener las personas independientemente de
la edad o trayectoria de acuerdo con el tipo de ralnamikilis-sistema
del que se trate.

El tercero, weyimati o “sabe mucho”, implica haber pasado los
niveles anteriores y tener una experiencia larga sobre el tema que se
dicta. Este lo obtienen las personas adultas que son quienes orientan
a los jévenes en cuestiones éticas y morales, principalmente a las fa-
milias recién formadas. También da paso al wewehtahtol, la palabra
de los grandes o el consejo que se da a las nuevas generaciones. Con-
viene recalcar que, como se menciond, en algunos casos el proceso
no inicia desde la nifiez, sino en el momento en que la persona se
sumerge en el contexto y decide aprender algin oficio; el diagrama
2 sintetiza la fase mati o sabe.

Otra fase muy importante es la habilidad weli o “poder”, ligada
indiscutiblemente con mati e ixmati y de orientacién cinestésica.
En ésta se encuentran la experimentacién y la produccién, que son
los procesos que favorecen el desarrollo de la adquisicién y la socia-
lizacién. La experimentacién consiste en el ejercicio del mlnamikilis
y se decide practicar o aproximarse a él de manera intencional, por
necesidad o por tradicién. Se puede asistir con los interlocutores,
maestros locales o poseedores y obtener una explicacién de lo que se
desea aprender. En este momento es cuando la persona muestra las
habilidades y “decide empezar a hacer” (Juan Hilario, 2019), que,
en otros términos, muestra la intencién e interés por dominar algin
sistema local.

*¥193Nd 3d TVLNIIHOHON VHH3IS ¥13A VNHYN-TYMISYIN 43DONOD A ¥438VYS 13d NOIDVZITVIDOS A NQIDISIN®AY 3d OAOLIW 13/ Z3d0OTIAYILNOW OINIWGIH .

201



B Diagrama 2. Fase mati

Tahrol
Oralidad

Xitachia
Observacion

Maii
Saber

Xitapalewi
Participacion

Takakilis
Auditivo

Fase Proceso

Yekmari
Saber bien

|

Saber muy bien

|

Weyimati
Saber mucho

Nivel

Tamatini
Persona que sabe
Tahtolmatini
Persona que sabe
dar diseurso

Funcion

Fuente: elaboracién propia.

De esta forma, se llega a la produccién de lo que se experimen-
ta y la elaboracién o ejecucién es la muestra de que el proceso se
ha completado. Casi todos los sistemas de expresién llegan al weli.
El concepto hace que la persona sea conocida con la especialidad
que adquiere en las técnicas mencionadas. El vocablo weli tiene una
alta productividad puesto que todo gira en torno a ello, ubicindose
como punto complementario e intermedio entre saber y conocer.
Esto nos muestra que la produccién es muy importante para man-
tener vivo un sistema cuando se trata de una sociedad con enfoque
préctico-oral. En este sentido,

Los “saberes-haceres” son conocimientos précticos, validados em-
piricamente mediante su aplicacién cotidiana. A ambos tipos de
saberes se une la dimensién de los “poderes-saberes”, de la impli-
cacién politica que necesariamente adquiere la apropiacién y re-
significacién de saberes por determinados actores académicos o
comunitarios (Dietz, 2022, p. 3306).

Al ser cinestésica, la fase weli implica que la exposicién del
aprendizaje se haga por medio de la accidén, en este caso, el aprendiz
o momachtiani obtiene las capacidades de realizar y sistematizar por

= rlee NUEVA EPOCA / VOL. LIl NUM. 3 / 2023

medio de la préctica. Por otro lado, la persona que imparte clases

202



sobre temas variados es el femachtiani o ensehante, pues tiene la
habilidad de ejecutar, explicar y plasmar o representar lo aprendido.

En cuanto a los niveles de habilidad también se encuentra el
yekweli o “puede bien”, cuando la persona muestra un sistema com-
pleto, ejecuta y explica. Ademds, el absikaweli o “puede muy bien”
es el poder transferir a otros lo aprendido por medio de la realiza-
cién a través del rol de ranextiliani que, de manera literal, significa
“quien ilumina” o gufa. El weyiweli o “puede mucho” suele aparecer
en algunos contextos donde se reconoce una mayor habilidad con
respecto a la produccién y registro (oral, prictico o escrito) de un
sistema adquirido. El diagrama 3 resume la fase weli.

H Diagrama 3. Fase weli

Chiwalis Yekweli
Habilidad Poder bien

Ximonextili
Experimentacion

Tanextiliani

Weli PR —_— Ahsikaweli . —_— Persona que guia
Poder Poder muy bien Temachtiani
Persona que ensefla
Xikchiwa
Produccion
Ximolini Weyiweli
Kinestésico Poder mucho
Fase Proceso Nivel Funcién

Fuente: elaboracién propia.

La Gltima fase es el ixmati o “conocer”, en los contextos comuni-
tarios se usa para la afirmacién sobre conocer a las personas, animales
u objetos. En términos mds amplios, es el resultado de pasar los dis-
tintos procesos en las fases de mati y weli. Es cuando se completa la
formacién y una mujer o un hombre debe ser un buen practicante de
takachiwalis y takaitalis, es decir, del “hacer” y “ver” (dirigir acciones)
y tratar al otro “como ser humano” para el yeknemilis o vivir bien.

*¥193Nd 3d TVLNIIHOHON VHH3IS ¥13A VNHYN-TYMISYIN 43DONOD A ¥438VYS 13d NOIDVZITVIDOS A NQIDISIN®AY 3d OAOLIW 13/ Z3d0OTIAYILNOW OINIWGIH .

203



= rlee NUEVA EPOCA / VOL. LIl NUM. 3 / 2023

204

El concepto ixmatilis se relaciona con el aibkwilolis o la accién
de representar o trazar signos, la escritura, y a ello obedecen dos
procesos muy importantes que son la evidencia y la aprobacién,
que requieren una alta capacidad visual. Desde el ndhuatl antiguo
y clésico, escrito durante la Colonia (Wright, 2016), se muestra la
existencia de los tlamatinin, tlahkwilo y los temachtianin que son los
sabedores, conocedores, escritores y ensenantes, respectivamente,
como oficios especializados en la sociedad mexica.

La evidencia es el proceso que se requiere para el uso del vocablo
“ixmati” e implica un tiempo prolongado y un soporte para registrar
la comprensién, sistema o producto. Implica, ademds, recibir una
instruccién continua, como se hace en una escuela formal. Cabe
destacar que este concepto (¢a-ixmati-lis) es empleado para denomi-
nar el saber y el conocimiento institucional y cientifico.

Lo anterior nos muestra, sin lugar a duda, que las sociedades
amerindias tienen un sistema educativo que incluye las fases anali-
zadas, los procesos y los niveles descritos. La oralidad, la ejecucién
y la escritura han sido los elementos esenciales para la adquisicién y
la socializacién dentro de dichas comunidades. Otro suceso indis-
cutible es que el contacto con el occidente desplazé algunos proce-
dimientos de representacién y sistematizacion de los conocimientos
(Brotherston, 1992), principalmente el escrito por el fonético que
usamos en la actualidad, posicionando a los pueblos como “analfa-
betas” en términos escolares.

La aprobacién social es el proceso por el que se ratifican los co-
nocimientos que se tienen, los cuales deben impactar tanto indivi-
dual como socialmente, de este modo, la persona es identificada con
el oficio-profesién que conoce y deja un producto para la comu-
nidad, asi como la demostracién de valores y una ética “adecuada”
(kwali) por medio de los hechos y las actitudes.

En cuanto a los niveles, se llega al yekixmati que es “conoce bien”
cuando se muestra la mayor parte de los procesos y suficiente evi-
dencia, existe explicacién y demostracion. Al absikaixmati o “conoce
muy bien” cuando, ademds de la evidencia, se cumple con todos
los procesos y niveles de mati y weli y se registra por medio de una
escritura. Por Gltimo, el weyiixmati o “conoce mucho” es empleado
para denominar al alto conocimiento adquirido, en la actualidad,



entran aqui las cuestiones académicas demostrables (explicar, ejecu-
tar, registrar) y de manera circunstancial permite resolver asuntos o
problemadticas que demanda la sociedad al combinarlo con los sis-
temas locales.

Los conceptos locales guardan y expresan las fases, procesos y
niveles de sabiduria y conocimientos de una sociedad, en este caso,
la lengua masewal permite la formacién de otros conceptos que in-
dican qué, cémo y dénde se adquieren, como en los términos anali-
zados. En el diagrama 4 se resume el ixmati.

B Diagrama 4. Fase ixmati

Taihkwilolis Yekixmati
Escritura Conocer bien
Xiknexti
Reproduccion \
Taixmatini
) Persona que conoce
Ixmati Ahsikaixmati 1
C L — —_— . — & YWO
“onocer Conocer muy bien Takkwilowani
Persona que escribe
Temachtiani
. Persona que enseiia
Xikmelawa
Aprobacion
Xikita Weyiixmati
Visual Conocer mucho
Fase Proceso Nivel Funciéon

Fuente: elaboracién propia.

Es de suma importancia recalcar que las fases estdn ligadas en-
tre si, lo que significa que el aprendiz puede ubicarse en diferentes
procesos de alguna temdtica u oficio y adquirir nuevos de manera
simultdnea. Esto se interpreta de modo que una persona puede ser
el tahtolmatini, “orador” o “sabedor de palabras”, nextiliani “guia”,
temachtiani “maestro” y taixmatini “conocedor” al mismo tiempo,
mientras que en otros casos puede cumplir sélo un rol bésico.

De acuerdo con lo anterior, en los estudios culturales y socia-
les amerindios es imprescindible preguntarnos con qué, cémo, para

*¥193Nd 3d TVLNIIHOHON VHH3IS ¥13A VNHYN-TYMISYIN 43DONOD A ¥438VYS 13d NOIDVZITVIDOS A NQIDISIN®AY 3d OAOLIW 13/ Z3d0OTIAYILNOW OINIWGIH .

205



= rlee NUEVA EPOCA / VOL. LIl NUM. 3 / 2023

206

qué, por qué y dénde intervenimos; entender que el producto de
una investigacién debe generar un impacto en el colectivo y en la
sociedad del conocimiento. En este sentido, se plantea aportar hacia
el ejercicio tedrico-prictico que coadyuve a la planeacién, disefio
diddctico y propuestas para una educacién con enfoque intercultu-
ral, comunitario, indigena, popular o de otras corrientes que buscan
potenciar y reconocer los sistemas de los pueblos. Actualmente, la
intelectualidad se asocia con la escritura y la publicacién, alejada del
didlogo, la participacién y la colaboracién intercultural para apre-
ciar otras maneras de hacer ciencia en las disciplinas que trabajan
con seres humanos. Como hemos observado, tanto la lengua como
los ambientes determinan las formas de construccién de los saberes,
habilidades y conocimientos. Por ello en las ciencias sociales y hu-
manidades “la interpretacién de los resultados de cualquier forma de
produccién del conocimiento debe hacerse teniendo en cuenta esas
condiciones de produccién. No hay conocimiento universal, ningu-
no lo es; rotundamente no, al menos en los campos mencionados”
(Mato, 2019, p. 8). De acuerdo con la afirmacién anterior, existen
ciencias y conocimientos locales que deben llevar el calificativo de la
cultura que los origina.

Finalmente, el saber masewal es la fase que se adquiere por me-
dio de la observacién y la participacién en los ambientes y contextos
comunitarios. Se socializa y se adquiere en los primeros anos de la
infancia, es de cardcter oral y auditivo. Tiene una orientacién moral
que asigna roles y funciones para la resolucién de distintas proble-
madticas.

Mientras tanto, el conocimiento se adquiere por medio del saber
y de las habilidades o weli, es decir, de la observacién, participacién,
experimentacién y produccién del sistema. Configura funciones es-
pecializadas por medio de la escritura, que permite la socializacién y
adquisicién a través de diversos medios de registro. Tiene una orien-
tacion visual que requiere una formacién continua que se sustenta
en la reproduccién y la aprobacién social.

El saber y el conocer requieren habilidades para su formacién.
De esta manera, la fase weli juega un papel intermedio, y la cultura
oral de la sociedad masewal favorece la transmisién de las produccio-
nes a otras generaciones. Asimismo, ambas construcciones poseen



diferentes niveles demostrables por medio de la orientacién de cada
una. En el cuadro 3 se recapitula la sistematizacién y los términos
profundizados.

W Cuadro 3. Método masewal-nahua de socializacién
y adquisicién del saber y conocer

Mati Weli Ixmati
Fase “Sabe” “Puede” “Conoce”
(Oral-auditivo) (Habilidad-cinestésico) (Escrito-visual)
Observacion ) B
Proceso Experimentacion Aprobaciéon
Xitakaki
(A partir de los Ximonextili Xiknexti
Xitachia
términos de L Produccién Comprobacién
i Participacion . "
instruccién) Xikchiwa Xikmelawa
Xitapalewi
Yekmati Yekweli Yekixmati
Sabe bien Puede bien Conoce bien
Nivel Ahsikamati Ahsikaweli Ahsikaixmati
ivel
Sabe muy bien Puede muy bien Conoce muy bien
Weyimati Weyiweli Weyiixmati
Sabe mucho Puede mucho Conoce mucho
Tamatini Temachtiani
B Tahtolmatini Tanextiliani Taixmatini
Funcién
Persona que sabe y Persona que ilumina, que Persona que ensena a
(Rol social)
comparte el saber por guia y ensefia. otras personas, maestro
medio de la oralidad. y conocedor.
Conocer para
. Empezar a ser y a saber Saber y poder para hacer .
Formacion transmitir dentro de la
dentro de la comunidad. dentro de la comunidad. .
comunidad.

Fuente: elaboracion propia.

CONCLUSIONES

La musica, la vestimenta, la comida son zalnamikilis; por ello, recono-
cer estas producciones culturales como portadores orales de conoci-
mientos e intelectualidad es posicionar a las sociedades minorizadas
(Chikangana, 2014). Al mismo tiempo, éstas nos ayudan a resolver
las diversas problemdticas y crisis que enfrentamos en América La-
tina dentro las poblaciones originarias. Lo anterior porque, a pe-
sar de los esfuerzos internos y externos, comunitarios, académicos
y estatales, por indigenas y no indigenas, no se ha podido frenar el
desplazamiento y la pérdida de los sistemas locales, lo que se sitda

*¥193Nd 3d TVLNIIHOHON VHH3IS ¥13A VNHYN-TYMISYIN 43DONOD A ¥438VYS 13d NOIDVZITVIDOS A NQIDISIN®AY 3d OAOLIW 13/ Z3d0OTIAYILNOW OINIWGIH .

207



= rlee NUEVA EPOCA / VOL. LIl NUM. 3 / 2023

208

como uno de los grandes retos en la actualidad. Por lo tanto, la bis-
queda de medios propios, desde diversos dmbitos bilaterales, como
en este trabajo, desde la academia y la comunidad, constituye una
alternativa relevante.

Entonces, si el talnamikilis se encuentra en la construccién,
transmisién, adquisicién y socializacién del mati e ixmati, “saber” y
“conocer”, la oralidad resulta crucial en este proceso. En los tltimos
afos, gracias a los registros de “oralitura” (Rocha, 2014), se presen-
tan grandes y profundas reflexiones filos6ficas que son parte de un
sistema de pensamiento. Como sostiene el autor, se da a conocer a
otras sociedades el valor intelectual de las poblaciones indigenas.

Bajo este mismo andlisis, en la academia, se ha dado poca visi-
bilidad e importancia a los saberes y conocimientos locales. Como
consecuencia, muchos integrantes de los distintos pueblos, presio-
nados por los sistemas estatales, han dejado de transmitirlos a las ge-
neraciones mds jévenes, porque la sociedad del conocimiento esco-
lar despliega un poder sobre la formacién ideolédgica de las personas.

La presente sistematizacién da cuenta de la importancia de con-
siderar las terminologfas propias donde la oralidad toma un papel
central para construir el aprendizaje. Asimismo, presenta un avance
para una futura planeacién de educacién intercultural, auténoma,
comunitaria, popular, multilingiie y bilateral, ya que se puede adap-
tar a los modelos que se proponen desde la educacién estatal, porque
el andlisis que se presenta es meramente traducible a otras culturas,
lenguas y contextos. Estd sustentado con las aportaciones e infor-
macién que se aplica en la comunidad de estudio; sin embargo, es
necesario reconocer que dichas dindmicas se encuentran en peligro
de desaparecer debido a que existe una disminucién de las interac-
ciones intergeneracionales; ademds de los procesos migratorios, el
desplazamiento lingiiistico, las cuestiones politicas, la ausencia de la
lengua en la tecnologfa y el acceso a la educacién universitaria donde
no se reflexionan ni se desarrollan metodologias para atender estos
temas emergentes.

El empleo de recursos culturales autéctonos nos orienta en la com-
prension de los procesos revolucionarios: nos ayuda a explicar en
parte como las clases populares, victimas de la violencia masiva que



ejerce el estado y carentes de participacién formal en la politica,
pueden a veces mantener un movimiento de resistencia nacional

(Almeida y Urbizagdstegui, 2002, p. 177).

Como sostienen los autores, este trabajo es un recurso o medio
que nace de otros, como la lengua, la oralidad y las dindmicas de
socializacién. También senalan que estas formas de manifestar son
propias de “culturas politicas de resistencia y oposiciéon” (Almeida y
Urbizagdstegui, 2002, p. 147) frente a un sistema dominante, para
ello, las investigaciones y producciones como la presente, crean un
“encuadre de accién colectiva” (Almeida y Urbizagdstegui, 2002,
p. 148), que requiere tres tareas fundamentales. La primera es un
diagnéstico, en el que se consideran los elementos necesarios que
se requieren para emprender una accién, se pone de manifiesto una
realidad y se presenta un desglose que parte de lo empirico a un
andlisis con técnicas de las ciencias sociales y humanas. La segun-
da es el pronéstico, donde justo con esta sistematizacién se puede
vislumbrar el alcance que puede tener, a partir de un enfoque in-
terdisciplinar, llevar a cabo un plan de accién, tanto comunitario
como académico y estatal para potenciar la ensehanza-aprendizaje
de las diversas producciones de los pueblos indigenas. La tercera,
la motivacién, con este trabajo se busca que diversas figuras y dreas
de conocimiento, asi como agentes, puedan acceder a un recurso y
aportacién que inspire futuras investigaciones, que se pueda tomar
como base, para aplicar o mejorar las iniciativas en pro de los saberes
y los conocimientos de las poblaciones. De acuerdo con Hekking
y Nufez (2020), hoy existe una gran preocupacién tanto a nivel
nacional como internacional por “salvar” no sélo a las lenguas, sino
también a otros procedimientos y expresiones.

Los autores proponen una educacién intercultural multilin-
giie para todos los mexicanos y resaltan que sélo de esta manera
se puede hablar de una verdadera praxis de este enfoque. Reconocen
que en las poblaciones indigenas existen diversos factores que inci-
den en la desaparicién de los sistemas en cuestion, desde el rezago y
la deficiencia educativa en la mayoria de las comunidades, el uso del
espafiol como primera lengua y, aunado a esto, la formacién de los
nifios con poco dominio formal de éste; la falta de estandarizacion

*¥193Nd 3d TVLNIIHOHON VHH3IS ¥13A VNHYN-TYMISYIN 43DONOD A ¥438VYS 13d NOIDVZITVIDOS A NQIDISIN®AY 3d OAOLIW 13/ Z3d0OTIAYILNOW OINIWGIH .

209



= rlee NUEVA EPOCA / VOL. LIl NUM. 3 / 2023

210

de muchos idiomas originarios, los profesores que no dominan la len-
gua de su lugar de trabajo y las ideologias que se tienen hacia ellas,
tanto de las autoridades educativas, como de los padres de familia y
el estudiantado (Hekking y Nufiez, 2020). Por tltimo, cabe destacar
que la sistematizacién que se presenta se encuentra en ejecucién de
manera independiente por medio de talleres cuyo objetivo consiste
en fortalecer y socializar la musica nahua con las generaciones jove-
nes, donde se busca vincular la escuela, la comunidad y los actores
que poseen el sistema musical y lingiiistico. Ademds, se usa para la
ensefanza de la lengua nédhuatl como segundo idioma en contextos
formales, con la intencién de generar experiencias que puedan siste-
matizarse en ambos contextos.

REFERENCIAS

Almeida, R., y Urbizagistegui, R. (2002). Cutumay Camones. La musica
popular en el movimiento de liberacién nacional de El Salvador. Ta-
ller. Revista de Sociedad Cultura y Politica, (7), 145-183. https://www.
academia.edu/1365424/cutumay_camones_la_m%c3%?9asica_popu-
lar_en_el_movimiento_de_liberaci%c3%93n_nacional_de_el_salva-
dor

Alvarez, A., Arribas, A., y Dietz, G. (Eds.) (2020). Investigaciones en movi-
miento: etnografias colaborativas, feministas y decoloniales. Buenos Aires:
CLACSO.

Argueta, A., Corona, E., y Hersh, P. (Coords.) (2011). Saberes colectivos y
didlogo de saberes en México. Puebla: Universidad Iberoamericana.
Arias, A. (2018). From Indigenous Literatures to Native American and In-
digenous Theorists: The Makings of a Grassroots Decoloniality. Latin
American Research Review, 53(3), 613-626. http://doi.org/10.25222/

larr.181

Bérnard, S. M. (2019). Autoetnografia. Una metodologia cualitativa. Mé-
xico: Universidad Auténoma de Aguascalientes y El Colegio de San
Luis.

Brotherston, G. (1992). La américa indigena en su literatura: los libros del
cuarto mundo. Estados Unidos: Cambridge University Press.

Castilleja, A. (2011). Sistemas de conocimiento en competencia: un es-
tudio en pueblos purépecha. En A. Argueta, E. Corona y P. Hersh



(coords.), Saberes colectivos y didlogo de saberes en México (pp. 393-
416). Puebla: Universidad Iberoamericana.

Chikangana, E (2014). Oralitura indigena como un viaje a la memoria.
En L. M. Lepe (coord.), Oralidad y escritura. Experiencias desde la lite-
ratura indigena (pp. 56-75). México: Direccién General de Culturas
Populares. Programa para el Desarrollo Integral de las Culturas de los
Pueblos y Comunidades Indigenas.

Del Val, J. M. (2022). Interculturalidad y didlogo de saberes en la edu-
cacién superior. En A. L. Gallardo y C. Rosa (eds.), Epistemologias
e interculturalidad en educacién (pp. 319-332). México: Universidad
Nacional Auténoma de México (UNAM), Instituto de Investigacio-
nes sobre la Universidad y la Educacién (IISUE). htep://www.iisue.
unam.mx/publicaciones/libros/epistemologias-e-interculturalidad-en-
educacion

Dietz, G. (2022). Los saberes indigenas en la educacién superior: entre
ausencias y emergencias. En A. L. Gallardo y C. Rosa (eds.), Epis-
temologias e interculturalidad en educacion (pp. 333-357). México:
Universidad Nacional Auténoma de México (UNAM), Instituto de
Investigaciones sobre la Universidad y la Educacién (IISUE). heep://
www.iisue.unam.mx/publicaciones/libros/epistemologias-e-intercul-
turalidad-en-educacion

Dietz, G. (2011). Hacia una etnograffa doblemente reflexiva: una pro-
puesta desde la antropologfa de la interculturalidad. A/BR. Revista de
Antropologia Iberoamericana, 6(1), 3-26. https://www.redalyc.org/arti-
culo.0a?id=62321332002

Foro Internacional Indigena en Biodiversidad (2006, 11 a 13 de diciem-
bre). Indicadores de Conocimiento Tradicional de América Latina y
el Caribe. Seminario de expertos de América Latina y El Caribe sobre
indicadores pertinentes para las comunidades indigenas y locales y el con-
venio sobre diversidad bioldgica. Quito. https://ilamdocs.org/documen-
to/3450/

Good, C. (2005). Ejes conceptuales entre los nahuas de Guerrero: expre-
sién de un modelo fenomenolégico mesoamericano. Estudios de Cul-
tura Ndhuatl, 36, 87-113.

Hekking, E., y Nafiez, R. A. (2020). Educacidn intercultural multilingiie
para todos los mexicanos. Tlahuizcalli, 41-48. https://sites.google.
com/site/eaecbpublicaciones/

*¥193Nd 3d TVLNIIHOHON VHH3IS ¥13A VNHYN-TYMISYIN 43DONOD A ¥438VYS 13d NOIDVZITVIDOS A NQIDISIN®AY 3d OAOLIW 13/ Z3d0OTIAYILNOW OINIWGIH .

211



= rlee NUEVA EPOCA / VOL. LIl NUM. 3 / 2023

212

Herndndez, V. (2022). Conocimientos cientificos y saberes tradicionales:
encuentros y desencuentros desde la concepcién nahua y la otredad.
En A. L. Gallardo y C. Rosa (eds.), Epistemologias e interculturalidad
en educacion (pp. 39-60). México: Universidad Nacional Auténoma
de México (UNAM), Instituto de Investigaciones sobre la Universidad
y la Educacién (IISUE). htep://www.iisue.unam.mx/publicaciones/li-
bros/epistemologias-e-interculturalidad-en-educacion

Hilario, J. (2019, 10 de marzo). Entrevista de H. Monterde [Cinta de au-
dio]. Maj timonojnotsakan keniuj chijchiujtok nojon xochisones (Hable-
mos sobre los xochisones). San Miguel del Progreso, Huitzilan de Serd4n,
Puebla, México.

Mancilla, M. (2019, 4 de marzo). Entrevista de H. Monterde [Cinta de
audio]. Maj timonojnotsakan keniuj chijchiujtok nojon xochisones (Ha-
blemos sobre los xochisones). San Miguel del Progreso, Huitzilan de Ser-
dén, Puebla, México.

Mato, D. (2019). M4s alld de la academia: estudios culturales y practi-
cas interculturales. Educagio & Realidade, Porto Alegre, 44(4) 1- 13.
http://dx.doi.org/10.1590/2175-623689213

Monterde, L. (2019, 4 de marzo). Entrevista de H. Monterde [Cinta de
audio]. Maj timonojnotsakan keniuj chijchiujtok nojon xochisones (Ha-
blemos sobre los xochisones). San Miguel del Progreso, Huitzilan de Ser-
din, Puebla, México.

Naciones Unidas (1992). Convenio sobre la Diversidad Biolégica [Docu-
mento]. hteps://www.un.org/es/

Rocha, M. (2014). Oralitura indigena como un viaje a la memoria. En L.
M. Lepe (coord.), Palabras de vuelta (ora)lituras indigenas contempord-
neas en Colombia y algunas de sus conexiones continentales (pp. 76-99).
México: Direccién General de Culturas Populares. Programa para el
Desarrollo Integral de las Culturas de los Pueblos y Comunidades In-
digenas.

Rocha, M. (2012). Palabras mayores, palabras vivas. Tradiciones miticos-
literarias y escritores indigenas en Colombia (Premio Nacional de Inves-
tigacién en Literatura). Colombia: Tauros.

Rodriguez, S., Paradowska, K., y Tauro, A. (2011). Los procesos de apren-
dizaje de los saberes tradicionales entre los totonacos. En A. Argueta,
E. Coronay . Hersh (coords.), Saberes colectivos y dialogo de saberes en
Meéxico (pp. 393-416). Puebla: Universidad Iberoamericana.



Shiva, V. (2010). Biopirateria. El saqueo de la naturaleza y del conocimiento.
Espana: Icaria.

Toledo, V. M. (2011). Del “didlogo de fantasmas” al “didlogo de saberes™:
conocimiento y sustentabilidad comunitaria. En A. Argueta, E. Coro-
nay P. Hersh (coords.), Saberes colectivos y dialogo de saberes en México
(pp. 393-416). Puebla: Universidad Iberoamericana.

Tuhiwai, L. (1999). A descolonizar las metodologias: investigacién y pueblos
indigenas. Londres: Zed Books.

Vizquez, J. (2019). Entrevista de H. Monterde [Cinta de audio]. Maj #i-
monojnotsakan keniuj chijchiujtok nijin pakilis uan xochisones (Hable-
mos del pakilis y xochisones). San Miguel del Progreso, Huitzilan de
Serdén, Puebla, México.

Wright, D. (2016). Lectura del ndhuatl. México: Instituto Nacional de
Lenguas Indigenas.

*¥193Nd 3d TVLNIIHOHON VHH3IS ¥13A VNHYN-TYMISYIN 43DONOD A ¥438VYS 13d NOIDVZITVIDOS A NQIDISIN®AY 3d OAOLIW 13/ Z3d0OTIAYILNOW OINIWGIH .

213





