Recibido: 14 de febrero de
2020

Aceptado: 31 de octubre de
2020

Publicado: 14 de diciembre de
2020

@O0

Esta obra esta protegida bajo una

Licencia Creative Commons Atribucion-
NoComercial-SinDerivadas 4.0

Internacional (CC BY-NC-ND 4.0)

https://doi.org/10.24201/reg.v6i1.608

Articulo

Subjetividad animalista: una mirada desde los Estudios sobre Varones.

Masculinidades veganas o lo abyecto del ser vardn antiespecista’

Animalist Subjectivity: A Perspective from Men's Studies.

Vegan Masculinities, or the Queerness of Anti-Speciesist Men

Juan José Ponce Ledn

Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales (FLACSO) sede Ecuador.
Instituto Latinoamericano de Estudios Critico Animales (ILECA), Quito, Ecuador
Email: juan.ponce.leon.psicologo@gmail.com

@ nitps//orcidorg/0000-0002-9588-7390

Resumen

El objetivo del presente articulo es analizar cdmo se configuran las
subjetividades de las masculinidades veganas. Las unidades de anélisis son
varones antiespecistas, vinculados a procesos de accidén colectiva en el
Ecuador. A través de la metodologia cualitativa, se realizan entrevistas en
profundidad a los actores y analizan fotos de archivo de un colectivo que
utiliza la performance como repertorio de protesta. Las conclusiones permiten
situar las masculinidades veganas, por un lado, en un lugar marginal y de

subordinacién frente al proyecto de género imperante, en la medida de lo

COMO CITAR: Ponce, Juan José. (2020). Subjetividad animalista: una mirada desde los Estudios sobre
Varones. Masculinidades veganas o lo abyecto del ser varon antiespecista. Revista Interdisciplinaria de

Estudios de Género de El Colegio de México, 6, ¢608. doi: http://dx.doi.org/10.24201/reg.v6i1.608

! Este articulo es fruto de la investigacion empirica realizada para la obtencion del titulo de Magister en
Sociologia Politica (2018-2020) por la Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales sede Ecuador.

http://estudiosdegenero.colmex.mx


https://doi.org/10.24201/reg.v6i1.608
mailto:juan.ponce.leon.psicologo@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-9588-7390
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es

Ponce, Juan José. (2020). Subjetividad animalista: una mirada desde los Estudios sobre Varones 2

abyecto o queer del devenir varon antiespecista, basado en la expresion del
cuidado de la alteridad animal; por otro lado, ciertas practicas politico-

corporales parecen reafirmar la heteronorma.

Palabras clave: subjetivacion; masculinidades disidentes; veganismos;

queer.

Abstract

This sets out to analyze the shaping of masculine vegan subjectivities. The
analysis is based on anti-speciesist men connected to collective actions in
Ecuador. Through a qualitative methodology, we analyze archive photos of a
collective that uses performance as a means of as well as in-depth interviews
with the actors. The conclusions enable us to consider vegan masculinities as
being marginal and subordinate to the prevailing gender project in regard to
the abjectness or queerness of anti-speciesist males’ condition, based on
attention paid to animal alterity; another finding is that certain political body

practices seem to reaffirm the heteronorm.

Keywords: subjectivation; dissident masculinities; veganisms; queer.

Introduccion

No comer animales es “cosa de chicas”

El proyecto de género? imperante del ser varén, entre el virilismo, la agresividad, y con ello,
la insensibilidad, se ha constituido con base en imaginarios, discursos y practicas relativas a
la dominacidn, cosificacion y devoracion del otro (Adams, 2016 [1990]). A través del
despliegue del poder masculino sobre la alteridad, animales no humanos, mujeres,

masculinidades disidentes y naturaleza, se reafirma la virilidad y la potencia. La dilatacion

2 Esta acepcion alude a la condicién hegemonica, normalizante y disciplinaria del género.

Estudios de Género. 6, e608 e-ISSN 2395-9185



Ponce, Juan José. (2020). Subjetividad animalista: una mirada desde los Estudios sobre Varones 3

de dicho poder contiene violencia, agresividad y se enmarca en un ethos hiperracional y
autocentrado. Hay poca cabida para la dimension afectiva, en especial la sensibilidad. La
racionalidad de la masculinidad dominante desplaza la empatia, compasioén y cuidado del

otro.

En ese sentido, Carol Adams en su libro La politica sexual de la carne (2016 [1990]) describe
las conexiones entre la dominacién masculina y la opresiéon animal. Se expone la
construccion de la masculinidad hegemonica y heteronormada vinculada al consumo de
animales: “La politica sexual de la carne es también suponer que los hombres necesitan carne,
que tienen derecho a la carne, que comer carne es una actividad masculina asociada a la
virilidad” (Adams, 2016 [1990], p. 29). La comida que excluye animales muertos de los
platos, siguiendo a Adams, es “comida de chicas”: en tanto débil, fragil, sentimental e
irracional. A través del concepto de carno-falogocentrismo y virilidad carnivora, el filésofo
de la deconstruccion Derrida, segin Gonzalez (2016), describe como el sujeto genuino de
occidente se expresa en un vardn que come carne, lo que despliega una logica sacrificial
fundamentalmente masculina contra los vivientes animalizados o “subhumanos”. Entonces,
el proyecto civilizatorio de occidente, entiéndase por humanismo antropocéntrico, responde
también a la masculinidad hegemonica. De esta manera, las conexiones entre la opresion
animal y la dominacién masculina: especismo antropocéntrico® y sexismo/machismo?, son
ideologias que re/producen la dominacién de un grupo sobre otro. Estos dos elementos

interactuan, se complementan y refuerzan mutuamente.

Segun Reggio (2018) el caso del veganismo masculino podria desafiar en paralelo la norma
heterosexual y el especismo-antropocéntrico. En torno a la subjetividad del ser “varéon

vegano” se generan discursos homofobicos y misoginos:

3 Entendemos por especismo-antropocéntrico a las practicas y discursos que reproducen la dominacion y
desigualdad interespecie. Estas se operacionalizan en arreglos institucionales que legitiman la discriminacion,
individual y estructural, de los demas animales por el simple hecho de no pertenecer a la especie privilegiada.
La discriminacion acentia y radicaliza su condicion de opresion, explotacion y dominacion. Para una definicion
amplia de especismo ver Ponce y Proafio (2020).

# Una definicién general de machismo se encuentra en Stevens (1973, p. 90), “el culto a la virilidad (...) las
principales caracteristicas de este culto son una exagerada agresividad e intransigencia en las relaciones
interpersonales de hombre a hombre y arrogancia y agresion sexual en las relaciones entre hombres y mujeres”
(en Gutmann, 2000, p. 319) (Las cursivas son mias). Se prefiere utilizar el término coloquial “machismo” en
vez de “sexismo”, debido a su contenido de significantes, espacial y contextualmente situado en la region.

Estudios de Género. 6, e608 e-ISSN 2395-9185



Ponce, Juan José. (2020). Subjetividad animalista: una mirada desde los Estudios sobre Varones 4

Este entrelazado de vegefobia y homofobia parece deberse principalmente al
potencial de desestabilizacion de la masculinidad hegemonica que el
veganismo posee como una tecnologia del yo capaz de desafiar
simultaneamente dos privilegios, el de las especies y el de género (Reggio,

2018, p. 237).

Es decir, los discursos y practicas en torno al veganismo interpelan permanentemente el
simbolo patriarcal del “macho® carnivoro” que “recibe alimento gracias al trabajo doméstico
femenino” (Reggio, 2018, p. 238). Las respuestas defensivas frente a dicha interpelacion se
traducen en instrumentos de marginaciéon que operan bajo ldégicas de ridiculizacion,
minimizacion, sarcasmo y hostilidad frente al rechazo de ciertos varones al consumo de
animales y sus derivados. En las practicas veganas podrian encontrarse elementos

profundamente subversivos de los varones frente al sistema heteropatriarcal y especista.

Si no comer animales es “cosa de chicas”, el presente articulo tiene como objetivo responder
a la pregunta analitica: ;Como se configura la subjetividad de masculinidades veganas, en
colectivos antiespecistas de Quito, que utilizan la performance como tactica de protesta para
interpelar el orden especista? Esta investigacion se inscribe en el campo de los Estudios
Criticos Animales (ECA). El marco teorico de este articulo estd compuesto, por un lado, por
literatura especializada sobre la construccidon social de las masculinidades o los estudios
sobre varones, principalmente el trabajo de Connell (1997, 1995) en relacion con su concepto
de masculinidad hegemonica y el género como estructura de la practica social; por otro lado,
la nocién de violencia simbolica de Bourdieu (2000) en torno a la polaridad dominacion
masculina y sumision femenina; y finalmente, los estudios sobre masculinidades disidentes
(Halberstan, 2008; Mass Grau, 2016). Por otra parte, de los estudios sobre la configuracion
del sujeto ético-politico del ultimo Foucault se utilizara la categoria del cuidado de si o

epiméleia/cura sui (Foucault, 1994, p. 33) como practica de la libertad, y configuracion de

5 El var6n en tanto “macho” se define asi: “el hombre como joven irresponsable, no domesticado, romantico y
donjuan que descuida y desprecia cualquier tipo de obligacion doméstica, especialmente aquellas que
convienen a la vida diaria del hogar” (De Hoyos y De Hoyos, 1966, p. 104; en Fuller, 1995, p. 244) (Las
cursivas son mias). Esta acepcion cobra relevancia en cuanto se asocia, en oposicion al machismo, al
marianismo como el lugar de las mujeres relativo a la feminidad como el espacio de lo doméstico, lo sagrado y
la cocina.

Estudios de Género. 6, e608 e-ISSN 2395-9185



Ponce, Juan José. (2020). Subjetividad animalista: una mirada desde los Estudios sobre Varones 5

un ethos o forma de dirigirse a uno mismo. Esta articulacion analitica permitira abordar la

configuracion de la subjetividad de las masculinidades veganas cisgénero®.

La metodologia de investigacion fue de corte cualitativo a través del analisis de archivo del
colectivo antiespecista y anarquista Activistas por la Defensa y Liberacion Animal (ADLA).
En particular, se analizan fotografias en donde se utiliza la performance, entendida como la
apropiacion e irrupeion del espacio publico a través del cuerpo, para denunciar la explotacion
animal. En adicion, se analizan entrevistas en profundidad realizadas a varones veganos
antiespecistas, vinculados a procesos de accion colectiva animalista. La eleccion se realizo
bajo el método bola de nieve (snowball sampling) (Bertaux, 2005). Los criterios de inclusion
fueron: militantes veganos/as de tendencia reformista y abolicionista, con largo y corto
tiempo de participacion, asi como veganos/as no activos politicamente’. Las entrevistas se
realizaron entre el afio 2019 y 2020, a doce mujeres y nueve varones, el rango de edad fue
entre 25 y 62 anos. La duracion de cada entrevista fue de entre dos y cuatro horas. Para la
redaccion de este articulo se analizaron los datos de las entrevistas de las personas que se
identificaron como varones. Los entrevistados ocupan un lugar heterogéneo en la estructura
social, aunque la mayoria de ellos son profesionales de clase media, otros estdn insertos en

relaciones sociales precarizadas y provienen de sectores empobrecidos del Ecuador.

El presente articulo estd dividido en tres apartados. En el primero, se trabaja la categoria de
masculinidad hegemonica de Connell (1997) en relacion con la posicion de subordinacion y
marginalidad de los varones veganos. En el segundo, se problematiza la construccion del ser
vardn antiespecista, partiendo de la hipotesis de su situacion marginal respecto al orden
normativo del género. En ese apartado, se presenta una explicacion sobre lo marica de las
practicas veganas masculinas. En el tercero, se problematizan las practicas politico-
corporales de las masculinidades veganas en relacion con la heteronorma. Finalmente, se
esbozan conclusiones y preguntas abiertas en torno a las masculinidades veganas como

proyecto en permanente edificacion, frente a la masculinidad hegemonica.

¢ Este articulo delimita su analisis a las masculinidades cisgénero, es decir a aquellos varones que tienen
correspondencia entre su sexo bioldgico y su identidad de género. Esto excluye a las masculinidades no
normativas como los varones trans o las masculinidades 1ésbicas.

7 Personas aisladas de procesos organizativos.

Estudios de Género. 6, e608 e-ISSN 2395-9185



Ponce, Juan José. (2020). Subjetividad animalista: una mirada desde los Estudios sobre Varones 6

Masculinidades hegemonicas, marginacion y subordinacion

de varones veganos

Es necesario estudiar el “ser varéon” en el marco de “una estructura mayor” (Connell, 1997,
p.- 1). Es decir, dar cuenta de esa estructura y, por tanto, analizar como se ubican las
masculinidades en ella. Para ello Connell utiliza la categoria del “género como una estructura
de préctica social (...) esta inevitablemente estructurado con otras estructuras sociales (...)
el género intersecta —mejor dicho, interactia— con larazay la clase” (1997, p. 10). Esto quiere
decir que la concepcion estructural del género también remite a la interseccion en torno a
otras estructuras sociales como: la clase, la raza y la especie. Segiin Connell (1997), para
entender al género es preciso ir mas allad de €1, y, al contrario, no se pueden entender las

demas logicas de dominacion sin aludir al género.

A partir del modelo de estructura de género (Connell, 1997), en el que se inscribe la
construccion del “ser varon”, se entiende la dimension estructural e historica de los proyectos
de género. En primer lugar, las relaciones de poder que visibilizan la subordinacion de las
mujeres y la dominacion de los varones. En segundo lugar, las relaciones de produccion en
torno a la division sexual del trabajo o lo que Connell (1997) denomina “discriminacién
salarial” o “el caracter de género del capital”. Finalmente, la cathexis relativa al deseo sexual
inscrito en un orden de género. Las practicas de género, el ser y parecer vardn, estan ancladas
a estructuras de género y, por tanto, a arreglos econdémicos, 6rdenes simbdlicos y narrativas

corporales.

Esta lectura de las masculinidades supone entender la heterogeneidad del “ser varon”
articulada a proyectos de género, clase, raza y especie. Es decir, no es lo mismo un varon
blanco, heterosexual, burgués y europeo, que un obrero, marica, latino, que no come carne.
Elrelato de Luis C. (34 afios), obrero de la construccion y militante del colectivo antiespecista
Voces de la Tierra de Cuenca, proveniente de un sector empobrecido, es ilustrativo respecto
a como las estructuras de género remiten a estructuras de especie, a la luz de los vinculos

entre la violencia machista y el especismo.

Estudios de Género. 6, e608 e-ISSN 2395-9185



Ponce, Juan José. (2020). Subjetividad animalista: una mirada desde los Estudios sobre Varones 7

Yo lo veo en esta sociedad, no sé, a veces si creo que tienes que ser fuerte,
pero es lo malo, no sé hasta qué punto puedas ser fuerte y de qué forma serlo,
porque a veces te lleva al machismo de cémo tienes que ser, pero ;donde
quedamos los que no queremos ser o no somos asi? Un ejemplo, yo creo que
por estas cuestiones elegi la liberacion animal, por el hecho de todo este tipo
de explotacion, de ir cuestionando hasta donde i y yo por ser hombres
tenemos que mantener la casa, pegarles a mis hermanas, trabajar, ser el
unico responsable de esas cosas, no llorar, cargar un quintal de cemento. Por
ser hombre tenia que hacer cosas que no queria hacer y no he querido hacer
en la vida. Yo creo que esto con la lucha del veganismo, o la liberacién animal
mas que todo es romper con eso, jpor qué el ser animal tiene que ser
explotado, despreciado? Yo siempre he sido bastante cuestionador y en estos
casos desde pequefio porque creci en esta sociedad donde me decia: ya estds
llorando, pareces nifia, los hombres no lloran, son tus hermanas, tienes que
tu pegarles a tus hermanas o tus hermanas estan para servirte, tantas cosas,
y yo iba cuestionando esta norma porque veia, yo creo que cuando sufres
mucho pueden pasar dos cosas: puedes ser un maldito con la sociedad o puede

ser algo sensible (Comunicacion personal, 2019).

La historia de Luis permite exponer el vinculo que se entabla entre una sociedad machista, la
cual con base en los roles de género normativos dictamina como se debe ser y parecer varon,
y las logicas especistas que de una forma similar normalizan la explotacion animal. Las
relaciones de poder se exponen en: “son tus hermanas, tienes que ti pegarles a tus hermanas”
o “tus hermanas estan para servirte”. Se fundamenta la superioridad del varon sobre las
mujeres, y frente a ello se despliegan formatos vinculares de subordinacion y dominacion.
Las relaciones de produccion aluden a: “ti y yo por ser hombres teniamos que mantener la
casa, pegarles a mis hermanas, trabajar, ser el Unico responsable de esas cosas, no llorar,
cargar un quintal de cemento”. Se marca una division sexual del trabajo que prefigura el “ser
varén” en las sociedades capitalistas. La relacién capital-trabajo se halla permeada de
estructuras de género. Luego, la cathexis o configuracion del deseo, se muestra en la

incapacidad afectiva o disposicion sensible frente al otro: “ya estds llorando, pareces

Estudios de Género. 6, e608 e-ISSN 2395-9185



Ponce, Juan José. (2020). Subjetividad animalista: una mirada desde los Estudios sobre Varones 8

2 66

nifia”, “los hombres no lloran”, “puedes ser un maldito con la sociedad o puede ser algo
sensible”. Todo lo descrito anteriormente permite al sujeto asociar el veganismo y la lucha
por la liberacién animal a un proceso subjetivante de cuestionamiento de la masculinidad
dominante, agresiva e imposibilitada de cualquier expresion de sensibilidad: “Yo creo que
esto con la lucha del veganismo, o la liberacion animal mas que todo es romper con eso, | por
qué el ser animal tiene que ser explotado, despreciado?”. De esta manera, para el
entrevistado, se entrelaza la estructura de género y la estructura de especie, a propoésito de las
practicas cotidianas del sujeto, cuya configuracion se presenta en forma de mandatos sociales
atravesados por dichas estructuras, aunque ello no implique entablar una relacion causal,

lineal-mecanicista entre hacerse vegano y cuestionar los esquemas patriarcales.

Siguiendo a Connell, es importante “considerar las relaciones de género entre los hombres”

(1997, p. 11). Por tanto, se define la masculinidad hegemonica como:

El tipo de masculinidad que ocupa una posiciéon hegemoénica en un modelo
dado de relaciones de género, una posicion siempre disputable (...) la
configuracion de practica genérica que encarna la respuesta corrientemente
aceptada al problema de la legitimidad del patriarcado, la que garantiza (o se
toma para garantizar) la posicién dominante de los hombres y la subordinacion

de las mujeres (1997, pp. 11-12).

Connell describe patrones imperantes de las masculinidades en occidente: subordinacion,
complicidad, marginacion, partiendo de la advertencia de que: “La hegemonia es una
relacion histéricamente movil” (Connell, 1997, p. 12). Las relaciones de género entre
varones, al estar inscritas en estructuras de poder y dominacidn, suponen logicas de
subordinacion (exclusion politica y cultural; violencia legal y fisica, y discriminacion
economica) entre los mismos. La complicidad da cuenta del beneficio de los dividendos
patriarcales o privilegios de género en torno al “ser varon”. Aunque la mayoria de los varones
no encaje en el modelo normativo de masculinidad hegemonica, tienen una “relacion de
complicidad con el proyecto hegemonico” y obtienen beneficios o privilegios de ello

(Connell, 1997, p. 14). La marginacion es uno de los constructos tedrico-analiticos mas

Estudios de Género. 6, e608 e-ISSN 2395-9185



Ponce, Juan José. (2020). Subjetividad animalista: una mirada desde los Estudios sobre Varones 9

relevantes para comprender la construccion de las masculinidades en términos estructurales.
El término alude a “las relaciones entre las masculinidades en las clases dominantes y
subordinadas o en los grupos étnicos. La marginacion es siempre relativa a una autorizacion

de la masculinidad hegemonica del grupo dominante” (Connell, 1997, p. 15).

Al respecto, los varones veganos podrian ocupar un lugar ambiguo en la estructura de género
en relacidon con sus practicas sociales y corporales (Connell, 1997). Por ello, aunque su lugar
simbdlico y corporal no esté exento de las relaciones de poder y las relaciones de produccion
de la masculinidad hegemonica, si se sitlia en un lugar de marginacion. David P. (26 afos),
permacultor, cofundador de ADLA y militante del colectivo antiespecista Reaccion Vegana

de Guayaquil, comenta acerca de su lugar marginal respecto al proyecto de género imperante:

Te diré que me ha ido pésimo (...) por la ausencia de referentes de
masculinidad en mi familia y en mi &mbito de proximidad, siempre he sido
una persona que encaja muy poco en los canones de masculinidad. Y ademas
de eso después vegano, o sea, realmente apegandome a tu pregunta diria que
me ha ido terrible, que ha sido una experiencia catastrofica de marginalidad.
Definitivamente, yo vivo la masculinidad, no desde el privilegio, sino, quiza
desde un margen blando, suave, sereno. Pero definitivamente desde un
margen, porque estoy excluido de un set de privilegios bastante comunes

para otros hombres.

La masculinidad vegana, definitivamente es alternativa. No puede plantearse
desde la hegemonia, porque la compasion, la empatia, la sensibilidad,
empezando por ahi, no son cualidades asignadas tradicional o
historicamente a la masculinidad, sino, a la feminidad (Comunicacion

personal, 2019).

La marginalidad de las masculinidades veganas se presenta como una construccion politica
en la medida en que no logra encajar del todo en el proyecto hegemonico del “ser varon”,

debido a las cualidades historicamente relegadas a la feminidad. Estas configuran una

Estudios de Género. 6, e608 e-ISSN 2395-9185



Ponce, Juan José. (2020). Subjetividad animalista: una mirada desde los Estudios sobre Varones 10

heterologia, en la medida del desarrollo de la compasion y empatia en cuya base se encuentra
una ética del cuidado. Retomando a Foucault, el cuidado de si o épiméleia/cura sui como
practica de la libertad, articula una logica que despliega al sujeto hacia el otro, por fuera de
si mismo. El concepto se entiende como “una actitud general, a un determinado modo de
enfrentarse al mundo, a un determinado modo de comportarse, de establecer relaciones con
los otros” (1994, p. 33). Entonces, la subjetivacion animalista, con base en el concepto de
épiméleia, designa una relacion con uno mismo, con los otros y con el mundo. El sujeto
animalista asume el margen como un lugar legitimo para ser habitado. En ese mundo y en la

relacion de alteridad, el actor fundamental es el animal no humano.

Por tanto, esto sitila a ciertos varones antiespecistas en un lugar de subordinacion y
. 8 . . . , . . . .
antagonismo®. Asumir dichas cualidades y practicas relacionales supone renunciar a ciertos
dividendos patriarcales. Las politicas de complicidad del orden de género se ven en
detrimento, dado el rechazo a ocupar el rol normativo de la masculinidad, en la medida en
que se abandona el consumo de animales y, en consecuencia, su propia animalizacion. De
ello se desprende que el ser “vardon vegano” implique cierta renuncia a la complicidad

patriarcal.

En la imagen 1, se observa el lugar de subalternidad que escenifica el varén, al situarse en el
lugar del animal no humano. La somatizacion del dolor y el retraimiento de si hacia un otro,
junto con el paisaje de sangre desdibuja la arbitraria division humano-animal. El lugar de la
opresion y dominacidn interespecie se comparte, y por ello, se establece una politica de
igualdad del sufrimiento vivo. Asumir el animalismo, en este caso, en términos
performativos, supone desplazar el proyecto de género masculino, relativo a la dominacion
del humano por sobre el animal. El efecto que busca generar la teatralidad corpdreo-
simbolica para el espectador interroga el lugar marginal de los animales, en el orden
especista, y el activista; en el proceso de hacerlo, cuestiona el orden de género. Esta
teatralidad coloca al vardn vegano en un lugar de subordinacion, similar al de la animalidad

frente al supremacismo humanista, en tanto el lugar de lo animal en la estructura de género

8 No todas las masculinidades veganas podrian situarse en ese lugar, dado que la construccion social de los
varones esta condicionada por una estructura de clase. Por ejemplo, un varédn profesional del norte con practicas
veganas ocupara un lugar diferente en las relaciones societales respecto a un varoén vegano precarizado del sur.

Estudios de Género. 6, e608 e-ISSN 2395-9185



Ponce, Juan José. (2020). Subjetividad animalista: una mirada desde los Estudios sobre Varones 1

ocupa un espacio de subordinacién y margen, sin que esto niegue las practicas machistas y
relaciones sexo-genéricas patriarcales que ¢l pudiera desplegar. De hecho, la animalizacion
del otro, por ejemplo, de las mujeres o de los cuerpos no binarios, es el justificativo
programatico para legitimar y naturalizar su opresion, como precarizacion de los cuerpos:

esto es lo abyecto de la animalidad.

Imagen 1. Performance en contra de la experimentacion animal (2014)

gt .
B

&

Bt R

Fuente: ADLA

Masculinidades disidentes: lo abyecto del ser varén antiespecista’

o lo marica'® de las practicas veganas masculinas

La categoria de escenario reproductivo permite desbiologizar el sexo, y entender los procesos
historicos que conforman el cuerpo, la reproduccion y la sexualidad. Dimensiones
usualmente pensadas en términos de determinantes biologicos. Segiin Connell: “El nexo con
el escenario reproductivo es social” (1997, p. 8). Las practicas de género sitlian el ser varon
en su despliegue especifico inserto en una estructura, desde una perspectiva dindmica,

estructural e historica del género que se aleja de aquellas que presuponen las practicas como

% No se “es” varon, sino que se “hace” o deviene. La subjetividad se entiende como un proceso inacabado.

10 En este contexto, “lo marica” se usa como la expresion de las luchas de las diversidades sexo-genéricas o
cuerpos en transito que buscan descolonizar o pensar/vivir lo queer desde los margenes del Sur, por ejemplo,
el Movimiento Maricas Bolivia (ver: https://maricasbolivia.wordpress.com/). En este articulo dicha alusion
hace referencia a los varones considerados “afeminados” por la heteronorma y el especismo.

Estudios de Género. 6, e608 e-ISSN 2395-9185


https://maricasbolivia.wordpress.com/

Ponce, Juan José. (2020). Subjetividad animalista: una mirada desde los Estudios sobre Varones 12

componentes aislados y esenciales. Por tanto, cabria preguntarse: ;como se configuran las

practicas de género de las masculinidades veganas?

Las relaciones de poder, de produccion y deseo, en el modelo de Connell (1995), se articulan
en torno a un “escenario reproductivo, definido por las estructuras corporales y por los
procesos de reproduccion humana” (Connell, 1997, p. 6). Cabe aclarar que, aunque el género
como practica necesariamente alude al cuerpo, no se reduce a ¢l. Esta practica social
“responde a situaciones particulares y se genera dentro de estructuras definidas de relaciones

sociales” (Connell, 1997, p. 6).

Leer el género como estructura de la practica social implica estudiar la construccion de las
masculinidades en sus aspectos concretos. Repensar el escenario reproductivo, en cuanto a
las masculinidades veganas, supone reconocer que: “el proceso corporal, al insertarse en
procesos sociales, se vuelve parte de la historia (tanto personal como colectiva) y un posible
objetivo de la politica” (Connell, 1995, p. 88). El veganismo en los varones actua como un
“(...) hecho corporal, un hecho que fractura la masculinidad hegemoénica” (Connell, 1995, p.
91). Es decir, la experiencia de las masculinidades veganas no sélo es simbolica y material
en cuanto a su dimension ético-politica, sino también corporea y afectiva. Por ello, Connell
(1995) plantea la necesidad de situar la agencia social de los propios cuerpos: “al generar y
dar forma a la conducta social” (p. 93). A esto denomina: “las practicas que se reflejan en el

cuerpo y se derivan del mismo” (Connell, 1996, p. 95).

En términos de los dividendos patriarcales (Connell, 1997), a los que las masculinidades
veganas renuncian al involucrarse, tanto en el proceso de accion colectiva en defensa de los

animales, como al asumir sus practicas cotidianas, Gaarder plantea que:

La socializacion de los roles de género impacta en la respuesta emocional. La
masculinidad est4 vinculada con la fortaleza y la distancia emocional, mostrar
compasion por los animales podria leerse como un signo de debilidad. Los
hombres podrian estar menos motivados a involucrarse en el activismo por los

animales por miedo a ser asociados a un movimiento estereotipado como

Estudios de Género. 6, e608 e-ISSN 2395-9185



Ponce, Juan José. (2020). Subjetividad animalista: una mirada desde los Estudios sobre Varones 13

“hiperemocional”, y compuesto por “corazones blandos” (...) por tanto, los
hombres ven el activismo por los animales como un comportamiento no
masculino, lo que los haria incapaces de alcanzar el gran costo de movilidad

social. (Gaarder, 2011a, pp. 56-57) (Traduccion propia).

En la imagen 2, se puede visualizar el lugar de este activista animalista en una performance
de “carne humana”, donde se situa el varon antiespecista en un lugar de subordinacion, al
ocupar teatral y corporalmente el lugar de los animales no humanos. La cosificacion y
mercantilizacion de los cuerpos no humanos o animalizados se representa a través del cuerpo
del activista. La prefiguracion subjetiva de esta masculinidad vegana estaria mediada por la
renuncia al estatus privilegiado de lo humano'!, al situarse en el lugar de lo bestial, de la
animalidad, de lo desechable y lo descartable. El retrotraimiento de si que dirige su mirada
hacia un otro, —“la épiméleia heautou es una determinada forma de atencion, de mirada”
(Foucault, 1994, p. 33)- supone, retomando a Gaarder (2011a), un alto costo en su movilidad
social en cuanto al mandato de la masculinidad hegemonica. Es decir, la 16gica del cuidado
del otro, que se expresa en el acto performativo al buscar denunciar la objetivacion del cuerpo
animal, constituye al sujeto animalista como un varén que renuncia a un conjunto de
privilegios patriarcales. Esta accion colectiva, a través del cuerpo, despliega al varon a la
esfera de la masculinidad disidente. Esta disidencia estd dada por la dimension simbdlica y

representativa del acto, en tanto cuidado del otro.

1 Bs importante sefialar la estructura de clase, en el modelo de Connell (1997), pues, una persona de los paises
llamados del “tercer mundo”, como el caso de Ecuador, no tendra los mismos privilegios en el sentido identitario
y de clase que alguien queer y vegano del primer mundo.

Estudios de Género. 6, e608 e-ISSN 2395-9185



Ponce, Juan José. (2020). Subjetividad animalista: una mirada desde los Estudios sobre Varones 14

Imagen 2. Bandejas de carne humana (2014)

;, HUMANA o:. |

=

Fuente: ADLA

Al respecto, David plantea la relacion entre el ethos animalista, —como las practicas
micropoliticas, que en este caso remiten a practicas alimentarias que excluyen el uso y
consumo de animales y sus derivados—, y la renuncia permanente a la masculinidad

hegemonica, o al menos a algunos de los dividendos patriarcales que de ella emanan.

Mas atn con el activismo, sacar a la luz y llevar a personas desde la
sensibilidad y la empatia a estas preocupaciones por la alimentacion y por
demds aspectos domeésticos de la vida cotidiana, sigue siendo algo
tradicionalmente femenino, entonces como resultado, la masculinidad vegana
es una masculinidad poco hegemonica. (...) Yo diria que mas bien mi
masculinidad vegana, no la he vivido tanto como inscrito en circulos o en
ambientes veganos, ni tampoco feministas, sino, mas bien en forma negativa,
como negacion de la masculinidad hegemonica y sus implicaciones con
respecto a la carne y todo este relato que asocia la masculinidad con la
ingesta de carne y con la violencia, también inscrita, con la produccion de la

carne. Ha sido un proceso mas personal (Comunicacién personal, 2019).

Estudios de Género. 6, e608 e-ISSN 2395-9185



Ponce, Juan José. (2020). Subjetividad animalista: una mirada desde los Estudios sobre Varones 15

Las practicas veganas masculinas subvierten la l6gica machismo-marianismo, en donde los
varones se sitian en el espacio de lo publico, y las mujeres son relegadas al espacio de lo
privado. Esta masculinidad vegana vivenciada de forma negativa, respecto a lo hegemonico,
reivindica como lugar de disputa el espacio de lo doméstico, la vida cotidiana y la
preocupacion por la alimentacion, en relacion con la “ingesta de carne” y su asociacion con
la violencia. La experiencia subjetivante, en este caso, se vive en un plano de orden personal
y politico que busca reivindicar para los varones veganos: 1) la politizacion de lo doméstico
como un espacio legitimo; 2) la alimentacién como una preocupacién genuina. Tanto lo
doméstico como la cuestion alimentaria han sido dimensiones feminizadas. En las
subjetividades veganas esto se intenta desmontar a través de las practicas concretas de los
sujetos animalistas varones. Es decir, la renuncia a seguir participando directamente en la
explotacién animal, a través del consumo de los cuerpos y los derivados del trabajo de los

animales no humanos'2.

Dicha renuncia se asocia a un lugar de patologizacion, relativa a un discurso médico y
nutricional que responde a la naturalizacién, normalizacion y virtud de lo necesario (Joy,
2013) respecto al consumo de cadaveres de animales. De una forma parecida, pero en ningin
modo equivalente, respecto a la literatura sobre masculinidades disidentes, el “cuerpo
equivocado (...) describe al cuerpo transexual en términos de un error de la naturaleza”
(Halberstan, 2008, p. 167). El cuerpo del varén transmasculino seria una desviacion de “lo
natural”. Aunque dicho analisis sobre las masculinidades no normativas y los veganismos

excede los limites de este articulo. Segiin Adams:

(...) la carne es un simbolo de dominaciéon masculino (...) comiendo
musculos de animales fuertes, nos haremos mas fuertes. De acuerdo con la
mitologia de la cultura patriarcal la carne promueve la fuerza; los atributos de
esa masculinidad se logran comiendo esos alimentos masculinos (2016

[1990], p. 108).

12 Para profundizar la relacion capital, trabajo y animales no humanos en el modo de produccion capitalista, ver
Ponce (2019).

Estudios de Género. 6, e608 e-ISSN 2395-9185



Ponce, Juan José. (2020). Subjetividad animalista: una mirada desde los Estudios sobre Varones 16

Mas alla de la sospechosa pretension universalizante de Adams, en el contexto moderno
colonial de las sociedades latinoamericanas, los cuerpos masculinos que rechazan el
privilegio de especie que supone el consumo de animales tenderdn a ser patologizados. Las
practicas discursivas y normalizadoras del género en relacion con el especismo pueden
encajar en lo que Mass Grau (2016) denomina “violencia simbdlica-cognitiva”. Quienes

viven estas violencias son las personas que mas se alejan de la masculinidad dominante.

A continuacidn, se revisara la dimension transgresiva y patologizada de la accion colectiva
de los varones veganos, y algunos elementos del proceso de subjetivacion animalista. Para
Foucault, la constitucion del sujeto implica que “tiene que sustituir el no-sujeto por el
estatuto de sujeto definido por la plenitud de la relacion de uno para consigo mismo” (1994,
p. 58). De este modo, el otro tiene que intervenir en dicho lugar de transformacion. Por ello,
la practica de si es social y politica constitutiva del sujeto ético-politico. Esta préctica supone
que los demds animales representan, en la conformacion del sujeto, el transito desde la
negacion de si a la afirmacion de si como desplazamiento y vuelta sobre el sujeto, debido a

la presencia del otro animal.

En las iméagenes 3 y 4 vemos a activistas varones en una performance por la liberacion

animal. En la imagen 3, se encuentra a Roger P. militante del colectivo ADLA y

Imagen 3. Performance antiespecista (2016)

Fuente: ADLA

fisicoculturista, teatralizando ser una gallina en una jaula bateria. En la imagen 4 se

encuentran principalmente activistas varones quienes asumen el lugar del toro. En los dos

Estudios de Género. 6, e608 e-ISSN 2395-9185



Ponce, Juan José. (2020). Subjetividad animalista: una mirada desde los Estudios sobre Varones 17

casos, se asume el rol del otro. La alteridad animal se sitGa como constitutiva de las
masculinidades veganas, al colocarse en el lugar de los animales no humanos. El proceso
teatralizado de autoanimalizacion de los varones veganos es un elemento medular en la
subjetividad ética-politica del animalismo. Es la negacion politico-ontologica del si mismo,
en tanto humano, y la afirmacion del otro como animal. El retrotraimiento del sujeto implica

un desplazamiento hacia la heterologia.

Imagen 4. Performance anti-taurino (2015)

Fuente: ADLA

Ubicamos dos aspectos abyectos del varon vegano. Por un lado, su accion politica
performativa de la animalidad o la somatizacion de lo animal; por otro lado, sus practicas
cotidianas relativas al régimen alimenticio del veganismo. El varén que come vegetales
pierde su virilidad, pero ademas es quien politiza la cuestion animal en espacios publicos, y
asume la animalidad de la opresion, refuerza su situacion de marginalidad y subordinacion
frente al proyecto de género imperante. La construccion de este tipo de masculinidad desde
la negacion reafirma el animalismo y rechaza el proyecto humanista, por tanto, el
antropocentrismo y el especismo. Lo marica de los varones veganos opera en la medida en
la que se aproxima a los estereotipos femeninos, relativos al cuidado del otro, la sensibilidad,

la empatia y la compasion.

Estudios de Género. 6, e608 e-ISSN 2395-9185



Ponce, Juan José. (2020). Subjetividad animalista: una mirada desde los Estudios sobre Varones 18

Es importante retomar a Fuller (1995) en torno a la polaridad marianismo-machismo. La
estructura colonial y patriarcal articula un sistema genérico, cuya constitucion binaria de los
sexos se despliega con base en la logica del “opuesto complementario”. Esta perspectiva
implica entender el “ser varon” como sujeto de género (Figueroa, 2016). Es importante
sefalar dicho binario, en tanto las masculinidades veganas son situadas por el sistema
patriarcal en el margen de “lo masculino”, e incluso de “lo humano”, y son arrojadas al
espacio de lo femenino y lo animal. Este lugar limitrofe de las masculinidades veganas
demanda explicitar su lugar ambiguo y contradictorio en el sistema sexo-género, pues al
mismo tiempo que se colocan en el borde de lo hegemonico, re/producen practicas machistas,
e incluso escenarios de abuso sexual (Joy, 2018; Kemmerer, 2018). Al interior del
movimiento ostentan lugares de privilegio y reconocimiento por el hecho de asumir practicas
veganas, en su sentido contrahegemonico o “alternativo”, que invisibiliza el amplio rol de las
mujeres y las diversidades en el movimiento (Gaarder, 2011a; Wrenn, 2015), e incluso se
puede hablar de una “politica de género” al interior de los animalismos que despliega una

marcada division sexual del trabajo (Gaarder, 2011Db).

A continuacion, el relato de David ilustra el vinculo del proyecto de género de la
masculinidad, respecto a los opuestos complementarios: machismo-marianismo, dominacion

masculina, sumision femenina, con base en las practicas politico-alimentarias veganas.

La responsabilidad con la propia alimentacion, la conciencia de lo que se
come, tampoco, porque siempre la comida ha sido perteneciente al ambito de
lo doméstico. {Quién se preocupa de lo que come, desde la comida? Quien
cocina, quien compra la comida, quien cocina y quien la
sirve; y tradicionalmente esas tareas han sido desempeiniadas por mujeres,
y ahora, aunque sean desempefiados por hombres, los hombres todavia no
tenemos mucha conciencia de lo que hacemos, compramos por comprar,
cocinamos por cocinar y comemos por comer, las mujeres si. Entonces ser
responsable o consciente de este proceso y sus implicaciones, es algo
asignado historicamente a la feminidad también (Comunicacion personal,

2019).

Estudios de Género. 6, e608 e-ISSN 2395-9185



Ponce, Juan José. (2020). Subjetividad animalista: una mirada desde los Estudios sobre Varones 19

Lo abyecto del ser “vardn antiespecista” radica tanto en la experiencia corporal, relativa a la
autodeterminacion y autonomia en torno a la alimentacion, como en la dimension simbdlica
de ocupar un lugar histéricamente relegado y subordinado al plano de lo doméstico y lo
femenino. Esta perspectiva permite dar cuenta de como la configuracion de las
masculinidades se ve atravesada por ordenes simbodlicos y materiales de dominacion que
engloban, en este caso, el género y las practicas alimentarias, vinculadas a estructuras de
especie. Segun Anzoategui (2019) dichas estructuras de especie designarian un lugar
especifico a las dindmicas productivas del capital, las cuales explotan la capacidad
procreadora de las hembras no humanas. Esto permitiria articular una relacion directa entre
la feminizacion de los animales y la animalizacion de las mujeres, o de forma puntual, lo que
Adams (2016 [1990]) llam6 “proteina feminizada”. Esto ha dado lugar a feminismos
animalistas (Anzoategui, 2019), transfeminismos antiespecistas (Gonzalez, 2019) y alianzas

interespecie en clave feminista (Fernandez Aguilera, 2019).

Conviene retomar a Foucault (1994), quien distingue en la dietética —‘relacion entre el
cuidado y el régimen general de la existencia del cuerpo y del alma”— un aspecto nodal en el
cuidado de si (p. 49). En la dietética el lugar que habita el cuidado de uno mismo, a través
de las practicas de si, es el propio cuerpo. El cuidado en las masculinidades veganas podria
poner en tension la relacion entre el especismo y la norma heteropatriarcal (Fernandez
Aguilera, 2019), pues a través de éste surge “la experiencia de la alimentacion y el
descubrimiento de que el alimento corresponde al cuerpo de un animal al que se le ha dado

muerte” (Anzoategui, 2019, p. 45).

Las practicas veganas masculinas politizan el lugar de lo doméstico, lo cotidiano y el
cuidado, desde y por el cuerpo. Enfatizan el lugar politico de la alimentaciéon como un
espacio de disputa de sentidos, en cuanto a la relacion entre “lo femenino™ y el cuidado, y la
reproduccion y la animalidad como una politica de la vida, frente a la politica de la muerte.
La toma de conciencia de qué se come, de donde viene lo que se come, de como se produjo,
y de como se comercializd, forma parte de dichas practicas. Lo marica de las masculinidades
veganas se encuentra en una logica subversiva de la cocina, referente a las practicas de si

para gestionar la alimentacion, lo doméstico y lo aparentemente privado. Las cocinas son

Estudios de Género. 6, e608 e-ISSN 2395-9185



Ponce, Juan José. (2020). Subjetividad animalista: una mirada desde los Estudios sobre Varones 20

politicas, y algunos varones veganos pertenecen a ellas. Las practicas masculinas veganas
politizan la corporalidad, en relacion con la dietética foucaultiana como cuidado de si, en
interrelacion ontologica con la alteridad animal. A continuacion, se exploran las practicas

politico-corporales de las masculinidades veganas.

Practicas politico-corporales: el borde entre la heteronormatividad

y la marginalidad de las masculinidades veganas

Las practicas corporales estdn inscritas en el ordenamiento de lo social. Desde una
perspectiva foucaultiana, se ubican dos aproximaciones al cuerpo con base en las diferentes
entradas analiticas a la nocion de poder. Por un lado, un registro pesimista del poder, segin
Foucault implicaria que “los cuerpos se vuelven el objeto de las nuevas disciplinas y las
nuevas tecnologias del poder los van controlando de a poco” (en Connell, 1995, p. 79). En la
anatomopolitica el control y la produccion de los cuerpos sucede a partir de practicas
disciplinarias. Por otro lado, con base en el giro ético del ultimo Foucault, se plantea una
relacion constitutiva entre el poder y la libertad, o la resistencia. Del mismo modo que la
sujecion disciplinaria, también los procesos de subjetivacion tienen un sustrato corporal. Por
tanto, la subjetivacion animalista adquiere una forma de acuerpamiento (embodiment).
Retomando a Foucault, “El sujeto de todas estas acciones corporales (...) sujeto de accion,
en tanto que se sirve de su cuerpo, de sus instrumentos”, se designa con el concepto de chrésis
como: “el sujeto en relacion a lo que lo rodea, a los objetos con los que dispone, y también a
aquellos otros con los cuales tiene relacion, a su cuerpo mismo y, en fin, a uno mismo”
(Foucault, 1994, pp. 47-48). Se busca desarrollar perspectivas de subjetivacion corporales,
esto implica reconocer que la produccion y practica corporal rebasan la biologia y se insertan
en procesos historicos, culturales y politicos: “tanto la experiencia como la practica poseen

una dimension irreductiblemente corporal” (Connell, 1995, p. 81).

Connell (1995) plantea “la imposibilidad de escapar del cuerpo”. Existe una masculinizacion
de la dimension corpérea: “la competencia y las jerarquias entre los hombres, la exclusion o
dominacion de las mujeres. Estas relaciones sociales de género se realizan y simbolizan en

los desempeios corporales” (Connell, 1995, p. 85). Cuando el desempefio corporal no

Estudios de Género. 6, e608 e-ISSN 2395-9185



Ponce, Juan José. (2020). Subjetividad animalista: una mirada desde los Estudios sobre Varones 21

alcanza el mandato de la masculinidad hegemonica, el género, se debilita. Por ejemplo, las
practicas veganas en cuanto a los regimenes dietéticos, segun la heteronorma y el especismo-
antropocéntrico, ponen en duda el “ser varon” en lo relativo al desempefio corporal.
Retomando a Halberstan (2008), existen cuerpos correctos, y, por tanto, cuerpos
equivocados. “El hombre vegano es acusado (...) de ser menos viril o menos potente desde
el punto de vista sexual o de ser homosexual” (Reggio, 2018, p. 239). La patologizacion del
veganismo se asocia, en el caso de las masculinidades, a la falta de potencia o a lo “poco

hetero”.

Segun Connell (1995), en respuesta al debilitamiento de las practicas corporales del “ser
varén” existen, al menos, tres posibilidades: 1) se radicaliza el esfuerzo para lograr el
estandar normativo; 2) se redefine la masculinidad y en paralelo se reafirman otros aspectos
masculinos como: la independencia y el control; 3) se cuestiona abiertamente la masculinidad

hegemonica y se asumen politicas contrasexistas.

La respuesta predominante frente a los cuerpos veganos masculinos oscila entre la
ridiculizacion y el desprecio cercano al odio (Reggio, 2018). Frente a esto, se ubica una
respuesta contradictoria de ciertos varones animalistas, la cual, en vez de interpelar el orden
heteronormativo de la masculinidad, la reafirma. Es decir, la enfatizacion del “macho
vegano” en virtud de “mejores condiciones de salud sexual, la mayor resistencia, la mayor
destreza fisica” (Reggio, 2018, p. 241). Algunas respuestas cisgénero animalistas, pretenden
elaborar un discurso normalizador y conciliador entre las practicas veganas y la masculinidad
hegeménica'®. Carlos R. (33 aflos), estudiante universitario y militante del colectivo eco-
marxista Natura Insurrecta es claro respecto al vinculo entre la masculinidad vegana y la

necesidad de reafirmar la fuerza y agresividad como varén.

Es como que siempre nos decian: ustedes veganos, no pueden “poguear”, les

van a tumbar en el pogo. Yo siempre he sido flaco, pero en esas épocas yo me

13 Las ONG mainstream asocian a la dieta vegana con una manera de curar la impotencia sexual o disfuncion
eréctil y la eyaculacion precoz (PETA, 2010). De esta manera se muestra a los varones veganos como mas
potentes sexualmente y, por tanto, viriles. También vinculan la alimentacion vegana al alto rendimiento fisico
(PETA Latino, 2019).

Estudios de Género. 6, e608 e-ISSN 2395-9185



Ponce, Juan José. (2020). Subjetividad animalista: una mirada desde los Estudios sobre Varones 22

acuerdo de que ibamos al gym para demostrar que dabamos y nos dabamos
de quirios en el pogo, y bueno, esas logicas masculinas que hay en el hardcore
(...) Pero le haciamos para defender el vegan straight edge desde los purios

(Comunicacion personal, 2019).

Este relato permite constatar la necesidad de los varones veganos de reafirmar la fortaleza y
agresividad frente a los varones insertos en el sistema carnista! y especista. El trabajo
corporal, retomando a Wacquant (2016), la acumulacion de cierto capital corporal es un
elemento legitimador del hacerse varon y asumir practicas veganas. Por ello, las practicas
politico-corporales de las masculinidades veganas son una forma de resistencia al discurso
normativo del carnismo y el especismo, que pretende patologizar la dieta vegetariana
estricta. El problema de dicha respuesta es que termina por reafirmar los esquemas de belleza
occidentales y heteronormados, por tanto, refuerza las cualidades patriarcales del “ser
varon”. En consecuencia, esta conciliacion ficticia entre la masculinidad hegemonica y los
veganismos no permite interrogar de forma estructural las practicas y discursos machistas,

en ocasiones las re/produce al interior de la heterogeneidad de los animalismos.

De una forma similar, en la imagen 5 se pueden visualizar dos cuerpos semidesnudos de
varones veganos, en una accion colectiva de protesta en un supermercado que vende
animales muertos o “carnicos”. El primero, al lado izquierdo de la imagen, presenta el cuerpo
como fortaleza y vigor. El segundo, al lado derecho de la imagen, al contrario, se acerca a la
“feminizacion” de la construccion corporea del varén que no come animales, esto es: débil,
enfermo, palido y escualido. En los dos casos, hay un proceso teatral que busca transitar

entre lo humano y lo animal.

14 Para revisar sobre el carnismo ver Joy (2013). Se define como una ideologia que naturaliza, normaliza y
plantea como necesaria la instrumentalizacion, explotacion y cosificacion animal.

Estudios de Género. 6, e608 e-ISSN 2395-9185



Ponce, Juan José. (2020). Subjetividad animalista: una mirada desde los Estudios sobre Varones 23

Imagen 5. Irrupcidn en el Megamaxi (2015)

Fuente: ADLA

El activista del lado izquierdo de la imagen, Roger, en una de las entrevistas, plantea la
tension permanente entre el veganismo y el fisicoculturismo, como un dispositivo de disputa
del orden especista que asocia la feminidad a la alimentacion con base en vegetales, y la
masculinidad dominante ligada al consumo de animales; esto plantea el binario: varén-fuerte
mujer-débil. Este dispositivo se trastoca al quitar la alimentacion de animales del régimen
dietético de los varones, lo que implica un proceso simbdlico-corporal y perceptivo de
feminizacion de los varones veganos. El trabajo corporal y politico de este activista consiste

en subvertir dicha asociacion: consumo de carne igual a virilidad.

Quiza mi experiencia si ha sido frustrante porque en algin momento dije
tengo que ser un activista, hago pesas, soy vegano entonces deberia
“tuquearme”, deberia ser un tipo gigante y asi voy a tener mucho mdas
alcance, como lo hacen tantos veganos fisicoculturistas “powerlifters y
strongmans”’, y yo queria hacer eso, yo dije esto es lo mio (Comunicacion

personal, 2019).

Retomando a Connell (1995) se podria plantear que, en algunos casos, la subjetividad de las
masculinidades veganas, en su légica procesal, mévil y heterogénea gira en torno a los
discursos estéticos del proyecto de género hegemonico que, en el intento de validar el
veganismo como practica ética y dietética, termina por reforzar los esquemas y estereotipos
normativos de belleza y salud. En el caso del anterior entrevistado su practica corporal

adquiere una dimension politica que pretende subvertir la nocioén del veganismo asociado a

Estudios de Género. 6, e608 e-ISSN 2395-9185



Ponce, Juan José. (2020). Subjetividad animalista: una mirada desde los Estudios sobre Varones 24

“lo débil” o a “lo enfermo”, con el objetivo de “tener mucho mas alcance”. Esta relacion
designa el concepto de chrésis, en la medida en la que el sujeto se vale del cuerpo y, por

tanto, éste se vuelve agente de subjetivacion, en tanto instrumento y recipiente.

El concepto de violencia simbolica de Bourdieu (2000) permite entender no s6lo como se
producen las practicas de género, sino también coémo las apariencias de lo natural se
internalizan y se convierten en arbitrios culturales. Esto supone una adhesion doxica o un
efecto de coherencia entre las estructuras cognitivas y las estructuras sociales lo que explica
como los dominados obedecen: “Los dominados aplican a las relaciones de dominacion unas
categorias construidas desde el punto de vista de los dominadores” (Bourdieu, 2000, p. 50).
A proposito del acuerdo doxico, Roger intenta interpelar la conexion semioldgica y estética

entre fuerza y consumo de carne:

(...) aquellos veganos strongman ya han desmitificado completamente el
tema del carnismo como algo necesario para ser fuerte, ninguna relacion.
Entonces, quiza si es uno de los puntos importantes para trabajar, porque,
ademas, aquella gente que se dedica a la hipertrofia y también al powerlifting
consumen una cantidad de cdrnicos y sus derivados abrumadora. Estan
convencidos de que tiene que ser de origen animal, una persona de ellas
puede estar consumiendo el doble de lo que consume un carnista ordinario.
Y no es ni por gula, es por vanidad, algunos lo que creen, es que, es por

deporte e ignorancia (Comunicacion personal, 2019).

Ahora bien, Roger enfatiza la necesidad de desmitificar el consumo abrumador de animales
en relacion con la hipertrofia muscular. El mensaje subyacente es que las practicas politico-
corporales de un activista culturista vegano consisten en desmontar el mito de la fuerza en
relacion con el consumo de carne del sistema carnista: “No soy nada débil y no soy nada
enfermizo. Creo que es mas que suficiente eso para desmitificar cualquier conexion de la
falsa masculinidad y el carnismo” (Comunicacion personal, 2019). La accion colectiva del

sujeto ético-politico del animalismo requiere unas practicas politico-corporales para

Estudios de Género. 6, e608 e-ISSN 2395-9185



Ponce, Juan José. (2020). Subjetividad animalista: una mirada desde los Estudios sobre Varones 25

interpelar los esquemas estético-corpdreos del sistema especista. La complejidad y
heterogeneidad de la expresion de dicha masculinidad marginal es que, en ocasiones,
reafirma los mismos esquemas. En este punto, conviene mencionar el desarrollo teodrico-
practico de los feminismos antiespecistas gordos, que interpelan estas perspectivas

normativas de los veganismos (Alvarez, 2014).

Se da un proceso de transformacion o, dicho de otra manera, de ortopedizacion de los
cuerpos para producir las disposiciones de sumision pertinentes, que articulan la relacion
dominacion masculina, sumision femenina. Se tiene “un mundo fisico simbodlicamente
estructurado atravesado por las estructuras de dominacion” (Bourdieu, 2000, p. 55). En este
caso, se suplanta el discurso estético-corporeo de la masculinidad hegemonica hacia el ideal
del “macho vegano”. Aquel varén que puede ser fuerte y viril sin comer animales, en
antagonismo con los varones “afeminados” que se niegan a comer animales, sino “s6lo
vegetales” y que, por tanto, son débiles. El cuerpo se muestra como un lugar de disputa
ideologica. Se entiende la logica politica de lo corporal, es decir el encuerpamiento de la

experiencia de subjetivacion politica.

.Son los sujetos varones veganos otras formas politico-ontoldgicas

de masculinidades alternas a las hegemonicas?

Las relaciones entre las masculinidades son ambiguas, ambivalentes y contradictorias,
debido a la concepcion del género y a la construccion de las masculinidades en términos de
estructuras relacionales. Los varones antiespecistas estan condicionados por estructuras de
dominacion y, al mismo tiempo, por practicas de libertad o contra conductas que los ponen
entre la hegemonia y la marginalidad del ser “varén vegano”. En cuanto a la marginalidad,
esto remite a la disputa simbolica por los imaginarios relativos a la sensibilidad, la empatia

y la compasion.

La sensibilidad animal es antagonica con la masculinidad hegemonica. El rechazo a la
violencia y a la crueldad en contra de la alteridad animal permite cuestionar los cimientos de

la masculinidad imperante. Ademas, dicha relacion de respeto y cuidado con el otro no se

Estudios de Género. 6, e608 e-ISSN 2395-9185



Ponce, Juan José. (2020). Subjetividad animalista: una mirada desde los Estudios sobre Varones 26

limita a los animales, sino que se extiende a los animales humanos. La siguiente transcripcion
de Luis ejemplifica la propuesta del género, de Connell (1995), como estructura de la practica

social, indisociable de otras configuraciones.

Mi padre fue asesinado, mis hermanas fueron violentamente golpeadas por
alguno de sus esposos, mi hermana tuvo un hijo a los doce afios cuando era
una nifla y es de una violacion, y ti no puedes hacer nada frente a esas cosas,
de lo que vives en la miseria, donde no puedes comer tus tres comidas diarias,
no puedes ir al colegio porque esta lejos, no puedes pagar. Pero al mismo
tiempo la sensibilidad que te abre, te abre de no hacer esas cosas, entonces yo
era full relacionado con el veganismo mas que todo. En el veganismo
inclusive sientes compasion de los animales (...) se va relacionando con todo
esto el machismo. Poder ahora abrazar a un animal antes me daba vergiienza,
darles de comer a los perros en la calle, pero ahora no, me bajo, los puedo
abrazar, los puedo sentir, los puedo llorar, puedo ser el débil de la casa y
puedo ser lo que quiera ser y no me avergiienza. Con esto del veganismo
puedo amar, puedo ser el débil y no me preocupa serlo, soy lo que soy, creo
que eso también me ha llevado un poco mas alld de la lucha de liberacion

animal (Comunicacion personal, 2019).

El veganismo como practica y la liberacion animal como horizonte politico, funcionan, en el
caso de Luis, a modo de dispositivo de practicas corporales y politico-afectivas que permiten
la vulnerabilidad y la figuracion de una masculinidad blanda, en el sentido de
contrahegemonica. La sensibilidad y la posibilidad de amar, mostrarse vulnerable, llorar,
demostrar afecto son actos profundamente irreverentes frente al proyecto de género
imperante. El veganismo, en este caso, se muestra como un antidoto subjetivante frente a
episodios sistematicos de observacion de la violencia interpersonal, al interior de la familia
de origen, y violencia estructural relativa a las condiciones materiales de existencia. El caso
de Luis es particularmente atipico en dos sentidos: 1) el sentido comun de los sujetos veganos

se asocia a profesionales de clase media, ¢l es obrero y pertenece a un sector popular; 2) la

Estudios de Género. 6, e608 e-ISSN 2395-9185



Ponce, Juan José. (2020). Subjetividad animalista: una mirada desde los Estudios sobre Varones 27

exposicion gradual a la violencia, en estos cuerpos precarizados agudizados por la clase,

tiende a reproducirla. Luis se sale de este esquema.

Las practicas veganas, relativas al horizonte ético-politico del antiespecismo, se presentan
como la biisqueda permanente del sujeto de ser con el otro y, en este proceso, aproximarse a
la alteridad animal junto a la animalizacion del sujeto, lo que conlleva una ruptura y tension
permanente. Una de las caracteristicas del cuidado de si foucaultiano remite al potencial
alquimico del sujeto a través de la relacion: “la épiméleia designa también un determinado
modo de actuar (...) a través de la cual uno se hace cargo de si mismo, se modifica, se

purifica, se transforma o se transfigura” (Foucault, 1994, p. 33).

La subjetivacion en su aspecto mas concreto remite a las practicas del sujeto. El ethos del
vardn animalista insiste en la nocidn de parresia, la cual consigna al decir verdadero, o a la
tension permanente respecto de la coherencia a proposito de la obligatoriedad del cuidado
sobre los demds animales, practica que en algunos casos se extiende hacia los animales
humanos. A continuacion, Luis insiste en la relacion entre el respeto y el cuidado hacia los

animales humanos y no humanos.

Cuando era nifio de ley cazdbamos, a los hombres nos tocaba cazar y al
cazador generalmente le daban la cabeza y esas cosas. {bamos a matar
pajaros, yo decia: quiero jugar otra cosa como las cogidas y ya te veian
diferente, vas rompiendo con todas esas burlas. Yo en el monte no me di
cuenta de eso al comienzo porque no estaba en estas cosas. Matar loros (...)
a veces para alimentarse o para diversion, pero yo no, yo no estaba para eso,
si me gustaba coger los pdjaros y verlos, sentirlos, pero no matarlos, aunque
unas veces lo he hecho inconscientemente, ya vas rompiendo eso por esto de
los animales, y creo que sin respeto a los animales muchas veces ya

irrespetan a las personas y todo eso (Comunicacion personal, 2019).

Este relato ilustra la tension entre la heteronormatividad y la marginalidad que es constitutiva

del varén vegano. La capacidad de sentir y ademas el deseo de explicitar lo sensible supone

Estudios de Género. 6, e608 e-ISSN 2395-9185



Ponce, Juan José. (2020). Subjetividad animalista: una mirada desde los Estudios sobre Varones 28

una vuelta permanente del sujeto, en relacion con sus practicas y cuidados de si y con el otro.
Lo sitiia en un lugar cercano al margen de la heteronormatividad, en el sentido de lo que se
espera del varén heteronormado. Ahora bien, al regresar a la pregunta: ;la sensibilidad
animal de los varones veganos podria ser la posibilidad ontoldgica y politica para otras
formas de masculinidades? se puede decir que, segun Gaard (2014), es necesario remplazar
la ética de lo despiadado, relativa a los valores dominantes de la masculinidad (racionalidad,
poder, control, egoismo, competitividad y virilidad), por una ética del cuidado de uno
mismo, de los demés animales y de la tierra, que englobe el amor, el compafierismo, la
compasion, la reciprocidad, el cooperativismo y la consideracion por las vidas humanas y
no humanas. Esto hace eco con el hecho contingente de una construccion en proceso de las
masculinidades veganas alternas que no refuercen la heteronorma, sino que cuestionen tanto
el binarismo de especie como de género, estas masculinidades adquieren un potencial de

edificacion en tanto procesos subjetivantes propios.

En esta reflexion final, conviene mencionar una frase del colectivo Feminista Antiespecista
de base en Quito, Ecuador: “lo vegano no te quita lo macho”. Si bien las masculinidades
veganas rompen con la configuracion normativa de las masculinidades hegemonicas, en la
medida en la que se comprende a los varones como sujetos de género insertos en estructuras
patriarcales, seria ingenuo plantear abiertamente que lo queer de las masculinidades veganas
los coloca en un lugar antipatriarcal o los exime de estar gobernados por actitudes y practicas
machistas. La construccion de las masculinidades veganas puede tomar cierta direccion
hacia lugares comunes y comodos que refuerzan el sistema patriarcal y al mismo tiempo
resignifican el veganismo desde el punto de vista del privilegio masculino, ésta es la figura
del “macho vegano”. Aun asi, como esta investigacion muestra, en las masculinidades
veganas si se encuentran elementos sustantivos en torno a la construccion de otra forma de
ser vardn, una forma menos humana, y mas animal, en el sentido de la sensibilidad, la

empatia y la compasion por el otro.

Estudios de Género. 6, e608 e-ISSN 2395-9185



Ponce, Juan José. (2020). Subjetividad animalista: una mirada desde los Estudios sobre Varones 29

Referencias bibliograficas
Adams, Carol. (2016 [1990]). La politica sexual de la carne. Madrid: ochodoscuatro

ediciones.

Alvarez Castillo, Constanzx. (2014). La cerda punk. Ensayos desde un feminismo gordo,

lésbiko, antikapitalista & antiespecista. Valparaiso: Trio editorial.

Anzodategui, Micaela. (2019). Desplazamientos de los discursos hegemonicos en la teoria
feminista: El  feminismo  ecoldégico y animalista como  nuevas

perspectivas. Nomadias, (27), 33-50. doi: 10.5354/0719-0905.2019.54360

Bertaux, Daniel. (2005). Los relatos de vida: perspectiva etnosociologica. Barcelona:

Bellaterra.

Bourdieu, Pierre. (2000). La dominacion masculina. Barcelona: Anagrama.

Connell, Robert. W. (1997). La organizacion social de la masculinidad. En Teresa Valdés y
José Olavarria, (Ed.), Masculinidad/es. Poder y crisis. Santiago de Chile: ISIS y
FLACSO.

Connell, Robert. W. (1995). Los cuerpos de los hombres. En Robert W. Connell (Ed.),
Masculinidades (pp. 73-99). México: UNAM.

Figueroa, Juan Guillermo. (2016). Algunas reflexiones para dialogar sobre el patriarcado
desde el estudio y el trabajo con varones y masculinidades. Sexualidad, Salud y
Sociedad - Revista Latinoamericana, (22), 221-248. Recuperado de:
https://www.redalyc.org/pdf/2933/293345349010.pdf

Fuller, Norma. (1995). En torno a la polaridad marianismo-machismo. En Luz Arango,
Magdalena Ledn y Mara Viveros (Eds.), Género e identidad, ensayos sobre lo

femenino y lo masculino. Bogota: Tercer Mundo.

Estudios de Género. 6, e608 e-ISSN 2395-9185



Ponce, Juan José. (2020). Subjetividad animalista: una mirada desde los Estudios sobre Varones 30

Foucault, Michel. (1994). La ética del cuidado de uno mismo como practica de la libertad. En
Michel Foucault. Hermenéutica del sujeto (pp. 256-280). Madrid: Ediciones de la
Piqueta.

Ferndndez Aguilera, Laura. (2019). Feminismos y liberacion animal: alianzas para la justicia
social e interespecie. Tabula  Rasa, (32), 17-37. Recuperado de:
http://www.scielo.org.co/scielo.php?pid=S1794-
24892019000300017&script=sci_abstract&tlng=en

Gaard, Greta. (2014). Toward New EcoMasculinities, EcoGenders, and EcoSexualities. En
Carol Adams y Lori Gruen (Eds.), Ecofeminism.: Feminist intersections with other

animals and the earth (pp. 225-261). USA: Bloomsbury Publishing.

Gaarder, Emily. (2011a). Where the Boys Aren't: The Predominance of Women in Animal
Rights  Activism. Feminist ~ Formations, 23(2), 54-76. Recuperado de
https://fewd.univie.ac.at/fileadmin/user upload/inst_ethik wiss dialog/Gaarder

Emily 2011. Where the Boys Arent.pdf

Gaarder, Emily. (2011b). Women and the animal rights movement. New Jersey: Rutgers

University Press.

Gutmann, Matthew. (2000). Ser Hombre de Verdad en Ciudad de México: Ni Macho ni
Mandilon. México: El Colegio de México.

Gonzalez, Anahi Gabriela. (2016). Una lectura deconstructiva del régimen
carnofalogocéntrico. Hacia una ética animal de la diferencia. Daimon Revista
Internacional de Filosofia, (69), 125-139. doi:
https://doi.org/10.6018/daimon/221121

Estudios de Género. 6, e608 e-ISSN 2395-9185


http://www.scielo.org.co/scielo.php?pid=S1794-24892019000300017&script=sci_abstract&tlng=en
http://www.scielo.org.co/scielo.php?pid=S1794-24892019000300017&script=sci_abstract&tlng=en

Ponce, Juan José. (2020). Subjetividad animalista: una mirada desde los Estudios sobre Varones 31

Gonzalez, Anahi Gabriela. (2019). Deshacer la especie: hacia un antiespecismo en clave
feminista Queer. TEL Tempo, Espaco e Linguagem, 10(2), 45-70. doi:
https://doi.org/10.5935/6644.20190019

Halberstan, Judith. (2008). Masculinidad femenina. Barcelona: Egales.

Joy, Melanie. (08 marzo 2018). Como hacer frente al acoso sexual y al sexismo en el
movimiento vegano. Proveg.com. Recuperado de:

https://proveg.com/es/blog/frente-al-acoso-al-sexismo-movimiento-vegano/

Joy, Melanie. (2013). Por qué amamos a los perros, nos comemos a los cerdos y nos vestimos

con las vacas: una introduccion al carnismo. Madrid: Plaza y Valdés Editores.

Kemmerer, Lisa. (13 de diciembre de 2018). Sexism, Male Privilege, and Violence in the
Anymal Liberation Movement. TheVeganRainbowProject.com. Recuperado de:
https://www.the-vegan-rainbow-project.org/post/2018/12/13/sexism-male-

privilege-and-violence-in-the-anymal-liberation-movement-interview-with-dr-1i

Mass Grau, Jordi. (2016). ;Hombres sin pene? La construccion de la masculinidad en

personas trans. En Masculinidades disidentes (pp. 35-56). Barcelona: Icaria.

PETA Latino. (2019). La ‘Masculinidad Tradicional’ es Perjudicial, Dice la APA: No
Podriamos Estar Mas de Acuerdo. petalatino.com. Recuperado desde:
https://www.petalatino.com/blog/la-masculinidad-tradicional-es-perjudicial-dice-

la-apa-no-podriamos-estar-mas-de-acuerdo/

PETA. (2010). A vegan diet can help with impotence. peta.com. Recuperado de:

https://www.peta.org/living/food/impotence/

Ponce, Juan José. (2019). Estado Especista: proletarizacion animal o sustraccion de la vida.

Perspectivas marxistas sobre la cuestion animal. Revista Latinoamericana de

Estudios de Género. 6, e608 e-ISSN 2395-9185


https://proveg.com/es/blog/frente-al-acoso-al-sexismo-movimiento-vegano/
https://www.the-vegan-rainbow-project.org/post/2018/12/13/sexism-male-privilege-and-violence-in-the-anymal-liberation-movement-interview-with-dr-li
https://www.the-vegan-rainbow-project.org/post/2018/12/13/sexism-male-privilege-and-violence-in-the-anymal-liberation-movement-interview-with-dr-li
https://www.petalatino.com/blog/la-masculinidad-tradicional-es-perjudicial-dice-la-apa-no-podriamos-estar-mas-de-acuerdo/
https://www.petalatino.com/blog/la-masculinidad-tradicional-es-perjudicial-dice-la-apa-no-podriamos-estar-mas-de-acuerdo/
https://www.peta.org/living/food/impotence/

Ponce, Juan José. (2020). Subjetividad animalista: una mirada desde los Estudios sobre Varones 32

Estudios Criticos Animales. 6(2), 199-234. Recuperado de
https://revistaleca.org/journal/index.php/RLECA/article/view/244

Ponce, Juan José y Proafio, David. (2020). Reflexiones animalistas desde el Sur, en Juan José
Ponce y Antonella Calle (Eds.), Reflexiones animalistas desde el Sur (pp. 16-32).
Quito, Ecuador: Editorial Abya-Yala.

Reggio, Marco. (2018). Masculinidades veganas entre virilismo, heterocentricidad y
homofobia: estigmatizacion y estrategias de respuesta en el discurso publico y

privado. Revista Latinoamericana de Estudios Criticos Animales. 5(1), 234-252.

Wacquant, Loic. (2016). Entre las cuerdas: cuadernos de un aprendiz de boxeador. Buenos

Aires: Siglo XXI Editores Argentina.

Wrenn, Corey Lee. (2015). The role of professionalization regarding female exploitation in
the Nonhuman Animal rights movement. Journal of Gender Studies, 24(2), 131-
146. doi: https://doi.org/10.1080/09589236.2013.806248

Sobre el autor

Psicologo clinico por la Universidad San Francisco de Quito. Magister en sociologia politica
por la Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales sede Ecuador. Su agenda de
investigacion se centra en estudiar la relacion entre las emociones, las subjetividades y lo
politico. Integrante del Comité Editorial de la Revista Latinoamericana de Estudios Criticos
Animales (RLECA). Miembro del Instituto Latinoamericano de Estudios Criticos Animales
(ILECA). Su trabajo tedrico-politico se ha concentrado en torno a los estudios criticos
animales, el giro no humano y la cuestion animal(ista) en los movimientos sociales. Sus
aportes principales se han enfocado en la descolonizacion de los veganismos, el desarrollo
de un animalismo critico desde y para el Sur, en clave de un veganismo popular, y el estudio
de los movimientos animalistas antiespecistas en el Ecuador y en la region. Coautor del libro

Reflexiones animalistas desde el Sur (2020).

Estudios de Género. 6, e608 e-ISSN 2395-9185


https://doi/

	Kemmerer, Lisa. (13 de diciembre de 2018). Sexism, Male Privilege, and Violence in the Anymal Liberation Movement. TheVeganRainbowProject.com. Recuperado de: https://www.the-vegan-rainbow-project.org/post/2018/12/13/sexism-male-privilege-and-violence-...
	PETA Latino. (2019). La ‘Masculinidad Tradicional’ es Perjudicial, Dice la APA: No Podríamos Estar Más de Acuerdo. petalatino.com. Recuperado desde: https://www.petalatino.com/blog/la-masculinidad-tradicional-es-perjudicial-dice-la-apa-no-podriamos-es...
	PETA Latino. (2019). La ‘Masculinidad Tradicional’ es Perjudicial, Dice la APA: No Podríamos Estar Más de Acuerdo. petalatino.com. Recuperado desde: https://www.petalatino.com/blog/la-masculinidad-tradicional-es-perjudicial-dice-la-apa-no-podriamos-es...
	PETA. (2010). A vegan diet can help with impotence. peta.com. Recuperado de: https://www.peta.org/living/food/impotence/
	PETA. (2010). A vegan diet can help with impotence. peta.com. Recuperado de: https://www.peta.org/living/food/impotence/

