CRITICA, Revista Iispanoamericana de Filosofta. Vol. 47, No. 141 (diciembre 2015): 95 118

UN ESTUDIO CRITICO DE POLITICAL EMOTIONS
DE MARTHA NUSSBAUM

Martha Nussbaum, Political Emotions. Why Love Matters for
Justice, The Belknap Press of Harvard University Press.
Cambridge, Mass., London, England, 2013, 457 pp.

GUILLERMO LARIGUET

Consejo de Investigaciones Cientificas y Técnicas (CONICET)
Centro de Investigaciones Juridicas y Sociales

Universidad Nacional de Coérdoba

gclariguet@gmail.com

El libro que tengo por objeto someter a estudio critico es el altimo
texto importante que Martha Nussbaum ha publicado. No se trata de
un hito aislado. El libro supone una continuidad —a la vez que un
notable avance— de una investigaciéon que la autora realiza desde
hace muchos afios sobre un conjunto de temas conectados entre
si, a saber: las emociones, el papel de la literatura o la misica en
la educacion sentimental de los hombres como ciudadanos y como
agentes morales, su vision del liberalismo politico. Asi, por ejemplo,
textos como La fragilidad del bien (1995), Justicia poética (1997),
La terapia del deseo (2003), El conocimiento del amor (2006a),
El ocultamiento de lo humano (2006b), Paisajes del pensamiento
(2008), Sin fines de lucro (2010), por mencionar sblo algunos de
los mis pertinentes para el abordaje de los temas que sefialé antes,
constituyen antecedentes tebricos que un estudioso de la obra de la
profesora de la Universidad de Chicago deberia tener en cuenta.

La primera pagina del libro que tengo el gusto de comentar co-
mienza con una oracidon elocuente: “las sociedades estan llenas de
emociones; las democracias liberales no son la excepcién™.! Como se
puede apreciar en las obras que mencioné en el parrafo anterior, la
tematica de las emociones ha llamado por largo tiempo la atencion
de la autora en terrenos que los fil6sofos morales —y en este caso
politicos— habian dejado en manos, mas bien, de filésofos de la
mente, cientificos cognitivos y sicélogos sociales.?

1 . . .
La traduccién de todas las citas de este texto es mia.

2 - . . . . . -
Si Hegel tenia alguna intuicién correcta, ésta parece marchar en sintonia con



96 GUILLERMO LARIGUET

Pienso que la menor atencién filoséfica en emociones se manifestd
a través de un rasgo de tipo normativo omitido: el papel del caracter
—moral— de las personas; caracter que esta cincelado por un conjun-
to de emociones tipicas, o disposiciones para actuar que explicarian,
en buena medida, la motivacién para la accion. Es hora, dirian los
tedricos de las emociones, de ser mis aristotélicos, de pensar no
s6lo en la arquitectura de nuestros principios morales y politicos
abstractos de justicia, sino plantearnos como es posible dotarlos de
eficacia via la motivacién para actuar.® No es importante sélo volver
inteligible o comprensible por un frio ejercicio intelectual la impor-
tancia social de la justicia como principio; es preciso quererla. Y para
quererla, para tenerla como objeto conativo, es preciso exponer un
temple emocional peculiar; una disposicién adecuada para actuar en
cierta forma —correcta—; forma alentada también por una educaciéon
adecuada.

Nussbaum, como se vera, estd influida por un enfoque deontolo-
gista en el que también importan de manera estelar los principios
de justicia. L.a base de su obra es en este caso el liberalismo politico
rawlsiano. Todavia mas: en buena medida su propésito en Political
Emotions es contar con un liberalismo politico rawlsiano mds com-
pleto en dos sentidos. Que en general dé mis cabida a las emociones
v que en particular se concentre en la emocion del amor y su impor-
tancia para el diseflo de una sociedad justa. Con el fin de precisar mas
este punto se trata, en sus propias palabras, de lo siguiente: “Cémo
una sociedad decente puede hacer mas de lo que hicieron Kant y
Locke por la estabilidad y la motivacién sin convertirse en iliberal y
dictatorial como es el caso de Rousseau” (p. 5).

Atento a lo anteriormente citado, una preocupacién central del
libro de Political Emotions es que las sociedades democraticas libe-
rales sean estables. Es aqui donde la autora, como en otros de sus
textos tales como Las fronteras de la justicia. Consideraciones sobre

la verdad de que las épocas tienen un espiritu. El geist de nuestra época parece
mostrar un interés acentuado por las emociones en campos practicos como el moral
(Roberts 2003; Camps 2011), el juridico (Deigh 2008; Gonzalez Lagier 2009), el
estético, por ejemplo literario y musical (Levinson 2010; Gaut 2009; Alcaraz 2010)
y el politico como en este caso puntual. En parte, algunos podrian ver este espiritu
de la época como un signo de que la filosofia practica durante un buen tiempo,
quiza por influencias protokantianas, al menos en sus versiones estereotipadas, habia
prestado menos atencién sistematica a las emociones, como datos de nuestra sicologia
individual y social que son relevantes para la evaluacién moral y politica.

* Cuando digo “aristotélicos”, empleo s6lo una forma de hablar que nos permita
etiquetar este acento puesto por teéricos como Nussbaum en las emociones; acento
que el Estagirita plasmé particularmente en el libro I de Retérica (2005).

Critica, vol. 47, no. 141 (diciembre 2015)



UN ESTUDIO CRITICO DI POLITICAL EMOTIONS DIX NUSSBAUM 97

la exclusién (2007), se basa en la obra de John Rawls para ir mis
alla de ella. En efecto, Political Emotions, al igual que Las fronteras
de la justicia, Sin fines de lucro o El ocultamiento de lo humano,
parte del pensamiento de Rawls para llegar mas lejos, buscando asi
complementar la obra del gran filésofo estadounidense.

Es importante indicar lo anterior desde el inicio para valorar si la
obra de Nussbaum cumple con su nicleo focal prometido: ofrecer
una teoria del liberalismo politico mds completa que la de Rawls,
pero con base en la obra de este filésofo. En mi opinién, Nusshaum
procura mostrar que es preciso tomar premisas incompletas —y a
veces meramente sugeridas— de la obra rawlsiana para ir a través
de ellas mas lejos y obtener las conclusiones pricticas correctas en
coherencia —si no con la letra— al menos con el espiritu de Teoria
de la justicia v Liberalismo politico.

Antes de avanzar sobre algunos aspectos que considero importan-
tes del libro, es til explicar la forma en que organizaré el presente
estudio critico. En la primera parte es menester contar con un es-
quema muy general sobre la estructura que posee el texto. En la
segunda parte haré un repaso algo mas detallado por algunos lugares
significativos del libro. En la tercera parte pondré a la vista tres tipos
de aspectos de la obra que podrian sugerir la necesidad de mayor
debate filoséfico. En esta parte presentaré tres contrapuntos a temas
como la compatibilidad entre el liberalismo politico y la postura de
Nusshaum, asi como preguntas sobre el tipo de educacién sentimental
al que propende la autora y a las consecuencias que podria implicar
el caracter cognitivo que le asigna a las emociones como el amor.
Finalmente, expondré unas brevisimas palabras de cierre.

I

El libro consta de una introduccion general, tres capitulos y un apén-
dice. La introduccion versa sobre el problema —de las emociones—
en la historia del liberalismo. Con respecto a los capitulos, el pri-
mero, como su titulo “Historia” indica, ofrece una mirada del valor
politico de la emocion del amor en la historia de las ideas politicas y
religiosas de occidente. El segundo “Objetivos, recursos, problemas”
discute el modo en el que el amor puede ser una emocién con capaci-
dad motivacional eficaz de conductas que propendan a la satisfaccion
de aquellos principios politicos que son parte esencial del corazon
del liberalismo politico: libertad e igualdad. El tercero “Emociones
pablicas” trabaja sobre un conjunto acotado de emociones, siempre
teniendo como telon de fondo la que constituye parte del subtitulo

Critica, vol. 47, no. 141 (diciembre 2015)



98 GUILLERMO LARIGUET

del libro: el amor. Por esto, dicho capitulo, inicia con la defensa
de un amor patriético bien entendido, esto es, que se distingue de
uno que lleve al chauvinismo, al fanatismo o a fenémenos como la
discriminacién arbitraria o la exclusién injustificada. Posteriormente,
aborda el tema de la tragedia, particularmente el género literario
clasico, de la mano de poetas como Séfocles, para mostrar cémo la
misma desarrolla la emocién de la compasion que también constituye
un sentimiento piblico que puede robustecer en nuestras sociedades
un clima de liberalismo politico. La compasion puede ser un antidoto
contra emociones problematicas para una sociedad liberal: el miedo,
la envidia, la vergiienza. Al mismo tiempo, se examina la importancia
de la comedia. Con ejemplos de Aristéfanes se explica cdmo la misma
ayuda a trascender emociones poco fiables desde un punto de vista
cognitivo como es el caso de la repugnancia. Al finalizar el capitulo
se centra en el tema estrella: por qué el amor es importante para
la justicia. Por altimo, el apéndice desarrolla algunas notas sobre su
teoria del valor de la misica en una educacién sentimental que nos
haga mejores moralmente y aliente una sociedad politica mas justa.

IT

Nussbaum repite una y otra vez que dos de sus mas importantes obje-
tivos en el libro consisten en mostrar lo siguiente: que hay emociones
politicas y que es posible conectar dichas emociones con principios
que forman el corazén del liberalismo politico rawlsiano. Justamente.
Pese a lo que una mirada superficial pudiese pensar, quiero destacar
con pie en la obra de Nussbaum que el liberalismo tiene corazén,
que no estd solamente estructurado sobre unos “frios” y “abstractos”
principios politicos (pensemos en los dos principios candnicos de la
justicia rawlsianos), sino que éstos requieren, por una demanda inter-
na del propio liberalismo, una conexién con ciertas emociones. Para
ello, segtin la autora, las emociones deben satisfacer dos condiciones.’
Estas dos condiciones definen lo que la autora llama una “sicologia
moral razonable” (p. 9). Estas condiciones son las siguientes: prime-
ra, exhibir capacidad motivacional: esto es, deben ser el combustible
que explique nuestro deseo de ser justos, de respetar libertades, o
querer la inclusién de sectores social o naturalmente desfavorecidos.
Segunda, deben tener una conexién conceptual idénea con los prin-
cipios nucleares del liberalismo politico, que es el modelo tedrico de
sociedad justa que Nussbaum toma como axioma de su propia teoria.

"'Sobre esta parte y las siguientes consideraciones que haré, véase la introduccion
general llamada “Un problema en la historia del liberalismo”.

Critica, vol. 47, no. 141 (diciembre 2015)



UN ESTUDIO CRITICO DI POLITICAL EMOTIONS DIX NUSSBAUM 99

Tales principios forman parte de un overlapping consensus o cultura
politica compartida (p. 6). En otras palabras: cuando hablo de “cone-
xion conceptual idénea” con el liberalismo politico, quiero decir que
las emociones no tienen que entrar en contradiceién con metacriterios
centrales para el liberalismo politico, a saber: la necesidad normativa
de un estado neutral respecto de las concepciones densas del bien
v un disefio institucional que se base en un consenso superpuesto
de concepciones no comprehensivas; es decir, un consenso basado en
posturas de valor que tienen aptitud para ser presentadas y debatidas
razonablemente en la esfera pablica o en lo que la filésofa argentino-
mexicana Nora Rabotnikof (2000) llama el “lugar coman” (Lariguet
2008, pp. 75-84).

La relevancia estelar de las emociones politicas de Nussbaum se
manifiesta en la posibilidad de demostrar que una teoria —como la
rawlsiana— que busca la estabilidad politica requiere, por ello, el
oxigeno de ciertas emociones como el amor. El amor, precisamente,
es parte del subtitulo de la obra Why Love Matters for Justice. Es
por esta razén que antes de proseguir debo aclarar entonces en qué
sentidos Nussbaum habla de esta emocién.

En la obra no se advierte un deseo analitico de purificar sistema-
ticamente los sentidos que cabe atribuir a la emocién del amor. Es
como si a veces se diese por supuesto. Recién se recogen las lineas
de la importancia del amor para la justicia en la p. 378 y ss. Sin
embargo, saltan a la vista dos sentidos focales. Primero, el amor es
un sentimiento que se explica por el deseo del amador de conectar
con el bien del amado (p. 378 y ss). Es una manera altruista de re-
lacionarse con los demas en tanto un yo politico trasciende sus fases
egobticas (como las del nifio en sus primeras etapas) para pensar en los
demas qua “deméas”. Es decir, conectar con los intereses intrinsecos
de los demas. “Los deméas”, al principio, son los hijos, las parejas, la
familia, pero luego es una sociedad, la patria, una sociedad cosmopo-
lita internacional, etc. Segundo, el amor también se puede ver en la
obra como un rasgo de empatia o compasion (p. 314 y ss). Es decir,
como la capacidad imaginativa y emocional de ponerse en el lugar de
los demés y compartir su sufrimiento o su dolor. Es la empatia el
motor que nos motiva a querer cambiar estados de injusticia como
la pobreza o la humillacién que hacen a una sociedad, como sostenia
Margalit, una sociedad indecente.

En mi opinién el acierto de Nussbaum radica en concentrarse en el
amor como nicleo de una teoria liberal de la justicia. El odio o la apa-
tia no parecen ser buenos candidatos. El primero porque genera ciu-
dadanos rencorosos inhabiles para el didlogo democratico. El segundo

Critica, vol. 47, no. 141 (diciembre 2015)



100 GUILLERMO LARIGUET

porque genera ciudadanos indiferentes a los problemas que una so-
ciedad democratica tiene que enfrentar, como el hambre, la guerra, el
desacuerdo, etc. Es decir, creo que la eleccion del amor estd muy jus-
tificada racionalmente porque entre el rencor y la indiferencia traida
por la apatia, se encuentra la emocion nuclear del libro: el amor.

En cualquier caso, como decia anteriormente, el interés de
Nussbhaum estd atravesado por la necesidad de conectar la emocion
del amor con uno de los objetivos del libro Liberalismo politico de
John Rawls, a saber: la estabilidad politica. Como ya sostuve antes,
basandose en Rawls ella quiere ir un poco mais lejos y completarlo.
Porque la estabilidad no sdlo es derivacion de la legitimidad de las
instituciones politicas; de su grado de justificacién, sino también de
la catadura emocional, esto es, de la sicologia moral y politica, de los
propios sujetos que actGan dentro de dichas instituciones. Segtin mi
reconstrucciéon de Nussbaum, ellos deberian interiorizar los princi-
pios de justicia, lo cual equivale a lo que se indicé antes: la necesidad
de que los agentes de una sociedad democratica actiien en forma
motivada por emociones adecuadas. Son emociones “adecuadas”, al
menos parcialmente, y tal como va se dijo, si resultan 1dgicamente
compatibles con los principios nucleares del liberalismo politico, en
este caso de linaje rawlsiano.

Ahora bien, en el primer capitulo de Political Emotions (“Histo-
ria”), Nussbaum practicara, si se me permite la expresion, una labor
arqueoldgica consistente en mostrar el modo en que la familia liberal
tiene raices historicas complejas. Para esta tarea, la autora revisard
dos grandes concepciones. Por una parte, una de tipo coactiva como
la de Rousseau; por otra, una no coactiva como la dada por la tetralo-
gia Comte-Tagore-Mozart-Mill. Ambas concepciones, la de Rousseau
y la que llamo la de la tetralogia, comparten la idea de que ciertas
emociones son esenciales para la motivacion politica. Las dos, a su
vez, tienen en comun el ideario de una religién de la humanidad
o religion civil. O, para parafrasear a Ronald Dworkin (2013) una
religién sin Dios.

Empero, las diferencias entre las dos concepciones antes aludidas
radican en que para Rousseau, el estado se encuentra habilitado a
imponer por la fuerza ciertas disposiciones emocionales, mientras
que para la segunda no. En este sentido, el liberalismo politico seria,
desde un punto de vista de reconstruccién histérica, compatible con
la segunda concepcién y no con la primera, esto es, con aquella
desarrollada por autores como Auguste Comte (con su teoria social),
Rabindranath Tagore (con sus odas para una India plural y unida a la

Critica, vol. 47, no. 141 (diciembre 2015)



UN ESTUDIO CRITICO DI POLITICAL EMOTIONS D1 NUSSBAUM 101

vez), Mozart y da Ponte (con Las bodas de Figaro), planteando entre
lineas el cambio del ancien régime hacia una sociedad mas democrati-
ca) v John Stuart Mill (con su liberalismo politico menos radical que
el de Bentham). Todos estos autores, con diversos instrumentos, y
con sus diferentes matices, apuntaban a una religion de la humanidad
o civil. En mis propias palabras: las apelaciones a contenidos densos
de una religion, por ejemplo, la catdlica, son transmutados en una
religion que todos puedan aceptar; tal es el caso ejemplificado por
Nussbaum de Martin Luther King quien, repetidamente, cita a los
profetas o pasajes biblicos en su discurso politico. En el caso del
martir americano, se trata de lo que estoy denominando una “trans-
mutacién” en el sentido de que las citas religiosas se expresan en una
forma razonable, es decir, una forma que permite abrigar esperanza
en cuanto a lograr la cooperacién social v la tolerancia.

En el segundo capitulo “Objetivos, recursos, problemas” la fildsofa
destaca cuéles son los objetivos comunes de sociedades aspiraciona-
les. Estas sociedades aspiran a la igualdad mediante la inclusién de
aquellos sectores sociales que estan peor situados debido a facto-
res que no se encuentran bajo su control. Ademas, tales sociedades
aspiran a una distribucién de la riqueza justa lo que, en términos
rawlsianos, es equiparable a establecer discriminaciones justificadas
para lograr que los peores situados asciendan a mejores condiciones
de vida; condiciones de vida que Nussbaum tabula en su famosa lista
de las capacidades.

Con respecto a las sociedades aspiracionales, el amor es fundamen-
tal. Aqui la filésofa estadounidense entiende el término amor a partir
del segundo sentido que planteé anteriormente. Se trata de una emo-
cion entendida ahora como empatia o compasiéon. L.a misma permite
“ponerse en los zapatos de los otros”; el sufrimiento del “otro” entra
a formar parte de nuestro propio circulo de preocupaciones. Por lo
tanto, la compasion es una forma emocional que tiene la imaginacion
moral de desempeiiar un papel estrella.

De acuerdo con Nussbaum, el amor —en tanto que compasién—
es el contrapeso necesario en la evolucién moral humana para con-
trarrestar aquello que Kant llamé el “mal radical”, una tendencia
de nuestra naturaleza a saltarse las leyes morales del altruismo. En
la seccion 7 del capitulo segundo, la filésofa estadounidense cita a
Kant, aunque plantea un campo de aplicacién mas amplio que el
que plantea el filosofo de Konigsberg para el sintagma “mal radical”.
Cuando la autora habla de mal radical estd pensando en patrones
emocionales que no resultan extraordinarios sino todo lo contrario:

Critica, vol. 47, no. 141 (diciembre 2015)



102 GUILLERMO LARIGUET

se trata de conductas ordinariamente reconocibles. Asi, el narcisismo
v el sentimiento de contaminacién militan, mas de lo que podemos
darnos cuenta, contra la btisqueda de una sociedad estable, objetivo
del liberalismo que Rawls v Nusshaum comparten. Por ejemplo, el
sentimiento de contaminacién suele estar vinculado a la repugnan-
cia, o a las fobias hacia ciertos miembros de las sociedades que, sin
saberlo, nos reprochan nuestra fragilidad y debilidad corporal.

Como recordaremos, Nussbaum ya mostré en su libro £l Oculta-
miento de lo humano, que existen ciertas emociones que poseen un
SESgO N0 COZNItivo; ese sesgo es no cognitivo porque precisamente
nos oculta nuestra genuina constitucion antropolégica o naturaleza
humana. Con otras palabras, nos oculta nuestra animalidad o parte
de ella; especialmente la que tiene que ver con aspectos de nuestra
corporalidad. Una antropologia mas compleja, sin embargo, es la que
permitiria mantener a raya nuestro constitutivo mal radical, permi-
tiendo aspirar a algo recto, aunque tal rectitud se proyecte de una
naturaleza tendencialmente torcida, para usar la expresién pesimista
de autores como Kant.

En contra de la nomenclatura tradicional que ve al liberalismo
politico comodamente asentado en una antropologla pesimista (pen-
semos en Hobbes como un emblema de esto), Nussbaum defiende la
real posibilidad de emociones como el amor, sin la cual seria impo-
sible explicarse —desde un punto de vista empirico y no meramente
analitico— como es que una sociedad puede ser estable. La antropo-
logia de Nussbaum es més compleja, y lo es porque no es ingenua.
No descarta por prurito analitico la envidia, el miedo o el odio como
rasgos de cardcter. Recuérdese en este punto, que estas emociones
explican el mal radical en los términos de nuestra autora. Pero, sin
embargo, una visién empirica sofisticada, por ejemplo, una que tome
en cuenta inclusive datos etolégicos, llegaria a la segura conclusién
de que los hombres, cuando reconocemos nuestra fragilidad, somos,
alegaria Nussbaum, seres interdependientes al mismo tiempo que
reconocemos el factum de nuestra fragilidad constitutiva.’

Ahora bien, como se ha sefialado antes, no cualquier emocién es
candidata para el liberalismo politico. Sélo lo son aquellas que mere-
cen el rétulo de emociones “adecuadas”. La nocién de “adecuaciéon”
es, se podria decir, normativa. Asi interpreto esta nocidon, mientras
que, en primer lugar, la filésofa opta por una concepcién que en

5 . .
°>En otras palabras, somos seres que advertimos que nos necesitamos mutuamen-
te. En una linea de semejanza con el argumento de Nussbaum se halla MacIntyre

(2001).

Critica, vol. 47, no. 141 (diciembre 2015)



UN ESTUDIO CRITICO DI POLITICAL EMOTIONS DI, NUSSBAUM 103

varios de sus trabajos, por ejemplo, en su Conocimiento del amor,
ha asumido como aristotélica. Concepcién con arreglo a la cual las
emociones conforman lo que, en la tonalidad de Bach, llamaré un cla-
vecin bien temperado. Se podria arrojar la atrevida tesis de que esta
temperado por virtudes intelectuales y morales,’ ya que las emocio-
nes deben ser adecuadas, cognitivas, compatibles con el liberalismo
politico y esto se logra con un espacio de educaciéon propicio en
el que el arte desempena un papel protagdénico. En segundo lugar,
dichas emociones bien educadas ayudan a que los agentes morales
—o los ciudadanos de nuestras politeias contemporaneas— perciban
v deliberen en forma adecuada.

Seglin mi reconstruccién, para Nussbaum (2006a) percibir en for-
ma adecuada presupone que el agente en cuestion es capaz de captar
los rasgos normativos sobresalientes que una situacion demanda. O,
para decirlo en los términos poéticos de Henry James, autor que
la autora admira, tal agente exhibe una “delicada conciencia” por
los particulares. Esto es aristotelismo y no hay aristotelismo sin una
teoria de la virtud. Ademas, como han explicado, entre otros, los
filosofos Amalia Amaya y Ho Hock Lai (2013), un virtuoso es capaz
de deliberar en forma correcta sobre los medios y fines adecuados de
la accién politica. Las emociones, repito, son para la autora cognitivas
v adecuadas.

Alguien podria atacarme diciendo que mi tesis, consistente en ligar
a Nussbaum con la teoria de la virtud es atrevida, si no problematica.
Porque, scomo conciliar una concepcion ligera de las polis contem-
poraneas con una concepcién densa del bien como la sustentada por
la teoria de la virtud aristotélica? ;Conviven ambas posiciones en
Nusshaum? Y, si es asi, jesto no torna incoherente su posicién teérica
a nivel global?

Una respuesta fuerte en contra de mi tesis recordaria que Mart-
ha Nussbaum podria contestar negativamente a mis preguntas. En
Political Objectivity (2001, pp. 883-906), la autora declara una abs-
tinencia epistémica que es contraria a asumir una nocién de virtud
que, como sabemos, es parasitaria de alguna concepcién densa de lo
bueno. Sin embargo, insisto para enfatizar mis en este punto, su idea
de emocién adecuada dificilmente, en mi opinién, podra desembara-
zarse facilmente de una nocién minima de virtud: tanto moral como
epistémica (véase Valdés y Fernandez 2011). Lo anterior porque las

®No es éste el lugar para discutir el rasgo confiabilista o responsabilista que los
tedricos del conocimiento discuten en asignar a las virtudes. Sobre esto véase Valdés

y Fernandez (comps.), 2011.

Critica, vol. 47, no. 141 (diciembre 2015)



104 GUILLERMO LARIGUET

emociones de Nussbaum tienen que ser cognitivamente adecuadas
y tener un rendimiento perceptual idéntico al que se registra en
la percepcion que hace un virtuoso de los rasgos sobresalientes de
una situacién particular. No obstante, dado que mi tesis confronta
las propias declaraciones de la autora en el pasado, seré prudente y
dejaré por un momento lo dicho al margen.

Sea como fuere, en contra de la ya estereotipada idea de mode-
los humeanos basados en la dicotomia entre razén y emocién, entre
creencia y deseo, como si se tratase de compartimentos cerrados sin
comunicacién alguna, Nusshaum ve entrelazadas ambas categorias.
Hay una relacién estrecha entre creencias y pasiones. Las pasiones
o emociones tienen para nuestra autora una direccionalidad o in-
tencionalidad, es decir, tienen un referente, un “objeto” (Political
Emotions, p. 17 y ss). Por ejemplo, normativamente hablando, uno
siente “indignacién” no por cualquier circunstancia —u objeto—,
sino por aquellas que revelan una manifiesta injusticia. Fsto desnuda
un aspecto de nuestra cognicién moral y politica. Es preciso, pri-
mero, que nuestra creencia sea verdadera: es decir, que haya una
verdadera injusticia.” Segundo, que tal creencia esté conectada con
la emocién normativamente adecuada: la indignacién, por ejemplo.
Tal emocién se justifica por sus vinculos racionales estrechos con la
percepecién de los objetos que disparan nuestras emociones. No se
trata, en mi opinién, de una relacién meramente causal. Sin educa-
cién adecuada, no hay garantias de que se active la emocién correcta.
Esto nos conduce al altimo capitulo del libro: las emociones publicas.

Con respecto a las emociones piiblicas, Nussbaum (seccion 1 del
capitulo tercero) primero muestra que el amor a la patria (patriotis-
mo) no necesariamente es una emocionalidad politicamente inconve-
niente. Siempre que tal emocién se ajuste al ideario liberal, es decir,
que no fomente la intolerancia o cercene una cultura critica puede
ser bienvenida. Este tipo de amor puede ser la motivacién adecuada
para que advirtamos la necesidad de sacrificar a veces ciertos de-
seos particulares y personales en aras de lograr objetivos sociales que
el propio liberalismo fomenta o admite. Nuevamente, como se ve,
aparece un sentido focal de la emocién del amor: conectar con los
intereses de los demas dejando a un lado nuestros intereses pequefios
o personales.

‘ La autora no discute en Political Emotions las paradojas de Gettier con respecto
a la nocion platénica de “creencia verdadera justificada” y yo la seguiré en esta
omision.

Critica, vol. 47, no. 141 (diciembre 2015)



UN ESTUDIO CRITICO DI POLITICAL EMOTIONS DI, NUSSBAUM 105

Sin embargo, y contra lo anterior, como Nussbhaum sostiene, hay
parcelas de nuestra naturaleza que nos llevan en direcciones con-
trarias, por ejemplo, hacia el egoismo extremo (narcisismo) o hacia
sentimientos de belicosidad para con nuestros proximos, o sea, son
expresion de lo que ella, siguiendo a Kant, denomina radical evil.
Aqui es donde entra a desempefiar un papel protagénico lo que vo
llamaria la “educacién sentimental”.

La educacién a la que apunta la autora es, segiin sus palabras,
“eudeimonista”, en el sentido de que tiene una conciencia de que el
florecimiento moral personal presupone conceptualmente la necesi-
dad de tener empatia con los infortunios injustos que otros sufren®
(por ejemplo en la p. 11 de Political Emotions). Tal empatia, como
se dijo oportunamente, es el segundo de los sentidos focales del amor.

La perspectiva de Nussbaum sobre la educacion sentimental es que
la literatura (véase el capitulo 3 de Political Emotions) y la musica
(abordada con detalle tedrico en el apéndice) desempeflan un papel
esencial aqui. No se trata de una tesitura nueva de esta filésofa. En
textos como FEl conocimiento del amor, Justicia poética o Paisajes
del pensamiento, uno encuentra retratada —de diversos modos—
esta postura. Por ejemplo, pensando en la musica, no es casual que
la autora ya en el primer capitulo de Political Emotions realice un
pormenorizado estudio de la 6pera que Mozart —en misica— y Da
Ponte —en letra— tomaron de la obra de Beaumarchais. Las bodas
de Figaro, particularmente en su expresion musical estricta, y no sélo
en su textualidad o letra, pueden para Nussbaum tener la capacidad
de motivar emociones idéneas para experimentar la necesidad de una
sociedad mas democratica, por ejemplo, una basada en la amorosa
igualdad entre hombres y mujeres o una sociedad sin distinciones
basadas en titulos nobiliarios hereditarios. Lo anterior porque tal
Opera ya estd planteando la configuracién del paso de una sociedad
jerdrquica premoderna a una sociedad que rompa estas estructuras
opresivas sobre la base de una nueva comprension basada en el amor.
Remito al lector al examen detallado que ella hace para demostrar
esta tesis en relacion con Las bodas de Figaro.

Como se acaba de sefialar, la literatura también posee su protago-
nismo.’ Las tragedias presentan para la autora una manera particular

8 En este sentido ella se aleja de las concepciones que tradicionalmente autores
como Kant o Schopenhauer tenian con respecto a concepciones eudeimonistas. Ellos
las veian como recipiendarias del egoismo y, por lo tanto, no las consideraban como
bases idéneas para la construccion plausible de un sujeto moral. Véase Samamé

2011, pp. 140-159.

9 . . . . .
Otro autor que tiene enorme importancia en la literatura para impulsar emo-

Critica, vol. 47, no. 141 (diciembre 2015)



106 GUILLERMO LARIGUET

de suscitar la compasién, es decir, una de las caras del amor (p. 261
y ss. de Political Emotions); la misma es una emocion que ayuda a
ponerse en los zapatos del otro, nos ayuda, ademas, a evitar tratos
injustos, como el que, por ejemplo, querian dar los griegos al pobre
Filoctetes, en una obra soféclea (Political Emotions, p. 261 y ss).
En mi opinidn, en esta obra el amor de Neoptdlemo —entendido en
los dos sentidos ya explicados al comienzo del trabajo, esto es, como
conexién con los intereses del otro y como compasién, ayuda a evitar
que se cometa una injusticia en contra de este guerrero abandonado
en una isla solitaria; esto en contra de la mirada estratégica de Odiseo
que quiere engafiarlo a cualquier precio para obtener la espada de He-
racles; espada que permitird decidir la batalla contra Troya a su favor.

Otra forma de decir lo anterior es seflalar que el género tragico
contribuye a una manera mas sabia de percibir las cosas desde ambos
lados; tal como ocurre, cuando vemos el conflicto entre Antigona y
Creonte, poniéndonos en los puntos de vista incompatibles de ambos
(p. 269 y ss. de Political Emotions)."

Segtin Nusshaum, la tragedia también ensefia humildad y una me-
jor comprension de la complejidad de una situacién moral conflic-
tiva. Nos permite comprender que puede haber situaciones en las
que no tengamos todo el control, donde ocurren acontecimientos que
nos fuercen a tomar decisiones inevitablemente malas. Malas no sélo
por ser inevitables, sino también porque estamos forzados a sacrificar
algo valioso. Asi le ocurre, como ella misma nos recuerda en un
andlisis penetrante, a Arjuna en el Bhagavad Gita. El héroe debe
enfrentarse en batalla a familiares y amigos. Krishna es quien estd
a cargo de persuadir a Arjuna de que el caso no es tragico, pues
existe un singular deber que cumplir que consiste en destronar a los
ilegitimos e inmorales detentadores del trono. Para Nussbaum (p. 267
y ss), en cambio, la vision antitragica de Krishna no es tan sabia ni
tan ajustada a las cosas. Para ella, Arjuna, en contraste con Krishna,
muestra mas amplitud de juicio moral porque es consciente de los dos
lados del conflicto y, por esta razdn, su juicio moral, aunque expone
una enorme dificultad para fundar una conclusién concreta que llevar
a la préctica, revela una sensibilidad por la complejidad moral.

ciones morales adecuadas es Richard Rorty (1991). A futuro seria interesante poder
dedicarme a contrastar las posturas que sostienen Rorty y Nussbaum en este aspecto.

1Sobre la importancia de una percepcién o discernimiento de la complejidad de
un conflicto, véase Nussbaum 2006a y su concepcién del tipo de discernimiento de
la percepcion en el marco de una concepcion aristotélica de la racionalidad pablica
y privada.

Critica, vol. 47, no. 141 (diciembre 2015)



UN ESTUDIO CRITICO DI POLITICAL EMOTIONS DI, NUSSBAUM 107

Por su parte, en lo concerniente a la comedia, Nussbaum nos trae
a examen Acarnienses de Aristofanes. Para la autora la comedia es
una forma desembozada de poner al desnudo literalmente aspectos
de nuestra animalidad; desnudo que ayuda a explicitar v reformular
los sentimientos de miedo o repugnancia sobre nuestra corporalidad
(Political Emotions, p. 272 y ss.). Sentimientos que coadyuvan al
mal radical que se trata de conjurar con la emocién del amor. Se
trata de sentimientos como la repugnancia o la vergiienza sobre los
que la autora ya dio cuenta en El ocultamiento de lo humano. Alli
va explicaba que, a posteriori, estas emociones —que nos ocultan de
nosotros mismos— sirven para establecer barreras o etiquetamientos
discriminativos con ese otro que percibimos como animalidad pura:
se trate de pobres, delincuentes, homosexuales y lesbianas, dismi-
nuidos en sus capacidades mentales y/o motoras, etc.). En contra-
posicion con tales sentimientos sesgados, la comedia es una vidriera
sin tapujos de estos aspectos animales que ocultamos. Los actores,
por ejemplo, exhiben sus cuerpos de manera flagrante, acudiendo,
inclusive a recursos como la utilizacion de grandes falos que cuelgan
de sus atuendos. Todo apunta a desocultar, si se me permite decirlo
asi, aspectos que vemos como vergonzantes o repugnantes. La risa
es una catarsis, como la compasion en la tragedia, que nos permite
liberar emociones problematicas como la repugnancia: emocién que
coadyuva a una poco justa y racional estratificacion social.

I

Como prometi al comienzo, quiero sefalar tres lineas de cuestiones
que, a partir de la obra resefiada, pueden someterse a debate y un
mayor escrutinio filoséficos.

La primera cuestién se vincula con la pregunta sobre la compati-
bilidad conceptual entre la propuesta de motivacién emocional que
la autora defiende con el liberalismo politico rawlsiano.

Al respecto, es verdad que la nocién de religion de la humanidad,
o religion civil, tiene un grado mucho menor de densidad que las
tradicionales concepciones metafisicas o religiosas de cardcter com-
prehensivo que un buen liberal intenta mantener fuera de la vida
pablica. Sin embargo, inmediatamente, se podria objetar, que hay
que reconocer que el hecho de que el Estado promueva canales que
induzcan, influyan o busquen educar o desarrollar determinadas emo-
ciones, podria conllevar alguna clase de perfeccionismo. Recordemos
que la emocién que en particular Nussbaum quiere resaltar es la
del amor, entendido éste como conexién del amador con el bienestar

Critica, vol. 47, no. 141 (diciembre 2015)



108 GUILLERMO LARIGUET

del amado y también como empatia o compasién. Es esta emocion, asi
entendida, la que desempefia un papel en la civilidad mediante una
religion de la humanidad. ;No es esto demasiado dificil de masticar
para el liberalismo politico que Nussbaum dice profesar?

Si lo que acabo de sefialar en el parrafo anterior es inteligible,
la pregunta que hay que formularse, entonces, es si acaso no hay
una tension entre el liberalismo politico rawlsiano, con la propuesta
especifica de las emociones propugnada por la misma Nussbaum.

Antes que nada hay que indicar que la profesora de la Universidad
de Chicago (2001, pp. 883-906) rechazaria ser una perfeccionista en
cualquiera de los sentidos de esta palabra. Més bien, ella sostendria
una “abstinencia epistémica” en la materia que preservara su obra
como un todo coherente con el liberalismo politico (Barclay 2003,
pp- 5—24). Retomaré este Gltimo punto de la abstinencia, en relacion
con la nocién de Nussbaum de emociones adecuadas, en un inciso
que introduciré brevemente un poco méis adelante.

Pero, antes que nada, es preciso hacer tres cosas: 1) definir qué
entiendo por perfeccionismo; 2) distinguir dos tipos de perfeccionis-
mo; 3) preguntarse si Nusshaum suscribe alguno de estos tipos de
perfeccionismo.

Con respecto a 1) por “perfeccionismo” entiendo la idea segin
la cual el Estado puede intervenir en el desarrollo de los planes de
vida de la gente mediante la introduccién de un baremo axiolégico
sustantivo al que estos planes debieran adecuarse si es que quieren
satisfacer un ideal vital de perfeccion.

En relacion con 2) hay dos clases de perfeccionismo. Uno en sen-
tido débil y otro en sentido fuerte. El de sentido débil es aquel que
algunas familias de liberales aceptan cuando alegan que el fomento
de planes de vida auténomos encierra una forma de perfeccionismo.
En otras palabras, asi seria en cuanto autonomia, libertad, serfan
valores no vacios que arrastran nociones al menos minimas de bien,
nociones que desplegadas por cierto Estado, quebrarian su presunta
neutralidad, neutralidad demandada por una teoria de liberalismo
politico estandar (Wall 2012). En cambio, en sentido fuerte, la idea
seria que el Estado estd legitimado para promover formas de vida
sustantivas que conlleven una nocién densa de bien, a la que la gente
debe adecuarse. Por ejemplo, promover que la gente viva en comu-
nidades pensando todo el tiempo en el bien comin o comunidades
donde la vida privada y la ptblica no se distingan, etcétera.

Establecidos 1) y 2), para 3) la respuesta se divide. Para el pun-
to 1), tentativamente diria que Nussbaum si es perfeccionista. Su

Critica, vol. 47, no. 141 (diciembre 2015)



UN ESTUDIO CRITICO DI POLITICAL EMOTIONS DI, NUSSBAUM 109

Estado no es neutral o indiferente a una sicologia moral determinada.
Soélo que, contestando ahora a 2), su sicologia moral se presenta como
“razonable”, en el sentido de que las emociones que integran dicha
sicologia deben ser compatibles con una cultura pablica liberal am-
pliamente compartida. Siendo asi, una primera respuesta a la inte-
rrogante planteada por 3), diria que la respuesta mas estdndar, seria
que Nussbaum no es perfeccionista en un sentido fuerte (alentando
formas de vida moralmente densas y exigentes), sino en un sentido
minimo o débil compatible con el liberalismo politico.

Sin embargo, uno podria presionar un poco mais alla y preguntarse
si el perfeccionismo de Nusshaum es tal en realidad como estoy
arguyendo. Mi respuesta en este punto es vacilante vy lo que presente
a continuaciéon debe leerse como un boceto tentativo, mas que como
un conjunto de convicciones.

Veamos. Si bien es cierto que su teoria procura una compatibilidad
con el liberalismo politico en el marco de una sicologia moral razona-
ble. Y si bien, ademas, también es cierto que ella se ha declarado en
algiin momento de su carrera como “epistémicamente abstinente”, no
es menos cierto que en su obra ha ido mas alld de las meras ideas for-
males de autonomia moral y libertad. Para ella, la autonomia moral
no es un cheque en blanco. Por ejemplo, en la vida doméstica (2007,
p. 65) nuestra filésofa repulsa formas ostensibles de violencia o ultraje
como el maltrato a la mujer. Ademads, como se verd mas adelante, su
explicita declaracion de la influencia del sicblogo Winnicott, que ha
explorado formas en que se puede trascender el narcisismo, llevando
a un yo preocupado por el bienestar de los demads, no parecen en-
cerrar meras manifestaciones de un perfeccionismo en sentido débil.
Atento a esto, sno se podria barruntar en un perfeccionismo fuerte
subyacente en la obra de Nussbaum? Y, si es asi, ;no habria que me-
dir con dudas la compatibilidad entre tal presunto perfeccionismo y
su proclamado liberalismo politico rawlsiano? Repito: los ciudadanos
de Nussbbaum no son meramente agentes auténomos. Son —o deben
ser— amorosos y esto explica, inclusive, cosas como el patriotismo o
amor a la patria. Una eventual contrarréplica a mi boceto podria ser
ésta: en el estado rawlsiano también hay virtudes y exigencias. Los
ciudadanos se guian por un “sentido de justicia” y buscan encontrar
principios de “justicia” en un marco de razonable “cooperacién”. Pe-
se a esta contrarréplica mi pregunta seria ésta: pero, ;no es el amor
de Nussbaum algo mas exigente que este marco de razonable coope-
racién? Una cosa es esperar de un agente racional que coopere y otra
que todos sean como la Madre Teresa de Calcuta. Sin embargo, como
he dicho, no tengo una respuesta segura sobre este tipo de preguntas.

Critica, vol. 47, no. 141 (diciembre 2015)



110 GUILLERMO LARIGUET

Por esta razéon me contento con dejar hecho este planteamiento para
pasar entonces a la segunda cuestion.

En efecto, la segunda cuestién que quiero formular se conecta con
la mentada “educacién sentimental”. No estoy hablando de Flaubert,
sino de Nussbaum. Uno podria criticarle a la autora que su tesis
sobre esta educacion es muy fuerte. Existe por lo menos la apariencia
de que alguien que se eduque escuchando Las bodas de Figaro,
tendra ipso facto una mirada mas democratica de la sociedad francesa
prerrevolucionaria, serd mas sensible a las necesidades de respeto a
las mujeres o tendra una mayor sensibilidad por el valor de la paz. O,
para poner otro caso, que la asistencia al teatro tragico desarrollara en
nosotros la compasion. O, por altimo, que leer El sefior de los anillos
nos animara a llevar una vida noble y heroica. Pero, se podria objetar,
que no es sencillo establecer una relacion analitica entre audicién
musical, expectacidn teatral o lectura literaria y un buen cardcter
moral v politico. La realidad podria sugerir que la tesis es mas débil.
Posiblemente, esta educacién deba complementarse con algo asi como
las terapias del deseo, de las que hablaba Nussbaum afios atras. Con
otras palabras, no hay necesariamente un vinculo de hierro entre
leer o escuchar obras de arte y convertirse en agente moral, por
ejemplo, en uno amoroso en los dos sentidos que a esta emocion le
da Nussbaum. Por ejemplo, Katerina Deligiorgi ha planteado esto
cuando afirma lo siguiente: “Poniendo las cosas de manera diferente,
podria ser verdad que un buen lector es perceptivo y también que un
buen agente es perceptivo, pero es incorrecto concluir de aqui que
un buen lector y un buen agente son una y la misma cosa” (2007,
p- 4).

La sentencia recogida del razonamiento precitado de Deligiorgi
apunta al tipo de problema que uno podria encontrar en una tesis
fuerte de vinculacién entre arte y educacion emocional adecuada.
Para ver mejor el problema necesito aqui abrir un (pequefio) inciso
sobre la nociéon de “emocion adecuada”, inciso que apenas dejaré es-
bozado por razones de espacio. La “adecuacion” de las emociones, en
la obra de Nussbaum, depende de la relacién de ciertas disposiciones
emocionales con un objeto, es decir, con una percepcién (o digamos
creencia) de que un objeto —un estado de cosas del mundo— debe
disparar un tipo de emocién y no otra. Mas adelante, cuando me
refiera al tema del realismo moral, volveré a este punto con algo maés
de detalle.

Ademas de lo anteriormente expuesto, sefialé paginas atras, que la
emocién desplegada de que se trate debe ser conceptualmente cohe-
rente con los principios de la cultura politica liberal. Sin embargo,

Critica, vol. 47, no. 141 (diciembre 2015)



UN ESTUDIO CRITICO DI POLITICAL EMOTIONS D1 NUSSBAUM 111

hay otro sentido, se podria agregar, de adecuacién de emociones, a
saber: que hay emociones moralmente adecuadas cuando se satisface
la siguiente condicién: su compatibilidad con juicios morales bien
considerados, es decir, juicios morales derivados de una deliberacion
reflexiva o racional hecha por un agente moral individual mas alla
o con independencia de su respectiva cultura politica. O, si no se
prefiere este tono kantiano, producto de una percepeién virtuosa de
lo que una situacion —objeto o estado del mundo— demanda en
nosotros. Este es, en mi opinién, el sentido aristotélico que hay en
la obra de Nusshaum; sentido problematico para su abstinencia epis-
témica en tanto que filésofa autoasumida como [liberal en términos
politicos rawlsianos.

En cualquier caso, en este sentido que acabo de referir, el arte
—para nuestra filésofa— no estd necesariamente desvinculado del
enjuiciamiento moral. Mas atin, en Nussbaum, el arte parece hacernos
mejores personas, personas amorosds, cuestion ésta que, a su tiempo,
tiene buen rédito para una sicologia moral razonable en el ambito de
la teoria politica liberal rawlsiana.

No obstante lo anterior, lo que quiero insinuar es que la conexién
entre arte y emociones adecuadas no parece analitica o necesaria
(o fuerte, como dije antes). Por ejemplo, como repetidamente se ha
sefialado en la literatura de estética, el arte puede provocar emociones
inadecuadas desde el punto de vista moral y tratarse, desde este
punto de vista, de un arte “corrupto”. Esto por tratarse de obras de
arte moralmente condenables. Como es sabido, de este tema hay una
larga discusidén en estética entre dos grandes posiciones: el moralismo
que somete las consideraciones artisticas al tribunal de la moral,
como yo acabo de presuponer por mor de mi argumentacion, y el
autonomismo (que tiene distintas variantes) que presupone que el
arte es un reino auténomo, es decir, con sus propios valores o juicios
estéticos independientes del juicio moral (véase Pérez Carrefio 2000,
pp- 69-92). En cualquier caso, Nussbaum tendria que responder
qué sucede si se admite la hipdtesis de que la relaciéon entre arte
y emociones —moralmente adecuadas— es mas débil de lo que uno
podria suponer leyendo su obra. En consecuencia, mi planteamiento,
si es correcto, indica que la obra de Nusshaum esta atrapada por la
discusidén ya referida entre moralismo y autonomismo.

La objecidn en cuestiéon que planteo, empero, podria ser contestada
por la autora por dos vias. La primera es que, en Political Emotions,
ella le da un lugar connotado a ciertos simbolos, rituales, etc., de ca-

Critica, vol. 47, no. 141 (diciembre 2015)



112 GUILLERMO LARIGUET

racter pablico, que realizan las sociedades democréticas.!! Por ejem-
plo, la conmemoracion de la liberacion de la India por parte de los
ingleses, o recordar la fecha de un genocidio, o celebrar el dia de la
tolerancia, o visitar museos (antes centros clandestinos de detencion
como los que vivia Argentina en la dictadura de los setenta) etc., pue-
den ayudar a tener una educacion sentimental basada en el amor. Esto
es, en la comprensién de aquellos aspectos que vinculan a las personas
més allad de su egoismo natural; egoismo que es un buen candidato a
explicar el mal radical que, como se vio antes, preocupa a Nussbaum.

Lo dltimo se ligaria con la segunda respuesta que podria dar
Nussbaum a mi planteamiento, en este caso de la mano de Winnicott.
Con base en los trabajos de este psicélogo Nusshaum demuestra de
qué modo el narcisismo o egoismo de las edades tempranas puede ir
retrocediendo y dando lugar a lo que ella denomina el “espacio poten-
cial”. Se trata de un espacio adulto en que el arte desempeila el papel
de romper con comprensiones angostas o egoistas de la realidad. En
p- 181, por ejemplo, ella afirma que la experiencia adulta de trascen-
der el narcisismo infantil es posible merced a la interaccién con la
cultura y el arte que desarrollan en nosotros confianza, reciprocidad
y creatividad (la traduccién —no literal— de esta reflexién es mia).

Acontecimientos artisticos, en otras palabras, que serfan algo asi
como acontecimientos que pueden tener un impacto causal promi-
sorio, en general, en nuestra sicologia moral, alentando emociones
ptblicas favorables a los objetivos nodales del liberalismo.'? En otras
palabras, moldeando lo que la autora llama la “sicologia moral razo-
nable”; sicologia a la que me referi anteriormente.

Por dltimo me quiero referir al cardcter cognitivo de las emo-
ciones preconizado por nuestra filésofa. Nussbaum defiende que las
emociones, no obstante, suelen tener manifestaciones corpéreas (son-
rojarse, sentir dolor en el pecho, sentir calor en las manos, transpirar,
temblar, etc.), tales manifestaciones no son un rasgo absolutamente
necesario para la definicién de emocion moralmente adecuada. Lo
que resulta importante es que las emociones son vehiculos de cono-
cimiento del mundo; nos dicen mucho de quiénes somos y de qué
cosas estan bien (una distribucién justa de la riqueza, sea lo que

" Esta repeticion, propia del ritual, seria un analogo de la liturgia estrictamente
religiosa (por ejemplo, la catédlica). Tal ritualizacién, que ya habia sido anticipada con
mucho detalle por Comte, tiene una obvia explicacién. Un temperamento emocional
virtuoso requiere repeticion de conductas nobles.

12 Cuando digo impacto causal no hago mio el mito de lo dado. Uno puede luego
volver mas complejo el punto meditando en la vinculacion entre el impacto causal y
la justificacién normativa proporcionada por determinados conceptos.

Critica, vol. 47, no. 141 (diciembre 2015)



UN ESTUDIO CRITICO DI POLITICAL EMOTIONS D1 NUSSBAUM 113

esto signifique) o estdn mal (la discriminacion de otras personas por
razén de sus credos, raza, color, o religién). Son un conocimiento del
mundo en tanto las emociones tienen un objeto al que responden y
se vinculan con creencias sobre ese objeto (por ejemplo, cierto estado
de injusticia). Esta vinculacidon emocidn-creencia-objeto se explica en
que las creencias pueden ser verdaderas o falsas y las emociones ser
adecuadas o inadecuadas.

Teniendo a la vista lo que se acaba de indicar del pensamiento de
la autora, un aspecto sobre el que se podria llamar la atencién es el
siguiente. Afirmar que una emocién es “cognitivamente adecuada”
en realidad, podria argiiirse, solapa un juicio evaluativo. Reconstru-
yamoslo del siguiente modo. Primero, las emociones aptas para la
motivacién moral y politica tienen que ser adecuadas. La idea de
Nusshaum expresamente retrotrae a la postura que en este asunto
tiene Aristételes. La ira, por ejemplo, puede ser una respuesta emo-
cional adecuada, dada por la persona adecuada, en el momento ade-
cuado. Pero la pregunta es jadecuado con respecto a qué? Nussbaum,
como el Estagirita, dice que a un objeto, pues las emociones tienen
direccionalidad e intencionalidad por su relacién con creencias que,
respecto al mencionado objeto, pueden ser verdaderas o falsas. Para
volver a la ira. Si se ha producido una grave injusticia social (objeto),
esto podria ocasionar una ira justificada o adecuada, pues ademas
el agente tiene la creencia verdadera del dafio que produce tal grave
injusticia. Aqui la emocién tiene cardcter precisamente evaluativo,
pues la afectividad en cuestion juzga moralmente incorrecta esa grave
injusticia. Por dltimo, Nussbaum pide que tales emociones adecuadas
sean compatibles con los principios de la cultura pablica del libera-
lismo politico entendido en los términos rawlsianos.

Ahora bien, si la adecuacién de las emociones depende de la
relacién entre estas disposiciones y un objeto que les es externo,
¢no se podria conjeturar que su obra presupone alguna variante de
realismo moral? Lo anterior es porque para Nussbaum lo que haria
adecuadas a las emociones serian objetos con respecto a los cuales
ellas estin direccionadas en relacién con creencias que pueden ser
verdaderas o falsas con respecto a dichos objetos. Si son asi las cosas,
alguien podria sefalarle a Nussbaum que tiene que haber una suerte
de presuposicion conceptual de hechos duros, hechos basicos sobre
nuestra constitucién humana, que oficien de baremos de verdad de
nuestros juicios.'

131y P P S
Dichos hechos, desde un punto de vista logico, tendrian que suponer, a mi jui-
cio, una exquisita combinacién de aspectos naturales (nuestra efectiva constitucion

Critica, vol. 47, no. 141 (diciembre 2015)



114 GUILLERMO LARIGUET

Ahora bien, el cardcter cognitivo no es un tema del todo crista-
lino en la obra de la filgsofa. Esto es asi en tanto el sefialamiento
de realismo moral que acabo de hacer choca con lo que la propia
Nussbaum (1992, pp. 202-246) ha dicho en el sentido de rechazar
explicitamente esta doctrina metaética. Mas bien, en el trabajo pre-
citado ella parece sentirse mejor con un “realismo de tipo interno”
como el de Putnam y un método que denomina “narrativo” mas no
con la postulacion de un estricto realismo moral. Aun asi, uno podria
decir dos cosas. Primero que en su evolucién filoséfica Nussbaum
podria haber dejado atrds este rechazo y segundo que su nocién de
emociones adecuadas —en el sentido antes explicado— si que podria
presuponer un realismo moral no meramente interno en los términos
de Putnam. A fin de cuentas, a veces hay un trecho entre lo que los
filosofos afirmamos y lo que realmente hacemos.

De todos modos, mi afirmacién de realismo moral enfrentaria una
dificultad que ya sefialé: que la propia autora rechazé el realismo mo-
ral con el que sugiero comprometerla. Y hay algo maés: la aplicacion
de un principio de coherencia entre su empresa y el liberalismo poli-
tico, tal como ella pretende, deberian descartar mi duda de si no hay
un realismo moral subyacente en su obra. Esto porque tal liberalismo
deberia ser independiente de una concepcién sustantiva y epistémica
de la moral para dejar el campo politico abierto a una cultura com-
partida. Dejemos entonces a un lado esto y volvamos, brevemente, al
ntcleo de su idea, a saber: que hay emociones cognitivamente ade-
cuadas. Retomar esto es importante por lo siguiente: Nussbabum
habla de emociones que pueden ser adecuadas incluso si no exponen
un cardcter obviamente cognitivo (Political Emotions, pp. 402—403).
Pienso que nuestra autora aqui apunta a la idea segtin la cual ciertas
respuestas emocionales son tales aunque no puedan ser formuladas
lingiiisticamente.' En lo que a esto concierne quiero concluir el tra-

empirica y la efectiva realidad del mundo gua entorno) mas el dato de aspectos nor-
mativos o evaluativos (qué tipo de humanidad queremos ser). Si la percepcién moral
puede ser incorrecta es porque, pienso, tiene que poder pensarse en la posibilidad de
una analogia entre la percepcion meramente empirica y la moral. Las Miiller-Lyer
pueden suceder en el mundo moral, y mas todavia en el politico; un mundo afectado
por intereses individuales o sociales brutos de poder. Dichos intereses pueden operar
como “sesgos distorsivos” de una percepcién moral correcta, una que, por ejemplo,
afecte negativamente, en forma contingente o habitual, nuestra capacidad de percibir
los intereses de los otros. Esto puede suceder, por ejemplo, debido a un narcisismo
exacerbado que orienta mal nuestra brajula perceptual.

"' Se me ocurre que esto podria ligarse, a posteriori, con la discusién que hay en
filosofia del lenguaje y de la mente, a partir de Gareth Evans, entre la plausibilidad
de sostener contenidos conceptuales o no conceptuales y entre percepciones gruesas

Critica, vol. 47, no. 141 (diciembre 2015)



UN ESTUDIO CRITICO DI POLITICAL EMOTIONS D1 NUSSBAUM 115

bajo sefialando lo siguiente: aunque ella no haga ninguna precisién
ulterior a la afirmaciéon de emociones con contenido cognitivo y ca-
rencia de expresion lingiiistica, me atrevo simplemente a sugerir que
aqui se podria ganar en mayor claridad si se comenzase por distinguir
entre actitudes proposicionales, sensaciones darwinianas y emocio-
nes propiamente dichas (sobre esto véase Pérez 2013; para mayor
ampliacion Ezcurdia y Hansberg 2011). Las primeras son tipicamen-
te las creencias, las segundas estados corpéreos como el hambre, el
frio que compartimos con los bebés o los infantes, y las terceras
son estados intencionales en los términos de Nussbaum. Mientras
las creencias y las emociones propiamente dichas tendrian caracter
cognitivo, en el doble sentido de su intencionalidad y susceptibilidad
de articulacion lingiiistica, las sensaciones no. Estas mas bien parecen
momentos psicoldgicos que no necesariamente van acompafiados de
contenidos conceptuales. En cualquier caso, posiblemente seria mejor
si la teoria practica de las emociones que Nussbaum defiende se aco-
plara con una teoria de filosofia de la mente que nos permitiera tener
un estado del arte clasificatorio de todos los conceptos psicoldgicos
doxasticos, conativos y perceptuales que pueden estar en juego en el
escenario moral vy politico. En el fondo, el problema sobre la relacion
cuerpo-mente, que de Gltimas es de indole metafisica, parece inesca-
pable para este debate sobre conceptos psicoldgicos relevantes para
el ambito practico. Esto porque una buena distincion de aspectos
metafisicos y de filosofia de la mente que nos lleve a una taxonomia
fina de conceptos psicoldgicos en juego en el ambito moral o politico,
nos permitiria, pienso, tener la zona de las emociones morales que le
interesa a Nussbaum mejor iluminada.

Con base en la obra resefiada de Nussbaum me he referido una
y otra vez a emociones con valencias positivas, como el amor y la
compasion, y a emociones con valencias negativas, como la envidia o
la repugnancia que forman parte del mal radical.

Las tres cuestiones que he trazado a modo critico en este trabajo
hacen referencia a la existencia de un posible perfeccionismo fuerte
que estd en tension con el liberalismo politico rawlsiano, a un even-
tual realismo moral latente en la obra de la autora y al caracter de la

o con fineza de grano. Esto porque para Nussbaum habria contenido cognitivo aun si
no hay vinculacién lingiiistica inmediata. Dejo esto como una observacion marginal
que no puedo desarrollar en el cuerpo del texto, sin riesgo de desviarme de la
cuestién central tratada ahora (véase Peleteiro Prada 2010, pp. 281-299).

Critica, vol. 47, no. 141 (diciembre 2015)



116 GUILLERMO LARIGUET

educacién de emociones o sentimientos. Mi propésito en esta parte
ha sido ofrecer argumentos para generar un mayor debate con las
importantes ideas de la autora estudiada.

Una vez eshbozado mi estudio critico y resumido en esta conclu-
si6n, quiero terminar hablando de una emocién personal que he ex-
perimentado con la lectura de este libro y quiero hacerlo con total
honestidad. Esta emocion ha sido el entusiasmo. Como sabemos, el
mismo conforma una tipica expresion de la alegria; la alegria que
senti al leer las paginas de Political Emotions. En mi profesion esto
me pasa, por suerte, con muchisima frecuencia. Pero los latidos del
entusiasmo aumentaron considerablemente cuando lei esta obra. Esto
sucede porque me senti concernido. La obra, y no es cursileria decir-
lo, me tocd no sélo el cerebro sino también el corazon (jlos fildsofos
también lo tenemos!) No podia parar de leerlo como me sucede a
menudo con las grandes novelas . . . filosdficas.'

BIBLIOGRAFIA

Alcaraz, Marfa José, 2010, Significado, emocion y valor. Ensayos sobre
filosofia de la misica, Antonio Machado Libros, Madrid.

Amaya, Amalia y Ho Hock Lai, 2013, Law, Virtue, and Justice, Hart
Publishing, Londres.

Aristoteles, 2005, Retérica, trad., presentacién y notas Quintin Racionero,
Gredos, Madrid.

Barclay, Linda, 2003, “What Kind of Liberal is Martha Nussbaum”, Sats-
Nordic Journal of Philosophy, vol. 4, no. 2, pp. 5-24.

Camps, Victoria, 2011, El gobierno de las emociones, Herder, Barcelona.

Deigh, John, 2008, Emotions, Values, and the Law, Oxford University
Press, Oxford.

Deligiorgi, Katerina, 2007, “Literature and Moral Vision: Autonomism
Reconsidered”, Philosophical Inquiry, vol. 29, no. 34, p. 4.

Dworkin, Ronald, 2013, Religion without God, Harvard University Press,
Harvard.

Ezcurdia, Maite y Olbeth Hansberg, 2011, La naturaleza de la experiencia.
Sensaciones. Vol. 1, Universidad Nacional Autonoma de México-Instituto
de Investigaciones Filosoficas, México.

Gaut, Berys, 2009, Art, Emotion, and Ethics, Oxford University Press,
Oxford.

Gonzélez Lagier, Daniel, 2009, FEmociones, responsabilidad y derecho,
Marcial Pons, Madrid.

15 p . P . A1
Estoy mas que agradecido con las miltiples recomendaciones de los dos arbitros
anénimos a una versién anterior de este estudio critico.

Critica, vol. 47, no. 141 (diciembre 2015)



UN ESTUDIO CRITICO DI POLITICAL EMOTIONS D1 NUSSBAUM 117

Lariguet, Guillermo, 2008, “Resefia a En busca de un lugar comiin. El
espacio publico en la teoria politica contempordnea de Nora Rabotni-
kof”, Critica. Revista Hispanoamericana de Filosofia, vol. 40, no. 119,
pp- 75-84.

Levinson, Jerrold, 2010, Etica vy estética. Ensayos en la interseccion,
Antonio Machado Libros, Madrid.

MaclIntyre, Alasdair, 2001, Animales racionales y dependientes. Por qué los
seres humanos necesitamos las virtudes, Paidés Ibérica, Barcelona.

Nussbaum, Martha C., 2010, Sin fines de lucro. Por qué la democracia
necesita de las humanidades, trad. Maria Victoria Rodil, Katz, Buenos
Aires.

, 2008, Patsajes del pensamiento: la inteligencia de las emociones,

trad. Araceli Maira, Paidés, Barcelona.

, 2007, Las fronteras de la justicia, trad. Ramén Vila Vernis y Albino

Santos Mosquera, Paidés, Barcelona.

, 2006a, El conocimiento del amor. Ensayos sobre filosofia vy lite-

ratura, trads. Rocio Orsi Portalo y Juana Marfa Inarejos Ortiz, Antonio

Machado Libros, Madrid.

, 2006b, El ocultamiento de lo humano. Repugnancia, vergiienza y

ley, trad. Gabriel Zadunaisky, Katz, Buenos Aires.

, 2003, La terapia del deseo. Teoria vy prdctica de la ética helenisti-

ca, trad. Miguel Candel, Paidés Ibérica, Barcelona.

, 2001, “Political Objectivity”, New Literary History, vol. 32, no. 4,

pp- 883-906.

, 1997, Justicia poética. La tmaginacién literaria y la vida piblica,
trad. Carlos Gardini, Andrés Bello, Barcelona.

——, 1995, La fragilidad del bien. Fortuna y ética en la tragedia y
filosofia friega, trad. Antonio Ballesteros, Visor, Madrid.

, 1992, “Human Functioning and Social Justice: In Defense of
Aristotelian Essentialism”, Political Theory, vol. 20, no. 2, pp. 202-246.

Peleteiro Prada, 2010, “Problemas abiertos en el debate percepcion concep-
tual versus percepcion no conceptual”, Contrastes. Revista Internacional
de Filosofia, pp. 281-299.

Pérez Carrefio, Francisca, “El valor moral del arte y la emocion”, Critica.
Revista Hispanoamericana de Filosofia, vol. 38, no. 114, pp. 69-92.
Pérez, Diana, 2013, Sentir, desear, creer. Una aproximacién filoséfica a los

conceptos psicolégicos, Prometeo Libros, Buenos Aires.

Roberts, Robert, 2003, Emotions: An Essay in Aid of Moral Psychology,
Cambridge University Press, Cambridge.

Rabotnikof, Nora, 2005, En busca de un lugar comin. El espacio piblico
en la teoria politica contempordnea, Universidad Nacional Auténoma de
México-Instituto de Investigaciones Filoséficas, México.

Rorty, Richard, 1991, Contingencia, ironia y solidaridad, trad. Alfredo

Sinnot, Paidés, Buenos Aires/Barcelona/México.

Critica, vol. 47, no. 141 (diciembre 2015)



118 GUILLERMO LARIGUET

Samamé, Luciana, 2011, “Moralidad y felicidad en Schopenhauer y en Kant:
conciertos y desacuerdos”, Revista Voluntas: estudos sobre Schopen-
hauer, vol. 2, no. 2, pp. 140-159.

Valdés, Margarita y Miguel Angel Fernandez (comps.), 2011, Normas,
virtudes y valores epistémicos. Ensayos de epistemologia contempordnea,
Universidad Nacional Auténoma de México-Instituto de Investigaciones
Filosoficas, México.

Wall, Steven, 2012, “Perfectionism in Moral and Political Philosophy”,
en Stanford Encyclopedia of Philosophy [<http://plato.stanford.edu/en-
tries/perfectionism-moral/>. Fecha de consulta: dd/mm/aa.]

Recibido el 14 de octubre de 2014; revisado el 11 de mayo de 2015; aceptado el 20
de agosto de 2015.

Critica, vol. 47, no. 141 (diciembre 2015)





