CRITICA, Revista Hispanoamericana de Filosofia. Vol. 43, No. 129 (diciembre 2011): 31-52

PROCESOS COGNITIVOS Y CRITICA POLITICA: .
¢UNA POLITICA ILUSTRADA EN SENTIDO PLATONICO?

JOSEP MONSERRAT MOLAS

Departament de Filosofia Teorética i Practica
Facultat de Filosofia

Universitat de Barcelona

jmonserrat@ub.edu

RESUMEN: La tensién entre una concepcién oligarquica y una concepciéon demo-
cratica de la politica corre pareja a la tensién entre una concepcion elitista y otra
universalista del conocimiento. Hasta qué punto el texto platénico del Politico sos-
tiene ambos extremos de las dos tensiones es algo que también se relaciona con la
complejidad de la metdfora ndutica que gobierna el argumento politico.

PALABRAS CLAVE: conocimiento, sistema sociocultural, ilustracién, politica, plato-
nismo

SUMMARY: The tension between an oligarchical and a democratic conception of pol-
itics is parallel to the tension between an elitist or a universalist conception of
knowledge. Both poles of both tensions are, in the platonic text Statesman, related
to the complexity of the nautical metaphor that governs the political argument.

KEY WORDS: knowledge, socio-cultural system, enlightenment, politics, Platonism
1. Introduccién

La metafora que compara el gobierno de una ciudad con el manejo
de una nave es una de las mis comunes para caracterizar el ambito
de lo politico, como lo son también la asimilacion de la figura del go-
bernante con el pastor o la de la ciudad toda con un cuerpo organico
(Briguglia 2006). No pretendo ahora desarrollar esta cuestion, sino
simplemente fijarme en cémo la imagen correlativa puede contener
una virtualidad que irfa mas alld de su propio desarrollo. Asi, para
entrar en la cuestién que nos atafle debe notarse —siguiendo a Edwin
Hutchins, quien ha estudiado minuciosamente las operaciones cogni-
tivas de la tripulacién de un barco— que la inteligencia no radica
solamente en las computaciones individuales: la misma tripulacién,
entendida como un todo en la navegacién, opera como un sistema
sociocultural de computaciéon que aprende colectivamente en la tarea
comin de enfrentarse a rutinas. La cultura no se entiende aqui como
una coleccién de cosas, sino como un proceso cognitivo, y la cogni-
cién, por su parte, se entiende como un proceso cultural. Hutchins
hace la siguiente observacion:



32 JOSEP MONSERRAT MOLAS

cuando los simbolos se encuentran en el ambiente de lo humano, y lo
humano los manipula, las propiedades cognitivas de lo humano no
son las mismas que las propiedades del sistema que es construido
por lo humano en interaccion con estos simbolos. Las propiedades de
lo humano en interaccién con los simbolos producen algin tipo de
computacién. Pero esto no significa que la computacion suceda dentro

de la cabeza de nadie. (Hutchins 1995, pp. 354, 361)

Es desde esta perspectiva del conocimiento en comin desde donde
se podria y deberia pensar una ilustracién o cultura politica.

Que la argumentacién que se presenta en los textos platonicos
contra la viabilidad de la forma democrética de la politica se sosten-
ga sobre el prejuicio aristocratico segin el cual el pueblo o démos
no puede ser educado, pues el saber o la ciencia son sélo patrimo-
nio posible de una minoria capaz y entregada a su cultivo, o bien
que ese prejuicio no sea tal sino una conclusion argumental, deberia
matizarse atendiendo a las razones que se pueden encontrar en los
textos platonicos respecto de las formas participativas del logro de
la verdad, es decir, de las formas dialégicas y racionales de la inves-
tigacién filosofica. De hecho, el principio restrictivo aristocratizante
que conduciria en tltimo término a la singularidad del filésofo-rey,
que no es sino una difraccién de la limitacién constitutiva de la
capacidad cognoscitiva humana, estd matizado continuamente por el
principio de necesidad de bisqueda comunitaria de la verdad. La
lectura de los mismos argumentos platénicos atendiendo sobre todo
a la constatacion de tal “limitacion constitutiva” y a la necesidad de
una comunidad de saber que se realiza a través de la tarea educativa
permitiria pensar las condiciones de algo asi como una ilustracion
que podria ser compatible con diferentes formas de gobierno, entre
ellas la democracia, atendiendo a la posibilidad de que, en Platon,
la filosofia se entienda, sobre todo, como bisqueda de la sabiduria
maés que como sabiduria conseguida e, incluso, cuando se trata de
conocimiento aprehendido, de qué tipo de sabiduria se trata. Con
estos pardmetros debe reflexionarse sobre la discutida relacion de
Platon con la democracia (Rowe 2001, p. 75; ¢fr. Mas 2009).

Si bien puede considerarse que Platéon efectta “una gran opera-
cién histérica por la que transforma la destruccion de hecho de la
democracia en caducidad de derecho [...], porque era un régimen
viciado en su fundamento, un régimen dominado por la multitud
ignorante, la multitud apasionada y pasional y no por el sabio o la
sabiduria, el justo o la injusticia” (Castoriadis 2003, p. 19), Casto-
riadis plantea, mas alld de su critica al absolutismo platénico, una

Critica, vol. 43, no. 129 (diciembre 2011)



PROCESOS COGNITIVOS Y CRITICA POLITICA 33

consecuencia paraddjica: “la consecuencia del texto platonico es evi-
dente: la autoinstitucién democratica permanente de la sociedad”,
porque “hay que educar a la gente de manera tal que pueda cerrar
constantemente por si misma la brecha entre los grdmmata, las letras
muertas de la ley, y la realidad” (Castoriadis 2003, p. 176). Resulta
de este modo que la autonomia individual y colectiva estd dada por
la distancia esencial que existe entre las leyes escritas y la realidad.
Esto permitiria que las leyes fueran reformuladas y que en realidad
la actividad legislativa constituyera una actividad permanente. De ahi
concluye que las potencialidades del texto de Platén, a pesar de sus
intenciones, conducen a esta “autoinstitucion permanente de la socie-
dad”, cuyos sujetos activos serian la totalidad de los ciudadanos, el
démos. Pensar esta figura posible en el texto platonico es el objetivo
de estas paginas, pues, desde un punto de vista institucional, Platon
también ha llegado a considerarse como un “critico interno” de la
democracia (Mas 2009, p. 193; Saxonhause 2006): no la rechazaria
totalmente sino que apuntaria a un perfeccionamiento mezclandola
con elementos propios de otros 6rdenes de dominacion.

2. Saber y opinién verdadera

El pasaje bien conocido de Teeteto 201la—c' es suficiente para tratar
la identificacion del saber como opinion verdadera. Aqui, en efecto,
Soécrates alude a la figura del juez, como contraejemplo o como prue-
ba de la acusacion, para desmentir tal identificacion. El argumento
aducido es el siguiente: el juez dicta sentencia sobre unos hechos
de los que no tiene conocimiento directo, de forma que su juicio,
cuando es recto (y debe serlo para poder merecer el nombre de juez)
no lo es por constituir saber, sino por consistir en una recta opinién:
hay, asi pues, opinién verdadera sin conocimiento. Xavier Ibafiez-
Puig ha hecho notar en su monografia sobre este didlogo que, en
verdad, la remision al tribunal de justicia en este pasaje es algo mas
que un contraejemplo, y aduce pruebas a favor de la tesis segin la
cual la figura del tribunal de justicia propone, por decirlo asi, un
modelo que salve aquello que de positivo tenian las metaforas del
bloque de cera y la de la jaula de pajaros por separado, sin caer,
empero, en los defectos que cada una de estas figuras tenia también
por separado. Sugiere Ibafiez-Puig, pues, la posibilidad de pensar el
tribunal de justicia como la tercera figura en la serie “bloque de cera

! Para las referencias a textos clasicos se sigue la practica comtn de dar el autor,

el titulo de la obra y la referencia a capitulos y apartados, con objeto de permitir al
lector acudir a cualquier edicion critica.

Critica, vol. 43, no. 129 (diciembre 2011)



34 JOSEP MONSERRAT MOLAS

— jaula — tribunal”, y, precisamente, como aquella figura que ofrece
una mejor explicitaciéon del conocimiento en la medida en que salva
los aspectos receptivo (bloque de cera) y activo (jaula) del saber en
una sola visidon integrada del conjunto. Aunque, obviamente, una
“figura del pensamiento” no es todavia una definicion, en todo caso,
lo que se esperaria en el tramo final del Teeteto es que aquel que
conoce sea caracterizado no como un mero juez, sino como una cierta
clase de juez (que es, en efecto, aquello que pasa con la propuesta de
que quien conoce es aquel que juzga rectamente por mediacién del
logos; Tbanez-Puig 2007, 2011).

Seria posible, entonces, considerar esta figura del juez-tribunal
desde una perspectiva democratica en contraposicién a la perspec-
tiva monarquica u oligarquica. La imagen platonica del juez-tribunal
debe entenderse en su contexto y esto implica la posibilidad de una
lectura mas amplia que la restriccion de la figura considerada a su
acepcion singular e individual. Asi, en la letra “platénica” podemos
contraponer, por ejemplo, la figura de Radamantis o de Minos en
el Minos, como ejemplos del juez singular, con las apreciaciones
que Sdcrates pronuncia ante los “verdaderos jueces” al final de Apo-
logia, por ejemplo. Una “comunidad de saber” como la requerida
constantemente en y por los diadlogos platénicos estaria mas proxi-
ma a la deliberacién de un tribunal, del dikastérion, que a la mera
decision de un juez sabio (Abad y Monserrat 2009). En todo caso,
su bondad dependeria de la posibilidad misma de educar a los sus-
ceptibles de formar parte de la deliberacion del tribunal. Pero antes
conviene introducir una distincién para evitar ciertas distorsiones
comunes en la recepcion del pensamiento platénico.

3. La transmision de la Carta VII

La cuestion de la transmision de la experiencia filoséfica se confunde
a menudo con la cuestién de la transmisién del saber. Confundir las
dos cosas lleva a profundos malentendidos. No es otra cosa una de
las claves argumentales de la Carta VII. No sé si se ha atendido lo
suficiente al sentido de la totalidad del texto de esta carta cuando uno
se pregunta sobre el juego mismo que encierra como texto literario: la
cuestion que se debate es la relacion (de transmisiéon-educacion) entre
Platon/Dion, Dién/Dionisio, Platon/Dionisio, Dionisio/libro escrito,
Di6én/amigos y familiares de Dién, Platén/seguidores y familiares
de Dion. Todas estas relaciones aparecen en el texto, y la ltima
es el mismo texto. Atender a su éxito o su fracaso (o a su éxito y
fracaso relativos) proporciona la trama argumental: si la cadena de

Critica, vol. 43, no. 129 (diciembre 2011)



PROCESOS COGNITIVOS Y CRITICA POLITICA 35

transmision “filoséfica” funciona o no (Garrigasait 2009). No es ahora
el momento de entrar en detalle al respecto, pero para lo que nos
interesa quisiera sblo considerar el hecho singular de que Platon se
dirija, en primera persona, y exponiendo posiciones fundamentales de
su pensamiento, aquellas consignables por escrito, a unos “familiares
y seguidores de Dién”, la capacidad “filoséfica” de los cuales no
queda en ningtin momento probada. Tal posibilidad de “educacién”
o “transmision filosdfica”, que una comprensiéon no esotérica de los
didlogos permitiria, y que se veria reforzada por la noticia de la
“lecciéon sobre el Bien” que Platéon pronuncié ante un publico, o,
incluso, por la posibilidad de que la carta verdaderamente enviada a
los familiares y seguidores de Dién fuese la octava, y la séptima fuese
algo asi como una “carta abierta” al pueblo ateniense para defenderse
de las acusaciones de amigo o adulador de los tiranos (de Dionisio, en
concreto, dionysokélakes, para Epicuro; Didgenes Laercio 10.8 = fr.
238 Usener = fr. 101,18 Arrighetti), no deja de ser, como decimos,
la posibilidad de una figura del pensamiento.

4. Valoracién popular y fundamentacion de la constitucion

En el Politico de Platon, el Extranjero de Elea plantea la opinion
segn la cual si alguien sabe de leyes, tal individuo debe mandar,
pero pregunta al joven Sdcrates si sabe qué piensan los muchos, la
gente, sobre esto. El joven no lo sabe. Los muchos afirman que si
alguien sabe de leyes superiores deberd legislar segin éstas, conven-
ciendo antes a la ciudad. El joven parece que se contradice con lo
que ha dicho anteriormente (2956, 296a), cuando habia aceptado la
subordinaciéon de la ley al politico cientifico (Miller 1980, p. 30).
Accattino (1997, p. 177, n. 50) reporta en extenso el procedimiento
que se seguia en Atenas para cambiar una ley que debia pasar por el
tramite necesario del convencimiento.? Esta necesidad de convencer
(peithein) a la ciudad antes de imponer una ley es el requisito de los

2 El procedimiento que se seguia en Atenas para cambiar una ley puede rastrearse
en los testimonios de Demdstenes, Contra Timdcrates 20 ss. y Esquines, Contra
Ctesifonte 38-39. La iniciativa de proponer una ley podia provenir de la Asamblea
o de un ciudadano o de los Tesmotetas (colegio de los seis arcontes, diferentes
del arconte eponimo, del polemarco y del arconte rey, que tenian el encargo de
fijar la ley, cfr. Aristoteles, Constitucion de Atenas 3, 59). La nueva ley siempre
se veia como una correcciéon de una ley existente y por eso la Asamblea designaba
cinco abogados defensores de la ley vigente. Reunidos los colegios de los mil y un
nomotetas, se procedia en la forma de un juicio en el que quien proponia la nueva
ley actuaba de acusador y los abogados asumian la defensa de la ley antigua. Después
del debate se votaba a mano alzada.

Critica, vol. 43, no. 129 (diciembre 2011)



36 JOSEP MONSERRAT MOLAS

muchos y, de hecho, la prueba de su poder, que se contrapone a la
competencia técnica de los pocos (293a ss.). Fijémonos en que esto
“suena bien” al Extranjero, y que el joven no lo encuentra correcto,
pues prefiere que si alguien conoce la ley superior la imponga sin
necesidad del asentimiento de los muchos.

Es por esta posibilidad de la imposicion por donde avanza el
didlogo; ahora bien, recordemos antes, como otros comentaristas,
que este texto parece una autocitacién de Platon, en concreto, del
Criton (Critén 5lb—c, 52a; cfr. Leyes T72¢, 832c). En este didlogo,
Socrates encarcelado considera frente Critén qué dirian las leyes de
la ciudad: “;Y qué es necesario o bien convencerla [a la ciudad], o
bien acatar lo que manda y sufrir con calma si determina sufrir |[...]
y doquier hacer lo que manda la ciudad y la patria, o convencerla de
manera que se avenga con la justicia?” El argumento estd destinado
a conjurar la preocupacién de Critdon hacia la opinion de la mayoria
de la gente, ya que Sécrates no la tiene en consideracion: “;Pero qué
nos importa, excelente Criton, la opinion de la gente? Los mejores, en
cuyo parecer vale mas preocuparse, creerdn que las cosas han pasado
como han pasado realmente.”

La respuesta del joven Sécrates en el Politico (“;Qué dices? ;No
es esto lo correcto?”) muestra su acuerdo con la concesién final del
Extranjero (“si no es asi, no tengo que hacerlo”), lo que quiere decir
que si no es necesario convencer a la ciudad, no tiene que hacerlo.
El joven Sécrates, frente a la disyuntiva del Extranjero (convencer
o no a “los muchos”) se muestra a favor de la opinion oligarquica
aristocratizante, a saber, no es necesario convencerlos. Se entiende,
entonces, que el Extranjero introduzca una duda: jqué pasa cuando
no se puede convencer y se impone lo mejor? Lo que estd suponien-
do el Extranjero es el abandono de la condicién del convencimiento
—v por lo tanto del apoyo— de la ciudad (entiéndase, de los muchos
o de la mayoria). En el tema de la persuasion, cabe pensar en la ne-
cesidad de haber retenido algo del arte de los sofistas, precisamente
aquellos de los cuales se debe depurar la figura del politico que se
busca en la conversacién. Antes de permitir que responda el joven, le
recuerda el ejemplo del médico: jpuede considerarse un mal médico
aquel que imponga los remedios contra la voluntad del paciente?
Parece que no puede considerarse que cometa falta alguna contra
su arte (no es tan claro si no cometeria una falta ética de un tipo
diferente de los problemas técnicos; ¢fr. Rosen 1995). Por analogia
pasa lo mismo con el legislador: los que se ven forzados a hacer
algo mas justo, mejor y mas bello que aquello que hasta ahora era
tradicional, si se quejan, quedan en ridiculo y no pueden decir que

Critica, vol. 43, no. 129 (diciembre 2011)



PROCESOS COGNITIVOS Y CRITICA POLITICA 37

hayan sido sometidos a una falta contra la justicia, una falta que, si
lo fuera, seria, dice el Extranjero, vergonzosa, malvada e injusta (cfr.
Gorgias, 521d-522b). El joven responde a las dos argumentaciones
del mismo modo (“alethéstata legéis™).

El de Elea recapitula, aqui, recordando que el legislador no de-
beria estar sometido tampoco a discriminacion por su riqueza o por
la escritura de las leyes o por el convencimiento. Surge entonces la
imagen que se convertird en clasica, la que compara la politica con
la navegacién:

EXTRANJERO: [...] Asi como el piloto, procurando siempre el prove-
cho de la nave y de los navegantes, sin establecer normas escritas, sino
haciendo de su arte ley, preserva la vida de quienes con él navegan, asi
también, del mismo modo, de quienes tienen la capacidad de ejercer
de esta manera el gobierno, podria proceder la constitucién correcta, la
cual la fuerza del arte la sitia por encima de las leyes. Y para quienes
todo lo hacen gobernando con sensatez, no hay error posible, siempre y
cuando tengan cuidado de la Gnica cosa importante, que es el dispensar
en toda ocasion a los ciudadanos lo que es mas justo, con inteligencia
y arte, y sean capaces asi de salvarlos y hacerlos mejores en la medida
de lo posible de lo que peor eran.

SOCRATES JOVEN: No hay modo de rebatir lo que has dicho. (297a-b)

Fijémonos en lo que se estd diciendo, ya que la imagen también es
precisa: la constitucién correcta de una ciudad, es decir, su orde-
namiento institucional, impone su fuerza, o sea, es correcta, en la
medida en que descansa en el arte politico y no en las leyes, que en
buena disposicién constitucional son juridicamente inferiores al todo
del ordenamiento juridico. Recordemos que era con la fuerza de su
alma (tés psykhés rémen, 239c) con la que el rey tenia que asumir
la comprension del gobierno. Ahora, las leyes se basan en la fuerza
del arte (tes tékhnes rémen). Se sustituye a la persona por el arte
que posee, aunque, acto seguido, vuelve a referirse al individuo: no
hay error en los gobernantes sensatos (émphrosin) mientras observen
algo importante y de magnitud: que impartan lo mas justo para los
ciudadanos, con el fin de salvarlos y hacerlos mejores tanto como se
pueda siempre con inteligencia y arte (metd nod kai tékhnes). Aqui
se afiade al arte el uso de la noesis, en lo cual se sefiala algo que
es mas que arte o técnica. Los gobernantes tienen que ser sensatos
(émphrones), llenos de phrénesis, y entonces actuaran sin error. El
gobierno sin error que se sitiia por encima de las leyes es el gobierno

Critica, vol. 43, no. 129 (diciembre 2011)



38 JOSEP MONSERRAT MOLAS

del arte politico y de la inteligencia, que no es otra cosa que el arte
de la phronesis, en vistas al mejoramiento de la ciudadania.

El texto es fundamental en otros aspectos, especialmente en la me-
dida en que en él aparece el abecé de un problema juridico-politico
fundamental: en qué se sustenta la constitucién. Segin el texto, la
cuestiéon es clara: impone su fuerza del arte politico que hace la
constitucién superior a las simples leyes. Del contenido de aquélla,
el texto s6lo comenta lo siguiente: todo es correcto si el gobernante
es sensato, prudente e imparte justicia a los ciudadanos con cono-
cimiento y arte, salvandolos y haciéndolos mejores de lo que eran.
Queda también clara, pues, la finalidad de la constitucion: proteger
a los ciudadanos y hacerlos mejores en la medida de lo posible desde
lo peores que eran, es decir, un asunto educativo (Monserrat 2010).?
De alguna manera, cabe recordar aqui que el conocimiento politico
del que se habla es siempre un conocimiento teérico (Marquez 2007,
p- 52) y, por lo tanto, su ambito de accion politica es el de la persua-
sion (y, por ende, resultado de la educacion de la ciudadania).

Otra cuestion para tener en cuenta: el engranaje entre esta cons-
titucién superior y las simples leyes y su aplicacion pasa por unos
gobernantes sensatos que aprovechen con inteligencia y arte aquello
mas justo sin error. Frente al rechazo aristocratizante de la necesaria
consideraciéon de los muchos a convencer, el quehacer politico de
la ilustracién queda situado como fundamento de la constitucién y
como pedagogia.

5. Las imitaciones del politico y el juicio de Sécrates

Aprovechando la aquiescencia del interlocutor de considerar que los
gobernantes con inteligencia y arte gobiernen con el fin de hacer
mejores a los ciudadanos, el Extranjero afiade esto otro que considera
que no puede refutarse:

EXTRANJERO: Nunca una multitud, compuesta por hombres cuales-
quiera, seria capaz de alcanzar este saber y de administrar con inteli-
gencia una ciudad, sino que sblo entre pocos, una cantidad minima,
si no un hombre solo, tienen que buscar aquella Gnica constitucion
politica, y tener las otras sélo como imitacion, siguiendo lo que hasta
aqui hemos dicho, de las cuales unas imitan mas bien y otras mas mal.

(297bc)

*En Gorgias 251d, Socrates dice que es el Gnico que se dedica a la verdadera
técnica politica y a ejercitarla porque es el Gnico que se ocupa de la mejora de sus
conciudadanos.

Critica, vol. 43, no. 129 (diciembre 2011)



PROCESOS COGNITIVOS Y CRITICA POLITICA 39

Se trata con este argumento de evitar una deriva que nos llevaria a
conclusiones antiaristocraticas (antioligarquicas, en verdad). El senti-
do por donde discurre la conversacion, sin embargo, es otro. Aquello
formulado es una constitucién inalcanzable para una multitud. Llega
a ser tan dificil que sdlo entre pocos o quizds en uno solamente la
tomara como modelo a seguir. Las constituciones se volveran imita-
ciones de aquélla, y como tales, mejores o peores. El acuerdo que se
suponia, ahora se pierde: el joven no entiende esto de la “imitacién”,
a pesar de que ya se habia hablado de ello con anterioridad (293e).
Entonces el Extranjero hace patente otro error cometido que no es
baladi. El joven, como es habitual en el didlogo, tampoco se percata
de qué error se trata: “Tenemos que buscar uno [sc. error]| tal del que
no estamos acostumbrados, y que no es facil de captar; sin embargo,
tenemos que intentar atraparlo.”

El texto es dificil de entender: quizas quiera decir que las consti-
tuciones se sostienen en la medida en que surgen las leyes escritas
de la buena constituciéon. Pero no queda nada claro de qué forma las
constituciones pueden conocer las leyes de la mejor, a no ser que se
sobreentienda que las constituciones se sostienen en la medida que
imitan la constitucién correcta al miximo (o sea, en cuanto la cono-
cen de alguna manera). Lo que hemos visto que es loable, aunque no
necesariamente lo mds correcto, es la obediencia a la ley. Llevado al
extremo, se da lo que sigue:

EXTRANJERO: Esto: el hecho de que, desde la ciudad, nadie se atreve a
hacer nada al margen de la ley, y el que se atreve es condenado a muerte
y a todas las penas mas terribles. Y esto es lo mas correcto y bello, pero
para ocupar un segundo lugar en el caso que lo que hemos descrito
lo ponemos aparte. Ahora, como que se ha llegado a esto que hemos
aceptado para el segundo lugar, ejecutémoslo hasta el final. (297¢)

Es éste un momento especialmente dramatico en el dialogo, pues la
tension se palpa en la escena. El lector sabe que Socrates, el dia
anterior, ha ido a conocer la acusacion que pesa sobre él (Teeteto
210d) y estd a punto de ser condenado a muerte por desobedecer las
leyes de la ciudad. Quizds no seria condenado en la ciudad de la
primera constitucion, st es que Socrates fuese el politico-rey. Quizds
tampoco lo seria en aquella ciudad donde se aceptara la reforma de
las leyes con el previo convencimiento de los ciudadanos —si es que
Sécrates fuera capaz de convencerlos y no tanto de ponerlos en su
contra—. Como no estamos en el mejor régimen, resulta que, en el
orden constitucional-legal positivo, el respeto a las leyes se guarda,

Critica, vol. 43, no. 129 (diciembre 2011)



40 JOSEP MONSERRAT MOLAS

asi, con las maximas penas. Si Socrates ha desobedecido las leyes de
la democratica Atenas, su sentencia es justamente legal.*

El dialogo relatado en el texto, ajeno a la situacion socratica que
se mantiene presente para el lector, contintia con el retorno a las
“imagenes (etkénas) con las que fue forzoso comparar siempre los
gobernantes reales”, la del buen piloto y la del médico “que valen
para muchas otras” (297¢).% La imagen es homérica y parece ser la
primera cita poética de todo el didlogo (Rosen 1995, p. 172). No es
de extrafiar sin embargo el recurso a las imagenes del médico, del
maestro en gimnasia, del piloto, como modelo de competencia técnica
en otros didlogos platénicos (Protdgoras 313d, Gorgias 464b—d, 465c,
467c—d, 487b, Repiiblica 406b, Leyes 916a, por ejemplo).

El Extranjero se propone considerar el siguiente disefio (skhéma).
¢Qué resulta de la tergiversacién de la imagen en la practica de
la medicina y de la navegacion? Los médicos tanto pueden salvar
a sus pacientes como maltratarlos con incisiones, cauterizaciones y
exigiéndoles el abono de unos honorarios inmensos de los cuales sblo
gastan una minima cantidad en el enfermo; del resto, se aprovechan.
Cabe el caso, también, que se dejen comprar por parientes o enemigos
del enfermo y lo asesinen. Los pilotos, otro tanto: pueden abandonar
a los viajeros después de hacerse a la mar, o provocar un accidente
o hacer naufragar la nave. Frente a estas posibilidades se decide
en consejo lo siguiente: no permitir que nunca nadie domine sin
control alguno estas artes, y se convocard la asamblea, o a todo el
pueblo, o a los ricos sdlo y, entonces, a los ciudadanos particulares y
a los otros artesanos les correspondera exponer su opinién acerca de
la navegacion y las enfermedades: cuando es necesario administrar
éstos o aquellos remedios o usar el instrumental médico, o bien
cuando es necesario aparejar las naves, cdmo es necesario comportarse
frente a los peligros de la navegacion, frente a los piratas, cuando es
necesario combatir contra otras naves. La opinién de la mayoria se
escribiria en tabletas piramidales o en columnas (Accatino 1997, n.
155; ¢fr. Aristételes Constitucién de Atenas 7, 1, y Plutarco, Vida

*Rowe (2001) no se refiere estrictamente al paralelo argumental entre este pasaje
del Politico y el juicio de Socrates, y lo sitia en un momento menos “socrético” de
la reflexién platénica.

® La cita aparece entera en Banquete 214b, pronunciada por Alcibiades y dirigida
al médico Eriximaco (Rosen 1995, pp. 171-172; “Exactamente tal como se sefiald
antes, es imposible presentar o exponer al gobernante real en su propia persona,
porque esta persona es un mito”.) Para Miller (1980, p. 96), el pasaje que va de
297¢ a 30la es “un pasaje extraordinario, la representacion mas intensa de ironia
pedagogica en el didlogo™.

Critica, vol. 43, no. 129 (diciembre 2011)



PROCESOS COGNITIVOS Y CRITICA POLITICA 41

de Solon 25), o sin escribirse se convertiria en uso obligado, con lo
cual todo cuidado de enfermos o toda navegacion deberia practicarse
seglin estas normas. El joven encuentra absurdas (dtopa) estas cosas.
Encuentra, atn peor, la siguiente propuesta: que los encargados del
cuidado de las enfermedades y de la navegacion fueran elegidos entre
la gente y se condujesen seglin la normativa prevista.

El Extranjero insiste ain en las consecuencias de una situacidon
como ésta. Se crearan, comenta, unos tribunales ante los cuales quien
quiera podrd acusar por no haber pilotado las naves o curado a
los enfermos segiin las normas establecidas (o las normas de los
antepasados). El joven Sécrates se escandaliza de tal situacion: quien
se avenga a gobernar en estas condiciones, dice, se merece estos
juicios y las penas que conlleven. Sea que al joven Socrates le resulte
totalmente ajena cualquier ambicién politica (seglin la respuesta que
aparece en 299a7-bl, Benardete 1984, 111, p. 139) o simplemente
que no se supera el prejuicio oligarquico, hasta aqui hemos visto
traslucirse la figura del pensamiento politico que comentabamos: una
democracia que en la medida que puede ser educada deviene sostén
del ejercicio politico.

Los “magistrados” (drkhontes, literalmente “los gobernantes”) es
la palabra usual para designar a todos aquellos que ostentan cargos
de gobierno y de administracion. En Atenas, todos los magistrados
antes de ejercer el cargo debian jurar gobernar segiin las leyes. Por
esto se entiende que los politicos estan subordinados y sirvan las
leyes de la ciudad (en Leyes 715¢d, la perspectiva resulta invertida;
cfr. Accatino 1997, p. 178, n. 156).

La decision final de quitar el poder autonomo a médicos y pilotos
(¢fr. 298cl) se transforma ahora en una ley que prohibe la investiga-
cion (cfr. 299¢7). Ademas, anade el Extranjero, se debera establecer la
ley segiin la cual se prohiba la investigacion o especulacion al margen
de la norma escrita sobre navegaciéon y medicina, con lo cual, aquel
que la desobedezca serd tildado de “astrologo, charlatan y sofista”
(meteorolégon, adoléskhen tina sophistén, 299b). Parecen obvias las
referencias a Socrates: de hecho, habia sido acusado de lo mismo
por Aristofanes (Las nubes) o lo seria inmediatamente después de la
escena del Politico en el juicio contra él por gente como Anitos y
Meleto.® Quizas de lo mismo que fue acusado Platén, que era tildado
de sofista en la corte de Siracusa (c¢fr. Plutarco, Dién 14). En el

®Los epitetos “investigador de los cielos” (meteoroléskhes o meteorosképos) y
“charlatan” (adoléskhes) son comunes en Platén: cfr., por ejemplo, Cratilo 401b,

Fedro 270a, y, sobre todo, Repiblica 488d—489a.

Critica, vol. 43, no. 129 (diciembre 2011)



42 JOSEP MONSERRAT MOLAS

texto del Politico atin se resalta mas: se permitiria que cualquiera
lo denunciase y lo hiciera comparecer ante un tribunal alegando que
es un corruptor de los mas jovenes por haberlos convencido de no
regirse segiin las leyes acerca de la navegacion o la medicina. Si fuera
probada la acusacion deberia castigarsele con las penas mas severas.
Se nos presenta, por lo tanto, doblemente, el juicio de Socrates y
el problema que Sécrates plantea a Teodoro al inicio de la jornada:
cudles son las apariciones del filosofo en la ciudad, o reformulandolo,
a la par que degradando la pregunta, cémo se diferencian filésofo, po-
litico y sofista (Sofista 216¢d). El texto continta con su cruda ironia:

EXTRANJERO: [...] Efectivamente, no puede haber nada mas sabio
que las leyes. Todo el mundo puede aprender el arte de la medicina y
de la sanidad, el arte de pilotar y la niutica, puesto que es posible a
quien quiera asimilar los escritos y las normas paternas instituidas. Si
acerca de estos saberes, las cosas fueran tal y como decimos, Socrates, en
lo referente al arte militar y a cualquier tipo de caceria en su conjunto,
o el dibujo —da igual en cual de sus partes— del arte imitativo en
general, o hasta del arte de la carpinteria, o de cualquier arte mobiliario
colectivo, o de los campesinos, o todo arte relativo a las plantas, o, atn,
si viéramos que se rige por normas escritas en el arte de la remonta de
caballos o de criar cualquier otro rebafio, o de la adivinacién o en todo
lo que abarca el arte de servir o el juego de damas o toda la aritmética,
pura o aplicada al plano, al sélido o al movimiento, en lo referente a
todos los actos de este tipo, squé se seguiria si todos se practicasen
seglin un codigo escrito y no segin un arte?

SOCRATES JOVEN: Es evidente que se perderian del todo las artes y
que en el futuro ya no se darian mas, por culpa de esta ley que prohibe
investigar, de manera que la vida, que ahora ya es terrible, en un
tiempo futuro se volveria absolutamente imposible de vivirla. (299ce)

El sentido es evidentemente irénico.” Es, primero, un momento para-
lelo al de la justa medida, ya que sin ella tampoco existirfan las artes
(284a). En segundo lugar, las referencias a la figura de Sécrates son
evidentes (Hirsch 1995, pp. 184-189). En tercer lugar, la respuesta
del joven sorprende por su claridad, rigor, extensiéon y conviccion.
Un cuarto aspecto se refiere a los &mbitos del saber que se exponen.

i) El paralelo de la justa medida. Notemos también que éste es
un momento importante en la estructura de los nudos internos que

"Lo mismo aparece en Protdgoras 319b—d cuando habla Sécrates: los atenienses,
dice, reunidos en asamblea piden consejo a los técnicos sobre muchas cuestiones;
pero cuando se trata de cuestiones politicas, cualquiera se atreve a decir lo que le
parece.

Critica, vol. 43, no. 129 (diciembre 2011)



PROCESOS COGNITIVOS Y CRITICA POLITICA 43

sustentan el didlogo. Estamos asistiendo a un momento paralelo al
que se producia en la introduccién de la nocion de justa medida y
su relacién con el arte de la politica. Anteriormente, hacia el centro
del dialogo, se convenia que, sin la justa medida, el arte o técnica
no es posible (284a). Ahora vemos que tampoco es posible el arte
y el conocimiento sin la investigacion, el examen, la basqueda y el
cuestionamiento critico. No permitir el cambio en las leyes es no
atender a las variaciones en las circunstancias que han obligado a
establecer la ley y no atender a la perfectibilidad de todo lo humano.
Ademas, en el momento en que se prohibe el examen, el camino que
queda es el de la involucion, el de la decadencia, el de convertir la
vida en algo del todo tedioso. La referencia que aqui se nos presenta
mas claramente es a los diferentes momentos de la vida tal como se
consideraban en el mito explicado anteriormente: abandonado a si
mismo, el universo ve su orden amenazado por el olvido del saber,
por la pérdida de memoria. La escritura es el remedio de la memoria
y a la vez su veneno.?

it) Las referencias a Socrates. Tal y como acabamos de ver, se re-
tratan aspectos conocidos de vida socratica: su voluntad de escudrifiar
los saberes aparentes de la ciudad, ya sea el de los sabios, el de los
politicos, el de los artesanos. Es quizas éste uno de los momentos del
didlogo en que el silencio de Sécrates en escena es mds notable. La
escena es un paralelo de su juicio o, cuando menos, las acusaciones
contra Sécrates se hacen presentes, las cuales se suponen conocidas,
puesto que el dia anterior habia acudido al Pértico del Rey para
saber de la acusacion que pesaba contra él, como se lee en el final del
Teeteto. ;Por qué no hay entonces una defensa de Socrates frente a la
acusacion? ;jLa situacion es tal y como la enmarca el Extranjero y, por
tanto, no hay remedio, en el sentido de que la aparicién en la ciudad
de eso que pueda ser el fil6sofo es inevitablemente problematica? Nos
encontramos, por un lado y en sentido extradialogal, que se hace ne-
cesario acudir irremisiblemente a la Apologia de Sécrates platonica.
Por otro lado, empero, si que hay en cierto modo una defensa frente
a la acusacién, que es lo que consideraremos acto seguido.

iti) La respuesta del joven Sécrates. Asistimos a la intervencion
més larga que pronuncia el joven discipulo de Teodoro. Lo que en
ella se dice resulta claro: sin un libre examen no hay la posibilidad de

8 Para Rosen, el Extranjero habla aqui como si la decadencia se debiera a la falta
de conocimiento técnico, y ello es propiamente una tesis de la ilustracion cientifica
mientras que Aristételes, en cambio, proporcionaria una doctrina mas adecuada que
el analisis propuesto por el Extranjero, a saber, la necesidad de habituar la ciudadania

en la virtud (Rosen 1995, pp. 131, 173; sobre Aristoteles, Politicos, 1, 1257b25 ss.).

Critica, vol. 43, no. 129 (diciembre 2011)



44 JOSEP MONSERRAT MOLAS

mantener el esfuerzo de las artes para aliviar la vida de sus aspectos
mas horribles. Una respuesta asi ciertamente es una buena respuesta
en el zenit de la dramdtica del didlogo. Mitchell Miller comenta que
“con esta cuestiéon alcanzamos un momento de climax en el juego
dramatico del didlogo. Dirigiéndosele por el nombre, el Extranjero
pregunta al joven que juzga, de hecho, entre el viejo Socrates y sus
jueces” (Miller 1980, p. 99). La respuesta del joven mantiene un
parecido con lo que dird después Socrates en su defensa frente al
tribunal de la ciudad: anexétastos bios ou biotos anthrépo (“una
vida sin examen no es una vida humana”, Ap. 38a). Los dos Sécrates
ahora se asemejan mds que solo por el nombre. Ya Paul Friedlinder
reconocia la importancia de este momento afiadiendo, ademas, que el
destino de Socrates simboliza el inevitable conflicto entre las leyes de
la ciudad y aquel hombre cuya existencia representa el conocimiento
del politico real actuando sin ayuda de leyes (Friedlinder 1960, III,
p- 277).

iv) En lo referente a los dmbitos del saber que el Extranjero
expone, Seth Benardete (1984, p. 137) ha anotado un paralelo que
constituye una de las tantisimas sorpresas que esconde el texto pla-
ténico cuando se lo somete a una lectura esmerada y que hace ex-
tremadamente atrevido afirmar que el arte platonico pueda decaer
en determinados momentos. A simple vista advertimos que se mez-
clan muchos de los momentos anteriores de la conversacion (la justa
medida, el mito), pero ademas, su nimero de siete nos puede llevar
a sospechar el siguiente paralelo con los siete tipos de regimenes: el
arte militar y cualquier tipo de caceria en general corresponderian a la
tirania (Sofista 222¢); el dibujo, o arte imitativo en general, comenta
que florece especialmente en la oligarquia; el arte de la carpinteria,
o de cualquier artesania corresponde a la democracia urbana que se
identifica con la democracia sin leyes; el campesinado, o todo arte re-
lativo a las plantas, corresponderia a la democracia legal, que tendria
un sustrato social eminentemente agrario; la remonta de caballos, o
criar cualquier otro rebafio, corresponderia a la aristocracia de los
caballeros; la adivinacién o todo lo que abarca el arte de servir co-
rresponderia a la monarquia del rey-sacerdote; y, finalmente, el juego
de damas o toda la aritmética corresponderia al régimen correcto,
al régimen de quien sustenta el conocimiento. Es notable que esta
lista de saberes se presente doblada, ocupando el primer término un
arte més concreto que el segundo, que es mas general. De hecho,
la semejanza con los resultados de la diéresis bifurcatoria es clara.
AGn mas, cada doblete desempeiia un papel con otros momentos
del didlogo. El arte militar es visto como una especie de caceria, y

Critica, vol. 43, no. 129 (diciembre 2011)



PROCESOS COGNITIVOS Y CRITICA POLITICA 45

la empresa que se llevan entre el Extranjero y el joven Socrates se
interpreta a menudo como una caceria del politico (236612, 264a5,
285d9, 290d5, 291¢6. Cfr. Eutidemo 290bc). El dibujo y el arte imita-
tivo en general se refieren al momento en que el mito es comparado,
primero, con una estatua recargada y después con una pintura inaca-
bada. El término tekhtonikés se refiere tanto al arte de la carpinteria
como al de la arquitectura. La carpinteria, parte del arte mobiliario
colectivo, proporciona las naves de la navegacion y las herramientas
de la industria de la tejeduria; la arquitectura es el ejemplo recurrente
de las primeras diéresis del didlogo. El campesinado, dentro del arte
relativo a las plantas, deberia cuidar en cierto modo de los “hombres
nacidos de la tierra”. La remonta de caballos es el caso concreto de la
crianza de rebafios: precisamente se habian referido al politico como
el pastor de los rebaflos humanos. La adivinacion es el caso concreto
del arte de servir: era entre los servidores de la ciudad que se escogia
el adivino (290¢). Finalmente, el juego de damas como caso particu-
lar de la aritmética: el juego de damas se habia citado anteriormente
como caso de un saber que, como el del politico, era poseido por
unos pocos en la ciudad. Lo que es mas importante es que ahora este
saber del juego se vea como un caso concreto de la aritmética. Esta,
a diferencia de todas las demas ejemplificadas, se despliega en una
exposicion de su contenido: aritmética pura o aplicada al plano, al
s6lido o al movimiento. Es un hecho que el Extranjero se encuentra
entre matematicos, Teodoro y sus discipulos, y no seria extrafio que
esta expansion fuese una complicidad con su interlocutor, un joven
aprendiz de matematicas. Cabe quizas recordar que la aritmética pura
o aplicada al plano, al sdlido y al movimiento corresponde en Repi-
blica 284e al aprendizaje propedéutico de la filosofia y de la politica
filosodfica.

6. La segunda navegacion: de los legisladores a la doble
Sfundamentacién de la ley

El Extranjero continiia con el esquema o disefio. Atin seria peor, dice,
si en este estado de cosas donde gobiernan segiin las leyes sucediera
que alguien gobernase escogido a mano alzada o por la suerte e
intentara con una total ignorancia tratar las cosas al margen de las
leyes por ganancia o capricho (e khdritos). El joven reconoce en eso
una gran verdad. Resulta que aqui estaba el error que el Extranjero
habia visto y que le ha llevado a recorrer todo este rodeo (2976—300c).
Este pasaje se entiende, a veces, como una revalorizacion de la ley
respecto a las criticas que ha recibido anteriormente (Skemp 1957,

Critica, vol. 43, no. 129 (diciembre 2011)



46 JOSEP MONSERRAT MOLAS

ad. loc.). De hecho, se vuelve a asumir irénicamente lo que se habia
explicitado antes, que se podian establecer leyes y que la situacion
atn puede ser peor que el gobierno de las leyes.

EXTRANJERO: Porque, creo, que aquel que acttia al margen de las leyes
que se basan en una larga experiencia, en las cuales algunos asesores
siempre han aconsejado apropiadamente (khariéntos) y han persuadido
al pueblo que las consolide asi, aquel, digo, que se atreve a actuar
contra ellas, en lugar de un error, comete un error mucho mayor y
tergiversard nuestra obra mas duramente que las prescripciones mismas
(ton suggrammdton).

SOCRATES JOVEN: ;Como no seria asi? (300b)

Fijémonos en el texto donde queda establecida la primera imitacion
de la constituciéon correcta: unas leyes, basadas en la experiencia,
con consejos de expertos, que ensefien al pueblo a consolidarlas o a
promulgarlas (thésthai). El esquema que se dibuja propone claramen-
te una doble fundamentacion de la ley (legislador-[experiencia]-ley-
pueblo). La larga experiencia (ek peiras pollés) en la que se basan las
leyes nos indica que la fundamentacion de esta legislacion es inferior
a la que proporcionaria el saber, e inferior también al conocimiento
técnico (cfr. Gorgias 462b ss.; Rowe 1995a, p. 230, nota a 30061-6;
Accatino 1997, p. 179, n. 160). Pero en este caso las leyes reciben
en este momento una doble fundamentacién: la de la experiencia y
la del consentimiento del pueblo. La situacién es claramente tensa.

EXTRANJERO: Por eso, para los que promulguen leyes y normas (syn-
grammata) acerca de lo que sea, hay una segunda navegacion: no per-
mitir nunca que ninglin Gnico hombre ni la multitud hagan jamas nada
al margen de esto. (300c¢)

Peor que malas leyes seria la situacién en la que el gobernante actuase
al margen de la ley escrita por beneficio propio o por capricho. El
joven Socrates reconoce que esta afirmacién del Extranjero es una
gran verdad. En este momento del didlogo se procede a una revalo-
raciéon de las leyes después de haberlas sometido a critica explicita
por su inadecuacién ante los problemas de la realidad. Se establece
claramente que la primera imitacion de la constitucion correcta seria
aquel régimen sostenido por unas leyes basadas en la experiencia a
través del consejo de los expertos que ensefian al pueblo a promul-
garlas y sostenerlas. En este momento todos los elementos quedan

Critica, vol. 43, no. 129 (diciembre 2011)



PROCESOS COGNITIVOS Y CRITICA POLITICA 47

establecidos claramente. Se necesita, empero, un expediente acceso-
rio, la segunda navegacién.

La segunda navegacion® del Politico de Platén resulta ser la prohi-
bicion de desobedecer las leyes. No obstante, esta restriccién se aplica
a los individuos particulares y a la multitud (méte héna méte pléthos).
¢Entre estos dos extremos, no quedaria la posibilidad no considerada
de una intervencion politica en el momento oportuno por parte de
aquellos que han dedicado el ocio en la amistad a la observacion de
la ciudad y a la bisqueda de la verdad, como sugiere la Carta VII?

El joven Socrates encuentra adecuada tal prohibicion. Ahora bien,
el Extranjero, que en esta altima respuesta puede haber sido am-
biguo, en el sentido de promover leyes reverenciables en exceso,
procurard seguidamente sacar al joven Socrates de su excesiva sumi-
sion a la legalidad. El problema fundamental es garantizar a la vez la
fortaleza y la perfectibilidad de la “constitucién”.

Las leyes y las costumbres disefiadas por los entendidos (o ex-
pertos) son imitaciones de la verdad. El verdadero politico, se reite-
ra, hacia muchas cosas segiin su arte, sin estar preocupado por las
normas escritas, siempre que tuviera opiniones superiores a las que
€l mismo habia redactado y enviadas a algunos que estaban lejos o
ausentes (como Solon, sugiere Rowe 1995a, p. 231). En cambio, aque-
llos muchos que, teniendo leyes vigentes, las varian pensando que es
preferible, actGian, dentro de sus posibilidades, como el legislador
auténtico, pero si no tienen ciencia, la imitaciéon seria pésima; y, si
son técnicos expertos, resulta que no seria una imitacién sino el caso
auténtico. La posibilidad legislativa que se nos ofrece resulta estar
dificilmente en el medio virtuoso posible entre la multitud informe y
el uno divino como accion politica oportuna y prudente.

Como todavia permanece el acuerdo segin el cual la multitud
es incapaz de adquirir una técnica o arte (vid. 293a2-4 y 297b7—
c2.), el didlogo acuerda que, si existe un arte real, no lo detentara
ni la multitud de ricos ni el conjunto del pueblo, incapaces del
saber politico. Ante esta dificultad, las ciudades, para imitar a la
auténtica, deben abstenerse de hacer nada contra las leyes escritas
o las normas paternas, si es que estan vigentes.!'” Para un régimen
histéricamente existente, imitar la tGnica constitucion verdadera es

? La segunda navegacion es un tema recurrente en Platon: Fedén 99¢, Filebo 19c,
Leyes 875d y Carta VII 337c.

1 Miller (1980) cree que 300e-301a es un caso de ironia pedagbgica; en Critén,
donde se defiende la obediencia a las leyes, es un caso de ironia terapéutica, pues
Critén no estaria en disposicién de aprender.

Critica, vol. 43, no. 129 (diciembre 2011)



48 JOSEP MONSERRAT MOLAS

respetar las leyes dadas: un caso claro de conservadurismo. Sécrates
joven da en este caso un asentimiento entusiasta, respuesta que ha
permitido a ciertos intérpretes pensar en una conversion del joven al
“constitucionalismo” (Gill 1995, pp. 292-305).

El argumento seria del todo valido si la accién politica estuviese
copada exclusivamente por la unidad y la multiplicidad. De otra po-
sibilidad el texto no hace mencidén, sino que se pasa a considerar el
nombre que reciben los regimenes segiin gobiernen respetando o no
las leyes. Si gobiernan los ricos (hoy ploisioi —el texto no dice los
pocos—),! v si se cumple la condiciéon que acabamos de explicitar,
o sea, imitando las leyes, se llama aristocracia, si no oligarquia. Si
gobierna un hombre segtn las leyes, se denomina rey. Con el nom-
bre de rey (basileiis) no se distingue entre quien gobierna segin las
leyes por saber o quien por opinién (Repiblica, 476d ss.). Rey lo
es tanto el verdadero politico como el monarca que gobierna segin
las leyes. Como habia dicho el Extranjero, ahora no hacemos uso
de distinciones en el lenguaje, pero es evidente que la identificacion
es errdnea. El primero tiene saber y el segundo sélo opinién.'? La
frase siguiente, pese a que el texto griego no presenta variaciones, ha
sido cambiada por Diés (1935, p. 75, n. 1) y algunos otros editores
que lo siguen (Rowe 1995a, Accatino 1997, Balasch 1997; la discute
Skemp 1957, p. 211). Segiin el texto griego sin modificar, la traduc-
cién seria: “Por esto”, dice el Extranjero, “los cinco nombres de las
constituciones ahora mencionadas se resuelven en uno solo” (3010).
El sentido es el siguiente: el Extranjero saca una conclusion brusca de
la afirmacién pronunciada anteriormente en 293¢5-7, segin la cual la
constitucién correcta es la Gnica constitucién. Si la Gnica constitucion
es un reino, entonces de los cinco nombres acostumbrados sé6lo seria
necesario uno. El resultado es una lista de cinco nombres: tirano,
rey, oligarquia, aristocracia y democracia. Los dos primeros, que son
las dos posibilidades de gobierno de uno solo, corresponden a los
gobernantes, los tres tltimos a formas de gobierno. Ahora bien, el
Extranjero reserva en esta intervencién el nombre de la monarquia
a aquella forma anterior que hemos dejado de lado porque los hom-
bres desconfian de que alguien pueda merecer aquel gobierno que

" Cfr. con 298e “escoger entre ricos v el pueblo”, y con 202d: “el gobierno de
unos pocos”.

12 Cfr. Teeteto 201ac, la opinién correcta se obtiene a partir de lo que dicen
aquellos que poseen ciencia. Vid. Cambiano (1971, pp. 133-136). En Banquete
202a, la opinion correcta es el medio entre la ciencia y la ignorancia y, a diferencia
de la ciencia, no sabe dar razon de si. En Mendn 97a ss., la opinién cierta puede
asegurar la correccién de la accion.

Critica, vol. 43, no. 129 (diciembre 2011)



PROCESOS COGNITIVOS Y CRITICA POLITICA 49

el saber proporciona y que permitiria la distribucion correcta de lo
que es justo y piadoso. Mas bien se piensa que quien poseyera este
poder sin someterse a las leyes asesinaria, maltrataria y perjudicaria,
es decir, serfa un tirano. Ahora bien, pasa también que si gobierna
uno solo al margen de las leyes y de las costumbres, y finge!® hacer
lo mejor, como el experto necesario al margen de lo escrito, aquello
que realmente serd una guia serd una pasion y un desconocimiento de
aquello que debe imitarse, y entonces recibe el nombre de tirano (cfr.
Repiblica 572e ss.). Aquel que parece ser un politico que supera la
ley resultard ser, basado en la ignorancia y el error, la distorsion
més extremada de la buena politica. El caso descrito antes, empero,
resultaria el de aquel que pilotara (diakubernénta) felizmente la nave
del Gnico régimen correcto.

El joven esta de acuerdo. No obstante, el Extranjero afiade que en
las ciudades no hay ningtn rey asi, tal y como crece en los enjambres
de abejas, en los cuales la reina se distingue de las otras en cuerpo
y alma.!'* Fijémonos que se estd reiterando el esquema que queria
corregir el mito anterior relatado en el dialogo: el pastor de pueblos
semejante a un dios, diferente por naturaleza de los animales del
rebafio. Como que esto, que pueda existir este ser excepcional, no
puede ser, entonces —sigue el Extranjero— es necesario “reunirse
para redactar escritos y retomar por aqui las pistas de la constituciéon
més verdadera” (30le). El joven responde que “probablemente”.
No parece estar tan seguro como antes. Quizds porque se reitera
claramente la imposibilidad del primer modelo.

El Extranjero vuelve a dirigirse a su interlocutor por el nombre
en la conclusion de este fragmento, y encuentra entonces que no
son de extrafar las desgracias que ocurren a los regimenes politicos
que siguen las normas escritas y las costumbres, pero que no actian
(prdxeis) siguiendo un saber (epistéme). Se reitera, pues, la necesidad
de un fundamento constitucional mds alld de la letra de texto, la
necesidad de un arte de ajustes, sobre el cual debe fundamentarse el
arte politico, porque si no el resultado es destructivo. Lo admirable
resulta ser la resistencia que la ciudad ofrece de natural (physei),
pues las ciudades actualmente se encuentran en la circunstancia peor

3 Homenaje de la tirania al buen gobierno.

“El enjambre de abejas era un ejemplo utilizado en 293d, precisamente sobre
constituciones de las ciudades. Cfr. Aristoteles, Politica, VII, 14.1332b. De las
abejas como ejemplo de la educacion de los fildsofos: Repiblica 489e ss.; ¢fr. 492a.
Jenofonte dice de Ciro que es un rey por naturaleza, como la reina lo es de las abejas
(Ciropédia 5.1.24). En Leyes 694c, Ciro no lo seria porque no era educado (Sales y
Monserrat 2009).

Critica, vol. 43, no. 129 (diciembre 2011)



50 JOSEP MONSERRAT MOLAS

y resisten sin hundirse o arruinarse durante bastante tiempo a pesar
de los gobernantes. Ahora bien, esto no es una objecion a la desgracia
de un mal fundamento politico porque, como continda el Extranjero,
muchas ciudades “se han perdido como naves hundidas, y han desa-
parecido, y atin se perderan mas por la maldad de los pilotos y de los
tripulantes, que han chocado con la mas gran ignorancia con respecto
a las cosas de la maxima importancia: no saben nada de politica, y
se creen que precisamente es este saber el que dominan mas entre
todos los saberes” (302ab).

El joven asiente diciendo que esto es una gran verdad (alethésta-
ta). Con este acuerdo se acaba esta seccion, pues, acto seguido, el
didlogo se desborda (302¢5), y también se acaba la reiterada imagen
de la nave, metéfora del gobierno de la ciudad y de la ciudad misma,
pero con unos leves afiadidos, que no dejan de ser importantes. Si
inicialmente la responsabilidad de la nave correspondia a su piloto,
ahora se habla “de la maldad de los pilotos y tripulantes” (kubernetén
kai nautén mokhtherian, 302a7) como la responsable del hundimien-
to y la desaparicion. La razon es bien clara: éstos no son el piloto
originario (ni como el dios que abandona el universo al mar de la
desemejanza), que conoce lo que es necesario, sino que son maxi-
mamente ignorantes de las cosas més grandes, aquéllas normalmente
objeto de estudio de la filosofia. No saben de politica y se piensan
que saben de lo que no saben. Notese como la responsabilidad es
compartida. En toda esta parte del texto corresponde a la ciudad la
aceptacion del gobernante. La ciudadania tiene un papel ineludible
que debe ser pensado.

La nave de la ciudad estd en manos de quien estd. Con “esta
evidencia”, el Extranjero pasara a tratar del mal menor: cual de las
constituciones incorrecta es la menos mala para vivir. El texto indica
que entramos en medio de una riada que desbordard los margenes
de la argumentacién como un rio que inunda cuando sale de su
cauce (Monserrat 1999, pp. 226-233). Sin duda, en este mundo de
imperfeccion, la constitucién de lejos menos mala es la democracia
(Koyré 1962, p. 157), y la posibilidad de un decrecimiento de su
caricter defectuoso resulta directamente proporcional a la posibilidad
de que la tarea educativa y los procesos de conocimiento compartido
sean efectivos en el momento de sostener por parte del demos la
instauracién de la legalidad.

La imagen ndutica que domina este pasaje nos recuerda su lugar
simétrico en la primera mitad del didlogo, la imagen que aparecia en
el mito del dios que dirigia el universo como un timonel dirige su

Critica, vol. 43, no. 129 (diciembre 2011)



PROCESOS COGNITIVOS Y CRITICA POLITICA 51

nave (272e¢). En nuestra era, es decir, aquella era en la que los hom-
bres sb6lo contamos con nosotros, pues los dioses han abandonado el
mundo (utilizando el lenguaje del mito), ;qué sentido tiene considerar
la politica como si estuviéramos embarcados en una nave, la ciudad?
No resulta claro y siempre es cuestion debatida considerar qué nos
ha conducido hasta aqui, hacia dénde va y quién debe gobernarla.'®

BIBLIOGRAFIA

Abad, A. y J. Monserrat, 2009, “Habermas and Ackerman, a Synthesis of
Their Thought Applied to the Legitimation and Codification of Legal
Norms”, Ratio Juris, vol. 23, no. 4, pp. 510-521.

Accatino, P., 1997, Platone. Politico, Laterza, Bari.

Balasch, M., 1997, Platé. Didlegs, vol. 16, El politic, Fundacié Bernat
Metge, Barcelona.

Benardete, S., 1984, The Being of Beautiful. Plato’s Theaetetus, Sophist
and Statesman, The University of Chicago Press, Chicago.

Briguglia, A., 2006, Il corpo vivente dello Stato. Una metafora politica,
Bruno Mondadori, Milan.

Cambiano, G., 1971, Platone e le techniche, Einaudi, Turin.

Castoriadis, C., 2003, Sobre el Politico de Platén, trad. Horacio Pons, Fondo
de Cultura Econdémica, México.

Dies, A., 1935, Platon. Oeuvres Complétes, IX/1, Le politique, Les Belles
Lettres, Paris.

Friedlinder, P., 1960, Platon III. Die platonischen Schriften Zweitte un
Dritte Periode, W. de Gruyter, Berlin.

Garrigasait, R., 2009, Platé. Cartes, Fundaciéo Bernat Metge, Barcelona.

Gill, C., 1995, “Rethinking Constitutionalism in Statesman 291-303”, en
Rowe 1995b, pp. 291-333.

Hansen, M.H., 1991, The Athenian Democracy in the Age of Demosthenes,
Blackwell, Oxford/Cambridge, Mass.

Hirsch, U., 1995, “Mimeisthai und verwandte Ausdriicke in Platons
Politikos”, en Rowe 1995b, pp. 184-189.

Hutchins, E., 1995, Cognition in the Wild, MIT Press, Cambridge, Mass.

Ibafiez-Puig, X., 2011, “El tribunal de justicia como figura del saber en
el Teeteto de Platon”, en F. Lisi, M. Migliori, J. Monserrat, Formal
Structures in Plato’s Dialogues. Theaetetus, Sophist and Statesman,
Akademia Verlag, Sankt Agustin, pp. 136-147.

15 Este texto se escribié en el marco del proyecto Grup de Recerca 2009SGR447
“EID0S: Hermenéutica, Platonisme i Modernitat”, Universitat de Barcelona. Pro-
yecto de Investigacién financiado por la Direccion General de Investigacion del
Ministerio de Educacién y Ciencia HUM2007-62763/FISO. (Agradezco a los reviso-
res anoénimos del articulo las sugerencias y discusiones aportadas que he procurado
tener en cuenta.)

Critica, vol. 43, no. 129 (diciembre 2011)



52 JOSEP MONSERRAT MOLAS

Ibafiez-Puig, X., 2007, Lectura del Teetet de Platé. Saviesa i prudéncia en
el Tribunal del Saber, Barcelonesa d’Edicions, Barcelona.

Koyré, A., 1962, Introduction a la lecture de Platon, Gallimard, Paris.

Marquez, X., 2007, “Theory and Practice in Plato’s Statesman”, Ancient
Philosophy, vol. 27, no. 1, pp. 31-53.

Mas, S., 2009, “La critica de Platén a la democracia: paideia politiké”, en L.
Sancho Rocher (coord.), Filosofia y democracia en la Grecia Antigua,
Prensas Universitarias de Zaragoza, Zaragoza, 2009, pp. 162—198.

Miller, M., 1980, The Philosopher in Plato’s Statesman, Martinus Nijhoff,
La Haya [reeditado en 2004, por Parmenides Publications, Las Vegas].
Monserrat, J., 2010, “Avaluacio-técnica i Educacié-erotica en El politic de

Platé (306a-311c)”, Temps d’Educacié, no. 37, pp. 510-531.

, 1999, El politic de Platé. La gracia de la mesura, Barcelonesa
d’Edicions, Barcelona.

Rosen, S., 1995, Plato’s Statesman. The Web of Politics, Yale University
Press, New Haven/Londres.

Rowe, C.J., 2001, “Killing Socrates: Plato’s Later Thoughts on Democracy”,
Journal of Hellenic Studies, vol. 121, pp. 63-75.

, 1995a, Plato. Statesman, Aris and Philips, Warminster.

(comp.), 1995b, Reading the Statesman. Proceedings of the Sym-
posium Platonicum III, Akademia Verlag, Sankt Agustin.

Sales, J. y J. Monserrat, 2009, “A More Political Animal Than Bees:
Polity as an Intermediate state, as the Highest State, or as an Agent
of Stability”, Studia Neoaristotelica, vol. 6, no. 1, pp. 3—14.

Saxonhouse, A., 2006, Free Speech and Democracy in Ancient Athens,
Cambridge University Press, Cambridge.

Schofield, M., 2006, Plato: Political Philosophy, Oxford University Press,
Oxford.

Skemp, J.B., 1957, Plato. Statesman, Bristol Classical Press, New Haven
Bristol.

Recibido el 9 de diciembre de 2010; revisado el 16 de mayo de 2011; aceptado el
13 de septiembre de 2011.

Critica, vol. 43, no. 129 (diciembre 2011)



