
NOTAS BIBLIOGRÁFICAS 79

introductorio que será útil a los lectores de habla hispana que desean 
familiarizarse con uno de los filósofos analíticos más importantes del 
siglo XX, quien, sin lugar a dudas, influirá también en el pensamiento 
filosófico de nuestro siglo.

Como observación final, me gustaría llamar la atención del lector 
al hecho de que inmediatamente después de que Breve introduc-
ción apareciera, se publicaron importantes obras sobre Carnap, entre 
ellas, The Cambridge Companion to Carnap, compilada por Richard 
Creath y Michael Friedman, Carnap and Twentieth Century Phi-
losophy, de Andrew Carus, y Carnap’s Logical Syntax, compilada 
por Pierre Wagner. Estas obras pueden recomendarse como lecturas 
ulteriores sobre cuestiones carnapianas una vez que el lector haya 
asimilado la Breve introducción de Peláez.

THOMAS MORMANN

Departamento de Lógica y Filosofía de la Ciencia 
Universidad del País Vasco UPV/EHU 

ylxmomot@sf.ehu.es

Margarita M. Valdés (comp.), Naturaleza y valor. Una aproxima-
ción a la ética ambiental, Fondo de Cultura Económica/Instituto de
Investigaciones Filosóficas-UNAM, México, 2004 (Problemas de ética
práctica), 303 pp.

Aunque rondan ya las casi cuatro décadas de existencia, la filosofía
ambiental y su rama más prolífica, la ética ambiental, no han logrado
hacerse hasta ahora de un nicho propio en la academia y siguen
siendo vistas como posturas marginales, relegadas habitualmente al
último apartado en los textos de ética aplicada. Sin embargo, hay al-
gunos signos de cambio. Quizá porque “calentamiento global”, “crisis
de la biodiversidad” y “catástrofe ecológica” se han vuelto términos
cotidianos, poco a poco se ve un mayor interés —al menos en el
mundo anglosajón— por incorporar cursos universitarios de estas
materias, y existen al menos una decena de revistas académicas dedi-
cadas al tema.

Si esta nueva actitud ha tardado en replicarse entre los hispanoha-
blantes, una de las principales razones ha sido, sin duda, la escasez de
traducciones disponibles de los “clásicos” en esta materia, así como
también la parcial —aunque no total— ausencia de autores hispano-
americanos abocados a ella. En este contexto, el libro que es objeto

Crítica, vol. 42, no. 126 (diciembre 2010)



80 NOTAS BIBLIOGRÁFICAS

de esta reseña, subtitulado Una aproximación a la ética ambiental,
es una notable introducción para quienes quieren saber cómo se ha
problematizado recientemente al hombre en su relación con la natu-
raleza, entendida en un sentido amplio como “lo contrapuesto a lo
humano” (p. 12).

La compilación de Margarita M. Valdés constituye un aporte en al
menos dos sentidos. En primer lugar, incluye textos fundamentales
de la literatura especializada en el tema ambiental: “La ética de la
tierra” (1949), del ecólogo y filósofo Aldo Leopold; “Sobre lo que
merece consideración moral” (1978), de Kenneth E. Goodpaster, y
“La crisis del medio ambiente y el movimiento ecológico profundo”
(1989) del fundador de la ecología profunda, Arne Næss. En segundo
lugar, el hilo conductor de los doce ensayos elegidos —la cuestión de
si la naturaleza posee valor intrínseco— es una (o tal vez la) pregunta
central de los filósofos ambientales, antropocéntricos o ecocéntricos,
holistas o individualistas. El libro constituye así un buen medio para
aproximarse a la disciplina porque descubre tanto sus principales
fortalezas como sus debilidades: entre las primeras, el acertado diag-
nóstico de que las éticas tradicionales y sus correspondientes teorías
del valor se quedan cortas a la hora de fundamentar un trato genuina-
mente moral con lo no humano (sean animales, plantas, ecosistemas
o biorregiones); entre las segundas, la dificultad de encontrar una
teoría del valor que cumpla con el objetivo anterior sin caer en lo
místico ni en lo religioso, y manteniéndose dentro de los límites de
lo racionalmente justificable.

Valdés organiza el libro en tres partes, cada una compuesta por
una cuarteta de ensayos con tres objetivos independientes: primero,
mostrar las posiciones éticas más logradas que afirman que nues-
tras obligaciones morales se extienden más allá de lo humano y se
fundan en el valor intrínseco de la naturaleza; segundo, exponer las
dificultades teóricas implícitas en dichas posiciones, y tercero, trazar
conexiones amplias entre la preocupación por el valor intrínseco de
la naturaleza y posturas filosóficas como el feminismo. Si bien esta
estructura es plausible, a continuación me referiré a los ensayos en
un orden levemente distinto que, a mi parecer, puede iluminar un
poco más su contexto.

Aunque pasó prácticamente inadvertida en el momento de su pu-
blicación, “La ética de la tierra” de Aldo Leopold (1949) se ha trans-
formado en un texto imprescindible de cualquier antología de ética
ambiental, y en referente obligado para cualquiera que se dedique
al tema. Partiendo de su formación como ecólogo, Leopold plantea

Crítica, vol. 42, no. 126 (diciembre 2010)



NOTAS BIBLIOGRÁFICAS 81

que una ética que considera no sólo la relación entre individuos y
sociedades humanas, sino también entre los humanos y la tierra,
es “tanto una posibilidad evolutiva como una necesidad ecológica”
(p. 26). La “tierra” incluye, según el autor, “suelos, aguas, plantas y
animales” (p. 27): una comunidad biótica de la cual el hombre deja
de ser conquistador para convertirse en un miembro más.

A diferencia de contemporáneos suyos, entre ellos Gifford Pinchot,
que veían la conservación como la administración racional de los re-
cursos naturales para el bienestar humano presente y futuro, Leopold
define la conservación como el esfuerzo por comprender y cuidar la
salud de la tierra, entendida como su capacidad de autorrenovación.
Somos parte de una pirámide de vida por donde fluye la energía de
manera ascendente, a través de una trama de relaciones intrincadas y
complejas. Tener conciencia ecológica —y, por extensión, conciencia
moral— equivale a reconocer la importancia de esta pirámide de vida
y a sentirse responsable de ella. Tal como lo resume en su frase más
citada: “Algo es correcto cuando tiende a preservar la integridad, la
estabilidad y la belleza de la comunidad biótica; es incorrecto cuando
tiende a lo contrario” (p. 43).

¿Cuál es el fundamento de una ética que incluye la naturaleza como
objeto de consideración moral? Ésta es la interrogante que intentan
responder los ensayos de Holmes Rolston III (1991), Kenneth E.
Goodpaster (1978) y J. Baird Callicott (1984).

La postura de Rolston es la más controvertida: una ética ambiental
debe fundarse en la biología y la ecología, las cuales determinan lo
que cada objeto natural es (p. 74), mientras que el trabajo de la ética
consiste en descubrir a partir del es lo que debe ser (cfr. p. 79). En
oposición a la dicotomía entre lo descriptivo y lo normativo, el autor
adopta una metafísica teleológica donde “el debe no se deriva tanto
de un es, sino que más bien se descubre simultáneamente con el es”
(p. 97).

Siguiendo este criterio, todo individuo que tiene fines posee valor
intrínseco. Así, la ética incluye a organismos y especies: a los prime-
ros, porque tienen fines, aunque no se los propongan (cfr. p. 77); a
las segundas, porque son formas o esencias de vida, portadoras de la
información genética de una clase de individuos a través del tiempo.
Por último, en los ecosistemas Rolston reconoce un tipo de valor que
no es instrumental ni intrínseco, sino sistémico, por ser productores
de valor.

Si bien éste no es el lugar para hacer una crítica a esta postura, sal-
tan a la vista algunos problemas que Rolston deja sin resolver. Entre

Crítica, vol. 42, no. 126 (diciembre 2010)



82 NOTAS BIBLIOGRÁFICAS

ellos, su fe ciega en nuestra capacidad de descubrir los fines propios
de lo natural (suponiendo que dichos fines existen); su silencio con
respecto a la puesta en práctica de una ética ambiciosamente inclusiva
como la suya; y la difícil posición en que deja al ser humano como
sujeto y objeto moral situado entre dos mundos: el de la naturaleza y
el de la cultura.

Partiendo también de presupuestos teleológicos, para Kenneth E.
Goodpaster “estar vivo” (y no ser sintiente o racional, o ambos) es
la condición necesaria y suficiente para ser objeto de consideración
moral. Lo vivo no sólo incluye “organismos de tamaño mediano”
(p. 166), sino también biosistemas completos. Hay dos distinciones
que ayudan a Goodpaster a enfrentar de mejor manera que Rolston
las objeciones a posturas biocéntricas como la suya: que ciertos seres
sean objeto de consideración moral no significa que tengan la misma
importancia moral; y la consideración regulativa (referida a los prin-
cipios) no es lo mismo que la operativa (cómo poner dichos principios
en práctica). Una ética ambiental así supone que la destrucción de
otros seres es el precio que debemos pagar por vivir, pero exige un
cambio de actitud del hombre, de mayor sensibilidad y conciencia en
su trato con aquellos.

Inspirado en la ética sentimentalista de David Hume, luego he-
redada por Charles Darwin, J. Baird Callicott propone fundar una
ética ambiental no tanto en una cualidad del objeto de consideración
moral, sino más bien en una disposición innata de los sujetos (i.e., los
seres humanos). A medida que evolucionamos, la clase de aquellos
a quienes consideramos parte de la comunidad moral —y a quienes
concedemos, por lo tanto, valor intrínseco— se va extendiendo, hasta
incluir idealmente la biosfera como un todo. Cultivar este sentimiento
moral que el autor denomina “biofilia” nos permite distinguir entre
nuestros afectos hacia animales salvajes y domésticos, y no nos limita
a otorgar consideración moral sólo a individuos discretos; también
podemos abarcar entidades y procesos supraorgánicos. Desgraciada-
mente, Callicott no aclara cómo y en qué medida podemos cultivar
sentimientos hacia entidades que no los poseen.

Tom Regan, Harley Cahen, John Passmore y Timothy Sprigge
reaccionan de manera directa o indirecta a las propuestas anteriores,
e identifican sus debilidades más notorias.

“¿Se basa en un error la ética ambiental?” (1992) es la interrogante
que sirve de título al ensayo de Regan. El foco de su crítica se dirige,
en particular, al tipo de ética ambiental que proponen Rolston y,
en menor medida, Callicott, la cual busca fundar nuestro respeto y

Crítica, vol. 42, no. 126 (diciembre 2010)



NOTAS BIBLIOGRÁFICAS 83

deberes hacia lo natural en una teoría del valor intrínseco (variable,
a su vez, dependiendo de si se trata de individuos domésticos o sal-
vajes, organismos o procesos supraorgánicos). Según Regan no existe
hasta ahora ninguna teoría que cumpla con todos esos requisitos. Se
examinan cuatro posibilidades: si se opta por alguna teoría que sólo
otorgue valor a ciertos estados mentales (como, por ejemplo, el he-
donismo), entonces no tiene sentido hablar de respeto ni de deberes
hacia ellos; el mismo problema surge si se otorga valor intrínseco a
estados de cosas. Además, en ambos casos, ecosistemas, biocenosis y
otras entidades supraorgánicas quedan fuera del ámbito de conside-
ración. Una tercera posibilidad es adoptar un kantianismo ampliado,
que asigne valor intrínseco a los individuos que son “sujetos de una
vida” como fines en sí mismos (cfr. p. 136). Entonces sí se da un
fundamento para el respeto adecuado hacia ellos, pero quedan sin
resolver los conflictos de intereses, y no queda claro cómo podría
otorgarse diferente valor a diferentes entidades. Una última posibili-
dad es hablar de “fines en sí mismos jerarquizados” (p. 141), pero
en la práctica esto se reduce a tratar a los objetos naturales como
si sólo tuvieran valor instrumental (i.e., a la hora de priorizar entre
ellos —por ejemplo, entre una especie introducida y una nativa—
no se podría respetar a todos por igual). Ante esto, Regan concluye
que queda pendiente la formulación de una nueva ontología del valor
intrínseco, que sirva de base a una ética del medio ambiente.

En una línea similar, John Passmore aboga por una nueva me-
tafísica naturalista, aunque no reduccionista, que tome en serio la
riqueza y complejidad de los sistemas naturales, y al mismo tiempo
reconozca el carácter especial del ser humano como parte de ellos,
pero que también lo reconozca como ajeno. El filósofo australiano
niega que una ética ambiental deba rechazar la tradición y partir de
cero; por el contrario, considera suficiente retomar los principios del
utilitarismo clásico para garantizar no sólo un trato humanitario hacia
los seres sintientes, sino además la preservación de especies y paisajes
naturales.

Que estar vivo es condición necesaria y suficiente para merecer
consideración moral, y que los ecosistemas caben en dicha categoría
es la tesis de Goodpaster que Harley Cahen pone en tela de juicio.
Para este último, algo es digno de consideración moral si posee
intereses que puedan identificarse de manera no arbitraria, y si está
dirigido a un fin (p. 179). Un comportamiento dirigido a un fin se
reconoce porque “ocurre ‘para favorecer’ que tenga lugar el estado
de cosas que lo sigue” (pp. 182–183). Organismos como las plantas,
por ejemplo, cumplen con estos criterios; sin embargo, Cahen no cree

Crítica, vol. 42, no. 126 (diciembre 2010)



84 NOTAS BIBLIOGRÁFICAS

que pueda decirse lo mismo de los ecosistemas. Características como
la integridad y la estabilidad, que suelen citarse como pruebas de que
los ecosistemas poseen un fin propio, son para él más bien productos
secundarios no intencionados del comportamiento de los individuos
que los conforman.

Quizá la aportación más curiosa de la antología sea la de Timothy
Sprigge quien, a diferencia de los demás autores, defiende una posi-
ción marginal dentro de la ética ambiental. Sprigge rechaza a vitalis-
tas como Rolston y Goodpaster, y propone asignar valor intrínseco a
todo aquello que sea capaz de experimentar gozo o sufrimiento, que
identifica con todo aquello que tenga una conciencia. Lo novedoso
está en que, a diferencia de los hedonistas tradicionales, el autor
amplía la clase de los sujetos conscientes hasta incluir el universo
entero. A esta postura, inspirada en Alfred N. Whitehead, Sprigge la
llama “panpsiquismo”.

La ecología “superficial” tiene por objetivo el bienestar material
de los habitantes de los países desarrollados y aborda los problemas
ambientales desde una perspectiva tecnológica; por el contrario, la
ecología “profunda” rechaza la concepción de hombre-en-el-medio-
ambiente y lo representa como un nudo en una red de relaciones
intrínsecas, como en una “imagen de un campo total” (cfr. pp. 219
y ss.). Mientras que la primera aspira a mejorar el estándar de vida,
la segunda se centra en la calidad de vida, relacionada con nuestra
búsqueda de experiencias diversas en la naturaleza. A partir de esta
distinción, el noruego Arne Næss elaboró a fines de los años 1970 una
“plataforma del movimiento ecológico profundo”. Ésta aparece en la
forma de un manifiesto dividido en ocho puntos. Entre ellos está el
asumir que el florecimiento de la vida no humana en la tierra, además
de su riqueza y diversidad, tiene valor intrínseco y no meramente
instrumental; que los seres humanos sólo podemos interferir con
dicha vida no humana para satisfacer necesidades vitales (definidas
según el contexto); que tanto el florecimiento de la vida no humana
como el de nuestra cultura requieren una disminución de la población
mundial; que se necesita un cambio tanto en las estructuras como en
la ideología de consumo reinantes, y que quienes estén de acuerdo
con los puntos anteriores deben actuar directa o indirectamente en
pro del cambio.

Bill Devall y George Sessions (coautor de la “plataforma” men-
cionada en el párrafo anterior) explicitan las dos intuiciones funda-
mentales que subyacen al planteamiento de Næss: autorrealización
e igualdad biocéntrica. Frente al paradigma occidental tradicional

Crítica, vol. 42, no. 126 (diciembre 2010)



NOTAS BIBLIOGRÁFICAS 85

del ser humano como dominador de la naturaleza, la idea de auto-
rrealización —inspirada en el budismo— implica la fusión del yo
individual con el Yo orgánico. La igualdad biocéntrica, entre tanto,
es la afirmación de que todas las cosas vivas tienen el mismo valor en
principio (ya que en la práctica, aunque sea mínimamente, estamos
obligados a destruir y matar para sobrevivir). Frente a las críticas que
acusan a la ecología profunda de ser un movimiento cuasirreligioso,
Devall y Sessions reconocen que, en efecto, su objetivo es articular
una visión no sólo filosófica, sino también religiosa, del mundo como
una unidad.

“Dentro del patriarcado, la feminización de la naturaleza y la natu-
ralización de las mujeres han sido cruciales históricamente para lograr
la subordinación exitosa de ambas” (p. 244). Una de las condiciones
de una ética ambiental completa y adecuada es, por consecuencia,
reconocer esta conexión. Ésta es la tesis de Karen J. Warren, quien
extiende la lógica del feminismo tradicional —que rechaza la estruc-
tura argumentativa de los marcos conceptuales patriarcales, en cuanto
justifican la dominación hombre-mujer— para rechazar de igual for-
ma la dominación hombre-naturaleza.

Contra las “éticas de dominación” que se presentan como neutra-
les y sin sesgos, Warren propone, al contrario, una ética ecofeminista
contextualista, pluralista y relacional, que recupere el uso de la narra-
tiva en primera persona como apoyo para la deliberación moral, que
otorgue renovada importancia a valores como el cuidado, el amor, la
amistad y la confianza (cfr. p. 257), y que celebre la diferencia en
lugar de borrarla.

El segundo ensayo de J. Baird Callicott incluido en esta compila-
ción se pregunta por la vigencia de una ética de la tierra formulada
á la Leopold, y me parece un buen cierre para esta reseña.

Contra los extremos del utilitarismo antropocéntrico y de la eco-
logía profunda, el autor rescata la posición intermedia de Leopold,
para quien la conservación es un estado de armonía entre el hombre
y la tierra, y donde la actividad económica y el uso de “recursos
naturales” no constituyen herejía. El desarrollo sustentable, en este
sentido, consiste en mantener o incluso mejorar la salud del ecosis-
tema, respetando ciertos parámetros dados por la ciencia ecológica
actual. Su visión final plantea una sociedad tecnológica posmoderna
que vive en “simbiosis benevolente” con la naturaleza (p. 68).

Si bien Naturaleza y valor no aspira a ser una compilación ex-
haustiva, es de lamentar la omisión de dos posturas importantes en
la ética ambiental: por un lado, la propuesta por Eugene Hargrove,

Crítica, vol. 42, no. 126 (diciembre 2010)



86 NOTAS BIBLIOGRÁFICAS

que defiende el valor intrínseco de la naturaleza fundado en sus cua-
lidades estéticas; y la ecología social de Murray Bookchin, que traza
conexiones entre la explotación del medio ambiente y la explotación
del hombre por el hombre en los actuales sistemas sociales y políti-
cos. Hecha esta salvedad, no queda más que recomendar este libro
como una excelente introducción a esta rama de la filosofía, en la
cual —como se puede ver— queda aún mucho por dilucidar.

ALEJANDRA MANCILLA
Centre for Applied Philosophy and Public Ethics

Charles Sturt University, Australia
alejandra.mancilla@anu.edu.au

Crítica, vol. 42, no. 126 (diciembre 2010)


