NOTAS BIBLIOGRAFICAS 79

Margarita M. Valdés (comp.), Naturaleza y valor. Una aproxima-
cion a la ética ambiental, Fondo de Cultura Economica/Instituto de
Investigaciones Filosoficas-UNAM, México, 2004 (Problemas de ética
practica), 303 pp.

Aunque rondan ya las casi cuatro décadas de existencia, la filosofia
ambiental y su rama mas prolifica, la ética ambiental, no han logrado
hacerse hasta ahora de un nicho propio en la academia y siguen
siendo vistas como posturas marginales, relegadas habitualmente al
altimo apartado en los textos de ética aplicada. Sin embargo, hay al-
gunos signos de cambio. Quizad porque “calentamiento global”, “crisis
de la biodiversidad” y “catastrofe ecoldgica” se han vuelto términos
cotidianos, poco a poco se ve un mayor interés —al menos en el
mundo anglosajén— por incorporar cursos universitarios de estas
materias, y existen al menos una decena de revistas académicas dedi-
cadas al tema.

Si esta nueva actitud ha tardado en replicarse entre los hispanoha-
blantes, una de las principales razones ha sido, sin duda, la escasez de
traducciones disponibles de los “clasicos” en esta materia, asi como
también la parcial —aunque no total— ausencia de autores hispano-
americanos abocados a ella. En este contexto, el libro que es objeto

Critica, vol. 42, no. 126 (diciembre 2010)



80 NOTAS BIBLIOGRAFICAS

de esta resefia, subtitulado Una aproximacion a la ética ambiental,
es una notable introduccién para quienes quieren saber coémo se ha
problematizado recientemente al hombre en su relacion con la natu-
raleza, entendida en un sentido amplio como “lo contrapuesto a lo
humano” (p. 12).

La compilaciéon de Margarita M. Valdés constituye un aporte en al
menos dos sentidos. En primer lugar, incluye textos fundamentales
de la literatura especializada en el tema ambiental: “La ética de la
tierra” (1949), del ecélogo y fildsofo Aldo Leopold; “Sobre lo que
merece consideracién moral” (1978), de Kenneth E. Goodpaster, y
“La crisis del medio ambiente y el movimiento ecolégico profundo”
(1989) del fundador de la ecologia profunda, Arne Ness. En segundo
lugar, el hilo conductor de los doce ensayos elegidos —la cuestion de
si la naturaleza posee valor intrinseco— es una (o tal vez la) pregunta
central de los filosofos ambientales, antropocéntricos o ecocéntricos,
holistas o individualistas. El libro constituye asi un buen medio para
aproximarse a la disciplina porque descubre tanto sus principales
fortalezas como sus debilidades: entre las primeras, el acertado diag-
nostico de que las éticas tradicionales y sus correspondientes teorias
del valor se quedan cortas a la hora de fundamentar un trato genuina-
mente moral con lo no humano (sean animales, plantas, ecosistemas
o biorregiones); entre las segundas, la dificultad de encontrar una
teoria del valor que cumpla con el objetivo anterior sin caer en lo
mistico ni en lo religioso, y manteniéndose dentro de los limites de
lo racionalmente justificable.

Valdés organiza el libro en tres partes, cada una compuesta por
una cuarteta de ensayos con tres objetivos independientes: primero,
mostrar las posiciones éticas més logradas que afirman que nues-
tras obligaciones morales se extienden mas alld de lo humano y se
fundan en el valor intrinseco de la naturaleza; segundo, exponer las
dificultades tedricas implicitas en dichas posiciones, y tercero, trazar
conexiones amplias entre la preocupacion por el valor intrinseco de
la naturaleza y posturas filoséficas como el feminismo. Si bien esta
estructura es plausible, a continuacién me referiré a los ensayos en
un orden levemente distinto que, a mi parecer, puede iluminar un
poco mas su contexto.

Aunque pasé practicamente inadvertida en el momento de su pu-
blicacion, “La ética de la tierra” de Aldo Leopold (1949) se ha trans-
formado en un texto imprescindible de cualquier antologia de ética
ambiental, y en referente obligado para cualquiera que se dedique
al tema. Partiendo de su formacién como ecdlogo, Leopold plantea

Critica, vol. 42, no. 126 (diciembre 2010)



NOTAS BIBLIOGRAFICAS 81

que una ética que considera no sblo la relacién entre individuos y
sociedades humanas, sino también entre los humanos y la tierra,
es “tanto una posibilidad evolutiva como una necesidad ecolégica”
(p- 26). La “tierra” incluye, segn el autor, “suelos, aguas, plantas y
animales” (p. 27): una comunidad biética de la cual el hombre deja
de ser conquistador para convertirse en un miembro maés.

A diferencia de contemporaneos suyos, entre ellos Gifford Pinchot,
que veian la conservacion como la administracién racional de los re-
cursos naturales para el bienestar humano presente y futuro, Leopold
define la conservacion como el esfuerzo por comprender y cuidar la
salud de la tierra, entendida como su capacidad de autorrenovacion.
Somos parte de una pirdmide de vida por donde fluye la energia de
manera ascendente, a través de una trama de relaciones intrincadas y
complejas. Tener conciencia ecolégica —y, por extension, conciencia
moral— equivale a reconocer la importancia de esta pirdmide de vida
y a sentirse responsable de ella. Tal como lo resume en su frase mas
citada: “Algo es correcto cuando tiende a preservar la integridad, la
estabilidad y la belleza de la comunidad bidtica; es incorrecto cuando
tiende a lo contrario” (p. 43).

¢;Cudl es el fundamento de una ética que incluye la naturaleza como
objeto de consideracion moral? Esta es la interrogante que intentan
responder los ensayos de Holmes Rolston III (1991), Kenneth E.
Goodpaster (1978) y J. Baird Callicott (1984).

La postura de Rolston es la més controvertida: una ética ambiental
debe fundarse en la biologia y la ecologia, las cuales determinan lo
que cada objeto natural es (p. 74), mientras que el trabajo de la ética
consiste en descubrir a partir del es lo que debe ser (¢fr. p. 79). En
oposicién a la dicotomia entre lo descriptivo y lo normativo, el autor
adopta una metafisica teleologica donde “el debe no se deriva tanto
de un es, sino que mas bien se descubre simultaneamente con el es”
(p- 97).

Siguiendo este criterio, todo individuo que tiene fines posee valor
intrinseco. Asi, la ética incluye a organismos y especies: a los prime-
ros, porque tienen fines, aunque no se los propongan (c¢fr. p. 77); a
las segundas, porque son formas o esencias de vida, portadoras de la
informacion genética de una clase de individuos a través del tiempo.
Por altimo, en los ecosistemas Rolston reconoce un tipo de valor que
no es instrumental ni intrinseco, sino sistémico, por ser productores
de valor.

Si bien éste no es el lugar para hacer una critica a esta postura, sal-
tan a la vista algunos problemas que Rolston deja sin resolver. Entre

Critica, vol. 42, no. 126 (diciembre 2010)



82 NOTAS BIBLIOGRAFICAS

ellos, su fe ciega en nuestra capacidad de descubrir los fines propios
de lo natural (suponiendo que dichos fines existen); su silencio con
respecto a la puesta en practica de una ética ambiciosamente inclusiva
como la suya; y la dificil posicién en que deja al ser humano como
sujeto y objeto moral situado entre dos mundos: el de la naturaleza y
el de la cultura.

Partiendo también de presupuestos teleologicos, para Kenneth E.
Goodpaster “estar vivo” (y no ser sintiente o racional, o ambos) es
la condicion necesaria y suficiente para ser objeto de consideracion
moral. Lo vivo no sélo incluye “organismos de tamaiio mediano”
(p- 166), sino también biosistemas completos. Hay dos distinciones
que ayudan a Goodpaster a enfrentar de mejor manera que Rolston
las objeciones a posturas biocéntricas como la suya: que ciertos seres
sean objeto de consideracién moral no significa que tengan la misma
importancia moral; y la consideracion regulativa (referida a los prin-
cipios) no es lo mismo que la operativa (c6mo poner dichos principios
en practica). Una ética ambiental asi supone que la destrucciéon de
otros seres es el precio que debemos pagar por vivir, pero exige un
cambio de actitud del hombre, de mayor sensibilidad y conciencia en
su trato con aquellos.

Inspirado en la ética sentimentalista de David Hume, luego he-
redada por Charles Darwin, J. Baird Callicott propone fundar una
ética ambiental no tanto en una cualidad del objeto de consideracion
moral, sino més bien en una disposicion innata de los sujetos (i.e., los
seres humanos). A medida que evolucionamos, la clase de aquellos
a quienes consideramos parte de la comunidad moral —y a quienes
concedemos, por lo tanto, valor intrinseco— se va extendiendo, hasta
incluir idealmente la biosfera como un todo. Cultivar este sentimiento
moral que el autor denomina “biofilia” nos permite distinguir entre
nuestros afectos hacia animales salvajes y domésticos, y no nos limita
a otorgar consideracion moral sblo a individuos discretos; también
podemos abarcar entidades y procesos supraorganicos. Desgraciada-
mente, Callicott no aclara como y en qué medida podemos cultivar
sentimientos hacia entidades que no los poseen.

Tom Regan, Harley Cahen, John Passmore y Timothy Sprigge
reaccionan de manera directa o indirecta a las propuestas anteriores,
e identifican sus debilidades més notorias.

“iSe basa en un error la ética ambiental?” (1992) es la interrogante
que sirve de titulo al ensayo de Regan. El foco de su critica se dirige,
en particular, al tipo de ética ambiental que proponen Rolston v,
en menor medida, Callicott, la cual busca fundar nuestro respeto y

Critica, vol. 42, no. 126 (diciembre 2010)



NOTAS BIBLIOGRAFICAS 33

deberes hacia lo natural en una teoria del valor intrinseco (variable,
a su vez, dependiendo de si se trata de individuos domésticos o sal-
vajes, organismos o procesos supraorganicos). Segin Regan no existe
hasta ahora ninguna teoria que cumpla con todos esos requisitos. Se
examinan cuatro posibilidades: si se opta por alguna teoria que sblo
otorgue valor a ciertos estados mentales (como, por ejemplo, el he-
donismo), entonces no tiene sentido hablar de respeto ni de deberes
hacia ellos; el mismo problema surge si se otorga valor intrinseco a
estados de cosas. Ademas, en ambos casos, ecosistemas, biocenosis y
otras entidades supraorginicas quedan fuera del &mbito de conside-
racion. Una tercera posibilidad es adoptar un kantianismo ampliado,
que asigne valor intrinseco a los individuos que son “sujetos de una
vida” como fines en si mismos (¢fr. p. 136). Entonces si se da un
fundamento para el respeto adecuado hacia ellos, pero quedan sin
resolver los conflictos de intereses, y no queda claro como podria
otorgarse diferente valor a diferentes entidades. Una tltima posibili-
dad es hablar de “fines en si mismos jerarquizados” (p. 141), pero
en la prictica esto se reduce a tratar a los objetos naturales como
si s6lo tuvieran valor instrumental (i.e., a la hora de priorizar entre
ellos —por ejemplo, entre una especie introducida y una nativa—
no se podria respetar a todos por igual). Ante esto, Regan concluye
que queda pendiente la formulacién de una nueva ontologia del valor
intrinseco, que sirva de base a una ética del medio ambiente.

En una linea similar, John Passmore aboga por una nueva me-
tafisica naturalista, aunque no reduccionista, que tome en serio la
riqueza y complejidad de los sistemas naturales, y al mismo tiempo
reconozca el cardcter especial del ser humano como parte de ellos,
pero que también lo reconozca como ajeno. El filésofo australiano
niega que una ética ambiental deba rechazar la tradicion y partir de
cero; por el contrario, considera suficiente retomar los principios del
utilitarismo clasico para garantizar no s6lo un trato humanitario hacia
los seres sintientes, sino ademas la preservacion de especies y paisajes
naturales.

Que estar vivo es condicién necesaria y suficiente para merecer
consideraciéon moral, y que los ecosistemas caben en dicha categoria
es la tesis de Goodpaster que Harley Cahen pone en tela de juicio.
Para este dltimo, algo es digno de consideracion moral si posee
intereses que puedan identificarse de manera no arbitraria, y si estad
dirigido a un fin (p. 179). Un comportamiento dirigido a un fin se
reconoce porque “ocurre ‘para favorecer’ que tenga lugar el estado
de cosas que lo sigue” (pp. 182-183). Organismos como las plantas,
por ejemplo, cumplen con estos criterios; sin embargo, Cahen no cree

Critica, vol. 42, no. 126 (diciembre 2010)



84 NOTAS BIBLIOGRAFICAS

que pueda decirse lo mismo de los ecosistemas. Caracteristicas como
la integridad y la estabilidad, que suelen citarse como pruebas de que
los ecosistemas poseen un fin propio, son para él mas bien productos
secundarios no intencionados del comportamiento de los individuos
que los conforman.

Quiza la aportacién mas curiosa de la antologia sea la de Timothy
Sprigge quien, a diferencia de los demés autores, defiende una posi-
cién marginal dentro de la ética ambiental. Sprigge rechaza a vitalis-
tas como Rolston y Goodpaster, y propone asignar valor intrinseco a
todo aquello que sea capaz de experimentar gozo o sufrimiento, que
identifica con todo aquello que tenga una conciencia. Lo novedoso
estd en que, a diferencia de los hedonistas tradicionales, el autor
amplia la clase de los sujetos conscientes hasta incluir el universo
entero. A esta postura, inspirada en Alfred N. Whitehead, Sprigge la
llama “panpsiquismo”.

La ecologia “superficial” tiene por objetivo el bienestar material
de los habitantes de los paises desarrollados y aborda los problemas
ambientales desde una perspectiva tecnoldgica; por el contrario, la
ecologia “profunda” rechaza la concepcion de hombre-en-el-medio-
ambiente y lo representa como un nudo en una red de relaciones
intrinsecas, como en una “imagen de un campo total” (¢fr. pp. 219
y ss.). Mientras que la primera aspira a mejorar el estdndar de vida,
la segunda se centra en la calidad de vida, relacionada con nuestra
busqueda de experiencias diversas en la naturaleza. A partir de esta
distincion, el noruego Arne Ness elabord a fines de los afios 1970 una
“plataforma del movimiento ecoldgico profundo”. Esta aparece en la
forma de un manifiesto dividido en ocho puntos. Entre ellos esta el
asumir que el florecimiento de la vida no humana en la tierra, ademas
de su riqueza y diversidad, tiene valor intrinseco y no meramente
instrumental; que los seres humanos s6lo podemos interferir con
dicha vida no humana para satisfacer necesidades vitales (definidas
seglin el contexto); que tanto el florecimiento de la vida no humana
como el de nuestra cultura requieren una disminucién de la poblacion
mundial; que se necesita un cambio tanto en las estructuras como en
la ideologia de consumo reinantes, y que quienes estén de acuerdo
con los puntos anteriores deben actuar directa o indirectamente en
pro del cambio.

Bill Devall y George Sessions (coautor de la “plataforma” men-
cionada en el parrafo anterior) explicitan las dos intuiciones funda-
mentales que subyacen al planteamiento de Nass: autorrealizacion
e igualdad biocéntrica. Frente al paradigma occidental tradicional

Critica, vol. 42, no. 126 (diciembre 2010)



NOTAS BIBLIOGRAFICAS 385

del ser humano como dominador de la naturaleza, la idea de auto-
rrealizacion —inspirada en el budismo— implica la fusion del yo
individual con el Yo orgénico. La igualdad biocéntrica, entre tanto,
es la afirmacién de que todas las cosas vivas tienen el mismo valor en
principio (ya que en la practica, aunque sea minimamente, estamos
obligados a destruir y matar para sobrevivir). Frente a las criticas que
acusan a la ecologia profunda de ser un movimiento cuasirreligioso,
Devall y Sessions reconocen que, en efecto, su objetivo es articular
una vision no sélo filoséfica, sino también religiosa, del mundo como
una unidad.

“Dentro del patriarcado, la feminizaciéon de la naturaleza y la natu-
ralizacién de las mujeres han sido cruciales histéricamente para lograr
la subordinacién exitosa de ambas” (p. 244). Una de las condiciones
de una ética ambiental completa y adecuada es, por consecuencia,
reconocer esta conexion. Esta es la tesis de Karen J. Warren, quien
extiende la 16gica del feminismo tradicional —que rechaza la estruc-
tura argumentativa de los marcos conceptuales patriarcales, en cuanto
justifican la dominacién hombre-mujer— para rechazar de igual for-
ma la dominacién hombre-naturaleza.

Contra las “éticas de dominacién” que se presentan como neutra-
les y sin sesgos, Warren propone, al contrario, una ética ecofeminista
contextualista, pluralista y relacional, que recupere el uso de la narra-
tiva en primera persona como apoyo para la deliberacién moral, que
otorgue renovada importancia a valores como el cuidado, el amor, la
amistad y la confianza (¢fr. p. 257), y que celebre la diferencia en
lugar de borrarla.

El segundo ensayo de J. Baird Callicott incluido en esta compila-
cién se pregunta por la vigencia de una ética de la tierra formulada
d la Leopold, y me parece un buen cierre para esta resefia.

Contra los extremos del utilitarismo antropocéntrico y de la eco-
logia profunda, el autor rescata la posicién intermedia de Leopold,
para quien la conservacién es un estado de armonia entre el hombre
y la tierra, y donde la actividad econdémica y el uso de “recursos
naturales” no constituyen herejia. El desarrollo sustentable, en este
sentido, consiste en mantener o incluso mejorar la salud del ecosis-
tema, respetando ciertos parametros dados por la ciencia ecolbgica
actual. Su visién final plantea una sociedad tecnolégica posmoderna
que vive en “simbiosis benevolente” con la naturaleza (p. 68).

Si bien Naturaleza y valor no aspira a ser una compilacion ex-
haustiva, es de lamentar la omisiéon de dos posturas importantes en
la ética ambiental: por un lado, la propuesta por Eugene Hargrove,

Critica, vol. 42, no. 126 (diciembre 2010)



86 NOTAS BIBLIOGRAFICAS

que defiende el valor intrinseco de la naturaleza fundado en sus cua-
lidades estéticas; y la ecologia social de Murray Bookchin, que traza
conexiones entre la explotacion del medio ambiente y la explotacion
del hombre por el hombre en los actuales sistemas sociales y politi-
cos. Hecha esta salvedad, no queda mas que recomendar este libro
como una excelente introduccidon a esta rama de la filosofia, en la
cual —como se puede ver— queda atin mucho por dilucidar.

ALEJANDRA MANCILLA

Centre for Applied Philosophy and Public Ethics
Charles Sturt University, Australia
alejandra.mancilla@anu.edu.au

Critica, vol. 42, no. 126 (diciembre 2010)



