84 NOTAS BIBLIOGRAFICAS

Ingmar Persson, The Retreat of Reason: A Dilemma in the Philos-
ophy of Life, Oxford University Press, Oxford, 2005, 494 pp.

The Retreat of Reason es una obra que destaca por su ambicion.
Con ella, el sueco Ingmar Persson ha buscado ofrecernos un trabajo
que devuelva a la palestra la intencién de conjugar el saber tedri-
co y el saber eminentemente practico, explorando las consecuencias
que aquél tiene en nuestra vida. Al hacerlo, ha llegado a conclusio-
nes que resultan ciertamente sorprendentes. La tesis central de este
libro, que Persson defenderd con argumentos extremadamente origi-
nales y trabajados, consiste en la idea de que la vida mas satisfactoria
no es la que resultaria mas racional vivir, y viceversa. Una tesis asi
resulta, al menos en primera instancia, muy contraintuitiva. Empero,
esto parece relativamente comprensible, si examinamos cuéles son los
problemas cuyo anilisis lleva a Persson a asumirla. Persson se inspira
en el clasico de Derek Parfit, Reasons and Persons para enfrentarse

Critica, vol. 40, no. 119 (agosto 2008)



NOTAS BIBLIOGRAFICAS 85

a toda una serie de cuestiones particularmente oscuras, como son
nuestras actitudes hacia el tiempo o nuestra identidad. Cuestiones,
éstas, a las que es dificil dar una respuesta no controvertida. Con
todo, como veremos, hay que sefialar que Persson a menudo llevara
su investigacion mas alld del mismo Parfit, y adoptarad en ocasiones
posiciones incluso mas radicales que las de éste. Asi, puede afirmarse
que, aun teniendo en cuenta su deuda con Parfit, lo controvertido de
las afirmaciones de Persson se debe fundamentalmente a la propia
originalidad de su pensamiento.

The Retreat of Reason se divide en cinco partes. Las dos primeras
son fundamentalmente preparativas, ya que plantean los supuestos
que Persson asumird en axiologia, psicologia moral y metaética para
el desarrollo de su argumento central. Este se abordard como tal en
las tres partes siguientes. En cada una de éstas, Persson introduce un
conflicto entre dos teorias sobre como hemos de actuar: el satisfaccio-
nalismo, que seguimos si intentamos vivir vidas que resulten lo mas
satisfactorias posible, y el racionalismo, que seguimos si nos guiamos
por lo que es cognitivamente racional. Veamos mas en detalle c6mo
se desarrolla la linea argumental de Persson.

En la parte primera, “The Nature of Para-Cognitive Attitudes”,
Persson lleva a cabo un anilisis de nuestras emociones y motivacio-
nes practicas. Cuestiona el hedonismo psicolégico argumentando que
tenemos otros fines distintos de la bisqueda de experiencias positivas.
Esto le servird de fundamento para, en la parte siguiente, “Reason
and Value”, defender una posicion subjetivista, tanto en lo relativo al
autointerés como en lo que refiere a las razones para actuar. Conforme
a la terminologia estandar sobre la cuestion, Persson utiliza el término
subjetivismo para referirse Gnicamente a la primera de estas posicio-
nes (la idea de que aquello que resulta de valor para nosotros es el
cumplimiento de lo que preferimos que ocurra); hablando de inter-
nismo' en el caso de la segunda (la idea de que aquello que tenemos
razones para hacer estd determinado por lo que nos motiva a actuar).

Una vez que Persson asume estos puntos de vista, se sitGa en
posicion para abordar los dilemas a los que se enfrentard en las
siguientes secciones. Esto tiene un fin estratégico que el propio Pers-
son explicita. Si aceptamos que el subjetivismo y el internismo son
perspectivas correctas, tendremos mas dificultades para mostrar la
existencia de conflictos entre nuestros fines racionalistas y satisfac-
cionalistas. Queda claro que esto resultaria mucho mas sencillo si se

1 . . . .
Hay que apuntar, con todo, que Persson no se detiene a distinguir con claridad
entre internismo de las razones para actuar e internismo de la motivaciéon moral.

Critica, vol. 40, no. 119 (agosto 2008)



86 NOTAS BIBLIOGRAFICAS

adoptara un posicionamiento objetivista y/o externista, si asumiése-
mos que tenemos razones objetivas para actuar que pueden chocar
con nuestros deseos. Con todo, se puede sefalar, criticamente, que
para el desarrollo de esta estrategia no resulta necesaria la defensa de
una posicién subjetivista e internista. Seria suficiente con postularla
y mostrar que no elimina los dilemas que busca presentar.

Independientemente de esto, parece que la defensa del internismo
que Persson lleva a cabo resulta bastante convincente. No asi la que
efectiia en el caso del subjetivismo. Persson apela a la distinta di-
reccion de la adecuacion de nuestras creencias y nuestros deseos en
relacion con el mundo (Anscombe 1957, § 32), intentando con ello
probar que el valor siempre viene determinado por actitudes depen-
dientes del sujeto. De aqui se seguiria también el internismo. Con
todo, parece que su argumento sblo tiene valor a la hora de estable-
cer, en metaética, cudl es el origen de las razones que podemos tener
para actuar de un modo u otro. Pero no, en axiologia, a la hora de
determinar qué es bueno para nosotros, algo ciertamente distinto de
lo anterior. En ocasiones buscamos actuar de modos que reconocemos
como negativos para nosotros mismos (buscando beneficiar a otros, o
cumplir algin ideal). El internismo sobre lo que hemos de hacer no
implica necesariamente un objetivismo del valor.

Ademas, tampoco parece claro si Persson llega a probar que el
hedonismo psicolégico no se sostiene. Su argumentacién apela a situa-
ciones en las que obramos buscando fines claramente distintos de la
consecucion de experiencias positivas. Aunque comparto su posicion
en este punto, temo que sus argumentos puedan no ser necesariamen-
te concluyentes. El hedonista siempre puede sostener que el motivo
por el que en tltimo caso buscamos la satisfaccién de nuestros deseos
(aun en nuestro perjuicio) no es simplemente la basqueda del placer
que ésta ocasiona, sino una satisfaccién anterior que nos provoca la
propia toma de decision a favor de tal basqueda, o aun, simplemente,
la huida del sufrimiento que nos ocasionaria el no emprenderla.

La tercera parte de la obra, “Rationality and Temporal Neutrality”,
presenta el primer dilema préctico al que Persson se enfrenta. Este
surge cuando constatamos que tenemos al menos dos prejuicios tem-
porales: uno favorable hacia lo temporalmente préximo y otro hacia
el futuro. El autor analiza ambos en gran detalle; de hecho, puede
decirse que hasta el momento esta cuestién no habia sido discutida
con tanta profundidad desde que Parfit la introdujo (en la segunda
parte de su Reasons and Persons).?

2 Con la posible excepcion de Kamm 1993, pp. 27-38.

Critica, vol. 40, no. 119 (agosto 2008)



NOTAS BIBLIOGRAFICAS 87

Persson examina primero el prejuicio hacia lo préximo. Tal y
como lo indica, el hecho es que comtnmente preferimos disfrutar lo
antes posible aquello que es placentero, aun cuando su aplazamiento
pudiese acrecentar el placer. Y cuando estamos ante sufrimientos
sucede lo opuesto: sentimos una preferencia por aplazar nuestros
sufrimientos, aun cuando éstos puedan asi terminar siendo mayores.
Sin duda, la consideracion de que algo imprevisto puede siempre
suceder desempefia un papel crucial en esto: si dejamos algo para
més adelante quizd pueda ocurrir que finalmente no tenga lugar
(tanto para bien como para mal). Con todo, este factor no termina
de explicar tal prejuicio. Incluso parece que en casos en los que tal
incertidumbre sobre el futuro mas lejano se reduce significativamente
continuamos prefiriendo lo préximo.

El prejuicio hacia el futuro parece mas profundo. Preferimos que
un placer vaya a tener lugar en el futuro a que ya haya sucedido, y
manifestamos una preferencia exactamente contraria cuando se trata
de un sufrimiento. Ahora bien, a diferencia de lo que ocurre en el
caso del prejuicio a favor de lo proximo, que la mayoria de nosotros
consideraremos negativo (al menos a largo plazo), el prejuicio hacia el
futuro es visto normalmente como obvio. Sin embargo, cuando inten-
tamos explicar qué razones tenemos para manifestarlo, encontramos
que es enormemente dificil hacerlo sin caer en argumentaciones cir-
culares. Diremos que el futuro es mas importante porque es lo que
vamos a vivir, porque es lo que tenemos delante de nosotros, porque
es a lo que nos enfrentaremos. . . pero éstas no son mas que formas
distintas de decir que el futuro importa mas simplemente porque es
el futuro. No tenemos mas argumentos a favor de este prejuicio que
lo intuitivo que parece. Asi, Persson asume que deberiamos aceptar
racionalmente la tesis de la neutralidad temporal. Nuestros prejuicios
temporales chocan con lo que implica toda ontologia del tiempo que
no acepte que ciertos momentos son mas reales que otros. Ahora
bien, ;podemos desprendernos de nuestras preferencias por lo cer-
cano y por el futuro? Es muy dificil que asi sea. De este modo, nos
encontramos ante un primer conflicto entre lo que resulta axioldgi-
camente racional y lo que desde un punto de vista satisfaccionalista
se nos prescribe. Asumir una axiologia temporalmente neutra seria
mejor para nosotros de no ser porque chocaria con la fuerte tendencia
que tenemos a obrar conforme a nuestros prejuicios temporales. El
argumento de Persson parece, en esta parte, dificilmente contestable.

El segundo dilema del que Persson da cuenta tiene que ver con
nuestra concepcién de lo que somos. Da cuenta de él en la cuarta
parte de la obra, “Rationality and Personal Neutrality”, dedicada a

Critica, vol. 40, no. 119 (agosto 2008)



88 NOTAS BIBLIOGRAFICAS

otro tema parfitiano. Persson se enfrenta a dos teorias (o, mas bien,
familias de teorias) de nuestra identidad diacrdonica: la psicologis-
ta y la fisicista. Persson sostiene que ninguna de estas tiene argu-
mentos concluyentes en su favor. Tenemos razones de peso, opina,
para sostener que nosotros seguiriamos estando presentes aun cuando
nuestras capacidades psicologicas desapareciesen, si nuestro organis-
mo continuase persistiendo a través del tiempo. Con esto, Persson
estd defendiendo un enfoque somatista. Ahora bien, por otra parte,
nuestro autor también encuentra convincentes las criticas a este pun-
to de vista. Persson entiende que también seguiriamos existiendo si
nuestra estructura organica fuese poco a poco, e imperceptiblemente,
sustituida o transformada sin que nuestra conciencia desapareciese
(convirtiéndola, por ejemplo, en una estructura artificial). Lo que es
mas, adopta una posicién mucho mas problematica y afirma que si un
individuo desaparece, y en ese mismo instante es creada una réplica
consciente totalmente exacta de él mismo, ese individuo (con anterio-
ridad a su desaparicién) tiene los mismos motivos prudenciales para
preocuparse por la réplica de los que tendria para preocuparse de si
mismo. Ante esta contradiccion, Persson concluye que no tenemos
argumentos ni para sostener una posicién ni para mantener la otra.
La conclusion a la que llega, pues, es la que llama un “nihilismo fac-
tico”: no tenemos razones para concluir que podamos ser entidades
de ninguna clase. Pero si esto es asi, nuestro yo se diluye. Y precisa-
mente la idea de nuestro yo se encuentra en la base de otra dimension
caracteristica de nuestras actitudes practicas: que manifestamos una
parcialidad hacia nosotros mismos. No consideramos igualmente la
satisfaccién de un interés nuestro que la de un interés de cualquier
otro individuo, y damos prioridad a la primera. Ahora bien, si, como
sostiene Persson, no tenemos motivos para creer verdaderamente que
nuestro yo persista diacronicamente como tal, entonces tal actitud
practica pasa a resultar seriamente cuestionable. De aqui se puede
derivar una idea que se menciond antes: que no es irracional buscar
una finalidad diferente de nuestro autointerés. En opiniéon de Pers-
son, no tenemos motivo alguno para preocuparnos particularmente
por como le vayan las cosas a las entidades psicologica o fisicamen-
te conectadas con nosotros (lo que cominmente llamamos nuestro
“y0”). Sin embargo, esta idea choca con el que Persson llama “pre-
juicio hacia uno mismo”, que todos nosotros tenemos. En realidad,
Persson sostiene, este prejuicio se debe basicamente a que tenemos
una capacidad de imaginarnos lo que es vivir una determinada ex-
periencia en el caso de un individuo futuro que identificamos con
nosotros mismos que es mucho mayor de la que poseemos en el caso

Critica, vol. 40, no. 119 (agosto 2008)



NOTAS BIBLIOGRAFICAS 89

de cualquier otro individuo. De cualquier manera, llegamos asi a un
nuevo choque entre nuestros fines racionalistas y satisfaccionalistas.
Los argumentos de Persson parecen menos concluyentes en esta
parte que en la anterior. Desde luego, podemos tener conjuntamente
la intuicién de que somos una entidad de cierto tipo A y la intuicién
de que somos una entidad de un tipo distinto B, siendo la pertenencia
a A incompatible con la pertenencia a B. Y podemos tener fuertes
argumentos que respalden cada una de estas intuiciones. Pero esto,
se puede afirmar, choca con una intuicién aun mas poderosa que
tenemos: que alguna de las teorias de nuestra persistencia diacrénica,
sea ésta cual sea, tiene que ser cierta. Podria defenderse, asi, que si
una de nuestras intuiciones ha de ser abandonada, parece que ésta
deberia ser, mas bien, alguna de las que apoyan al somatismo o al
psicologismo, y no la de que persistimos a través del tiempo. Por otro
lado, obsérvese que si el motivo para no decidirnos por una posicién
fisicista o psicologista radica en la imposibilidad de desprendernos de
alguna de éstas, la asuncién de que no somos identificables con nada
dificilmente puede solucionar nuestro dilema. El problema primario
radica en que tenemos una inflaccion, no una deflaccién de candidatos
a identificar en primera persona. No se nos pide, pues, que asumamos
que nuestra persistencia no se da en ciertos casos donde lo parece,
sino lo contrario: que concluyamos que en ciertos casos en los que
parece que seguimos presentes la realidad es que no lo estamos.
Con esto no pretendo defender la idea de que nuestra identidad
sea algo que verdaderamente podemos distinguir —la que podemos
llamar la “tesis de la determinacion” |[determinacy thesis], atacada
vehementemente por Parfit (1984, parte 3; 1993)—, pero si que los
argumentos de Persson negandola estan lejos de ser concluyentes. De
hecho, asumiendo gran parte de lo que dice, bien podria sostenerse
que somos una suma de entidades fisicas y psicoldgicas. Asimismo, se
podria defender una posicion que tuviese en cuenta como factores no
suficientes, pero si necesarios, tanto una dimension psicolégica como
una fisica de la identidad diacrénica. La posicion mantenida por Jeff
McMahan iria en tal direccion. McMahan (2002, capitulo 5) ha sos-
tenido que somos “mentes en un cuerpo”. Asi, asume, siguiendo el
psicologismo clasico @ la Locke (1968 [1690], 11, xxviii, 9), que so-
mos entidades de caracter psicolégico. Pero, contra éste, sostiene que
nuestra persistencia diacrénica requiere la existencia de un continuo
de caracter fisico. Una solucién de este tipo permitiria huir de los pro-
blemas en los que incurre el planteamiento de Persson, dando cuenta,
aun asi, de distintas intuiciones que ésta intenta explicar. (Si bien la
posicion de McMahan negaria, por ejemplo, que nosotros pudiésemos

Critica, vol. 40, no. 119 (agosto 2008)



90 NOTAS BIBLIOGRAFICAS

ya estar existiendo con anterioridad a que en un determinado feto
surgiese la conciencia.) Finalmente, lo que estd por demostrar es la
premisa basica asumida a lo largo de toda esta parte: que el objeto
del autointerés de un sujeto debe coincidir con él mismo (o con la
entidad que ha de persistir a lo largo del tiempo para que él lo haga
también). Es posible que el objeto de nuestro autointerés sea algo
ligado a lo que somos, pero no necesariamente coincidente con él. La
propuesta de Parfit al negar que la identidad sea lo que importa en
nuestra supervivencia temporal va en tal direccion. Podemos suponer
que lo relevante es la persistencia de ciertos contenidos de conciencia
conectados con los que tenemos en la actualidad (Parfit 1984, capi-
tulo 12). Y podemos hacerlo incluso aunque asumamos que somos
(parcial o, incluso, totalmente) entidades fisicas.

Con todo, hay que indicar que esto no implica que la parcialidad
en ética sea inatacable. La anulacion del “yo” no es una premisa
necesaria para la asuncién de un punto de vista imparcial. Hay otros
motivos para rechazar la parcialidad hacia uno mismo que pasan
no por asumir que el “yo” sea una ilusion, sino que los dafios y
beneficios que tengan lugar en el mundo nos han de preocupar
independientemente de que los experimente tal yo.

La quinta y dltima parte de la obra lleva por titulo “Rationality
and Responsibility”, y es que el tercer conflicto de la razon practica
que Persson presenta tiene que ver con la responsabilidad y, como
consecuencia, con el mérito. El argumento de Persson llega a con-
clusiones que, como veremos, son de nuevo dificiles de aceptar, pero
partiendo de premisas que, por si mismas, no lo parecen tanto.

Persson sostiene la idea de que nadie puede ser considerado me-
recedor de aquello de lo que no es responsable. Ahora bien, este
presupuesto parece asumir que hay de hecho una distincién entre
aquello de lo que efectivamente somos responsables y aquello que ha
tenido lugar por motivos que en tltima instancia escapan a nuestra
decision. Y esto es lo que Persson cuestiona precisamente. El hecho
de que pensemos y actuemos de un modo u otro viene determinado,
indica Persson, por factores cuyo acaecimiento no ha sido decidido
por nosotros, como son las condiciones que han rodeado nuestro
desarrollo y nuestra dotaciéon genética. Pero si esto es asi, hay que
concluir que, en dltima instancia, no somos responsables de nada.
Ahora bien, de aqui se sigue que no tenemos motivos para las asigna-
ciones de mérito que comtinmente llevamos a cabo y que, de hecho,
resultan centrales en una parte importante de las teorias normativas
que han gozado de mayor aceptacion. De esta manera, Persson se

Critica, vol. 40, no. 119 (agosto 2008)



NOTAS BIBLIOGRAFICAS 91

ve llevado a concluir que si actudsemos racionalmente, deberiamos
dejar tales consideraciones de lado. Sin embargo, el hecho es que,
incluso aunque aceptemos el argumento de Persson, una conclusion
asi resulta enormemente dificil de asumir. De nuevo estamos ante un
conflicto entre nuestros fines racionalistas y satisfaccionalistas.

Puede apreciarse que este dilema no es tan original como los
dos anteriores (aunque probablemente no es menos acuciante). El
conflicto practico al que apunta Persson no es nuevo, aun cuando lo
sea la forma en la que éste lo presenta, de forma que no me detendré
mas en este punto.

La obra termina con un apéndice, “On Being out of Touch: The
Attitudinal Impact of Indirect Realism”. En él, Persson presenta
una Gltima paradoja en el ambito de lo practico. Esta, en opinion
de Persson, afectard a quienes, como él, acepten un posicionamien-
to realista indirecto.® En su opinién, la asuncién de este punto de
vista en metafisica choca con la que en muchos casos es nuestra
motivacioén a actuar. Esto seria asi debido a que en nuestra relacion
con los demds parecemos asumir una postura realista directa fisicista.
A menudo buscamos entrar en contacto fisico con otros individuos,
particularmente en el caso de aquellos que nos son queridos. Sin
embargo, conforme a un planteamiento realista indirecto, el cumpli-
miento de tal pretension es irrealizable, dado que la representacion
de los cuerpos de nuestros seres queridos, a quienes pretendemos
tocar fisicamente, no es ella misma idéntica a nuestros seres queridos
como objetos fisicos. El contacto fisico con ellos es imposible, de
manera que deberfamos renunciar a buscarlo. Surgiria asi un altimo
conflicto practico, muy en linea con los anteriores, entre nuestra
fuerte tendencia a buscar tal contacto (y no de manera indirecta) y
nuestra asuncién racionalista de su imposibilidad.

Este altimo dilema no parece tan acuciante como los otros tres.
A fin de cuentas, podemos reformular a qué nos referimos al utilizar
un término como “contacto fisico”. Se puede reconocer, por ejemplo,
que no podemos entrar en contacto propiamente con los objetos de
nuestro carifio, y simplemente asumir que lo que pretendemos es
solo conseguir la representacién de un contacto entre nuestras repre-
sentaciones de nuestros cuerpos. Por otra parte, es de resaltar que
si considerdsemos en serio la opinion de Persson de que nuestro yo
es ficticio, todas estas consideraciones parecerian un tanto improce-
dentes: jpara qué buscar el contacto de dos entidades con las que
no estamos particularmente unidos, dado que ni nosotros ni quienes

3 En una obra anterior (1985), Persson defiende un monismo neutral.

Critica, vol. 40, no. 119 (agosto 2008)



92 NOTAS BIBLIOGRAFICAS

consideramos nuestros seres queridos seriamos realmente entidades
diacrénicamente persistentes?

A estas alturas podemos ya comprender de donde se sigue el titulo
de esta obra, que en realidad tiene un sentido doble. Por una parte,
si somos racionalistas, para vivir conforme a nuestro ideal practico
habremos de llevar adelante un verdadero “retiro de la razoén”, esto
es, un refugio en los dictados de ésta que nos aparte de nuestras pul-
siones. Una tarea cuya realizacion resultard, a buen seguro, improba.
Por otra parte, si queremos vivir conforme al modelo satisfaccionalis-
ta, la razon debera abandonar la pretensién de evaluar por completo
nuestras metas practicas tltimas.

Sobre esta idea cabe hacer un comentario critico a la luz de una
posicion que el propio Persson asume. Conforme al planteamiento
internista de Persson, si tenemos motivos para vivir segin los dic-
tados de la razdn, es porque tenemos un deseo por ello. Esto es
algo que Persson afirma de forma explicita (y acertadamente, en mi
opinién, a la luz del argumento anscombeano de la direccion de la
adecuacion).? Ahora bien, si esto es asi, jqué es lo que ocurriria en
el caso de que decidiésemos no combatir los prejuicios temporales y
personales, asi como nuestra tendencia a atribuir méritos? Pues que,
en Gltimo término, el retiro de la razén vendria a ser, realmente, una
renuncia a satisfacer cierto deseo que tenemos (actuar racionalmente).
Pero, entonces, el dilema que Persson expone no seria bien descrito
hablando de conflicto entre satisfaccionalismo y racionalismo. Seria,
en Oltima instancia, un conflicto entre la satisfacciéon de distintos
deseos. Esto es, un dilema dado siempre dentro del ambito del sa-
tisfaccionalismo. Quizd podriamos plantear la cuestion, mas bien, en
términos de un conflicto entre un satisfaccionalismo acritico y lo que
podriamos llamar un satisfaccionalismo racionalista (expresion, ésta,
que no resulta paradéjica en la medida en que se conciba el papel
practico de la razéon como Gnicamente instrumental).

Concluiré indicando que, independientemente de ésta y otras ob-
jeciones que se puedan plantear a Persson, estamos ante una obra
que no deberia ser pasada por alto por quienes tengan interés en las
cuestiones relativas a ¢como hemos de actuar. Por supuesto, puede
decirse que las consecuencias del cuestionamiento que lleva a cabo
Persson de algunos de nuestros fines satisfaccionalistas resultan extra-
flas y contraintuitivas. En realidad, esto es precisamente lo que lleva

*Sus palabras exactas para describir a quienes llama racionalistas son: “[t]hose
who possess a dominant intrinsic desire to exhibit only patterns of thought and
attitudes that are cognitively rational” (Persson 2005, p. 4).

Critica, vol. 40, no. 119 (agosto 2008)



NOTAS BIBLIOGRAFICAS 93

a Persson a replantearse si verdaderamente debemos abandonar tales
fines, aun cuando ello lleve a rechazar el que constituiria un ideal
de vida “racionalista”. El hecho es que los argumentos mediante los
que Persson ataca el que aqui he llamado satisfaccionalismo acritico
son inesperadamente sélidos. De hecho, parece justo afirmar que, al
menos en una parte importante de los casos, tras su presentacion,
la carga de la prueba pasa a estar del lado del lector que quiera
contrariarlos.

BIBLIOGRAFTA

Anscombe, G.E.M., 1957, Intention, Blackwell, Oxford. [Version en caste-
llano: Intencién, trad. Ana Isabel Stellino, introd. Jesiis Mosterin, Pai-
dés/Instituto de Investigaciones Filosoficas-UNAM, Barcelona, 1991.]

Kamm, F.M., 1993, Morality, Mortality. Vol. I: Death and Whom to Save
from It, Oxford University Press, Oxford.

Locke, J., 1968 (1690), An Essay Concerning Human Understanding, Dent,
Londres.

McMahan, J., 2002, The Ethics of Killing: Problems at the Margins of
Life, Oxford University Press, Oxford.

Parfit, D., 1993, “The Indeterminacy of Identity: A Reply to Brueckner”,
Philosophical Studies, vol. 70, pp. 23-33.

, 1984, Reasons and Persons, Oxford University Press, Oxford.
[Version en castellano: Razones y personas, trad. y estudio introductorio
Mariano Rodriguez Gonzalez, A. Machado Libros, Madrid, 2004.]

Persson, 1., 2005, The Retreat of Reason: A Dilemma in the Philosophy
of Life, Oxford University Press, Oxford.

, 1985, The Primacy of Perception: Towards a Neutral Monism,

Gleerup, Lund.

OSCAR HORTA
Facultad de Filosofia

Universidad de Santiago de Compostela
Oscar.Horta@usc.es

Critica, vol. 40, no. 119 (agosto 2008)



