
Francisco Maldonado de Silva. Un estudio sobre la 
religiosidad judaizante ante el tribunal de la  
inquisición en Lima en la primera mitad  
del siglo XVII* 

Helmut Morales Castañeda** 

El estudio realizado es fruto de una investigación sobre la religiosidad judai-
zante en la ciudad de Lima en la primera mitad del siglo XVII a partir del 
análisis de discurso de textos inquisitoriales de la época. En este sentido, se 
trata de una aproximación al fenómeno religioso judaizante en la América 
hispánica, partiendo de sus antecedentes en el judaísmo de la Península 
Ibérica hasta llegar a la persecución inquisitorial por el delito de judaizar en 
la Lima virreinal.  
 La investigación realizada buscó precisar algunas de las formas de la 
religiosidad judaizante y su manifestación en el texto del proceso inquisito-
rial en contra de Francisco Maldonado de Silva (1627-1639). Lo anterior 
significó la identificación de una serie de relatos sobre judaizantes cuyas 
creencias religiosas en la mayoría de casos se veían en medio de una encru-
cijada dicotómica (judaísmo-cristianismo). El estudio de esta confluencia de 
creencias implicó una revaluación de la experiencia histórica del sujeto 

* La tesis que difunde el autor en el presente documento fue asesorada por la doctora Juana 
Marín Leoz y defendida el 18 de agosto de 2016 en la Pontificia Universidad Javeriana de
Colombia para obtener el grado de Historiador, disponible en:
<https://repository.javeriana.edu.co/bitstream/handle/10554/21892/MoralesCastanedaHelmu
t2016.pdf?sequence=1&isAllowed=y>

**  Historiador con énfasis en Historia Intelectual. Especialista en Historia de las Religiones 
(cristianismo, judaísmo), Estudios sobre la Inquisición, Historia de las Ideologías Políticas  
e Historia del Conocimiento Científico. Mención honorífica de la Pontificia Universidad Ja-
veriana de Colombia por la monografía de grado titulada: Francisco Maldonado de Silva. 
Un estudio sobre la religiosidad judaizante ante el Tribunal de la Inquisición en Lima en 
la primera mitad del siglo XVII. Miembro-investigador del semillero de investigación en 
estudios coloniales GRANATUM del Departamento de Historia de la Pontificia 
Universidad Javeriana y miembro-asistente del semillero de investigación Ciencia y 
Religión de la Universidad del Rosario, Bogotá, Colombia, correo electrónico: 
helmut.morales@javeriana.edu.co 

Revista de Historia de América núm. 156       ISSN 0034-8325       enero-junio 2019: 341-350 



Helmut Morales Castañeda Documentos  

 
 
 
 

342 

judaizante dentro del análisis de un marco de referencias religiosas y de 
espiritualidad disímiles. Dentro de los primeros hallazgos se planteó la exis-
tencia de una conciencia religiosa judaizante como producto del desfase 
identitario situado en la trayectoria histórica del judaísmo peninsular. Dicha 
experiencia religiosa se originó desde el establecimiento de la Inquisición 
como mecanismo coercitivo del catolicismo peninsular y su posterior identi-
ficación de la práctica de fe heterodoxa de quien judaizaba. 
 Uno de los propósitos del estudio realizado fue el reconocimiento de que 
toda religión entendida como una manifestación histórica puede y debe ser 
explicitada de acuerdo a las distintas variaciones significativas por medio de 
las cuales se ha desarrollado. En el caso del judaísmo hispánico, éste obser-
vó múltiples desigualdades en el proceso de transformación de sus postula-
dos religiosos. Uno de los cambios desplegados en el sistema de creencias 
del judaísmo hispánico se dio con la aparición de la figura conversa a finales 
del siglo XIV. El converso, en su acepción religiosa, representó la aceptación 
de un parecer cristiano tras el cual se ocultó el ser judío. Con el transcurrir 
del tiempo, y llegado el siglo XVI, se consolida la figura del judaizante como 
producto del desarrollo de una serie de modos religiosos propios de su con-
dición social (sujeto de intervención por parte de la Inquisición). Éstos le 
permitieron elaborar una serie de creencias autónomas relacionadas con el 
judaísmo reconociendo entonces la figura del judaizante como un individuo 
cuya expresión religiosa ambivalente se situó entre la práctica de la ley de 
Moisés y la pertenencia exterior a la ley de Jesucristo. 
 En este punto vale la pena hacer un corto balance sobre cuál ha sido la 
trayectoria de estudio del devenir histórico del judaísmo peninsular y más 
específicamente, el referente al fenómeno converso y judaizante. A finales 
del siglo XX y comienzos del presente siglo, el concepto de converso sería 
esencial a la hora de designar, de forma general, todos los fenómenos histó-
ricos, literarios y artísticos que habían estado relacionados con los judíos 
convertidos al cristianismo, tanto de forma obligatoria, o más o menos for-
zada, como voluntaria.1 En muchos casos, la ausencia de una diferenciación 
clara entre el convertido sincero y el converso por conveniencia, en el con-
texto hispánico de los siglos XIV y XV, lo convirtió en un sujeto prácticamen-
te idéntico. Otros estudios, como el de Francisco Márquez Villanueva, 
intentaron establecer las distinciones teóricas entre converso y criptojudío, o 
converso y judaizante, hallando una diferenciación entre el converso sincero 

 
1  María Fuencisla García Casar, “El vocablo ‘converso’: su uso y su abuso”. Convivencia de 

culturas y sociedades mediterráneas, Pamplona, Universidad Pública de Navarra, 2004, pp. 
157-75. 



Revista de Historia de América núm. 156 enero-junio 2019 

 
 
 
 

343 

y aquél que aún sostenía un vínculo con su pasado judío.2 Posteriormente, en 
la historiografía española se haría uso del término marrano, cuya trayectoria 
en la historia analizan Díaz-Mas,3 Netanyahu,4 Wachtel5 y Salomón.6 En 
este ámbito también surgieron algunas investigaciones que apuntaban a 
determinar la viabilidad de uso, en términos étnicos, del concepto de conver-
so.7 Otro trabajo sugerente es el de Faur8 quien indagó lo que se podría de-
nominar como la tipología o las tipologías del ser converso. En este estudio, 
y a la luz de diferentes procesos en contra de conversos a finales del siglo 
XIV en Castilla, el profesor Faur logra evidenciar la existencia de distintas 
clases de conversos según el desarrollo individual de su religiosidad.  
 Encontramos otro ámbito como lo es el de la identidad conversa, unas 
veces contigua a la judía, otras veces realmente alejada de ella por un com-
plejo entramado de circunstancias.9 Casi todos los estudios sobre la identidad 
conversa parten del fenómeno sociológico de la “alteridad” en la Historia, 
enunciado en el trabajo inicial de Benito Ruano,10 quien delimita metodoló-
gicamente la línea seguida por autores como Orfali11 y Bodian, caracterizada 
por los estudios de la ambivalencia religiosa en distintos procesos inquisito-

 
2  Francisco Márquez Villanueva, “Sobre el concepto de judaizante”, en Carlos Carrete Pa-

rrondo, Marcelo Dascal, Francisco Márquez Villanueva y Ángel Sáenz-Badillos (eds.), En-
cuentros and desencuentros: Spanish Jewish Cultural Interaction Throughout History, Tel 
Aviv, University Publishing Projects, 2000, pp. 519-542. 

3  Paloma Díaz Mas, “Judíos, conversos, marranos: la historia de una verdad a medias” Occi-
dente y el otro: Una historia de miedo y rechazo (Vitoria: Ayuntamiento, 1996) 71-80. 

4  Benzión Netanyahu, “The Old-New controversy about Spanish Marranism”, en Carlos 
Carrete Parrondo, Marcelo Dascal, Francisco Márquez Villanueva y Ángel Sáenz- Badillos 
(eds.), Aviva Doron (coord.), Encuentros & Desencuentros. Spanish-Jewish Cultural Inter-
action Throughout History, Tel Aviv, University Publishing Projects, 2000, pp. 545-578. 

5  Nathan Wachtel, La fe del recuerdo. Laberintos marranos, Buenos Aires, Fondo de Cultura 
Económica, 2006. 

6  Herman P. Salomon, “Spanish Marranism re-examined”, Sefarad,  vol. 67, no. 1, 2007,  pp. 
111-154. 

7  Thomas F. Glick, “On Converso and Marrano Ethnicity”, Benjamin R. Gampel (ed.), Crisis 
and Creativity in the Sephardic World, 1391-1648, New York, Columbia University Press, 
1997, pp. 59-76. 

8  José, Faur, “Four Classes of Conversos: A Typological Study”, Revue des etudes juives, no. 
149, 1990, pp. 113-124. In the Shadow of History: Jews and Conversos at the Dawn of Mo-
dernity, Albany, State of New York University Press, 1992. 

9  Asunción Blasco Martínez, “Identidad de los judíos hispanos”, Año mil, Año dos mil. Dos 
milenios en la historia de España, Madrid, Sociedad Estatal España Nuevo Milenio, 2001, 
pp. 205-225. 

10  Eloy Benito Ruano, De la alteridad en la historia, Madrid, Real Academia de la Historia, 
1988. 

11  Moshe Orfali, “El judeoconverso hispano: historia de una mentalidad”, Carlos Barros (ed.), 
Xudeus e Conversos na Historia. I.-Mentalidades e Cultura, Santiago de Compostela, Edito-
rial de la Historia, 1994, pp. 117-34. 



Helmut Morales Castañeda Documentos  

 
 
 
 

344 

riales por el delito de judaizar.12 La investigación de Meyuhas Ginio13 pon-
dría de manifiesto la apreciación de las imágenes conversas desde la óptica 
de sus propios protagonistas, mientras que Parelló14 situaría el ejemplo de 
algunas familias manchegas, analizando la compleja red sociológica de las 
expresiones conversas. La visión de Orfali y Meyuhas sobre la mentalidad e 
identidad conversas resulta significativamente útil. Sus ideas sobre la multi-
plicidad del ideario converso determinaron la concepción religiosa del judai-
zar como proceso de razonamiento esencial y figuración representativa del 
judaizante. 
 Desde las primeras valoraciones realizadas por Américo Castro15 se 
llegaría a observar que uno de los aspectos más ambiguos a la hora del análi-
sis de lo converso se encontraría en una definición de su religiosidad, la cual, 
y en muchos casos, implicaba un debate sobre el parecer religioso de los 
cristianos nuevos, o de los repudiados anusim,16 término con el cual eran 
identificados por sus antiguos hermanos de fe. Los aportes de Revah17 y 
Rosenstock18 sobre la “religión de los marranos” o la “religión de los con-
versos” permitieron contemplar un nuevo ámbito de estudio sobre la práctica 
religiosa judaizante como una noción que no se relacionaba unilateralmente 
con un dogma de fe establecido (judaísmo normativo), sino con un dominio 
de acción individual, constituido por diversas funciones religiosas. Otros 
estudios discurrieron sobre la instrucción religiosa que, desde el cristianis-
mo, se pretendió ofrecer a los conversos gracias a las investigaciones de 

 
12  Miriam Bodian, “´Men of the Nation’: The Shaping of Converso Identity in Early Modern 

Europe”, Past and Present, no. 143, 1994, pp. 48-76. 
13  Alisa Meyuhas Ginio, “Self-Perception and Images of the Judeoconversos in Fifteenth-

Century Spain and Portugal”, Tel Aviver Jahrbuch für Deutsche Geschichte, no. 22, 1993, 
pp. 127-152. 

14  Parelló, Vincent, “Sociología conversa en los siglos XV y XVI: la dinámica de las familias 
manchegas”, Sefarad, vol. 59, núm. 2, 1999, pp. 391-418. 

15  Castro, Américo, España en su historia. Cristianos, moros y judíos, Madrid, Crítica, 2001. 
16  En general, la denominación de origen hebreo anusim se aplica a los judíos que adoptaron 

otra religión bajo coacción. En particular, este término se utiliza con todos aquellos judíos 
que fueron forzados a convertirse entre 1391 y 1492. Su estatus a la luz de la normativa ju-
día de la época los situaba como judíos en toda su expresión, no teniendo validez el acto de 
coacción religiosa. Elijah Mizrahi (1455-1525) un reconocido talmudista de la época, decla-
raba en su Responsa Mayim Amukim que: “Todos aquellos que son considerados como 
anusim (…) incluso tras muchas generaciones (…) serán considerados como judíos”.  

17  Salvatore Revah, Israel, “Les marranes” y “L’hérésie marrane dans l’Europe catholique du 
15e au 18e siècle”, en Des marranes à Spinoza, Paris, Libraire Philosophique, 1995. 

18  Rosenstock, Bruce, New Men: Conversos, Christian Theology, and Society in Fifteenth-
Century, en Castile, London: Department of Hispanic Studies Queen Mary and Westfield 
College, 2002. 



Revista de Historia de América núm. 156 enero-junio 2019 

 
 
 
 

345 

García-Jalón de la Lama,19 Baloup20 y Rábade Obradó.21 Son significativas 
las apreciaciones de Contreras Contreras22 sobre la incidencia de la institu-
ción familiar como elemento de cohesión en la espiritualidad conversa.  
 Si bien gran parte de los anteriores estudios trataron la temática judaizan-
te y su relación con la práctica religiosa judía, desde el surgimiento del lla-
mado problema converso en la Península hasta los procesos inquisitoriales 
por el delito de judaizar en la América hispánica, muchas de sus apreciacio-
nes han considerado al judaísmo como una creencia perdurable, sin varia-
ciones significativas en sus estructuras religiosas. Como consecuencia de 
ello, algunas de las valoraciones teóricas mencionadas han estudiado el fe-
nómeno converso y judaizante en Hispanoamérica como una experiencia 
religiosa dependiente de una estructura de creencias estable y unívoca, un 
conocimiento de la religión judía que no observa cambios significativos en 
su sentido histórico.  
 Teniendo en mente lo anterior, el propósito inicial de la investigación en 
mención fue seguir la línea de aquellos estudios que lejos de concentrar su 
atención en la organización estructural del judaísmo hispánico atendió a las 
distintas dinámicas socio-religiosas presentes en lo cambiante y lo contin-
gente de la religiosidad judaizante. Se tomó, pues, distancia respecto de una 
visión estática de la sociedad judía relacionada con la historiografía tradicio-
nal sobre judaizantes, de la apreciación generalizada de que éstos conforma-
ron una visión religiosa afín con un judaísmo normativo y por consiguiente, 
lineal.  
 De este modo se requirió precisar la discontinuidad efectuada dentro de 
la trayectoria histórica del judaísmo en Hispanoamérica haciendo un estudio 
de la práctica religiosa judaizante en la ciudad de Lima en la primera mitad 
del siglo XVII como quiebre significativo del sistema de creencias del ju-
daísmo tradicional; todo lo anterior bajo la perspectiva interpretativa del 
análisis de discurso de los textos inquisitoriales como herramienta de media-

 
19  Santiago García-Jalón de la Lama, “Un apunte sobre la religiosidad en Castilla a finales del 

siglo XV” Helmantica: Revista de filología clásica y hebrea, N° 43 (1992): 221-234. 
20  Baloup, Daniel. “Juifs et convertis dans les sources de la pastorale chrétienne”. Eds. Flocel 

Sabaté Curull y Claude Denjean. Chrétiens et Juifs au Moyen Age: sources pour la recher-
che d’une relation permanente, (Lleida: Editorial Milenio, 2006), 61-72. 

21  María Pilar Rábade Obradó, “Religiosidad y práctica religiosa entre los conversos castella-
nos (1483-1507)”, Boletín de la Real Academia de la Historia CXCIV.1, 1997, pp. 83-141. 
“Práctica religiosa y conflicto en la Castilla del siglo XV: los judeoconversos”, en Daniel 
Balopu (ed.), L’ensignement religieux dans la Couronne de Castille: incidences spirituelles 
et sociales (XIIe-XVe siècles), Madrid, Casa de Velázquez, 2003, pp. 73-85. 

22  Jaime Contreras Contreras, “Family and Patronage: The Judeo-Converso Minority in Spain” en 
Mary Elizabeth Perry y Anne J. Cruz (eds.), Cultural Encounters. The Impact of the Inquisition 
in Spain and the New World (Berkeley, University of California Press, 1991, 127-42. 



Helmut Morales Castañeda Documentos  

346 

ción lingüística e histórica que permitió una aproximación a una creencia 
particular.  
 En un comienzo la contextualización de la discontinuidad en mención se 
apoyó en el uso de investigaciones en torno a la historia de la comunidad 
judía en España en la Antigüedad y la Edad Media. Con lo anterior en men-
te, se intentó exponer las distintas etapas de desarrollo histórico de la reli-
gión judía y su interacción con la comunidad cristiana desde el siglo IV y 
hasta el siglo XV haciendo uso de estudios clásicos de la historiografía espa-
ñola sobre el judaísmo peninsular como ejercicio precedente para un cono-
cimiento general. Después se hizo necesaria una recopilación de fuentes 
impresas de la Inquisición española, más exactamente de fuentes referentes a 
procesos de fe ya que la composición de los archivos de la Inquisición está 
dividida en una jurisdicción política y otra religiosa. Posteriormente, y para 
la descripción de las prácticas religiosas judaizantes ante el Tribunal de la 
Inquisición en Lima, se hizo uso de procesos de fe contra judaizantes del 
Santo Oficio existente en el Archivo Histórico de Madrid, Sección Inquisi-
ción, Tribunal de Lima, legajos procesos de fe pertenecientes al siglo XVII. 
 Tras la clasificación e identificación de las fuentes se procedió a realizar 
un análisis de las mismas. En lo que atañe a lo religioso, la legislación inqui-
sitorial establece en sus documentos un orden en el proceso o juicio que 
comprende la reglamentación del juicio, la definición de la herejía y de una 
ideología ortodoxa, las fuentes del derecho, la catalogación de los herejes, 
entre otros. En el caso particular se hizo lectura del documento inquisitorial 
tratando de hacer énfasis en el concepto de herejía y su campo religioso. Lo 
anterior se relacionó con una investigación de archivos inquisitoriales orien-
tada al estudio de: mentalidades, ideologías, actitudes, valores, símbolos, 
representaciones, psicologías individuales y otros más. Dicho tipo de inves-
tigación requirió de la recolección del testimonio del acusado que directa-
mente expresara la realidad religiosa de Francisco Maldonado de Silva, 
siendo sometido el texto de su proceso a deducción y posterior descripción 
tras un análisis discursivo que identificara sus figuraciones religiosas implí-
citas.23 
 En el anterior ejercicio hermenéutico se trató de precisar las representa-
ciones intelectuales que se correspondían con la mentalidad religiosa de 
quien judaizaba, más allá de la mediación jurídica de quien juzgaba. Se hizo 
evidente cómo el aparato inquisitorial insistió en la meticulosidad sobre la 
verdad de la declaración del procesado en cuestiones tocantes a la Fe, lle-
vando a sus funcionarios a plasmar sus declaraciones con gran exactitud. 

23  Bartolomé Escandell Bonet, Joaquín Pérez Villanueva (dirs.), Historia de la Inquisición en 
España y América, vol. 1, Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 1993. 



Revista de Historia de América núm. 156 enero-junio 2019 

347 

Esto permitió constatar que el grado de fiabilidad frente las testificaciones de 
los judaizantes en mención era considerable y que, en la medida en que 
recogen toda una serie de actitudes vitales, ritos, ceremonias, fórmulas ora-
les, etcétera, reflejan muchos aspectos de la práctica religiosa judaizante de 
la época pudiendo ser utilizadas como material para el estudio del fenómeno 
religioso en mención. 
 Con el análisis de discurso de las anteriores fuentes se quiso dilucidar el 
contenido religioso subyacente en el lenguaje de judaizantes limenses, po-
niendo el acento en la dinámica dialéctica de su ideario religioso y su rela-
ción con el proceso inquisitorial; al igual que la correspondencia intertextual 
e interdiscursiva entre los mismos. Al concebir la práctica religiosa judaizan-
te como producto de la acción social de una ideología religiosa particular, y 
sabiendo que ésta a su vez se concibió como una representación social com-
partida que tuvo funciones sociales específicas, entendemos que los miem-
bros que sostuvieron dichas ideologías adquirieron, construyeron, utilizaron 
y transformaron sus propias creencias.24 En este sentido, el análisis de dis-
curso permitió señalar los significados de las expresiones halladas en los 
textos de los procesos inquisitoriales no sólo como una muestra de las pro-
piedades abstractas de las palabras, sino también como un sentido propio del 
lenguaje perteneciente a un discurso particular (en este caso el religioso) en 
el que hallamos procesos de interpretación y comprensión singulares; es por 
ello que los significados del discurso y del lenguaje utilizados por los judai-
zantes son contextuales y situados, dependieron de su propia lógica de posi-
ción como sujetos religiosos. 
 Se comprende, pues, que los significados hallados en los procesos de fe 
de la Inquisición vienen a ser el resultado de la selección de fragmentos 
relevantes de modelos mentales extraídos de los discursos religiosos insertos 
en la protocolización inquisitorial. El conocimiento sobre estos discursos 
religiosos es plasmado en sentidos verbalmente expresados en el texto, sien-
do su entendimiento limitado a las posibles representaciones de palabras y 
oraciones en un lenguaje o cultura dados. En este punto, y teniendo en cuen-
ta la indeterminación que puede llegar a representar la lectura discursiva de 
la ideología religiosa judaizante, se realizó una valoración sobre la ambiva-
lencia que se presentaba en los relatos de quienes judaizaban y que se situa-
ba entre un pensamiento cristiano y su alternancia con la mentalidad 
judaizante.  
 En el caso de estudio en mención se hizo necesario propiciar una interpreta-
ción de las formas de expresión halladas en el texto inquisitorial entendidas 

24  Van Dijk, Teun A., Ideología. Una aproximación multidisciplinaria, Barcelona, Editorial 
Gedisa, 1999, 243. 



Helmut Morales Castañeda Documentos  

348 

como vías particulares de comprensión de un modo religioso singular, modelos 
de religión individual y subjetivismo religioso, como lo afirmó Durkheim.25 
 Como producto del anterior análisis se logró establecer una aproxima-
ción a las razones que propiciaron la experiencia religiosa de los judaizantes 
objeto de estudio. La primera de ellas consistió en la apropiación de un lega-
do de fe y su elaboración por medio de la construcción de un sistema de 
creencias propio. Muchas de las trayectorias de vida de quienes judaizaban 
iniciaron su vocación religiosa en el momento en que asumieron su rol iden-
titario como seguidores de la ley de Moisés. El sentido de pertenencia hacia 
un contexto social y cultural vinculado con el mosaísmo hizo que estos suje-
tos adoptaran una devoción religiosa indeterminada que era legitimada desde 
su propia experiencia. La ausencia de una institucionalidad y de una norma-
tividad religiosas hizo que los judaizantes de Lima en la primera mitad del 
siglo XVII hicieran uso de sus propias premisas religiosas, definiendo por sí 
mismos la funcionalidad de sus creencias como judaizantes. Es así como la 
distinción entre lo judaizante y lo judío permitió delimitar el alcance del 
judaizar entendido como una derivación del judaísmo hispánico a la vez que 
una expresión religiosa propia de quien judaizaba. 
 Para terminar, la investigación evidenció un viraje en la historia de la 
religión judía en el Nuevo Mundo a partir de lo que he denominado como 
religiosidad judaizante y la práctica religiosa que ésta trajo consigo. Como 
producto de este trabajo he contemplado el surgimiento de un nuevo ámbito 
de estudio que podría realizar una revaluación del concepto de judaísmo en 
la América colonial entendido como una continuidad histórica de la 
experiencia peninsular, lo cual conlleva la necesidad de un estudio compara-
tivo sobre la experiencia religiosa judaizante en otros tribunales de la Inqui-
sición como los de Nueva España y Lima, esto como condición de análisis 
que propicie el reconocimiento integral al interior de otras experiencias de fe 
relacionadas con la religiosidad judaizante. 

BIBLIOGRAFÍA 

Alisa Meyuhas Ginio, “Self-Perception and Images of the Judeoconversos in Fif-
teenth-Century Spain and Portugal”. Tel Aviver Jahrbuch für Deutsche Ges-
chichte, no. 22, 1993. 

25  Durheim, Émile, Las formas elementales de la vida religiosa, Madrid, Alianza Editorial, 
1993, pp. 96-97. 



Revista de Historia de América núm. 156 enero-junio 2019 

 
 
 
 

349 

Asunción Blasco Martínez, “Identidad de los judíos hispanos”. Año mil, Año dos mil. 
Dos milenios en la historia de España, Madrid, Sociedad Estatal España 
Nuevo Milenio, 2001. 

Baloup, Daniel, “Juifs et convertis dans les sources de la pastorale chrétienne”, Flo-
cel Sabaté Curull y Claude Denjean (eds). Chrétiens et Juifs au Moyen Age: 
sources pour la recherche d’une relation permanente, Lleida, Editorial Mile-
nio, 2006. 

Bartolomé Escandell Bonet y Joaquín Pérez Villanueva (dirs.), Historia de la Inqui-
sición en España y América, vol. 1, Madrid, Biblioteca de Autores Cristia-
nos, 1993. 

Castro, Américo. España en su historia. Cristianos, moros y judíos, Madrid, Crítica, 
2001. 

Díaz Mas, Paloma. “Judíos, conversos, marranos: la historia de una verdad a medias” 
Occidente y el otro: Una historia de miedo y rechazo, Vitoria, Ayuntamiento, 
1996. 

Durkheim, Émile, Las formas elementales de la vida religiosa, Madrid, Alianza 
Editorial, 1993. 

Eloy Benito Ruano, De la alteridad en la historia, Madrid: Real Academia de la 
Historia, 1988. 

García Casar, María Fuencisla, “El vocablo ‘converso’: su uso y su abuso”, Convi-
vencia de culturas y sociedades mediterráneas, Pamplona, Universidad Pú-
blica de Navarra, 2004. 

Herman P. Salomon, “Spanish Marranism re-examined”, Sefarad, vol. 67, no. 1, 
2007. 

Jaime Contreras Contreras, “Family and Patronage: The Judeo-Converso Minority in 
Spain”, Mary Elizabeth Perry y Anne J. Cruz (eds.), Cultural Encounters. 
The Impact of the Inquisition in Spain and the New World, Berkeley, Univer-
sity of California Press, 1991. 

José, Faur, “Four Classes of Conversos: A Typological Study”, Revue des etudes 
juives, no. 149, 1990. In the Shadow of History: Jews and Conversos at the 
Dawn of Modernity, Albany: State of New York University Press, 1992. 

María Pilar Rábade Obradó, “Práctica religiosa y conflicto en la Castilla del siglo XV: 
los judeoconversos”, Daniel Balopu (ed.), L’ensignement religieux dans la 
Couronne de Castille: incidences spirituelles et sociales (XIIe-XVe siècles), 
Madrid, Casa de Velázquez, 2003. 

María Pilar Rábade Obradó, “Religiosidad y práctica religiosa entre los conversos 
castellanos (1483-1507)”, Boletín de la Real Academia de la Historia 
CXCIV.1, 1997. 

Márquez Villanueva, Francisco, “Sobre el concepto de judaizante” Carlos Carrete 
Parrondo, Marcelo Dascal, Francisco Márquez Villanueva y Ángel Sáenz-
Badillos (eds.), Encuentros and desencuentros: Spanish Jewish Cultural In-



Helmut Morales Castañeda Documentos  

350 

teraction Throughout History, Tel Aviv, University Publishing Projects, 
2000. 

Miriam Bodian, “‘Men of the Nation’: The Shaping of Converso Identity in Early 
Modern Europe”, Past and Present, no. 143, 1994. 

Moshe Orfali, “El judeoconverso hispano: historia de una mentalidad”, Carlos Barros 
(ed.), Xudeus e Conversos na Historia. I.-Mentalidades e Cultura, Santiago 
de Compostela, Editorial de la Historia, 1994. 

Nathan Wachtel, La fe del recuerdo. Laberintos marranos, Buenos Aires, Fondo de 
Cultura Económica, 2006. 

Netanyahu, Benzión, “The Old-New controversy about Spanish Marranism”, Carlos 
Carrete Parrondo, Marcelo Dascal, Francisco Márquez Villanueva y Ángel 
Sáenz- Badillos (eds.), Aviva Doron (coord.), Encuentros & Desencuentros. 
Spanish-Jewish Cultural Interaction Throughout History, Tel Aviv, Universi-
ty Publishing Projects, 2000. 

Parelló, Vincent, “Sociología conversa en los siglos XV y XVI: la dinámica de las 
familias manchegas”, Sefarad, vol. 59, núm. 2, 1999. 

Rosenstock, Bruce, New Men: Conversos, Christian Theology, and Society in Fif-
teenth-Century, Castile, London: Department of Hispanic Studies Queen 
Mary and Westfield College, 2002. 

Salvatore Revah, Israel, “Les marranes” y “L’hérésie marrane dans l’Europe catholi-
que du 15e au 18e siècle”, en Des marranes à Spinoza, Paris, Libraire Philo-
sophique, 1995. 

Santiago García-Jalón de la Lama, “Un apunte sobre la religiosidad en Castilla a 
finales del siglo XV” Helmantica: Revista de filología clásica y hebrea, núm. 
43, 1992. 

Thomas F. Glick, “On Converso and Marrano Ethnicity”, Benjamin R. Gampel (ed.), 
Crisis and Creativity in the Sephardic World, New York, Columbia Universi-
ty Press, 1997, pp. 1391-1648. 

Van Dijk, Teun A., Ideología. Una aproximación multidisciplinaria, Barcelona, 
Editorial Gedisa, 1999. 




