Rewvista de Historia de América niim. 156  ISSN 0034-8325  enero-junio 2019: 341-350

Francisco Maldonado de Silva. Un estudio sobre la
religiosidad judaizante ante el tribunal dela
inquisicion en Limaenla primera mitad

del siglo XVII*

Helmut Morales Castaneda™

El estudio realizado es fruto de una investigacion sobre la religiosidad judai-
zante en la ciudad de Lima en la primera mitad del siglo XVII a partir del
analisis de discurso de textos inquisitoriales de la época. En este sentido, se
trata de una aproximacion al fendmeno religioso judaizante en la América
hispanica, partiendo de sus antecedentes en el judaismo de la Peninsula
Ibérica hasta llegar a la persecucion inquisitorial por el delito de judaizar en
la Lima virreinal.

La investigacion realizada busco precisar algunas de las formas de la
religiosidad judaizante y su manifestacion en el texto del proceso inquisito-
rial en contra de Francisco Maldonado de Silva (1627-1639). Lo anterior
significd la identificacion de una serie de relatos sobre judaizantes cuyas
creencias religiosas en la mayoria de casos se veian en medio de una encru-
cijada dicotémica (judaismo-cristianismo). El estudio de esta confluencia de
creencias implicé una revaluacion de la experiencia historica del sujeto

* La tesis que difunde el autor en el presente documento fue asesorada por la doctora Juana

Marin Leoz y defendida el 18 de agosto de 2016 en la Pontificia Universidad Javeriana de
Colombia  para  obtener el grado de  Historiador, disponible en:
<https://repository.javeriana.edu.co/bitstream/handle/10554/21892/MoralesCastanedaHelmu
t2016.pdf?sequence=1&isAllowed=y>

** Historiador con énfasis en Historia Intelectual. Especialista en Historia de las Religiones
(cristianismo, judaismo), Estudios sobre la Inquisicion, Historia de las Ideologias Politicas
e Historia del Conocimiento Cientifico. Mencion honorifica de la Pontificia Universidad Ja-
veriana de Colombia por la monografia de grado titulada: Francisco Maldonado de Silva.
Un estudio sobre la religiosidad judaizante ante el Tribunal de la Inquisicion en Lima en
la primera mitad del siglo xvil. Miembro-investigador del semillero de investigacion en
estudios coloniales GRANATUM del Departamento de Historia de la Pontificia
Universidad Javeriana y miembro-asistente del semillero de investigacion Ciencia y
Religion de la Universidad del Rosario, Bogota, Colombia, correo electronico:
helmut.morales@javeriana.edu.co



Helmut Morales Castarieda Documentos

judaizante dentro del analisis de un marco de referencias religiosas y de
espiritualidad disimiles. Dentro de los primeros hallazgos se planted la exis-
tencia de una conciencia religiosa judaizante como producto del desfase
identitario situado en la trayectoria historica del judaismo peninsular. Dicha
experiencia religiosa se origind desde el establecimiento de la Inquisicion
como mecanismo coercitivo del catolicismo peninsular y su posterior identi-
ficacion de la practica de fe heterodoxa de quien judaizaba.

Uno de los propositos del estudio realizado fue el reconocimiento de que
toda religion entendida como una manifestacion historica puede y debe ser
explicitada de acuerdo a las distintas variaciones significativas por medio de
las cuales se ha desarrollado. En el caso del judaismo hispanico, éste obser-
vo multiples desigualdades en el proceso de transformacion de sus postula-
dos religiosos. Uno de los cambios desplegados en el sistema de creencias
del judaismo hispanico se dio con la aparicion de la figura conversa a finales
del siglo x1v. El converso, en su acepcion religiosa, represent6 la aceptacion
de un parecer cristiano tras el cual se ocult6 el ser judio. Con el transcurrir
del tiempo, y llegado el siglo XVI, se consolida la figura del judaizante como
producto del desarrollo de una serie de modos religiosos propios de su con-
dicion social (sujeto de intervencion por parte de la Inquisicién). Estos le
permitieron elaborar una serie de creencias auténomas relacionadas con el
judaismo reconociendo entonces la figura del judaizante como un individuo
cuya expresion religiosa ambivalente se situd entre la practica de la ley de
Moisés y la pertenencia exterior a la ley de Jesucristo.

En este punto vale la pena hacer un corto balance sobre cudl ha sido la
trayectoria de estudio del devenir historico del judaismo peninsular y mas
especificamente, el referente al fendmeno converso y judaizante. A finales
del siglo XX y comienzos del presente siglo, el concepto de converso seria
esencial a la hora de designar, de forma general, todos los fendémenos histo-
ricos, literarios y artisticos que habian estado relacionados con los judios
convertidos al cristianismo, tanto de forma obligatoria, o mas o menos for-
zada, como voluntaria.! En muchos casos, la ausencia de una diferenciacion
clara entre el convertido sincero y el converso por conveniencia, en el con-
texto hispanico de los siglos XIV y XV, lo convirtié en un sujeto practicamen-
te idéntico. Otros estudios, como el de Francisco Marquez Villanueva,
intentaron establecer las distinciones tedricas entre converso y criptojudio, o
converso y judaizante, hallando una diferenciacion entre el converso sincero

' Maria Fuencisla Garcia Casar, “El vocablo ‘converso’: su uso y su abuso”. Convivencia de

culturas y sociedades mediterraneas, Pamplona, Universidad Publica de Navarra, 2004, pp.
157-75.

342



Rewvista de Historia de América niim. 156 enero-junio 2019

y aquél que aun sostenia un vinculo con su pasado judio.? Posteriormente, en
la historiografia espafiola se haria uso del término marrano, cuya trayectoria
en la historia analizan Diaz-Mas,> Netanyahu,* Wachtel® y Salomén.® En
este ambito también surgieron algunas investigaciones que apuntaban a
determinar la viabilidad de uso, en términos étnicos, del concepto de conver-
s0.” Otro trabajo sugerente es el de Faur® quien indagé lo que se podria de-
nominar como la tipologia o las tipologias del ser converso. En este estudio,
y a la luz de diferentes procesos en contra de conversos a finales del siglo
XIV en Castilla, el profesor Faur logra evidenciar la existencia de distintas
clases de conversos segun el desarrollo individual de su religiosidad.
Encontramos otro ambito como lo es el de la identidad conversa, unas
veces contigua a la judia, otras veces realmente alejada de ella por un com-
plejo entramado de circunstancias.® Casi todos los estudios sobre la identidad
conversa parten del fenomeno sociologico de la “alteridad” en la Historia,
enunciado en el trabajo inicial de Benito Ruano,!° quien delimita metodolo-
gicamente la linea seguida por autores como Orfali'! y Bodian, caracterizada
por los estudios de la ambivalencia religiosa en distintos procesos inquisito-

Francisco Marquez Villanueva, “Sobre el concepto de judaizante”, en Carlos Carrete Pa-
rrondo, Marcelo Dascal, Francisco Mérquez Villanueva y Angel Saenz-Badillos (eds.), En-
cuentros and desencuentros: Spanish Jewish Cultural Interaction Throughout History, Tel
Aviv, University Publishing Projects, 2000, pp. 519-542.

Paloma Diaz Mas, “Judios, conversos, marranos: la historia de una verdad a medias” Occi-
dente y el otro: Una historia de miedo y rechazo (Vitoria: Ayuntamiento, 1996) 71-80.
Benzion Netanyahu, “The Old-New controversy about Spanish Marranism”, en Carlos
Carrete Parrondo, Marcelo Dascal, Francisco Marquez Villanueva y Angel Saenz- Badillos
(eds.), Aviva Doron (coord.), Encuentros & Desencuentros. Spanish-Jewish Cultural Inter-
action Throughout History, Tel Aviv, University Publishing Projects, 2000, pp. 545-578.
Nathan Wachtel, La fe del recuerdo. Laberintos marranos, Buenos Aires, Fondo de Cultura
Econdémica, 2006.

Herman P. Salomon, “Spanish Marranism re-examined”, Sefarad, vol. 67, no. 1, 2007, pp.
111-154.

Thomas F. Glick, “On Converso and Marrano Ethnicity”, Benjamin R. Gampel (ed.), Crisis
and Creativity in the Sephardic World, 1391-1648, New York, Columbia University Press,
1997, pp. 59-76.

José, Faur, “Four Classes of Conversos: A Typological Study”, Revue des etudes juives, no.
149, 1990, pp. 113-124. In the Shadow of History: Jews and Conversos at the Dawn of Mo-
dernity, Albany, State of New York University Press, 1992.

Asuncion Blasco Martinez, “Identidad de los judios hispanos”, Asio mil, Afio dos mil. Dos
milenios en la historia de Esparia, Madrid, Sociedad Estatal Espafia Nuevo Milenio, 2001,
pp. 205-225.

Eloy Benito Ruano, De la alteridad en la historia, Madrid, Real Academia de la Historia,
1988.

Moshe Orfali, “El judeoconverso hispano: historia de una mentalidad”, Carlos Barros (ed.),
Xudeus e Conversos na Historia. I.-Mentalidades e Cultura, Santiago de Compostela, Edito-
rial de la Historia, 1994, pp. 117-34.

343



Helmut Morales Castarieda Documentos

riales por el delito de judaizar.'? La investigacion de Meyuhas Ginio'® pon-
dria de manifiesto la apreciacion de las imagenes conversas desde la optica
de sus propios protagonistas, mientras que Parell6!* situaria el ejemplo de
algunas familias manchegas, analizando la compleja red socioldgica de las
expresiones conversas. La vision de Orfali y Meyuhas sobre la mentalidad e
identidad conversas resulta significativamente 1til. Sus ideas sobre la multi-
plicidad del ideario converso determinaron la concepcion religiosa del judai-
zar como proceso de razonamiento esencial y figuracion representativa del
judaizante.

Desde las primeras valoraciones realizadas por Américo Castro!® se
llegaria a observar que uno de los aspectos mas ambiguos a la hora del anali-
sis de lo converso se encontraria en una definicion de su religiosidad, la cual,
y en muchos casos, implicaba un debate sobre el parecer religioso de los
cristianos nuevos, o de los repudiados anusim,'® término con el cual eran
identificados por sus antiguos hermanos de fe. Los aportes de Revah!” y
Rosenstock '® sobre la “religién de los marranos” o la “religion de los con-
versos” permitieron contemplar un nuevo ambito de estudio sobre la practica
religiosa judaizante como una nocidn que no se relacionaba unilateralmente
con un dogma de fe establecido (judaismo normativo), sino con un dominio
de accion individual, constituido por diversas funciones religiosas. Otros
estudios discurrieron sobre la instruccion religiosa que, desde el cristianis-
mo, se pretendié ofrecer a los conversos gracias a las investigaciones de

Miriam Bodian, “’Men of the Nation’: The Shaping of Converso Identity in Early Modern
Europe”, Past and Present, no. 143, 1994, pp. 48-76.

Alisa Meyuhas Ginio, “Self-Perception and Images of the Judeoconversos in Fifteenth-
Century Spain and Portugal”, Tel Aviver Jahrbuch fiir Deutsche Geschichte, no. 22, 1993,
pp. 127-152.

Parell6, Vincent, “Sociologia conversa en los siglos XV y XVI: la dinamica de las familias
manchegas”, Sefarad, vol. 59, nim. 2, 1999, pp. 391-418.

Castro, Américo, Esparia en su historia. Cristianos, moros y judios, Madrid, Critica, 2001.
En general, la denominacion de origen hebreo anusim se aplica a los judios que adoptaron
otra religién bajo coaccion. En particular, este término se utiliza con todos aquellos judios
que fueron forzados a convertirse entre 1391 y 1492. Su estatus a la luz de la normativa ju-
dia de la época los situaba como judios en toda su expresion, no teniendo validez el acto de
coaccion religiosa. Elijah Mizrahi (1455-1525) un reconocido talmudista de la época, decla-
raba en su Responsa Mayim Amukim que: “Todos aquellos que son considerados como
anusim (...) incluso tras muchas generaciones (...) seran considerados como judios”.
Salvatore Revah, Israel, “Les marranes” y “L’hérésie marrane dans I’Europe catholique du
15¢ au 18e siécle”, en Des marranes a Spinoza, Paris, Libraire Philosophique, 1995.
Rosenstock, Bruce, New Men: Conversos, Christian Theology, and Society in Fifteenth-
Century, en Castile, London: Department of Hispanic Studies Queen Mary and Westfield
College, 2002.

344



Rewvista de Historia de América niim. 156 enero-junio 2019

Garcia-Jalén de la Lama,'® Baloup?® y Réabade Obrado6.?! Son significativas
las apreciaciones de Contreras Contreras?? sobre la incidencia de la institu-
cion familiar como elemento de cohesion en la espiritualidad conversa.

Si bien gran parte de los anteriores estudios trataron la tematica judaizan-
te y su relacion con la practica religiosa judia, desde el surgimiento del lla-
mado problema converso en la Peninsula hasta los procesos inquisitoriales
por el delito de judaizar en la América hispanica, muchas de sus apreciacio-
nes han considerado al judaismo como una creencia perdurable, sin varia-
ciones significativas en sus estructuras religiosas. Como consecuencia de
ello, algunas de las valoraciones tedricas mencionadas han estudiado el fe-
némeno converso y judaizante en Hispanoamérica como una experiencia
religiosa dependiente de una estructura de creencias estable y univoca, un
conocimiento de la religion judia que no observa cambios significativos en
su sentido historico.

Teniendo en mente lo anterior, el propoésito inicial de la investigacion en
mencion fue seguir la linea de aquellos estudios que lejos de concentrar su
atencion en la organizacion estructural del judaismo hispanico atendi6 a las
distintas dindmicas socio-religiosas presentes en lo cambiante y lo contin-
gente de la religiosidad judaizante. Se tomd, pues, distancia respecto de una
vision estatica de la sociedad judia relacionada con la historiografia tradicio-
nal sobre judaizantes, de la apreciacion generalizada de que éstos conforma-
ron una vision religiosa afin con un judaismo normativo y por consiguiente,
lineal.

De este modo se requiri6 precisar la discontinuidad efectuada dentro de
la trayectoria historica del judaismo en Hispanoamérica haciendo un estudio
de la practica religiosa judaizante en la ciudad de Lima en la primera mitad
del siglo XVII como quiebre significativo del sistema de creencias del ju-
daismo tradicional; todo lo anterior bajo la perspectiva interpretativa del
analisis de discurso de los textos inquisitoriales como herramienta de media-

Santiago Garcia-Jalon de la Lama, “Un apunte sobre la religiosidad en Castilla a finales del
siglo XV” Helmantica: Revista de filologia clasica y hebrea, N° 43 (1992): 221-234.
Baloup, Daniel. “Juifs et convertis dans les sources de la pastorale chrétienne”. Eds. Flocel
Sabaté Curull y Claude Denjean. Chrétiens et Juifs au Moyen Age: sources pour la recher-
che d’une relation permanente, (Lleida: Editorial Milenio, 2006), 61-72.

Maria Pilar Rébade Obradd, “Religiosidad y practica religiosa entre los conversos castella-
nos (1483-1507)”, Boletin de la Real Academia de la Historia CXCIV.1, 1997, pp. 83-141.
“Practica religiosa y conflicto en la Castilla del siglo XV: los judeoconversos”, en Daniel
Balopu (ed.), L ‘ensignement religieux dans la Couronne de Castille: incidences spirituelles
et sociales (Xlle-XVe siécles), Madrid, Casa de Velazquez, 2003, pp. 73-85.

Jaime Contreras Contreras, “Family and Patronage: The Judeo-Converso Minority in Spain” en
Mary Elizabeth Perry y Anne J. Cruz (eds.), Cultural Encounters. The Impact of the Inquisition
in Spain and the New World (Berkeley, University of California Press, 1991, 127-42.

20

21

22

345



Helmut Morales Castarieda Documentos

cion lingtiistica e histérica que permitié una aproximacion a una creencia
particular.

En un comienzo la contextualizacién de la discontinuidad en mencién se
apoy6 en el uso de investigaciones en torno a la historia de la comunidad
judia en Espafia en la Antigiiedad y la Edad Media. Con lo anterior en men-
te, se intentd exponer las distintas etapas de desarrollo historico de la reli-
gién judia y su interaccidon con la comunidad cristiana desde el siglo IV y
hasta el siglo Xv haciendo uso de estudios clasicos de la historiografia espa-
flola sobre el judaismo peninsular como ejercicio precedente para un cono-
cimiento general. Después se hizo necesaria una recopilaciéon de fuentes
impresas de la Inquisicion espailola, mas exactamente de fuentes referentes a
procesos de fe ya que la composicion de los archivos de la Inquisicion esta
dividida en una jurisdiccion politica y otra religiosa. Posteriormente, y para
la descripcion de las practicas religiosas judaizantes ante el Tribunal de la
Inquisicion en Lima, se hizo uso de procesos de fe contra judaizantes del
Santo Oficio existente en el Archivo Histérico de Madrid, Seccién Inquisi-
cion, Tribunal de Lima, legajos procesos de fe pertenecientes al siglo XVII.

Tras la clasificacion e identificacion de las fuentes se procedi6 a realizar
un analisis de las mismas. En lo que atafie a lo religioso, la legislacion inqui-
sitorial establece en sus documentos un orden en el proceso o juicio que
comprende la reglamentacion del juicio, la definicion de la herejia y de una
ideologia ortodoxa, las fuentes del derecho, la catalogacion de los herejes,
entre otros. En el caso particular se hizo lectura del documento inquisitorial
tratando de hacer énfasis en el concepto de herejia y su campo religioso. Lo
anterior se relacioné con una investigacion de archivos inquisitoriales orien-
tada al estudio de: mentalidades, ideologias, actitudes, valores, simbolos,
representaciones, psicologias individuales y otros mas. Dicho tipo de inves-
tigacion requirié de la recoleccion del testimonio del acusado que directa-
mente expresara la realidad religiosa de Francisco Maldonado de Silva,
siendo sometido el texto de su proceso a deduccion y posterior descripcion
tras un analisis discursivo que identificara sus figuraciones religiosas impli-
citas.?

En el anterior ejercicio hermenéutico se tratdé de precisar las representa-
ciones intelectuales que se correspondian con la mentalidad religiosa de
quien judaizaba, mas alld de la mediacion juridica de quien juzgaba. Se hizo
evidente como el aparato inquisitorial insistio en la meticulosidad sobre la
verdad de la declaracion del procesado en cuestiones tocantes a la Fe, lle-
vando a sus funcionarios a plasmar sus declaraciones con gran exactitud.

% Bartolomé Escandell Bonet, Joaquin Pérez Villanueva (dirs.), Historia de la Inquisicion en

Espaiia y América, vol. 1, Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 1993.

346



Rewvista de Historia de América niim. 156 enero-junio 2019

Esto permitio constatar que el grado de fiabilidad frente las testificaciones de
los judaizantes en mencion era considerable y que, en la medida en que
recogen toda una serie de actitudes vitales, ritos, ceremonias, formulas ora-
les, etcétera, reflejan muchos aspectos de la practica religiosa judaizante de
la época pudiendo ser utilizadas como material para el estudio del fendmeno
religioso en mencion.

Con el analisis de discurso de las anteriores fuentes se quiso dilucidar el
contenido religioso subyacente en el lenguaje de judaizantes limenses, po-
niendo el acento en la dindmica dialéctica de su ideario religioso y su rela-
cion con el proceso inquisitorial; al igual que la correspondencia intertextual
e interdiscursiva entre los mismos. Al concebir la practica religiosa judaizan-
te como producto de la accion social de una ideologia religiosa particular, y
sabiendo que ésta a su vez se concibié como una representacion social com-
partida que tuvo funciones sociales especificas, entendemos que los miem-
bros que sostuvieron dichas ideologias adquirieron, construyeron, utilizaron
y transformaron sus propias creencias.’* En este sentido, el anélisis de dis-
curso permitid sefialar los significados de las expresiones halladas en los
textos de los procesos inquisitoriales no sélo como una muestra de las pro-
piedades abstractas de las palabras, sino también como un sentido propio del
lenguaje perteneciente a un discurso particular (en este caso el religioso) en
el que hallamos procesos de interpretacion y comprension singulares; es por
ello que los significados del discurso y del lenguaje utilizados por los judai-
zantes son contextuales y situados, dependieron de su propia logica de posi-
cién como sujetos religiosos.

Se comprende, pues, que los significados hallados en los procesos de fe
de la Inquisicion vienen a ser el resultado de la seleccion de fragmentos
relevantes de modelos mentales extraidos de los discursos religiosos insertos
en la protocolizacion inquisitorial. El conocimiento sobre estos discursos
religiosos es plasmado en sentidos verbalmente expresados en el texto, sien-
do su entendimiento limitado a las posibles representaciones de palabras y
oraciones en un lenguaje o cultura dados. En este punto, y teniendo en cuen-
ta la indeterminacion que puede llegar a representar la lectura discursiva de
la ideologia religiosa judaizante, se realiz6 una valoracion sobre la ambiva-
lencia que se presentaba en los relatos de quienes judaizaban y que se situa-
ba entre un pensamiento cristiano y su alternancia con la mentalidad
judaizante.

En el caso de estudio en mencion se hizo necesario propiciar una interpreta-
cion de las formas de expresion halladas en el texto inquisitorial entendidas

2* Van Dijk, Teun A., Ideologia. Una aproximacién multidisciplinaria, Barcelona, Editorial

Gedisa, 1999, 243.

347



Helmut Morales Castarieda Documentos

como vias particulares de comprension de un modo religioso singular, modelos
de religion individual y subjetivismo religioso, como lo afirmé Durkheim.?

Como producto del anterior andlisis se logré establecer una aproxima-
cion a las razones que propiciaron la experiencia religiosa de los judaizantes
objeto de estudio. La primera de ellas consistio en la apropiacion de un lega-
do de fe y su elaboracion por medio de la construccion de un sistema de
creencias propio. Muchas de las trayectorias de vida de quienes judaizaban
iniciaron su vocacion religiosa en el momento en que asumieron su rol iden-
titario como seguidores de la ley de Moisés. El sentido de pertenencia hacia
un contexto social y cultural vinculado con el mosaismo hizo que estos suje-
tos adoptaran una devocion religiosa indeterminada que era legitimada desde
su propia experiencia. La ausencia de una institucionalidad y de una norma-
tividad religiosas hizo que los judaizantes de Lima en la primera mitad del
siglo XVII hicieran uso de sus propias premisas religiosas, definiendo por si
mismos la funcionalidad de sus creencias como judaizantes. Es asi como la
distincion entre lo judaizante y lo judio permitié delimitar el alcance del
judaizar entendido como una derivacién del judaismo hispanico a la vez que
una expresion religiosa propia de quien judaizaba.

Para terminar, la investigacion evidencié un viraje en la historia de la
religion judia en el Nuevo Mundo a partir de lo que he denominado como
religiosidad judaizante y la practica religiosa que ésta trajo consigo. Como
producto de este trabajo he contemplado el surgimiento de un nuevo ambito
de estudio que podria realizar una revaluacion del concepto de judaismo en
la América colonial entendido como una continuidad historica de la
experiencia peninsular, lo cual conlleva la necesidad de un estudio compara-
tivo sobre la experiencia religiosa judaizante en otros tribunales de la Inqui-
sicion como los de Nueva Espafia y Lima, esto como condicion de analisis
que propicie el reconocimiento integral al interior de otras experiencias de fe
relacionadas con la religiosidad judaizante.

BIBLIOGRAFIA

Alisa Meyuhas Ginio, “Self-Perception and Images of the Judeoconversos in Fif-
teenth-Century Spain and Portugal”. Tel Aviver Jahrbuch fiir Deutsche Ges-
chichte, no. 22, 1993.

5 Durheim, Emile, Las formas elementales de la vida religiosa, Madrid, Alianza Editorial,

1993, pp. 96-97.

348



Rewvista de Historia de América niim. 156 enero-junio 2019

Asuncion Blasco Martinez, “Identidad de los judios hispanos”. Asio mil, Afio dos mil.
Dos milenios en la historia de Esparia, Madrid, Sociedad Estatal Espafia
Nuevo Milenio, 2001.

Baloup, Daniel, “Juifs et convertis dans les sources de la pastorale chrétienne”, Flo-
cel Sabaté Curull y Claude Denjean (eds). Chrétiens et Juifs au Moyen Age:
sources pour la recherche d’une relation permanente, Lleida, Editorial Mile-
nio, 2006.

Bartolomé Escandell Bonet y Joaquin Pérez Villanueva (dirs.), Historia de la Inqui-
sicion en Espaiia y América, vol. 1, Madrid, Biblioteca de Autores Cristia-
nos, 1993.

Castro, Américo. Esparia en su historia. Cristianos, moros y judios, Madrid, Critica,
2001.

Diaz Mas, Paloma. “Judios, conversos, marranos: la historia de una verdad a medias”
Occidente y el otro: Una historia de miedo y rechazo, Vitoria, Ayuntamiento,
1996.

Durkheim, Emile, Las Jormas elementales de la vida religiosa, Madrid, Alianza
Editorial, 1993.

Eloy Benito Ruano, De la alteridad en la historia, Madrid: Real Academia de la
Historia, 1988.

Garcia Casar, Maria Fuencisla, “El vocablo ‘converso’: su uso y su abuso”, Convi-
vencia de culturas y sociedades mediterraneas, Pamplona, Universidad Pu-
blica de Navarra, 2004.

Herman P. Salomon, “Spanish Marranism re-examined”, Sefarad, vol. 67, no. 1,
2007.

Jaime Contreras Contreras, “Family and Patronage: The Judeo-Converso Minority in
Spain”, Mary Elizabeth Perry y Anne J. Cruz (eds.), Cultural Encounters.
The Impact of the Inquisition in Spain and the New World, Berkeley, Univer-
sity of California Press, 1991.

José, Faur, “Four Classes of Conversos: A Typological Study”, Revue des etudes
Jjuives, no. 149, 1990. In the Shadow of History: Jews and Conversos at the
Dawn of Modernity, Albany: State of New York University Press, 1992.

Maria Pilar Rabade Obrado, “Practica religiosa y conflicto en la Castilla del siglo Xv:
los judeoconversos”, Daniel Balopu (ed.), L ensignement religieux dans la
Couronne de Castille: incidences spirituelles et sociales (Xlle-XVe siecles),
Madrid, Casa de Velazquez, 2003.

Maria Pilar Rabade Obrado, “Religiosidad y practica religiosa entre los conversos
castellanos (1483-1507)”, Boletin de la Real Academia de la Historia
CXCIV.1, 1997.

Marquez Villanueva, Francisco, “Sobre el concepto de judaizante” Carlos Carrete
Parrondo, Marcelo Dascal, Francisco Marquez Villanueva y Angel Saenz-
Badillos (eds.), Encuentros and desencuentros: Spanish Jewish Cultural In-

349



Helmut Morales Castarieda Documentos

teraction Throughout History, Tel Aviv, University Publishing Projects,
2000.

Miriam Bodian, ““Men of the Nation’: The Shaping of Converso ldentity in Early
Modern Europe”, Past and Present, no. 143, 1994.

Moshe Orfali, “El judeoconverso hispano: historia de una mentalidad”, Carlos Barros
(ed.), Xudeus e Conversos na Historia. I.-Mentalidades e Cultura, Santiago
de Compostela, Editorial de la Historia, 1994.

Nathan Wachtel, La fe del recuerdo. Laberintos marranos, Buenos Aires, Fondo de
Cultura Econdmica, 2006.

Netanyahu, Benzion, “The Old-New controversy about Spanish Marranism”, Carlos
Carrete Parrondo, Marcelo Dascal, Francisco Marquez Villanueva y Angel
Saenz- Badillos (eds.), Aviva Doron (coord.), Encuentros & Desencuentros.
Spanish-Jewish Cultural Interaction Throughout History, Tel Aviv, Universi-
ty Publishing Projects, 2000.

Parelld, Vincent, “Sociologia conversa en los siglos Xv y xvI: la dinamica de las
familias manchegas”, Sefarad, vol. 59, num. 2, 1999.

Rosenstock, Bruce, New Men: Conversos, Christian Theology, and Society in Fif-
teenth-Century, Castile, London: Department of Hispanic Studies Queen
Mary and Westfield College, 2002.

Salvatore Revah, Israel, “Les marranes” y “L’hérésie marrane dans I’Europe catholi-
que du 15e au 18e siécle”, en Des marranes a Spinoza, Paris, Libraire Philo-
sophique, 1995.

Santiago Garcia-Jalon de la Lama, “Un apunte sobre la religiosidad en Castilla a
finales del siglo Xv” Helmantica: Revista de filologia clasica y hebrea, nim.
43,1992.

Thomas F. Glick, “On Converso and Marrano Ethnicity”, Benjamin R. Gampel (ed.),
Crisis and Creativity in the Sephardic World, New Y ork, Columbia Universi-
ty Press, 1997, pp. 1391-1648.

Van Dijk, Teun A., Ideologia. Una aproximacion multidisciplinaria, Barcelona,
Editorial Gedisa, 1999.

350





