DOSSIER

[enguaje, cultura
y devenir animal.
Una reflexion filosofica-
literaria desde Su nombre era
muerte de Rafael Bernal

[Language, Culture,
and Becoming-animal.
A Philosophical-Literary Reflection of Su

nombre era muerte from Rafael Bernal

Jos# PaBro BenfTEZ Ruiz
UNIVERSIDAD IBEROAMERICANA PUEBLA, MExICO
josepablo.benitez@iberopuebla.mx

OCID: 0009-0008-3641-9926

@ MO0 Esta obra estd bajo una licencia de Creative Commons Attribution-NonCommercial-
BY NC

“% ShareAlike 4.0 International License.
doi: 10.48102/rdf.v57i158.282
Revista de Filosofia - ano 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) - pp. 72-100



DOSSIER - LENGUAJE, CULTURA Y DEVENIR ANIMAL

Resumen

El presente trabajo versa sobre las posibilidades de agencia animal (en términos de
cultura, lenguaje, ética y politica) en la novela Su nombre era muerte del escritor
mexicano Rafael Bernal, a través del concepto de devenir animal de la filosoffa con-
tempordnea. Como punto de partida, se toma la apertura de mundo acontecida en
esta novela —el aprendizaje del protagonista del lenguaje de los moscos anéfeles
de la Selva Lacandona—; después, se presenta un resumen de distintas posturas
filoséficas sobre el lugar de los animales en la cultura: la modernidad cartesiana, el
vitalismo de Nietzsche, la reconstruccién ontolégica del posthumanismo y el deve-
nir animal en Deleuze, Guattari y otros filésofos contempordneos. El objetivo del
texto es repensar las capacidades creadoras de la vida animal (asf como sus limites

y abusos) dentro de la construccién cultural de las sociedades contemporaneas.

ParLaBras cLavE: Rafael Bernal, devenir animal, agencia animal, filosofia de la

cultura, filosoffa y literatura.

Abstract

The present paper covers the possibilities of animal agency (in terms of culture,
language, ethics and politics) which exist in the novel Su nombre era muerte from
the Mexican writer Rafael Bernal, with the help of the concept of “becoming-an-
imal” from contemporary philosophy. Taking as starting point the opening of
world which happens in Bernal’s novel —the protagonist’s discovery of the secret
language of Anopheles mosquitoes from Lacandona Jungle— a sum of some of the
existing philosophical perspectives about the place of animals inside culture is
made. These are: the cartesian modernity; Nietzsche’s vitalism; posthumanism’s
reconstruction of ontology; and the concept of “becoming-animal” in Deleuze,
Guattari and other contemporary philosophers. Our aim is to rethink the creative
capacities of animal life (as well as its limits and possible abuses) inside the cultur-

al construction of contemporary societies.

Keyworps: Rafael Bernal, becoming-animal, animal agency, philosophy of cul-

ture, philosophy and literature.

Recepcion 1-03-2024 / Aceptacién 6-08-2024

doi: 10.48102/rdf.v57i158.282
Revista de Filosofia - ano 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) * pp. 72-100



JosE PaBro BeniTEZ RUiz

* Licenciatura en Literatura y Filosoffa en la Universidad Iberoamericana Puebla. Ha colab-
orado en la Gaceta de Literatura de la IBERO Puebla y desde 2021 forma parte del Consejo
Estudiantil de Literatura y Filosoffa (CELYF) dentro de la misma institucién. Fue ganador
del concurso de microrrelato Juntanzas creadoras de paz 2023, de la Pontificia Universidad
Javeriana, Cali, Colombia. En el mismo afio, formé parte del proyecto Memoria Urbana
del Archivo General Municipal de Puebla. Sus lineas de investigacién incluyen la Historia
e Historiografia de la Ciencia, asi como la Filosoffa de la ciencia y su relacién con la Liter-

atura y la Poesia.

74 | Revista de Filosofia - ano 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LENGUAJE, CULTURA Y DEVENIR ANIMAL

Porque si los hombres lograran pactar con los moscos,
cosa que serd fdcil, se abrird ante las nuevas generaciones
todo un mundo nuevo de cooperacién. Un mundo
exento de gran cantidad de enfermedades y lleno de

maravillas. Un mundo que yo conozco y que yo les doy.

RAFAEL BERNAL, Su nombre era muerte

Introduccion

En 1947, el escritor mexicano Rafael Bernal y Garcia publicé una no-
vela acaso extrana, ciertamente disruptiva para su época: Su nombre era
muerte. En este texto —una mezcla entre ciencia ficcién y naturalismo
social, por mds antitética que parezca la dupla— el autor de E/ complor
mongol relata la historia de un hombre quien, tras internarse en la Selva
Lacandona para escapar de la civilizacién, logra descifrar y aprender el
lenguaje oculto de los moscos anéfeles. A partir de este hallazgo, el perso-
naje conoce la estructura politica y militar de estos insectos, accediendo
asi a un proyecto de civilizacién no-humano que excede los limites de su
imaginacién. Su mundo se ve trastocado para siempre: el didlogo con la
realidad natural y lingiiistica de otra especie ocasiona que toda su nocién
de cosmos (su jerarquia y estructura, el lugar del hombre dentro de ¢l)
se derrumbe de manera irreparable. La ruptura del lenguaje acaece como
apertura del horizonte: los mundos del mosco y del hombre se hermanan
para convertirse en un solo acontecimiento vital.

Este entrecruce de realidades —de lo animal hacia lo humano y vice-
versa— es ciertamente un topico problemdtico para la filosofia de la cul-
tura contempordnea. Las distintas perspectivas brindadas por los pilares
conceptuales del siglo xx fueron tajantes al momento de trazar una linea
divisoria entre lo animal y lo humano en términos agencia y capacidad

de creacién. Ernst Cassirer apunté que, aunque “muchas de las acciones

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 75



JosE PaBro BeniTEZ RUiz

que se llevan a cabo en las sociedades animales no sélo igualan sino,
en algunos aspectos, hasta son superiores a las obras del hombre”, en
realidad dichas producciones y agencias no pueden no ser “producidas
todas de la misma forma y a tenor de las mismas leyes invariables”.! Por
su parte, Martin Heidegger, quien concebia al mundo como apertura de
existencia y creacion a partir del lenguaje (entendido como casa del ser),?
crefa que s6lo a partir de la existencia del hombre como ser de lenguaje
podia erigirse una historia y, por ende, un mundo. Asumia que “la piedra
no tiene mundo, las plantas no tienen mundo y —la nocién que nos
interpela en el presente ensayo— los animales tampoco lo tienen”.?
Frente a estas perspectivas filoséficas, la literatura cobra relevancia
como via para pensar mds alld de la separacién cultural-ontolégica del
hombre y la naturaleza. La ficcién literaria de Bernal en Su nombre era
muerte funge como escenario para preguntarnos qué sucede cuando la
agencia cultural (simbdlica, politica y ética) de otros seres vivos sucede
como fenémeno del mundo; cuando la zoé invade la cultura, y los limites
de lo humano son trastocados de manera definitiva. En este ejercicio de
apertura donde los vivientes no humanos ocupan un papel activo en la
vida de creacién vy significacién cultural, una serie de interrogantes se
vuelven importantes. ;Qué implica construir eso que llamamos cultura?
;Pueden otras especies volverse agentes culturales, capaces de erigirse y
proyectarse como mundo en un sentido lingiiistico, politico y ético? ;Es
la cultura un monopolio de la racionalidad humana? ;O es posible tran-

sitar hacia un devenir animal de la civilizacién?

! Ernst Cassirer, Antropologia filoséfica (Ciudad de México: Fondo de Cultura Econémica, 1987),
327.

2 Martin Heidegger, “El origen de la obra de arte”, en Arze y poesia, trad. Samuel Ramos (Ciudad de

Meéxico: Fondo de Cultura Econémica, 1973), 97.

Heidegger, “El origen de la obra de arte”, 66.

76 | Revista de Filosofia - ano 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LENGUAJE, CULTURA Y DEVENIR ANIMAL

Esta posibilidad de reconfiguracién es la que me dispongo a analizar
en el presente texto. Para ello, utilizaré la novela de Bernal como eje
para articular distintas perspectivas filoséficas sobre la agencia animal
dentro de la cultura: primero, la de la modernidad cartesiana, escindida
y mecanizada en su constitucién; segundo, el vitalismo antimetafisico y
abierto a la animalidad de Friedrich Nietzsche; tercero, la propuesta de
reconstruccién del mundo en la nocién de devenir animal del posthuma-
nismo; por ultimo, la reconfiguracién critica del devenir animal hecha
por Deleuze, Guattari y otros fildsofos contempordneos. El objetivo es
determinar los limites y las posibilidades de un devenir animal de la
cultura dentro de un mundo escindido internamente por operaciones de
lenguaje, para repensar las capacidades creadoras de la vida animal y su

relacién con el devenir cultural de la humanidad.

L.a nocién del animal-autdémata de la modernidad

Al arribar a la Selva Lacandona, el protagonista de Su nombre era muerte
—de quien sabemos poco, mds alld de que es un misdntropo, alcohdlico,
despreciado por la sociedad y forzado al exilio— posee un marcado sen-
tido de superioridad y desprecio respecto tanto de la naturaleza como de
los pueblos originarios que habitan el territorio. No solamente se asume
ajeno a la realidad de la selva, sino que en muchos sentidos se percibe por
encima de lo que dentro de ella acontece. En su diario de notas proyecta
este sentimiento de desestimacién de la siguiente forma: “Me consideraba
como un ser superior, enemigo, ofendido, lleno del deseo de venganza y
con el poder bastante para realizarla”.* Tampoco oculta su trato jerdrquico

hacia los lacandones, a quienes mira como personas infantiles e ingenuas,

4 Rafael Bernal, Su nombre era muerte (Ciudad de México: Jus, 2005), 13.

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 77



JosE PaBro BeniTEZ RUiz

“indios olvidados en el centro de la selva, que no conocen de la civiliza-
cién mds que el aguardiente asesino”.” El protagonista mira en la jungla
una realidad de grado inferior: un lugar donde la existencia no es sino una
prueba de voluntad y de inteligencia, en la cual hay que dominar a la na-
turaleza para sobrevivir. Tanto asi que su principal pasatiempo consiste en
matar moscos y recolectar sus caddveres a modo de trofeo, “tomarlos con
los dedos y ponerlos junto a otros muchos caddveres en una cazuela, para
regocijarse con el espectdculo a la mafiana siguiente”.® No un ejercicio de
cuidado o proteccién, sino una forma de reafirmar su poder sobre aquella
selva a la cual jamds deja de considerar monstruosa y deleznable: “Es tan
s6lo un pasatiempo inocente, nacido del odio implacable que despierta en
el alma su zumbido absurdo”.”

La episteme del protagonista resulta entonces paralela a aquella de la
racionalidad moderna, que concibe al hombre como un animal racional
(capaz de lenguaje, praxis politica-ética y, en general, de creacién cultu-
ral) y, por lo tanto, separado de la naturaleza por una barrera ontolégica
infranqueable. Esta perspectiva es propia de la filosofia cartesiana, la cual
prefigura un mundo dividido en sustancia mental (cogito, racionalidad)
y sustancia extensa (materia, extensién), donde la vida y la naturaleza se
entienden como elementos contingentes, pertenecientes a la extensién,
subordinados a la universalidad de la razén. Los animales son, en esta
lectura, maquinas o autématas, “relojes compuestos simplemente de rue-
decillas y muelles, que pueden contar las horas y medir el tiempo”.® Esta
perspectiva moderna sobre los animales fue sintetizada por Malebranche

del siguiente modo: “They eat without pleasure, cry without pain, grow

Bernal, Su nombre era muerte, 19.
Bernal, Su nombre era muerte, 21.
Bernal, Su nombre era muerte, 22.
René Descartes, citado en Dario Antiseri y Giovani Reale, Historia del pensamiento ﬁlo.fo’ﬁm y cien-

tzﬁm (Barcelona: Herder, 1995), 329.

78 | Revista de Filosofia - ano 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LENGUAJE, CULTURA Y DEVENIR ANIMAL

without knowing it; they desire nothing, fear nothing, know nothing.™
La idea de cultura derivada de esta cosmovisién es la de un producto de
orden positivo de la racionalidad frente a lo animal, un #riunfo del cul-
tivo de lo humano que protege contra la bestialidad, la irracionalidad y
la barbarie.

Con esto, la racionalidad moderna termina por vislumbrar a la ani-
malidad como una entidad extrafa e inferior en tanto irracional: el ani-
mal (y todo lo que se hermana a él a través de la no-razén) se vuelve
sinénimo de barbarie o monstruo, una desviacion del orden que es, ante
todo, carente de capacidad de agencia. Sobre una base de esencialismos,
el proyecto de la modernidad hace estdtica la existencia de los animales,
concluye que los seres que componen al mundo se encuentran separados
ontoldgicamente entre si, subordinados a una jerarquia creada con base
en el modelo de la razén."" La agencia de cada ser vivo estd limitada a su
posicién dentro de una gran cadena del ser,'* una serie de yuxtaposiciones
en donde cada ser viviente ocupa un nicho fijo, acabado e inamovible.
Sin capacidad de cogitacién, el animal se subordina al mundo humano
y; por lo tanto, es sometido a su dominio. Pertenece al orden de lo meci-
nico, ya que puede ser descrito por la racionalidad y, a través del conoci-
miento predictivo, subsumido y controlado. Asi afirmaba Francis Bacon:
“Nuestro objeto [...] es ver si podemos dar al poderio y a la grandeza

del hombre fundamentos mds sélidos, a la que extender su dominio”."

Citado en Peter Harrison, “Descartes on Animals”, 7he Philosophical Quarterly 42, num. 167
(1992): 212.

0 Cfr. Peter Sloterdijk, Normas para el parque humano (Madrid: Siruela, 2006).

"' Cfr. Paula Findlen, Possessing Nature. Museums, Collecting, and Scientific Culture in Early Modern
Iraly (Berkeley: University of California Press, 1994), 1-11.

Cfr. Arthur O. Lovejoy, La gran cadena del ser, trad. Antonio Desmonts (Barcelona: Icaria, 1983).

Francis Bacon, Novum organum, trad. Cristébal Litrdn (Madrid: Sarpe, 1984), aforismo 116.

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 79



JosE PaBro BeniTEZ RUiz

Conocer el comportamiento del animal (invariable, esquemadtico, auto-
mitico) para dominarlo: es la tesis fundacional de la etologia moderna,
opuesta a toda posibilidad de creacién ética, estética, politica y cultural
en el mundo zooldgico. Lo expresa el personaje de Bernal: “El mundo
estd en mis manos [...]. Yo soy el duefio de todo lo que tiene el hombre
sobre la faz de la Tierra”."* La animalidad es despreciada y limitada a la
agencia que la razé6n humana pretenda otorgarle.

Ante esta desvalorizacién del mundo fuera de los limites de la razén,
surge una posibilidad para repensar el lugar tanto del hombre en la ani-
malidad como de la animalidad en la construccién de sentido y accién en
el mundo. Las voces de lo liminal entran al juego y exigen una puesta en
duda de las jerarquias del universo: los moscos elevan su voz y se presentan
ante el protagonista como sujetos capaces de devenir cultural y de agencia
politica. El hombre responde: “[Porque] mi odio, que ahora comprendo
era insensato, y mi ambicién de poder, me llevaron por otros caminos”."”
En la posibilidad de replantear la estructura de la naturaleza, la filosofia
emprende un intento por nadar a contracorriente; para responder a la mo-
dernidad, la filosofia plantea la posibilidad de un devenir animal de la

cultura.

Apertura de vida, apertura de cosmos

En su Tractatus Logico-Philosophicus, Ludwig Wittgenstein escribié el si-
guiente aforismo: “Los limites de mi lenguaje significan los limites de

mi mundo”.’® La sentencia es de vital importancia para el tema de la

Bernal, Su nombre era muerte, 123.

Bernal, Su nombre era muerte, 14.

Ludwig Wittgenstein, Tractatus Logico-Philosophicus, trads. Jacobo Mufioz e Isidoro Reguera trads.
(Ciudad de México: Alianza, 1999), 5.6.

80 / Revista de Filosofia - ano 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LENGUAJE, CULTURA Y DEVENIR ANIMAL

cultura humana: lo que separa al hombre del mundo de los animales, del
mundo de la 204, es el lenguaje con el cual éste ha construido y habitado
la realidad donde se encuentra circunscrita su cultura. Esta es la primera
barrera que Bernal se propone romper en su ficcién filoséfica; acaso no
preguntar si es posible que un lenguaje no humano allane la cultura, sino
responder qué hacer cuando esto sucede.

En un vértice de alcohol y confusién, nuestro protagonista se enfrenta
a un reto cientifico al estilo baconiano: se propone descifrar el sistema
comunicativo de los moscos anéfeles, con la intencién de enaltecer su
intelecto y obtener un lugar privilegiado en la historia humana: “escribo
porque quiero ser conocido, no ser olvidado nunca; escribo para que mi
nombre, el que he puesto en la primera pdgina de este libro, viva mien-
tras haya mundo”."” Mas abrir el lenguaje es abrir el mundo; y cuando
el hombre decide transitar hacia el reconocimiento de la comunicacién
mosquil (la cual opera en clave musical, lo que permite el entendimien-
to bidireccional humano-mosco), se ve invadido por un horizonte de
sentido que hasta entonces pensaba imposible: un fragmento de zoé con
una dimensién politica, estética y ética propia. Esto resulta un aconte-
cimiento insospechado, incluso para el primer mosco con quien logra
entablar una conversacién: “Perdona mi duda, pero no creo ser yo quien
deba hablar contigo [...]. Me da miedo hacerlo, ya que nunca se habia
oido decir que otro ser de la creacién hablara y temo que todo esto sea
tan s6lo un sueno mio”."

Se trata de un fragmento de tierra (en términos heideggerianos) que de
manera stubita (y a través del lenguaje) deviene como desocultacion
de mundo y de sentido; desocultaciéon que, una vez atendida, es imposi-

ble desescuchar. Apertura en principio obtusa, acaso inaccesible, pero a

17" Bernal, Su nombre era muerte, 14-15.

18 Bernal, Su nombre era muerte, 44-45.

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 81



JosE PaBro BeniTEZ RUiz

fin de cuentas inminente: “Al principio me fue dificil el percibirlos, pero
poco a poco fui acostumbrando a mi oido a ellos™."? ;Qué tipo de filosofia
puede anticipar esta apertura radical, la revaloracién de lo vivo en su estre-
chez intima con el mundo humano? Pienso que una perspectiva particular
transgrede la divisién entre lo natural y lo cultural desde la racionalidad,
permitiendo que el eco de la animalidad comience a sonar dentro de la
cultura: el vitalismo antimetafisico de Friedrich Nietzsche.

Para Nietzsche, el eje central del pensamiento y la cultura no es la racio-
nalidad sino la vida misma: el instinto animal encarnado en el mundo, el
cual debe imponerse frente al cogito metafisico que somete al hombre. La
tan célebre muerte de Dios™ no es sino la renuncia al mundo suprasensible
y metafisico (racional) como origen de los valores de la cultura.? Tras este
movimiento de inversién solamente queda voltear al mundo sensible (el de
la vida y de la animalidad) para encontrar un referente axiolégico nuevo.
Esta es la primera gran ruptura de Nietzsche: si los valores fundantes de la
cultura no se encuentran en una metafisica del cogito, entonces la agencia
humana no puede sino articularse a través de su sentido vital.

Vida y cultura aparecen entonces como casi sinénimos. Al respecto,
Thomas Mann dice: “[Para Nietzsche] la cultura es la aristocracia de la
vida, y con la cultura estdn ligados el arte y el instinto, como fuentes y
condiciones de ella”.?* Nietzsche aboga por una revaloracién del instinto,
asumido antes como origen de la barbarie, en tanto parte constitutiva
del animal entendido como monstruo de la irracionalidad; con ello, la
animalidad encuentra su camino de regreso al ejercicio de creacién y

agencia cultural. En efecto, en Asi/ hablaba Zaratustra encontramos un

Bernal, Su nombre era muerte, 31.

Friedrich Nietzsche, La gaya ciencia trad. José Jara (Caracas: Monte Avila Editores, 1990), 115.

2 Cfr. José Pablo Feinmann, La filosofia y el barro de la historia (Buenos Aires: Planeta, 2008).

Cfr. Thomas Mann, “La filosoffa de Nietzsche a la luz de nuestra experiencia”, en Schopenhauer,
Nietzsche, Freud (Madrid: Alianza, 2000), 103.

82 | Revista de Filosofia - ano 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LENGUAJE, CULTURA Y DEVENIR ANIMAL

claro desprecio hacia la cultura humanista cldsica, que se aparta de su
animalidad sensible, de su instinto, de su ser animal: “Existe algo de lo
que [los hombres] se sienten orgullosos. ;Qué nombre le dan a ello que
los llena de orgullo? Lo llaman cultura, y es lo que los distingue de los
cabreros. Por eso no les gusta escuchar la palabra desprecio aplicado a
ellos. Hablaré, pues, a su orgullo. Y para ello voy a hablarles de lo mds
despreciable”

“Lo mds despreciable”: la irrupcién de las fuerzas animales en la socie-
dad humana. El mosco que comienza a habitar el mundo de la cultura:
la musicalidad creadora comin al mundo de los hombres y los moscos.
Con este movimiento la animalidad del hombre —y la animalidad en
general— termina por ser revalorizada: “En verdad, sestoy vivo todavia?
He hallado mds peligro entre los hombres que entre los animales, pues
los caminos que recorre Zaratustra estdn llenos de peligros. ;Que sean
mis animales los que me guien!” ** La cultura es vital en Nietzsche, y la
escisién entre hombre y animal, en términos de potencialidad creadora
y de fundacién del mundo, comienza a borrarse. Los animales y otros
seres vivos se ven introducidos de stbito dentro del juego de la cultura
porque éste, finalmente, no es otra cosa que el juego de la vida. Con esto
en mente, una cosa se hace clara: el mundo de los moscos y el de los
hombres, supuestamente separados al inicio de Su nombre era muerte, no
son sino un mismo devenir bajo la apariencia de dos atributos de lengua-
je distintos. La selva los acoge a ambos y, a partir de ahora, no podrin

jamds vivir separados.

2 Friedrich Nietzsche, As/ hablaba Zaratustra, trad. M. Lombardo (Ciudad de México: Editores
Mexicanos Unidos, 2019), 19.
% Nietzsche, Asi hablaba Zaratustra, 25.

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 83



JosE PaBro BeniTEZ RUiz

Devenir animal en Ia filosofia contemporanea

Asi, cuando el hombre descubre el mundo de agencia de los moscos (su
politica, su cultura, su ética, etcétera) su nocién de cosmos se derrumba.
Para empezar, se da cuenta que su ilusién de dominio es una mentira
de la razén: los moscos, a quien el protagonista habia asumido siempre
como seres inferiores, le revelan que ellos también se pensaban como
la cuspide de la existencia: el centro inamovible de su propio universo.
Para los moscos, los hombres no representan sino una especie mds, acaso
particularmente interesante, pero en sentido alguno especial, mucho me-
nos capaces de una proyeccién politica y cultural al nivel de la sociedad
mosquil. “Hombre que has aprendido nuestro idioma —le dice el Gran
Consejo de moscos al protagonista— vamos a hablar contigo; nosotros
somos los que pensamos, y ya lo hemos pensado todo en el mundo”.” La
entrada del hombre a la zoé de los moscos acontece con una caida: la del
antropocentrismo, junto con la infranqueable barrera del lenguaje y la
racionalidad que separaba al hombre del resto del cosmos viviente.
Bernal genera con este movimiento una especie de anagndrisis cbsmica
de la especie. Otra realidad viviente impone su propia cadena del ser, en
ella el hombre pertenece al orden de la etologfa: lo estdtico, lo inmévil y
lo no agente. Lo monstruoso. De este modo, cuando el protagonista de Su
nombre era muerte se enfrenta al reconocimiento de un orden del mundo
no escrito bajo su lenguaje y no estructurado bajo su racionalidad; cuan-
do el mundo le presenta una jerarquia que no es la que ¢l ha asignado;
cuando la zoé se impone como un fundamento axiolégico mayor a su
cogito, entonces, parece ser, le queda una sola alternativa: devenir ani-
mal para encontrar un nuevo lugar de agencia. ;Qué puede significar,

pues, devenir animal? Apertura de horizontes y ampliacién del mundo

25 Bernal, Su nombre era muerte, 87.

84 | Revista de Filosofia - ano 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LENGUAJE, CULTURA Y DEVENIR ANIMAL

en tanto enunciacién de sentido (ahora, sentidos, mas alld del monopolio
lingiiistico de lo humano). Para Peter Sloterdijk, por ejemplo, implica el
subito reconocimiento de que “la humanidad [ya] no consiste s6lo en la
amistad del hombre con el hombre”.?® Esto, por un lado, da entrada a
los animales al orden de la cultura y, por el otro, permite a lo humano
comenzar a habitar, sin culpas, el mundo de la animalidad.

Esta perspectiva es recuperada por el posthumanismo de Rosi Braido-
tti, el cual contiene dos tesis fundamentales para la configuracién de una
cultura incluyente para y con las realidades animales: el planteamiento
de un continuum entre naturaleza y cultura; y la construccién de una
condicién posthumana (postantropocéntrica) a través del triple movi-
miento de devenir animal, devenir tierra 'y devenir mdquina. El primer
aspecto (el continuum naturaleza-cultura) refiere a que el mundo cul-
tural del hombre —la realidad erigida sobre sus simbolos y significados
sociales, éticos, estéticos y politicos— no se encuentra fuera del mundo
natural, pues nada lo separa ontolégicamente de él. La cultura se asume
naturaleza y, de manera reciproca, la naturaleza deviene en si misma cul-
tura (con capacidad de agencia y no solamente de inercia), dejando atrds
la absurda separacién entre el dato animal (lo natural) y lo que se puede

crear a partir de él con la razén (la cultura). Braidotti explica asi:

La dimensién posthumana del postantropocentrismo puede ser leida [...]
como un movimiento destructivo. La que es deconstruida es la supremacia
de la especie, pero la que sufre un duro golpe es cualquier nocién persistente
de naturaleza humana, del anthroposy del bios como categéricamente distin-
tos de la vida de los animales y no-humanos, o sea, de zoé. Lo que queda en
primer plano, en cambio, es el continuum naturaleza-cultura en la estructura

encarnada por la subjetividad extendida.”

26

Sloterdijk, Normas para el parque humano, 71.
¥ Rosi Braidotti, Lo posthumano (Barcelona: Gedisa, 2015), 82.

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 85



JosE PaBro BeniTEZ RUiz

Superada la diferencia ontolégica, la subjetividad cultural se transforma
y sufre dos procesos principales: deviene animal y, posteriormente, devie-
ne tierra. Lo primero —el devenir animal— se refiere al “reconocimiento
de la solidaridad transespecie sobre la estela de nuestro estar arraigados
al medio ambiente, es decir, encarnados, integrados, en simbiosis con
otras especies”.”® Por otro lado, el devenir tierra se trata de la toma de
consciencia de “las problemdticas del medio ambiente y la sostenibilidad
social”,” saberse parte de un todo geoldgico-ecoldgico cuyas crisis son,
de manera irremediable, también las propias.

Ahora bien, para Braidotti, anthropos, zoé y bios son parte de un mis-
mo despliegue continuo de realidad. Por tanto, debe quedar claro que el
devenir animal y el devenir tierra son, en esencia, el mismo movimiento;
luego, paraddjicamente el devenir animal no termina con el reconoci-
miento de lo animal en la cultura. El devenir animal entendido como
devenir tierra asume implicitamente una serie de movimientos que son
quizd mds radicales, pero igualmente necesarios para la nueva cultura
postantropocéntrica. Para el protagonista de Su nombre era muerte signi-
fica que devenir andfeles implica, obligatoriamente, devenir selva, devenir
venado, devenir rio e, incluso, devenir pardsito y devenir miisica. Esto con-
lleva reconocer la capacidad creadora de cultura oculta en todas las reali-
dades no humanas; renunciar al monopolio del arte, la ciencia, el lengua-
je y la politica, aun si su coyuntura simbdlica termina por no significar
nada en términos antropocentristas. En palabras de Braidotti: “La crisis
del anthropos allana el camino a la irrupcién de las fuerzas demoniacas
de los otros naturalizados. Animales, insectos, plantas y medio ambiente,

incluso planeta y cosmos en su conjunto, son ahora llamados a juego”.?’

28 Braidotti, Lopo.rthumanﬂ, 90.
2 Braidotti, Lopo.rthumanﬂ, 90.

30 Braidotti, Lopo.rthumanﬂ, 83.

86 / Revista de Filosofia - ano 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LENGUAJE, CULTURA Y DEVENIR ANIMAL

Dicho esto, se mantiene un cabo suelto. ;Qué hacemos con la conceptua-
lizacién cartesiana de que lo orgdnico (los animales, la naturaleza, etcétera)
representa una realidad mecanizada? Resulta que, liberada de la racionalidad
cosificadora, también la mdquina y su constitucién ontoldgica pueden rei-
vindicarse. Asi sucede a través del tercer y dltimo proceso de la condicién
posthumana, el devenir mdgquina: la dilucién de la barrera entre lo orgdnico y
lo mecdnico, que da lugar a lo que Donna Haraway conoce como la condi-
cién del cyborg. En este orden de cosas, Haraway explica: “A finales del siglo
xX [...] todos somos quimeras, hibridos teorizados y fabricados de mdquina
y organismo; en unas palabras, somos ciborgs”.*" Este “todos” incluye, por
fuerza del continuum, a los animales y demads seres vivos que cruzan la fron-
tera de lo posthumano e invaden la cultura. El hombre que deviene mosco
y el mosco que abre su horizonte para allanar el mundo del anthropos son,
en un sentido radical, cyborgs: quimeras culturales, acaso monstruosas, crea-
das como tecnologfa mas no en el sentido del automatismo cartesiano, sino
como ejes entre natura y cultura, con potencia de crear y ser creados desde
horizontes mds all de los prescritos por la racionalidad.

Dicho esto, vale la pena anotar que existe otra connotacién del devenir
animal: aquella planteada por Gilles Deleuze y Félix Guattari. Para estos
pensadores, el devenir animal es un encuentro con la dimensién intuiti-
va, genética y “primigenia” de la vida, con la materia instintiva pura o el
huevo que es génesis de agencia en todo proceso de creacidén auténtico.”
En otras palabras, se trata de una forma de conocer, un “momento de la

mutua penetracién y de la reversibilidad entre consciencia e inconsciente,

Donna Haraway, Manifiesto Ciborg: El sueio irdnico de un lenguaje comiin para las mujeres en el
circuito integrado (1984), disponible en http://repositorio.ciem.ucr.ac.cr/handle/123456789/81.
Véase: José Agustin Ezcurdia Corona, “Devenir animal y critica a la modernidad en el pensamiento de
Deleuze”, en coords., Leticia Flores y Jorge Linares, Los filésofos ante los animales. Una historia filoséfica
sobre los animales (Ciudad de México: unam/Almadia, 2021).

Revista de Filosofia - afo 57 - nm. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 87



JosE PaBro BeniTEZ RUiz

entre la consciencia y la vida que aparece como plano de inmanencia capaz
de dar lugar a un canto, un ritmo, un territorio, una morada”.” Es, pues,
una expansién de la ontologia materialista y una critica de la modernidad
racionalista-esencialista, irremediablemente totalitaria: una /inea de fuga o
de resistencia frente al proyecto absoluto de la razén ordenadora moderna.
Una forma de precipitar la subjetividad en su quehacer cultural hacia su
principio genético: la vida o materia viva como causa inmanente.

En Deleuze y Guattari el devenir animal no es un proceso conceptual,
como acaso podria asumirse en los ejercicios de Braidotti y Haraways; es,
por el contrario, una intuicién tan profunda y palpable como la propia
corporalidad: “Devenir no se produce en la imaginacién, incluso cuando
ésta alcanza el nivel cédsmico o dindmico. Los devenires animales no son
suefios ni fantasmas. Son perfectamente reales”.* Se trata de un esfuerzo
intimo de ser mds de lo que se es, sin dejar por ello de ser quien se es: “El
devenir no produce otra cosa que si mismo. Es una falsa alternativa la
que nos hace decir: o bien se imita, o bien se es. Lo que es real es el propio
devenir”.* Un encuentro con la diferencia (mientras aparece como ajena
y extrafia, aunque no lo sea realmente) para generar una simbiosis y una
metamorfosis conjunta: “El devenir siempre es de otro orden que el de
la filiacién. El devenir es del orden de la alianza [...]. Hay un bloque
de devenir que atrapa a la avispa y la orquidea, pero del que ninguna
avispa-orquidea puede descender [...]. El devenir es involutivo, la invo-
lucién es creadora. Regresar es ir hacia menos diferenciado”.*

En este orden de cosas, devenir es una interpelacién intuitiva en su

sentido de creacién: se trata de un momento en el cual la cultura se pro-

Ezcurdia, “Devenir animal y critica a la modernidad”, 61.

Gilles Deleuze y Félix Guattari, Mil mesetas. Capitalismo y esquizofrenia, trad. José Vizquez (Ma-
drid: Pre-Textos, 1988), 244.

Deleuze y Guattari, Mil mesetas, 244.

Deleuze y Guattari, Mil mesetas, 245.

88 / Revista de Filosofia - ano 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LENGUAJE, CULTURA Y DEVENIR ANIMAL

yecta como didspora hacia una multiplicidad de direcciones, tan vasta
como la cantidad de devenires que los seres pueden experimentar en su
existencia. Es un reconocimiento de “la verdadera Naturaleza que atra-
viesa los reinos”,?” esto es, “una especie de chapoteo cdsmico en el que lo
inaudible se hace ofr, lo imperceptible aparece como tal: ya no el pdjaro
cantor, sino la molécula sonora”.?®

Devenir animal es abrirse a la otredad para comenzar a habitar el
mundo de una manera enriquecida por distintos horizontes de realidad.
No necesita ser un trdnsito material o tecnolégico al modo del cyborg:
lo que cambia con el devenir no es el sujeto que deviene, ni mucho
menos el animal devenido, sino el mundo alrededor de ambos. Por esta
raz6n, pensadores como Eduardo Viveiros de Castro conciben al devenir
animal de Deleuze y Guattari como intercambiabilidad de perspectivas
(exchangeability of perspectives), esto es, un tipo de “metamorfosis”.* Vi-
veiros lo detalla de este modo: “Transformation or becoming is a quality,
not a process. It is an instantaneous shift of perspectives, or rather the
entangled nondecidable coexistence of two perspectives”.” Dos formas
de enunciar el mundo se entrecruzan y de ello surge un mundo total-
mente nuevo; la fundacién y cohabitacién de ese mundo es exactamente
el devenir, sin que el sujeto devenido haya emprendido un trinsito ma-
terial para producir el cambio: “Nothing happened, but everything has
changed. No motion, no process, no production; just position and condi-

tion, that is, relation”.%!

7 Deleuze y Guattari, Mil mesetas, 248.

Deleuze y Guattari, Mil mesetas, 254.

Viveiros de Castro recupera este concepto de la cosmovisién de los pueblos nativos americanos, en
especifico de la cultura kwakiutl. Eduardo Viveiros de Castro, 7he Relative Native: Essays on Indige-
nous Conceptual Worlds (Chicago: Hau Books, 2016), 287.

4 Viveiros de Castro, 7he Relative Native, 288.

41 Viveiros de Castro, 7he Relative Native, 288.

Revista de Filosofia - ano 57 - nm. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 89



JosE PaBro BeniTEZ RUiz

Acaso es lo que en la filosofia de Vinciane Despret figura como una
poética de la atencidn: devenir es también aprender a dar cuenta de las
voces que habitan con nosotros el mundo. Dicho de otro modo, “lear-
ning how to pay attention [...], becoming aware of multiplying modes of
existence, in other words, ways of experiencing, of feeling, of making sense,
and of granting importance to things”.** Pienso que lo acontecido por el
personaje de Bernal al descubrir el lenguaje musical de los moscos no es
distinto a la experiencia que esta filésofa experimenta al contemplar, una
mafana cualquiera, a un mirlo cantor en el marco de su ventana: “The
bird sang. But never before had song seemed so close to speech. These
were phrases. Recognizable as such [...]. Something mattered to him,
and at that moment nothing else existed except the overriding obligation
to allow something to be heard”.** Acaso devenir animal en la cultura no
es otra cosa que dejar que el otro-animal enuncie sus propias inquietu-
des, para finalmente construir un mundo a partir de ellas: “[Renvoier] la
question a 'animal et pour les animaux qui sont invités a y répondre”.*

Asi pues, devenir animal es el acto de atencién en el que se funda un
nuevo mundo, en el cual otros lenguajes —otras voces— configuran una
parte esencial de la realidad expandida. Como bien lo identific6 Bernal,
devenir es un acontecimiento musical mds que un proceso técnico o préc-
tico: “there are living spaces which become songs or songs which create
space [...]. There are undoubtedly many other ways of being [...] all of
which may give rise to many different worlds”.*> Devenir es una apertura
diaspérica en el sentido de Deleuze y Guattari; por lo tanto, como bien

afaden Viveiros y Despret, es una apertura absoluta e instantdnea hacia

Vinciane Despret, Living as a Bird, trad. Helen Morrison (Padstow: Polity Press, 2022), 5.
Despret, Living as a Bird, 4-6.
Vinciane Despret, Penser comme un rat (Versalles: Quae, 2009), 7.

Despret, Living as a Bird, 28.

90 / Revista de Filosofia - ano 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LENGUAJE, CULTURA Y DEVENIR ANIMAL

una infinidad de perspectivas y de voces (y de agencias) al momento de
fundar el mundo. No es otra cosa que el instante en que la dupla hom-
bre-mosco se borra en la musicalidad del lenguaje que ahora ambos com-
parten, en el acontecer de un nuevo mundo que alberga a ambos, la selva:
“[Velar] la noche sin estrellas/ echado junto al rio/ bajo el toldo sonoro

de los moscos” .

Nuevo devenir, nueva racionalidad: los limites y
abusos del devenir animal

Es menester hacer una anotacién: no es acaso el devenir animal del hom-
bre en Su nombre era muerte un proceso puramente intuitivo, como el
referido por Guattari, Deleuze, Viveiros y Despret. De hecho, llama la
atencion que el protagonista dé un salto desde un lenguaje racional y
mecanizado (el humano) hacia otro de la misma naturaleza, con una
perspectiva igualmente de dominio y de desprecio respecto a los otros
vivientes. El devenir animal, todavia, estd cooptado por una légica de
control: por la racionalidad escindida y divisoria de la clase militar y
gobernante de los moscos: “Nosotros los moscos somos los duenos abso-
lutos del Universo y toda criatura en él debe pagarnos tributo de sangre
que nos es necesaria para vivir [...]. Todos los animales, mds o menos, se
han sometido a nosotros y los aprovechamos cuando queremos”.*” Sea o
no esto una eleccién voluntaria de Bernal, no deja de ser una anotacién
brillante: el devenir animal en la cultura posee limites claros y puede ser,

sin duda, cosificado a través de una razén totalitaria.

4 Bernal, Su nombre era muerte, 17.

7 Bernal, Su nombre era muerte, 88.

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 91



JosE PaBro BeniTEZ RUiz

¢Qué sucede cuando el devenir animal no es inocente, sino violento y
dominante? ;Se trata de un verdadero devenir zoé? ;O es acaso otro movi-
miento menos auténtico de agencia animal? Parece ser que la propia natura-
leza del continuum puede jugar en sintonia con ciertos proyectos de dominio
y reificacién de la vida. Ejemplo de ello es la proyeccién militar anotada por
Bernal en la sociedad mosquil; otra —apuntada por Deleuze y Guattari—
es la alianza entre continuum y capitalismo. Podria decirse incluso que lo
sucedido en la sociedad de los insectos (la ruptura de barreras emprendida
por los moscos, con la intencién de fundar un proyecto globalizado de do-
minio de la naturaleza y de su agencia, cultura y potencia) es un fenémeno
paralelo del ocurrido en las sociedades capitalistas postindustriales, en don-
de el mercado se beneficia de la idea de igualdad ontolégica dentro de un
universo continuo. En otras palabras, “la economia politica del capitalismo
biogenético transforma la vida/zoé —es decir, la materia inteligente humana
y no humana— en un bien de consumo para el comercio y el beneficio”.*®

Asi, el capitalismo postindustrial, como cualquier otro proyecto de
racionalidad absoluta, acepta de buen modo la dilucién conceptual de las
barreras entre el mundo natural y el mundo humano, porque le permite
expandir su horizonte de acumulacién de riqueza y de totalizacién de
la cultura. La utiliza para crear un modelo de mercado y de civilizacién
en el cual es posible instrumentalizar, mercantilizar y consumir a toda
entidad que habite la Tierra, “la economia global es postantropocéntrica
puesto que, por ultimo, reagrupa a todas las especies bajo el imperativo
de mercado”.® Bacterias, ratones, seres humanos, ecosistemas, moscos. ..
todos aparecen frente al capitalismo como productos sin distincién,
porque a través de la horizontalidad puede consumirlos y agotarlos por

igual. Toda la vida termina por quedar cosificada. El plan de los moscos

“  Braidotti, Lo posthumano, 78.

“ Braidotti, Lo posthumano, 80.

92 | Revista de Filosofia - afio 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LENGUAJE, CULTURA Y DEVENIR ANIMAL

en Su nombre era muerte es de tal naturaleza: “Los hombres compren-
derdn que nos deben un tributo de sangre y lo pagardn [...]. Pondrdn
a un nimero determinado de los de su especie en los lugares que se les
sefalaren, durante un tiempo definido [...] los cuales estardn desnudos y
se dejardn succionar toda la sangre que creamos necesaria”.”” La gran di-
ferencia respecto al devenir animal de Deleuze y Guattari es que este tipo
de aproximaciones a la otredad no suceden mediadas por la solidaridad
transespecie, sino sélo por una intencién de encuentro unidireccional y
fundamentalmente violento. Un devenir animal que no es apertura de
perspectivas —de voces— sino silenciamiento radical en la existencia:
“La selva estaba muda; no gritaban ya las aves en busca de sus nidos, ni
se ofa el susurro de los animales que se arrastran, ni siquiera el temblor
de una hoja, ni el chillido de algiin mono. Todo era silencio sofocante”.”!

El plan de los moscos de usar a los humanos como fébricas vivas no se
aleja mucho, por ejemplo, del caso del oncorratén en Canadi: un ser di-
senado genéticamente para desarrollar cincer pocas semanas después de
su nacimiento, lo cual le permite ser utilizado por el hombre para llevar
a cabo investigaciones sobre el carcinoma.”” Acaso el abuso es evidente
en el ideal civilizatorio de los moscos en Su nombre era muerte. ;No es
igual de violento el despliegue posthumano y la crueldad cosificadora del
capitalismo tardio en el ejercicio de fabricacién del oncorratén? Estos
desencuentros nos obligan a poner en duda la validez del devenir animal
en la cultura, nos llevan a preguntar si, quizd, hubiese sido mejor no
haber borrado las barreras entre el cosmos natural y el mundo cultural,

pues fue su unién lo que, en primer lugar, permitié la explotacién de la

Bernal, Su nombre era muerte, 89.

Bernal, Su nombre era muerte, 86.

Véase: Carmen Velayos Castelo, “Patentar la vida animal: el caso del oncorratén en Canadd”, Revista
Byasileira de Direito Animal 5, nim. 6 (enero-junio de 2010): 11-31. https://periodicos.ufba.br/
index.php/RBDA/article/view/11069/7984

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 93



JosE PaBro BeniTEZ RUiz

vida en un grado jamds imaginado en la historia de la humanidad.

La disyuntiva es compleja; empero, es mds bien aparente. El auténtico
devenir animal asume un compromiso de reestructura politica y ética que
comienza con la escucha de la otredad liminal, y funciona como /inea de
fuga contra los proyectos de reificacién de la vida. El devenir animal
es, en este menester, mds que un movimiento puramente conceptual-
cultural: un despliegue ético-politico que busca reconstruir el mundo
de la racionalidad totalizante. Se trata, ante todo, de la ganancia de una
“autonomia ética y politica que dota de contenido a la produccién de lo

menor o minoritario”.”® Bien refieren Deleuze y Guattari:

Hay toda una politica de los devenires-animales, como también hay una po-
litica de la brujeria: esta politica se elabora en agenciamiento que no son ni
los de la familia, ni los de la religion, ni los del Estado. Mds bien expresarfan
grupos minoritarios, u oprimidos, o prohibidos, o rebeldes, o que siempre
estdn en el borde de las instituciones reconocidas, tanto mds secretos cuanto

que son extrinsecos, en resumen, anémicos.**

Lo ha senalado también Despret al referirse al proyecto politico de cons-
truir un mundo cohabitable con la otredad animal: “[The] multiplica-
tion of worlds can make our own world a better place to live in. Creating
such worlds means learning how to respect different ways of inhabiting
[...]. Our task should be to multiply worlds rather than to reduce them
to our own”.” Esta idea de cuidado de lo marginal genera una necesidad
de que todo devenir animal se convierta, también, en un ejercicio de
zoopolitica y zooética: la construccién de comunidades que incluyan a

vivientes no humanos, respetando sus intereses y fines particulares en

 Ezcurdia, “Devenir animal y critica a la modernidad”, 79.

>t Deleuze y Guattari, Mil mesetas, 252.

> Despret, Living as a Bird, 28-29.

94 | Revista de Filosofia - ano 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LENGUAJE, CULTURA Y DEVENIR ANIMAL

el mundo, en coexistencia con ellos dentro de la sociedad. Se trata del
no-aislamiento del hombre del resto de los seres vivos, no sélo a un nivel
cultural, tampoco sélo en un sentido metafisico: ha de ser asi también de
manera material dentro de la vida politica contemporinea.

La alianza hombre-mosco en Su nombre era muerte puede ser totali-
zante, acaso violenta. Asi lo notamos en el proyecto de dominacién que
los moscos pretenden llevar a cabo de la mano del protagonista; antes,
encontramos un movimiento realmente puro, de naturaleza mds primi-
genia al modo del devenir instantdneo referido por Guattari y Deleuze:
la movilizacién emprendida por las proveedoras y guerreras (equivalentes
de la clase obrera en la sociedad mosquil), quienes ven en la llegada del
hombre a su mundo una oportunidad de agencia hacia la libertad, una
linea de fuga contra su sociedad de control. A escondidas, ellas le dicen
al hombre: “; Tt crees, como le dijiste al Consejo, que hay esperanza para
nosotras, que podemos legar a ser mds?”.>° El movimiento resultante es
doble: también el hombre vislumbra en ellas una linea de fuga contra su
episteme moderna, contra la cdrcel de la razén humana. Moscos y hom-
bre se intentan liberar juntos, se encaminan hacia una nueva politica,
hacia un proyecto de mundo nuevo para ambos.

Este tipo de devenir obliga a repensar la agencia no sélo en un plano
cultural, como ya fue referido. Una ética y una politica de la z0é se vuel-
ven imperativas. No es casual que el siguiente acto del hombre vulnerable
y los moscos marginados, al intercambiar mundos de agencia, sea em-
prender un intento de reestructuracion politica: una revolucién contra
el Estado totalitario de los moscos, asi como contra la sociedad dividida
y violenta de los hombres. Aunque el proyecto fracasa —es literalmente
aplastado por la racionalidad en dos frentes: el de la fuerza militar de los

moscos, por un lado; y el del desprecio cientifico humano, por el otro—,

¢ Bernal, Su nombre era muerte, 93.

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 95



JosE PaBro BeniTEZ RUiz

se proyecta hacia el futuro como potencia: el lenguaje de los moscos, con
sus claves y nociones de mundo, es plasmado por el protagonista en un
diario de notas y una guia de interpretacién. Para que el mundo, tras el
proyecto interespecifico iniciado por ambos, pueda eventualmente y en

su totalidad, devenir animal.

Conclusiones: nueva agencia, nueva cultura

Ta quieres saber por qué yo ya no mato moscos en

las noches, como lo hacfa antes. Te lo voy a decir. Los
moscos ya no son mis enemigos, ahora son mis amigos y
quiero que sean los amigos de ustedes, como lo son mios.

(VD)

Devenir animal es dejarse interpelar por mundos desconocidos de agen-
cia cultural, ética y politica. Es escapar del estatismo de un lugar falsa-
mente asignado dentro de una cadena del ser construida desde el lengua-
je jerarquizado y ordenador de la racionalidad. Esto queda evidenciado
con la lectura de Su nombre era muerte de Rafel Bernal, un ejercicio lite-
rario-filoséfico en el cual los limites de una episteme humana, que conci-
be al hombre separado del resto de los seres vivos, son puestos a prueba.
Las conclusiones derivadas de este hermanamiento literario-filoséfico de
horizontes son: (1) Que la episteme moderna-cartesiana asume la vida y
la naturaleza como entidades separadas del cosmos humano y de su capa-
cidad de creacién cultural, y esta construccion conceptual de la realidad
justifica un cierto dominio sobre aquello considerado inferior y mons-
truoso: lo animal. (2) Que esta mirada del mundo, a la luz del vitalismo
de Nietzsche, resulta insuficiente al momento de hacer una descripcion
completa de la cultura y del lugar no-estdtico de las realidades humanas y

no-humanas dentro de ella. (3) Que es posible romper la dicotomia que

96 / Revista de Filosofia - ano 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LENGUAJE, CULTURA Y DEVENIR ANIMAL

separa a la cultura de la naturaleza, a través del concepto de devenir ani-
mal, ya sea en su sentido conceptual-posthumano, como en el caso de la
filosofia de Rosi Braidotti; o en su sentido intuitivo-experiencial, como
lo es en Deleuze y Guattari. (4) Que el devenir animal puede ser coop-
tado por légicas totalizantes y reificantes cuando se concibe solamente
como reconstruccién conceptual de la cultura, esto ha sucedido en el
capitalismo tardio, en sus intentos de cosificar, mercantilizar y consumir
a toda la vida por igual. (5) Que para evitar estos despliegues violentos
hacia la animalidad, el devenir debe considerar tanto una dimensién cul-
tural (simbdlica, creadora de mundo) como una responsabilidad politica
y una propuesta ética: la construccién de un mundo realmente habitable
para la totalidad de la z0é.

El suefio de un mundo tal, en efecto, lo encontramos en el personaje
de Bernal: “Yo he aprendido el idioma de los moscos. No me interrum-
pan, por favor. Si, he aprendido el idioma de los moscos, el idioma que
hablan todos los moscos del mundo, y por medio de ese idioma, me he
comunicado con ellos, hasta llegar a conocer completamente su vida”.”
Bien pues, tras el allanamiento de la z0é en la cultura, el mundo huma-
no ha sido trastocado para siempre. Ante la toma de conciencia de que
compartimos un mismo devenir cultural y natural en el planeta, y al
reconocer la capacidad de accién y agencia cultural, politica y ética de la
vida mds alld de lo humano, solamente queda el reconocimiento de que
nada vivo puede ya sernos ajeno. Saber que, una vez superada la barrera del
lenguaje, la apertura del mundo es un trénsito sin marcha atrds. Se trata,
en fin, de dejarse ser el animal (y dejar a los animales ser el hombre).
Ser el mosco, ser la selva, ser el rio. Ser, sin dejar de ser lo que se es, para

ser también lo que es la otredad.

57 Bernal, Su nombre era muerte, 136.

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 97



JosE PaBro BeniTEZ RUiz

Epilogo

Bernal, con todo, deja al lector con una ficcién incompleta. Su nombre
era muerte incluye tan s6lo uno de los dos voliumenes supuestamente
escritos por su protagonista; tras la muerte del personaje, aquel volumen
que contiene las claves de la interpretacién del lenguaje de los insectos
se pierde en la selva para siempre. Se extravia junto con el nombre del
protagonista, plasmado en su interior. El mundo de los moscos —la po-
sibilidad de un entrecruce con sus horizontes lingiiisticos y culturales—
queda al final velado para los hombres. ;Es acaso Bernal un pesimista
de este encuentro? ;Asume al ser humano todavia demasiado ligado a
la racionalidad moderna como para efectuar este salto a la otredad? Me
atrevo a afirmar, no obstante, que la intencién de Bernal es otra: concibe
al lector como un punto de quiebre para la posibilidad. Le encomienda
la tarea de repensarse a si mismo en la situacién de la selva, de notar en su
propia subjetividad si acaso estd lista para emprender un auténtico deve-
nir mosco: un reencuentro entre la agencia oculta en la vida y el lenguaje
de las realidades hasta ahora subordinadas a lo humano. Queda en el
lector saber si estd dispuesto o no a llevar a cabo este movimiento: si estd
preparado o no para enfrentarse a la apertura radical del hombre hacia la

totalidad inmensa del cosmos viviente.

98 | Revista de Filosofia - ano 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LENGUAJE, CULTURA Y DEVENIR ANIMAL

Referencias

Antiseri, Dario, y Giovani Reale. Historia del pensamiento filoséfico y cien-
tifico. Segunda edicién. Barcelona: Herder, 1995.

Bacon, Francis. Novum organum. Traducido por Cristébal Litrdn. Ma-
drid: Sarpe, 1984.

Bernal, Rafael. Su nombre era muerte. Cuarta edicién. Ciudad de Méxi-
co: Jus, 2005.

Braidotti, Rosi. Lo posthumano. Barcelona: Gedisa, 2015.

Cassirer, Ernst. Antropologia filoséfica. Ciudad de México: Fondo de Cul-
tura Econdémica, 1987.

Deleuze, Gilles, y Félix Guattari. Mil mesetas. Capitalismo y esquizofrenia.
Traducido por José Vizquez. Madrid: Pre-Textos, 1988.

Despret, Vinciane. Penser comme un rat. Versalles: Quae, 2009.

.Living as a Bird. Traducido por Helen Morrison. Padstow: Polity

Press, 2022.

Ezcurdia, José Agustin. “Devenir animal y critica a la modernidad en
el pensamiento de Deleuze.” En Los fildsofos y los animales. Una
historia filoséfica sobre los animales, coordinado por Leticia Flores y
Jorge Linares, coordinadores. Ciudad de México: unam/Almadia,
2021.

Feinmann, José Pablo. La filosofia y el barro de la historia. Buenos Aires:
Planeta, 2008.

Findlen, Paula. Possessing Nature. Musseums, Collecting, and Scientific
Culture in Early Modern Italy. Berkeley: University of California
Press, 1994.

Haraway, Donna. Manifiesto Ciborg: El sueno irdnico de un lenguaje co-

miin para las mujeres en el circuito integrado. 1984. http://reposito-

rio.ciem.ucr.ac.cr/handle/123456789/81. Fecha de consulta: 29

de febrero de 2024.

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 929



JosE PaBro BeniTEZ RUiz

Harrison, Peter. “Descartes on Animals”. 7he Philosophical Quarterly, 42,
naum. 167 (1992):219-227. En https://doi.org/10.2307/2220217.
Fecha de consulta: 28 de febrero de 2024.

Heidegger, Martin. Arte y poesia, segunda edicién. Ciudad de México:
Fondo de Cultura Econémica, 1973.

Lovejoy, Arthur O. La gran cadena del ser. Traduccién de Antonio Des-
monts. Barcelona: Icaria, 1983.

Mann, Thomas. “La filosofia de Nietzsche a la luz de nuestra experien-
cia’. En: Schopenhauer, Nietzsche, Freud. Madrid: Alianza Edito-
rial, 2000. 89-135.

Nietzsche, Friedrich. As? hablaba Zaratustra. Traduccién de M. Lombar-
do. Ciudad de México: Editores Mexicanos Unidos, 2019.
_ . La gaya ciencia. Traduccién de José Jara. Caracas: Monte Avila

Editores, 1990.

Sloterdijk, Peter. Normas para el parque humano, cuarta edicién. Madrid:
Siruela, 2006.

Velayos Castelo, Carmen. “Patentar la vida animal: el caso del oncorra-
tén en Canadd”. Revista Brasileira de Direito Animal, 5, nim. 6
(2010): 11-31. En: https://periodicos.utba.br/index.php/RBDA/
article/view/11069/7984. Fecha de consulta: 29 de febrero de
2024.

Viveiros de Castro, Eduardo. 7he Relative Native: Essays on Indigenous
Conceptual Worlds. Chicago: Hau Books, 2015.

Wittgenstein, Ludwig. Tractatus Logico-Philosophicus. Traduccién de Ja-
cobo Mufioz e Isidoro Reguera. Ciudad de México: Alianza, 1999.

100 / Revista de Filosofia - ao 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



