
RESEÑAS CRÍTICAS DE LIBROS

Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) • 

Esta obra está bajo una licencia de  Creative Commons Attribution-NonCommercial-

ShareAlike 4.0 International License.

pp. 300-307

doi: 10.48102/rdf.v57i158.291

En 1985, mientras Val Plumwood na-
vegaba sola en su canoa en el Parque 
Nacional Kakadu (Australia), un coco-
drilo gigante de agua salada la atrapó, la 
ahogó y dio tres giros de la muerte con 
su cuerpo. Después de sobrevivir a este 
encuentro, Val empezó a escribir sobre 
la vida y la muerte en términos ecoló-
gicos y la existencia humana pensada 
como presa y comida para la naturaleza.

Val Plumwood fue una filósofa, fe-
minista y activista australiana. Al igual 
que el fundador del movimiento de 
la ecología profunda, Arne Naess, Val 
identificó que los problemas ambien-
tales de la época no eran resultados 
de regulaciones, políticas o tecnolo-
gías que debían repensarse, adaptarse 
o reinventarse, sino el resultado de 
actitudes y acciones hacia el mundo 
natural que estaban arraigadas y justi-
ficadas por el pensamiento occidental 
hegemónico.1 En este contexto, escri-

El ojo del cocodrilo, de Val Plumwood

Plumwood, Val El ojo del co-
codrilo. Buenos Aires: Cactus, 
2024. 

Fatima Lomelin

1	 Val Plumwood, El ojo del cocodrilo (Buenos Aires: Cactus, 2024), 13-16. 



  Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) • pp. 300-307

doi: 10.48102/rdf.v57i158.291

Reseña · Val Plumwood. El ojo del cocodrilo.

bió tres libros: The Fight for the Forests 
(1973), Feminism and the Mastery of 
Nature (1993) y Environmental Cul-
ture: The Ecological Crisis Of Reason 
(2002); y más de ochenta artículos 
tales como “Beying Prey” (1995), 
“The Cemetary Wars: Cemeteries, 
Biodiversity and the Sacred” (2007) 
y “Journey to the Heart of Stone” 
(2007), entre otros. 

Su obra El ojo del cocodrilo (2024) 
es de gran relevancia no sólo por los 
conceptos filosóficos que articula, sino 
porque, ante todo, es un texto que an-
sía hacer crítica ecológica a partir de 
la propia experiencia y la propia me-
moria. Incluso se puede afirmar que 
Val tenía una preferencia por las his-
torias y las narrativas literarias. Ella 
dio prioridad a modos más amigables, 
cercanos y afectivos de comunicar las 
críticas ambientales, de forma que tu-
vieran un mayor impacto en los lecto-
res fuera del mundo académico. Según 
ella, las narrativas creativas y poéticas 
nos impulsan a pensar diferente. 

Además, lo que es inmediatamen-
te evidente: el libro es imprescindible 
por el enfoque y la profundidad tan 
rica de su reflexión. Val logra pensar la 
vida y la muerte de una forma radical-

mente distinta a la narrativa occiden-
tal hegemónica: para ella, la muerte 
no es un evento catastrófico, ni el fin 
de la vida humana; es, en cambio, la 
interconexión misma entre todas las 
formas vivas; un ciclo continúo y un 
recordatorio de que cada ser, humano 
o no, comparte el mismo destino: el 
ser materia, ser reciclaje y ser alimento. 

El ojo del cocodrilo es una obra pós-
tuma, editada por Lorraine Shannon. 
En específico, ella estaba escribiendo 
los tres primeros capítulos sobre su 
encuentro con el cocodrilo al momen-
to de su muerte. Y para los siguientes 
capítulos, muchas ideas fueron con-
densadas y recuperadas de otros artí-
culos similares previamente escritos 
por ella. 

En la primera parte, como mencio-
né, Val describe su encuentro con el 
cocodrilo y, a partir de eso, inicia su 
reflexión acerca de la muerte, la depre-
dación y el alimento. En la segunda 
parte, Val describe su relación con Bi-
rubi (su wómbat salvaje) y analiza la 
película Babe con el objetivo de plan-
tear diferentes cuestiones ético-políti-
cas que se encuentran en la relación 
humano-animal. Y, por último, la ter-
cera parte es la que podríamos recono-



Fatima Lomelin

  Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)  /  302

cer como la más filosófica y académica 
por el uso y delimitación de términos, 
que se concentra en nuestra percep-
ción sobre los animales de granja. 

El libro inicia con un prefacio y 
le sigue una introducción escrita por 
Freya Mathews, Kate Rigby y Debo-
rah Rose. Después, el texto se divide 
en tres partes y, a su vez, cada parte 
se divide en capítulos. En la primera 
parte tenemos “Encuentro con el de-
predador, Yekke. La estación seca en 
el País de Piedra” y “La sabiduría de 
la piedra caballera: universo paralelo y 
perspectiva de la presa”. En la segunda 
parte “Velorio wómbat. En memo-
ria de Birubi” y “Babe: el cuento de 
la carne que habla”. Por último, en la 
tercera parte está “Animales y ecolo-
gía: hacia una mejor integración” y 
“De mal gusto: hacia un enfoque ali-
mentario de la muerte.” 

El capítulo final fue integrado con 
el objetivo de entretejer, y reforzar las 
reflexiones y los conceptos que se es-
bozaron a lo largo del libro. Por tanto, 
la presente reseña no profundiza en la 
información a partir de un resumen 
de las partes o de los capítulos, sino a 
partir del resumen de las ideas que ella 
quiere comunicar. 

La primera idea que Val discute 
es la necesidad de descolonizar el ali-
mento, la muerte y la depredación. 
Según ella, occidente nos ha ense-
ñado a ignorar nuestra animalidad 
y a demonizar y excepcionalizar la 
depredación. Así es que terminamos 
pensando que la depredación es algo 
que únicamente hacemos nosotros a 
seres inferiores, pero nunca como algo 
que otros seres nos hacen; pensamos 
la depredación como un sufrimiento 
antinatural e imprescindible para los 
humanos, porque nos es imposible 
pensarnos sólo como carne y, por tan-
to, sólo como alimento: 

[...] descubrí al instante en que 

aquella poderosa mandíbula me 

atrapó, de que había algo increíble 

y totalmente errado en lo que esta-

ba sucediendo, una especie de error 

de identidad [...] ¡este mundo no 

era así! La criatura estaba rompien-

do las reglas, estaba completamente 

equivocada, absolutamente errada 

en pensar que mi existencia podía 

ser reducida a alimento. Como ser 

humano, yo era mucho más que ali-

mento. Rebajarme de este modo era 

un insulto y una negación de todo 



Reseña · Val Plumwood. El ojo del cocodrilo.

  Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)  /  303

lo que yo era [...] ¡No sólo era in-

justo, sino que era irreal! No podía 

estar sucediendo.2 

Val hace la diferencia entre el universo 
de la justicia personal, como aquel en 
donde se encuentran todas las ilusio-
nes y ficciones humanas que nos man-
tienen por encima de los animales, y el 
universo ecológico, donde somos -an-
tes y más importante que nada- pre-
sa, alimento y carne. Y si bien es cierto 
que como seres humanos tenemos la 
posibilidad de habitar ambos univer-
sos, también es cierto que intencio-
nalmente ignoramos, rechazamos y 
expulsamos al segundo. Para Val, de-
bemos empezar por saltar, movernos y 
existir entre un universo y otro. 

Como siguiente punto, Val descri-
be lo que puede ser una “filosofía y éti-
ca de la carne”. Como mencioné, no  
nos vemos como alimento porque 
no nos vemos como carne, y no nos 
vemos como carne porque el huma-
no-hombre occidental es pura mente 
en abstracto y ninguna corporeidad. 

“La carne elimina totalmente la posi-
ción de sujeto hablante: es imposible 
definir la carne como un sujeto expre-
sivo y narrativo.”3 La carne no habla y 
mucho menos piensa. Para explicar este 
punto, Val analiza cómo la película de 
Babe nos confronta con un animal que 
es carne (el cerdo), pero que al mismo 
tiempo es un sujeto expresivo y narra-
tivo (una carne que habla). Estamos 
convencidos de separar a la mascota del 
animal que es carne: “el animal masco-
ta es un sujeto comunicativo y ético, 
que en el plano ideal está destinado a 
recibir cierta consideración. No es el 
caso del animal que es carne”,4 que no 
expresa ni piensa, sólo existe. Para Val, 
regresar y posicionarse desde el univer-
so ecológico implica necesariamente 
pensar en una carne que piensa y en la 
carne que somos.

La siguiente crítica de Val es hacia 
el individualismo político que nos 
hace afirmar la narrativa de “mi cuer-
po es mío, me pertenece sólo a mí y 
no le debe rendir cuentas a nadie más 
que a mí”, que si bien es cierto en el 

2 	 Plumwood, El ojo del cocodrilo, 25.
3  	 Plumwood, El ojo del cocodrilo, 93.
4 	 Plumwood, El ojo del cocodrilo, 115.



Fatima Lomelin

  Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)  /  304

universo de la justicia personal, no lo 
es del todo cierto en el universo ecoló-
gico. En el universo ecológico –donde 
el cuerpo no es más que pura materia– 
nuestros cuerpos no nos pertenecen 
en lo absoluto. En el universo ecológi-
co el cuerpo en descomposición fluye 
dentro de la cadena alimenticia, con-
virtiéndose en vida, alimento y hogar 
de otros seres vivos y geológicos. Por 
tanto, en este universo, la muerte no 
es la tragedia del fin de la vida; es un 
proceso de reciclaje en el que el cuerpo 
retorna a la tierra y nutre otras formas 
de vida. 

Con esto, Val da un paso más allá 
y acusa a las prácticas funerarias oc-
cidentales, especialmente el ataúd, de 
demonizar la materialidad, entorpecer 
la descomposición y separar al cuerpo 
de ser alimento: 

En el universo de la justicia perso-

nal, el sujeto individual es como un 

castillo amurallado y rodeado por 

un foso. Está bajo constante asedio, 

y concentrado obsesiva y desespe-

radamente en mantener su cuerpo 

fuera del alcance de los otros, y rete-

nerlo exclusivamente para sí mismo 

[...] Cualquier intento de intercam-

bio [de materia] es concebido como 

una atrocidad, una injusticia que 

debe ser resistida hasta el final [...] 

mosquitos, sanguijuelas, garrapatas. 

Estos seres irritan nuestra sensibi-

lidad de propietarios. En el otro 

universo, estar en un cuerpo es más 

bien como sacar un libro de la bi-

blioteca, libro que tarde o temprano 

será reclamado por otros solicitan-

tes, quienes reescribirán la historia 

completa en cuanto lo reciban.5

Para fortalecer y concluir esta crítica, 
Val introduce el término cielismo para 
describir cómo estas prácticas impli-
can pensar la tierra como un lugar 
transitorio y el cielo como el destino 
final verdaderamente digno para los 
humanos. Así, “el sólido ataúd apunta 
a mantener este cuerpo celestial aleja-
do de la tierra y otras formas de vida 
tanto como sea posible y conservarlo 
en buen estado para el retorno a su 
hogar superior”.6 

5	 Plumwood, El ojo del cocodrilo, 59-60.
6 	 Plumwood, El ojo del cocodrilo, 148.



Reseña · Val Plumwood. El ojo del cocodrilo.

  Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)  /  305

En el capítulo “Velorio wómbat. 
En memoria de Birubi,” Val detalla 
su relación con Birubi. Es un capítu-
lo verdaderamente hermoso no sólo 
por el gozo de leer la particularidad, 
los gustos y la voluntad de un animal 
completamente ajeno, sino porque 
también introduce una categoría que 
–a mi consideración– debería pen-
sarse y vivirse desde cualquier vín-
culo cercano entre seres humanos y 
animales: la familiaridad salvaje. Val 
narra cómo Birubi nunca dejó de ser 
la criatura conflictiva, recelosa, caza-
dora y fuerte que es particular de un 
wómbat. Birubi entró al mundo de la 
cultura determinado a no adaptarse 
a la voluntad humana, “conservando 
completamente su wombatidad”. Y 
la familiaridad salvaje significa jus-
tamente eso: lidiar con un otro real, 
respetando las necesidades, reglas y 
personalidades de ambos lados y en-
contrar formas creativas de solucionar 
el conflicto. Y si no es posible, como 
dice Val, aprender a ceder. Así, la fa-
miliaridad se entiende en términos de 

elegir relacionarse constantemente a 
pesar de todo y lo salvaje en términos 
de aceptar los otros términos, por más 
“no civilizatorios” que sean, y no pre-
tender domesticar a un animal con la 
excusa de una “convivencia pacífica y 
ordenada”. 

Por último, Val hace la diferencia 
entre el veganismo ontológico y el ani-
malismo ecológico. El primero refiere a 
una “teoría que defiende la abstención 
universal de todo tipo de uso de los 
animales como única alternativa a la 
dominación y como medio principal 
para defenderlos de los daños que pro-
voca”,7 mientras que el segundo “de-
fiende y celebra a los animales, y alien-
ta una ética dialógica de intercambio 
y negociación, o colaboración, entre 
humanos y animales, emprendiendo 
al mismo tiempo una revaluación de 
la identidad humana que afirma su 
inclusión en las esferas animal y ecoló-
gica”.8 Ambos términos son relevantes 
porque aclaran muchas cuestiones so-
bre cómo entender y llevar a cabo el 
activismo animal, así como trazar dis-

7 	 Plumwood, El ojo del cocodrilo, 122.
8 	 Plumwood, El ojo del cocodrilo, 122.



Fatima Lomelin

  Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)  /  306

cusiones en torno al abandono del uso 
de los animales o su uso respetuoso. 
En síntesis, el veganismo ontológico 
tiene un rasgo paradójico: considera 
tabú el hecho real de que los animales 
son alimento, por lo que se opone a 
todo tipo de uso o beneficio de los ani-
males. En cambio, el animalismo eco-
lógico parte de reconocer que si bien 
hay en las formas instrumentales de 
relacionarse con los animales, también 
hay momentos en los que los animales 
son utilizados sin caer en formas dañi-
nas del instrumentalismo. 

En cuanto a los argumentos, consi-
dero profundamente valioso el hecho 
de que, a diferencia de otras personas 
filósofas occidentales, Val está reflexio-
nando y compartiendo sus reflexiones, 
no está diagnosticando ningún proble-
ma. Es así que si bien se podría dudar 
de que sus ideas sean principios onto-
lógicos universales, no podemos dudar 
de que estas ideas sean principios onto-
lógicos para ella y para quienes se repre-
sentan en sus experiencias. Y pienso que 
esa es otra dimensión igual de podero-
sa de su escritura: al ser una redacción 
primariamente vivencial, transforma 
especialmente (pero no únicamente) a 
quienes hayan experimentado lo mis-

mo, desde el amor incondicional hacia 
un animal, hasta sus mordeduras o ata-
ques. Por ejemplo, yo soy una persona 
que sufre inmensamente con los pique-
tes de mosco. Soy alérgica y ser picada 
da paso a varias reacciones dolorosas en 
mi piel, que si bien no son extremas, 
son lo suficientemente molestas para 
modificar mi comportamiento. Fue 
hasta que leí El ojo del cocodrilo que 
noté esta dualidad de universos de la 
que Val habla (el universo ecológico y 
el universo de la justicia personal). Me 
doy cuenta de que siempre he mostra-
do comportamientos típicos de presa 
(evadir a toda costa ciertos territorios y 
climas, abusar del repelente para camu-
flajearme y sobrevivir a una picadura 
más, huir ante todo cuando siento la 
mínima presencia de insectos volado-
res y experimentar el más grande terror 
cuando escucho zumbidos cerca), pero 
nunca me he reconocido como tal. Al 
contrario, siempre me he reconocido 
como humana que puede en cualquier 
momento eliminar sin problema al 
torpe y diminuto mosquito e imponer 
su existencia. Y creo que esto no tiene 
tanto que ver con el tamaño del animal 
que me come, sino con mi jerarquía on-
tológica sobre todas las cosas. Además, 



Reseña · Val Plumwood. El ojo del cocodrilo.

  Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)  /  307

por mucho tiempo me sostuve en la na-
rrativa de la justicia personal, pensando 
que es increíblemente, pues, injusto que 
los moscos amenacen tanto mi exis-
tencia. Y si bien los piquetes de mosco 
no son lo mismo que un ataque de un 
cocodrilo, el principio sí lo es: para los 
mosquitos no soy más que un alimen-
to verdaderamente delicioso, una carne 
verdaderamente vulnerable, y yo, por 
tanto, debería aceptar mi animalidad. 

En definitiva, el texto de Val es 
sumamente revelador por todo lo 
anterior, pero su debilidad radica jus-
tamente en situarse en la experiencia 
como punto de partida: según mi con-
sideración, las reflexiones que surgen 
de alguna experiencia específica des-
tacan mucho más que las reflexiones 
que no. Es decir, hay ideas que atraen 
enormemente (como su encuentro 
con el cocodrilo y su relación con Bi-
rubi, que son, justamente narrativas a 
partir de la memoria), pero también 
hay otras que no se distinguen mucho 
de una discusión académica más sobre 
el tema (como la distinción entre el 
veganismo ontológico y el animalis-
mo ecológico). Y si ya es un libro re-
lativamente corto, lo atractivo –según 
mi consideración– se siente aún más 

breve. No obstante, vale toda la pena 
del mundo, pues es breve pero infini-
tamente poderoso y transformador. 

Como conclusión recojo algo que 
aprendí de leer a Val: es diferente cues-
tionar los hechos, a cuestionar los va-
lores. Y Val hace lo primero. Cuestio-
nar los valores implica, según lo que 
entiendo, cuestionar los paradigmas 
positivos y negativos que configura-
mos a partir de la realidad (por ejem-
plo, cuestionar la jerarquía histórica y 
actual de los mosquitos, los cocodrilos 
o cualquier animal). En cambio, ob-
servar y ver qué surge a partir de los 
hechos (observar el hecho mismo de 
que el mosquito me pique y que el 
cocodrilo me coma) nos acerca a lo 
que tal vez compone la realidad en sí 
misma. Si es que aún queremos pensar 
en ella. 


