RESENAS CRITICAS DE LIBROS

El ojo del cocodrilo, de Val Plumwood

Fatima Lomelin

En 1985, mientras Val Plumwood na-

EI_ UJO vegaba sola en su canoa en el Parque
DEL COCODRILOD = Meciond! Kekadu (Australia), un coco-
g

drilo gigante de agua salada la atrapé, la
ahogd y dio tres giros de la muerte con
su cuerpo. Después de sobrevivir a este
encuentro, Val empezd a escribir sobre

la vida y la muerte en términos ecold-

gicos y la existencia humana pensada

como presa y comida para la naturaleza.

AL

Val Plumwood fue una filésofa, fe-

PLUMWOOD - - . .
minista y activista australiana. Al igual
@ que el fundador del movimiento de
Cactus ocoumsus: la ecologia profunda, Arne Naess, Val

identificé que los problemas ambien-
tales de la época no eran resultados
Plumwood, Val E/ ojo del co- de regulaciones, politicas o tecnolo-
codrilo. Buenos Aires: Cactus, glas que debian repensarse, adaptarse
2024. o reinventarse, sino el resultado de
actitudes y acciones hacia el mundo
natural que estaban arraigadas y justi-
ficadas por el pensamiento occidental

egemonico. este contexto, escri-
hegemonico.! En este context ri

' Val Plumwood, £/ ojo del cocodrilo (Buenos Aires: Cactus, 2024), 13-16.

@ MO0 Esta obra estd bajo una licencia de Creative Commons Attribution-NonCommercial-

BY NC SA . . .
ShareAlike 4.0 International License.

doi: 10.48102/rdf.v57i158.291
Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) « pp. 300-307



RESENA - VaL PLumwooDb. EL 0j0 DEL COCODRILO.

bié tres libros: 7he Fight for the Forests
(1973), Feminism and the Mastery of
Nature (1993) y Environmental Cul-
ture: The Ecological Crisis Of Reason
(2002); y mds de ochenta articulos
tales como “Beying Prey” (1995),
“The Cemetary Wars: Cemeteries,
Biodiversity and the Sacred” (2007)
y “Journey to the Heart of Stone”
(2007), entre otros.

Su obra E/ gjo del cocodrilo (2024)
es de gran relevancia no sélo por los
conceptos filoséficos que articula, sino
porque, ante todo, es un texto que an-
sfa hacer critica ecoldgica a partir de
la propia experiencia y la propia me-
moria. Incluso se puede afirmar que
Val tenfa una preferencia por las his-
torias y las narrativas literarias. Ella
dio prioridad a modos mds amigables,
cercanos y afectivos de comunicar las
criticas ambientales, de forma que tu-
vieran un mayor impacto en los lecto-
res fuera del mundo académico. Segtin
ella, las narrativas creativas y poéticas
nos impulsan a pensar diferente.

Ademis, lo que es inmediatamen-
te evidente: el libro es imprescindible
por el enfoque y la profundidad tan
rica de su reflexion. Val logra pensar la

vida y la muerte de una forma radical-

Revista de Filosofia - afio 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)

mente distinta a la narrativa occiden-
tal hegemoénica: para ella, la muerte
no es un evento catastréfico, ni el fin
de la vida humana; es, en cambio, la
interconexién misma entre todas las
formas vivas; un ciclo continto y un
recordatorio de que cada ser, humano
o no, comparte el mismo destino: el
ser materia, ser reciclaje y ser alimento.

El ojo del cocodrilo es una obra pés-
tuma, editada por Lorraine Shannon.
En especifico, ella estaba escribiendo
los tres primeros capitulos sobre su
encuentro con el cocodrilo al momen-
to de su muerte. Y para los siguientes
capitulos, muchas ideas fueron con-
densadas y recuperadas de otros arti-
culos similares previamente escritos
por ella.

En la primera parte, como mencio-
né, Val describe su encuentro con el
cocodrilo y, a partir de eso, inicia su
reflexion acerca de la muerte, la depre-
dacién y el alimento. En la segunda
parte, Val describe su relacién con Bi-
rubi (su wémbat salvaje) y analiza la
pelicula Babe con el objetivo de plan-
tear diferentes cuestiones ético-politi-
cas que se encuentran en la relacién
humano-animal. Y, por tltimo, la ter-

cera parte es la que podriamos recono-

doi: 10.48102/rdf.v57i158.291
pp- 300-307



Farima LoMELIN

cer como la mds filoséfica y académica
por el uso y delimitacién de términos,
que se concentra en nuestra percep-
cién sobre los animales de granja.

El libro inicia con un prefacio y
le sigue una introduccién escrita por
Freya Mathews, Kate Rigby y Debo-
rah Rose. Después, el texto se divide
en tres partes y, a su vez, cada parte
se divide en capitulos. En la primera
parte tenemos “Encuentro con el de-
predador, Yekke. La estacién seca en
el Pais de Piedra” y “La sabiduria de
la piedra caballera: universo paralelo y
perspectiva de la presa”. En la segunda
parte “Velorio wémbat. En memo-
ria de Birubi” y “Babe: el cuento de
la carne que habla”. Por dltimo, en la
tercera parte estd “Animales y ecolo-
gia: hacia una mejor integraciéon” y
“De mal gusto: hacia un enfoque ali-
mentario de la muerte.”

El capitulo final fue integrado con
el objetivo de entretejer, y reforzar las
reflexiones y los conceptos que se es-
bozaron a lo largo del libro. Por tanto,
la presente resefia no profundiza en la
informacién a partir de un resumen
de las partes o de los capitulos, sino a
partir del resumen de las ideas que ella

quiere comunicar.

Revista de Filosofia - ano 57 - nim. 158 - enero-junio 2025

La primera idea que Val discute
es la necesidad de descolonizar el ali-
mento, la muerte y la depredacion.
Segtn ella, occidente nos ha ense-
fiado a ignorar nuestra animalidad
y a demonizar y excepcionalizar la
depredacion. Asi es que terminamos
pensando que la depredacién es algo
que Unicamente hacemos nosotros a
seres inferiores, pero nunca como algo
que otros seres nos hacen; pensamos
la depredacién como un sufrimiento
antinatural e imprescindible para los
humanos, porque nos es imposible
pensarnos s6lo como carne y, por tan-

to, s6lo como alimento:

[...] descubri al instante en que
aquella poderosa mandibula me
atrapd, de que habfa algo increible
y totalmente errado en lo que esta-
ba sucediendo, una especie de error
de identidad |...] jeste mundo no
era asi! La criatura estaba rompien-
do las reglas, estaba completamente
equivocada, absolutamente errada
en pensar que mi existencia podia
ser reducida a alimento. Como ser
humano, yo era mucho mds que ali-
mento. Rebajarme de este modo era

un insulto y una negacién de todo

- ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 302



RESENA - VaL PLumwoob. EL 0jo DEL COCODRILO.

lo que yo era [...] iNo sélo era in-
justo, sino que era irreal! No podia

estar sucediendo.?

Val hace la diferencia entre el universo
de la justicia personal, como aquel en
donde se encuentran todas las ilusio-
nes y ficciones humanas que nos man-
tienen por encima de los animales, y el
universo ecoldgico, donde somos —an-
tes y mds importante que nada— pre-
sa, alimento y carne. Y si bien es cierto
que como seres humanos tenemos la
posibilidad de habitar ambos univer-
sos, también es cierto que intencio-
nalmente ignoramos, rechazamos y
expulsamos al segundo. Para Val, de-
bemos empezar por saltar, movernos y
existir entre un universo y otro.
Como siguiente punto, Val descri-
be lo que puede ser una “filosofia y éti-
ca de la carne”. Como mencioné, no
nos vemos como alimento porque
No nos vemos COmMo carne, y No nos
vemos como carne porque el huma-
no-hombre occidental es pura mente

en abstracto y ninguna corporeidad.

2 Plumwood, El ojo del cocodrilo, 25.
3 Plumwood, £/ ojo del cocodrilo, 93.
* Plumwood, E/ ojo del cocodrilo, 115.

“La carne elimina totalmente la posi-
cién de sujeto hablante: es imposible
definir la carne como un sujeto expre-
sivo y narrativo.”® La carne no habla y
mucho menos piensa. Para explicar este
punto, Val analiza cémo la pelicula de
Babe nos confronta con un animal que
es carne (el cerdo), pero que al mismo
tiempo es un sujeto expresivo y narra-
tivo (una carne que habla). Estamos
convencidos de separar a la mascota del
animal gue es carne: “el animal masco-
ta es un sujeto comunicativo y ético,
que en el plano ideal estd destinado a
recibir cierta consideracién. No es el
caso del animal que es carne”,* que no
expresa ni piensa, sélo existe. Para Val,
regresar y posicionarse desde el univer-
so ecolégico implica necesariamente
pensar en una carne que piensa y en la
carne que somos.

La siguiente critica de Val es hacia
el individualismo politico que nos
hace afirmar la narrativa de “mi cuer-
po es mio, me pertenece s6lo a mi y
no le debe rendir cuentas a nadie mds

que a mi”, que si bien es cierto en el

Revista de Filosofia - afo 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 303



Farima LoMELIN

universo de la justicia personal, no lo
es del todo cierto en el universo ecols-
gico. En el universo ecolégico —donde
el cuerpo no es méds que pura materia—
nuestros cuerpos No nos pertenecen
en lo absoluto. En el universo ecolégi-
co el cuerpo en descomposicién fluye
dentro de la cadena alimenticia, con-
virtiéndose en vida, alimento y hogar
de otros seres vivos y geoldgicos. Por
tanto, en este universo, la muerte no
es la tragedia del fin de la vida; es un
proceso de reciclaje en el que el cuerpo
retorna a la tierra y nutre otras formas
de vida.

Con esto, Val da un paso mids alld
y acusa a las préicticas funerarias oc-
cidentales, especialmente el atatid, de
demonizar la materialidad, entorpecer
la descomposicién y separar al cuerpo

de ser alimento:

En el universo de la justicia perso-
nal, el sujeto individual es como un
castillo amurallado y rodeado por
un foso. Estd bajo constante asedio,
y concentrado obsesiva y desespe-

radamente en mantener su cuerpo

> Plumwood, £/ ojo del cocodrilo, 59-60.
¢ Plumwood, £ ojo del cocodrilo, 148.

fuera del alcance de los otros, y rete-
nerlo exclusivamente para s{ mismo
[...] Cualquier intento de intercam-
bio [de materia] es concebido como
una atrocidad, una injusticia que
debe ser resistida hasta el final [...]
mosquitos, sanguijuelas, garrapatas.
Estos seres irritan nuestra sensibi-
lidad de propietarios. En el otro
universo, estar en un cuerpo es més
bien como sacar un libro de la bi-
blioteca, libro que tarde o temprano
serd reclamado por otros solicitan-
tes, quienes reescribirdn la historia

completa en cuanto lo reciban.

Para fortalecer y concluir esta critica,
Val introduce el término cielismo para
describir cémo estas prdcticas impli-
can pensar la tierra como un lugar
transitorio y el cielo como el destino
final verdaderamente digno para los
humanos. Asi, “el sélido ataid apunta
a mantener este cuerpo celestial aleja-
do de la tierra y otras formas de vida
tanto como sea posible y conservarlo
en buen estado para el retorno a su

hogar superior”.

Revista de Filosofia - afio 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 304



RESENA - VaL PLumwoob. EL 0jo DEL COCODRILO.

En el capitulo “Velorio wémbat.
En memoria de Birubi,” Val detalla
su relacién con Birubi. Es un capitu-
lo verdaderamente hermoso no sélo
por el gozo de leer la particularidad,
los gustos y la voluntad de un animal
completamente ajeno, sino porque
también introduce una categorfa que
—a mi consideracién— deberia pen-
sarse y vivirse desde cualquier vin-
culo cercano entre seres humanos y
animales: la familiaridad salvaje. Val
narra cémo Birubi nunca dejé de ser
la criatura conflictiva, recelosa, caza-
dora y fuerte que es particular de un
woémbat. Birubi entré al mundo de la
cultura determinado a no adaptarse
a la voluntad humana, “conservando
completamente su wombatidad”. Y
la familiaridad salvaje significa jus-
tamente eso: lidiar con un otro real,
respetando las necesidades, reglas y
personalidades de ambos lados y en-
contrar formas creativas de solucionar
el conflicto. Y si no es posible, como
dice Val, aprender a ceder. Asi, la fa-

miliaridad se entiende en términos de

7 Plumwood, £l ojo del cocodrilo, 122.
8 Plumwood, £/ ojo del cocodrilo, 122.

elegir relacionarse constantemente a
pesar de todo y lo salvaje en términos
de aceptar los otros términos, por més
“no civilizatorios” que sean, y no pre-
tender domesticar a un animal con la
excusa de una “convivencia pacifica y
ordenada”.

Por tltimo, Val hace la diferencia
entre el veganismo ontoldgico y el ani-
malismo ecoldgico. El primero refiere a
una “teorfa que defiende la abstencién
universal de todo tipo de uso de los
animales como Unica alternativa a la
dominacién y como medio principal
para defenderlos de los dafos que pro-
voca”,” mientras que el segundo “de-
fiende y celebra a los animales, y alien-
ta una ¢ética dialdgica de intercambio
y negociacién, o colaboracién, entre
humanos y animales, emprendiendo
al mismo tiempo una revaluacién de
la identidad humana que afirma su
inclusién en las esferas animal y ecolé-
gica”.® Ambos términos son relevantes
porque aclaran muchas cuestiones so-
bre cémo entender y llevar a cabo el

activismo animal, as{ como trazar dis-

Revista de Filosofia - ao 57 - ndm. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 305



Farima LoMELIN

cusiones en torno al abandono del uso
de los animales o su uso respetuoso.
En sintesis, el veganismo ontoldgico
tiene un rasgo paradéjico: considera
tabt el hecho real de que los animales
son alimento, por lo que se opone a
todo tipo de uso o beneficio de los ani-
males. En cambio, el animalismo eco-
légico parte de reconocer que si bien
hay en las formas instrumentales de
relacionarse con los animales, también
hay momentos en los que los animales
son utilizados sin caer en formas dani-
nas del instrumentalismo.

En cuanto a los argumentos, consi-
dero profundamente valioso el hecho
de que, a diferencia de otras personas
fildsofas occidentales, Val estd reflexio-
nando y compartiendo sus reflexiones,
no estd diagnosticando ningdn proble-
ma. Es asi que si bien se podria dudar
de que sus ideas sean principios onto-
l6gicos universales, no podemos dudar
de que estas ideas sean principios onto-
16gicos para ella y para quienes se repre-
sentan en sus experiencias. Y pienso que
esa es otra dimensién igual de podero-
sa de su escritura: al ser una redaccién
primariamente vivencial, transforma
especialmente (pero no Gnicamente) a

quienes hayan experimentado lo mis-

Revista de Filosofia - ano 57 - nim. 158 - enero-junio 2025

mo, desde el amor incondicional hacia
un animal, hasta sus mordeduras o ata-
ques. Por ejemplo, yo soy una persona
que sufre inmensamente con los pique-
tes de mosco. Soy alérgica y ser picada
da paso a varias reacciones dolorosas en
mi piel, que si bien no son extremas,
son lo suficientemente molestas para
modificar mi comportamiento. Fue
hasta que lei E/ ojo del cocodrilo que
noté esta dualidad de universos de la
que Val habla (el universo ecolégico y
el universo de la justicia personal). Me
doy cuenta de que siempre he mostra-
do comportamientos tipicos de presa
(evadir a toda costa ciertos territorios y
climas, abusar del repelente para camu-
flajearme y sobrevivir a una picadura
més, huir ante todo cuando siento la
minima presencia de insectos volado-
res y experimentar el mds grande terror
cuando escucho zumbidos cerca), pero
nunca me he reconocido como tal. Al
contrario, siempre me he reconocido
como humana que puede en cualquier
momento eliminar sin problema al
torpe y diminuto mosquito e imponer
su existencia. Y creo que esto no tiene
tanto que ver con el tamafio del animal
que me come, sino con mi jerarquia on-

toldgica sobre todas las cosas. Ademds,

- ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 306



RESENA - VaL PLumwoob. EL 0jo DEL COCODRILO.

por mucho tiempo me sostuve en la na-
rrativa de la justicia personal, pensando
que es increiblemente, pues, injusto que
los moscos amenacen tanto mi exis-
tencia. Y si bien los piquetes de mosco
no son lo mismo que un ataque de un
cocodrilo, el principio si lo es: para los
mosquitos no soy mds que un alimen-
to verdaderamente delicioso, una carne
verdaderamente vulnerable, y yo, por
tanto, deberfa aceptar mi animalidad.
En definitiva, el texto de Val es
sumamente revelador por todo lo
anterior, pero su debilidad radica jus-
tamente en situarse en la experiencia
como punto de partida: segtin mi con-
sideracidn, las reflexiones que surgen
de alguna experiencia especifica des-
tacan mucho mds que las reflexiones
que no. Es decir, hay ideas que atraen
enormemente (como su encuentro
con el cocodrilo y su relacién con Bi-
rubi, que son, justamente narrativas a
partir de la memoria), pero también
hay otras que no se distinguen mucho
de una discusién académica mds sobre
el tema (como la distincién entre el
veganismo ontoldgico y el animalis-
mo ecoldgico). Y si ya es un libro re-
lativamente corto, lo atractivo —segtin

mi consideracién— se siente ain mds

breve. No obstante, vale toda la pena
del mundo, pues es breve pero infini-
tamente poderoso y transformador.
Como conclusién recojo algo que
aprend{ de leer a Val: es diferente cues-
tionar los hechos, a cuestionar los va-
lores. Y Val hace lo primero. Cuestio-
nar los valores implica, segin lo que
entiendo, cuestionar los paradigmas
positivos y negativos que configura-
mos a partir de la realidad (por ejem-
plo, cuestionar la jerarquia histérica y
actual de los mosquitos, los cocodrilos
o cualquier animal). En cambio, ob-
servar y ver qué surge a partir de los
hechos (observar el hecho mismo de
que el mosquito me pique y que el
cocodrilo me coma) nos acerca a lo
que tal vez compone la realidad en si
misma. Si es que ain queremos pensar

en ella.

Revista de Filosofia - ao 57 - ndm. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 307



