
TRADUCCIÓN

Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) 

Esta obra está bajo una licencia de  Creative Commons Attribution-NonCommercial-

ShareAlike 4.0 International License.

• pp. 240-288

doi: 10.48102/rdf.v57i158.288

Sobre la 
apropiación 
epistémica
On Epistemic 
Appropriation

Traducción

Gonzalo Bustamante Moya

Universidad de Oregón, EUA

gonzalob@uoregon.edu

orcid: 0009-0004-3205-5943

Emmalon Davis 
Universidad de Michigan, EUA 

davisemm@umich.edu 

orcid: 0000-0002-6625-7525



Recepción 19-01-23 / Aceptación 10-03-23

Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) • pp. 240-288

doi: 10.48102/rdf.v57i158.288

Traducción · Sobre la apropiación epistémica

Resumen
En este artículo doy cuenta de una práctica epistémica injusta —la apropiación 
epistémica—, que daña a agentes de conocimiento marginalizados en el trans-
curso de la diseminación conceptual y la asimilación intercomunal. El daño de 
la apropiación epistémica es doble. En primer lugar, mientras que los recursos 
epistémicos desarrollados en los márgenes son asimilados por audiencias domi-
nantes, dichos recursos son explícitamente desprendidos de los agentes de cono-
cimiento marginalizados responsables de su producción. En segundo lugar, los 
recursos epistémicos desarrollados en los márgenes y que han sido desprendidos 
de ellos se utilizan en discursos dominantes, en formas que benefician despro-
porcionadamente a los poderosos.

Palabras clave: apropiación epistémica, injusticia epistémica, opresión episté-
mica, prácticas epistémicas, epistemología social, Miranda Fricker.

Abstract
In this article, I offer an account of an unjust epistemic practice-namely, epis-
temic appropriation-that harms marginalized knowers through the course of 
conceptual dissemination and intercommunal uptake. The harm of epistemic 
appropriation is twofold. First, while epistemic resources developed within the 
margins gain uptake with dominant audiences, those resources are overtly de-
tached from the marginalized knowers responsible for their production. Second, 
epistemic resources developed within, but detached from, the margins are utilized 
in dominant discourses in ways that disproportionately benefit the powerful.

Keywords: epistemic appropriation, epistemic injustice, epistemic practices, 
epistemic oppression, social epistemology, Miranda Fricker.



Emmalon Davis 

242  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

*	Emmalon Davis es profesora asistente de Filosofía en la Universidad de Michigan, en donde 
también es becaria colegiada de la Facultad de Literatura, Ciencias y Artes (lsa) y miem-
bro del Centro Nacional para la Diversidad Institucional (ncid). Realizó su doctorado en 
Filosofía en la Universidad de Indiana en Bloomington, Indiana, y se especializa en ética, 
filosofía social y política y epistemología, particularmente en las intersecciones de estas 
áreas con la filosofía de la raza y la filosofía feminista. Su investigación explora los procesos 
sociales mediante los cuales el conocimiento se desarrolla colectivamente y se disemina 
dentro (y a través) de diversas comunidades. La doctora Davis se enfoca en entender cómo 
las injusticias basadas en raza y género influyen en y distorsionan los procesos epistémicos.

Nota sobre el artículo
La versión original de este artículo apareció como Emmalon Davis, “On Epistemic Appro-
priation”, Ethics 128 (2018): 702-727. https://doi.org/10.1086/697490. La presente traduc-
ción fue realizada por Gonzalo Bustamante Moya con el permiso expreso de la autora y de 
Ethics y tras la cesión de los derechos de traducción y distribución por parte de University 
of Chicago Press. Tanto la autora como el traductor quieren expresar su agradecimiento a 
Abigail Iturra y Francisco Calderón Ossa por sus por sus invaluables contribuciones a la 
presente traducción.



Traducción · Sobre la apropiación epistémica

Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  243

1. Sobre el intercambio de recursos epistémicos: 
algunas notas preliminares1

Según el recuento de la injusticia hermenéutica desarrollado por Miranda 
Fricker, una hablante es víctima de una injusticia hermenéutica si algún 
aspecto significativo de su experiencia social se oscurece “debido a una 
laguna en los recursos hermenéuticos colectivos”.2 Una mujer, a princi-
pios de la década de 1960, incapaz de comunicar la gravedad de las in-
sinuaciones sexuales no deseadas por parte de un compañero de trabajo, 
sufre injusticia hermeneútica, según Fricker, debido a que el concepto de 
“acoso sexual” no ha sido desarrollado aún. Los “recursos hermenéuticos 
colectivos” se refieren al conjunto de recursos epistémicos interpretativos 
(por ejemplo, conceptos, significados, historias, tropos) compartidos en-
tre interlocutores. Al discutir la idea de recursos hermenéuticos colectivos 
se debe distinguir entre recursos hermenéuticos colectivos intercomunales 
e intracomunales.3 Un conjunto de recursos es compartido intracomu-

1	 Este artículo se benefició de conversaciones con las audiencias de la División del Pacífico 2017 de la 
American Philosophical Association y el Feminist Utopias Symposium, así como de las audiencias 
en los departamentos de filosofía de la Universidad de Tufts, The New School for Social Research, 
la Universidad de Oregón, ucla y Agnes Scott College. Agradezco también a Marcia Baron, Allen 
Wood, Miranda Fricker, Micol Siegel, Taylor Rogers y Wade Munroe por su retroalimentación con 
los borradores anteriores, la cual fue sumamente útil. Estoy particularmente en deuda con Noralyn 
Masselink, quien leyó múltiples versiones del artículo, y con la académica independiente Anastazia 
Schmid, por las amplias discusiones al respecto. Finalmente, agradezco a los dos revisores anónimos 
y a los editores de Ethics por sus perspicaces sugerencias.

2	 Véase: Miranda Fricker, Epistemic Injustice: Power and Ethics in Knowing (Oxford: Oxford Universi-
ty Press, 2007), 159. [Miranda Fricker, Injusticia epistémica: el poder y la ética del conocimiento, trad. 
Ricardo García Pérez (Barcelona: Herder, 2017), 255; traducción modificada].

3	 En su libro de 2007, Fricker no distingue explícitamente entre estas dos maneras de compartir 
recursos hermenéuticos. Dicho fracaso ha provocado una serie de objeciones a su recuento de in-
justicia hermenéutica. Para un desarrollo puntual de dichas críticas, véanse: Rebecca Mason, “Two 
Kinds of Unknowing”, Hypatia 26 (2011): 294-307; José Medina, “The Relevance of Credibility 



Emmalon Davis 

244  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

nalmente cuando las personas dentro de una comunidad o grupo utili-
zan en colectivo los conceptos disponibles en dicho conjunto. Que estos 
conceptos sean compartidos o no con personas ajenas a la comunidad 
o grupo es una cuestión aparte. Un conjunto de recursos compartidos 
intercomunalmente es compartido no sólo dentro de las propias comu-
nidades o grupos, sino también entre diferentes comunidades o grupos. 
Por lo tanto, es importante notar que los recursos epistémicos pueden ser 
compartidos intracomunalmente sin ser, al mismo tiempo, compartidos 
intercomunalmente. Cuando Fricker sugiere que hay una laguna en los 
“recursos hermenéuticos colectivos” se refiere a que ésta existe en el con-
junto de recursos intercomunales.

En una sociedad injusta, algunas comunidades y grupos poseen más 
poder social, material y político que otros. Me referiré a estas comunida-
des y grupos como dominantes. A las comunidades y grupos comparati-
vamente menos poderosos los llamaré marginalizados. En una sociedad 
injusta, los conceptos y otros recursos epistémicos llegan a ser interco-
munalmente compartidos según ciertas formas: (1) accidentalmente, 
como resultado de una creciente interacción entre grupos y comunida-
des, pero sin una intención subyacente para hacerlo; (2) mutuamente, 
como resultado de un deseo colectivo entre grupos y comunidades para 
alcanzar entendimientos y lograr metas compartidas; (3) por la fuerza, 

Excess in a Proportional View of Epistemic Injustice: Differential Epistemic Authority and the So-
cial Imaginary”, Social Epistemology 25 (2011): 15-35; Gaile Pohlhaus Jr., “Relational Knowing and 
Epistemic Injustice: Toward a Theory of Willful Hermeneutical Ignorance”, Hypatia 27 (2012): 
715-735; Kristie Dotson, “A Cautionary Tale: On Limiting Epistemic Oppression”, Frontiers: A 
Journal of Women Studies 33 (2012): 24-47. Para una explicación sobre la estructura de recursos 
hermenéuticos colectivos, véase: Trystan S. Goetze, “Hermeneutical Dissent and the Species of 
Hermeneutical Injustice”, Hypatia 33 (2018): 73-90. Para un recuento modificado de la injusticia 
hermenéutica, véase: Miranda Fricker, “Epistemic Injustice and the Preservation of Ignorance”, en  
The Epistemic Dimensions of Ignorance, eds. Rik Peels y Martijn Blaauw (Cambridge: Cambridge 
University Press, 2016), 160-177.



Traducción · Sobre la apropiación epistémica

Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  245

como resultado del deseo por parte de los grupos dominantes para asi-
milar a grupos y comunidades marginalizados o para movilizar a estos 
últimos con el propósito de promover los fines de los poderosos; o (4) a 
través de diversos actos de resistencia por parte de grupos o comunida-
des marginalizadas para facilitar mayor reconocimiento y comprensión 
de sus experiencias.4 Naturalmente, muchos conceptos y otros recursos 
epistémicos son desarrollados primero de forma intracomunal por co-
munidades y grupos. Es normal que tome tiempo para que los recursos 
compartidos intracomunalmente sean asimilados intercomunalmente (si 
es que esto ocurre en algún momento). Las comunidades y grupos de-
nominados epistémicamente marginalizados son aquellos cuyos recursos 
epistémicos intracomunalmente tienen, sistemáticamente, menos proba-
bilidad de llegar a ser compartidos.

En la medida en que el recuento de injusticia hermenéutica desarro-
llado por Fricker se enfoca principalmente en la ausencia de recursos 
epistémicos necesarios, las prácticas injustas que afectan la diseminación 
y asimilación intercomunal de recursos existentes no han sido teorizadas 
satisfactoriamente.5 Por ejemplo, pueden ocurrir defectos epistémicos 
como resultado de las brechas y los espacios estructuralmente manteni-
dos (como en el caso de la segregación), los cuales impiden que los re-

4	 Esta lista no pretende ser exhaustiva. Además, al sugerir que grupos y comunidades marginalizados 
pueden resistir a los dominantes mediante la circulación de algunos de sus recursos epistémicos 
compartidos intracomunalmente, no niego que también puedan resistir a grupos poderosos escon-
diendo intencionalmente algunos recursos. Véanse, por ejemplo: Catherine Hundleby, “The Epis-
temological Evaluation of Oppositional Secrets”, Hypatia 20 (2005): 44-58; Heidi E. Grasswick, 
“Liberatory Epistemology and the Sharing of Knowledge: Querying the Norms”, en Feminist Epis-
temology and Philosophy of Science (Dordrecht: Springer, 2011), 241-262; Alison Bailey, “Strategic 
Ignorance”, en Race and Epistemologies of Ignorance, eds. Shannon Sullivan y Nancy Tuana (Nueva 
York: SUNY Press, 2007), 77-94.

5	 Podría pensarse que el ejemplo de Joe, descrito por Fricker, ilustra exactamente el tipo de caso que 
yo afirmo y ella omite. Sin embargo, vale la pena mencionar que este ejemplo no busca ilustrar un 
caso sistemático de injusticia hermenéutica, puesto que la marginalización epistémica sufrida por 



Emmalon Davis 

246  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

cursos epistémicos circulen entre grupos y comunidades.6 Por otro lado, 
los defectos pueden ser resultado del rechazo activo por parte de agentes 
individuales, como ocurre en casos en que los agentes se esfuerzan por 
malentender a sus interlocutores o cuando son incapaces de adquirir o 
emplear los recursos epistémicos relevantes al intentar entender a sus 
interlocutores.7 De hecho, considerar seriamente el recuento frickeriano 
de injusticia hermenéutica conduce por naturaleza a considerar los daños 
epistémicos que ocurren durante las etapas posteriores de diseminación 
conceptual y asimilación comunal. 

En este artículo, doy cuenta de una práctica epistémica injusta, a saber, 
la apropiación epistémica, la cual daña a agentes de conocimiento margi-
nalizados durante las etapas posteriores. El daño de la apropiación episté-
mica, como yo la conceptualizo, es doble. Primero, mientras los recursos 
epistémicos desarrollados en los márgenes son asimilados intercomunal-
mente, dichos recursos son explícitamente desprendidos de los agentes de 
conocimiento marginalizados responsables de su producción. Llamaré a este 
primer daño desprendimiento epistémico. Cuando éste ocurre, el conjunto 
intercomunal se expande para incorporar nuevos recursos epistémicos (por 
ejemplo, conceptos, interpretaciones, historias y significados), pero se opaca 
el rol participativo de los contribuidores marginalizados en el proceso de co-
nocimiento. Mientras que el desprendimiento epistémico puede ocurrir in-
dependientemente de otros daños, comúnmente se agrava con un segundo 
daño, a saber, la desviación epistémica. La desviación epistémica ocurre cuan-

Joe no es ni persistente ni amplia sino aislada. Conforme a mis objetivos, me enfocaré en la margi-
nalización epistémica persistente y amplia. Para el ejemplo de Joe, véase: Fricker, Epistemic Injustice, 
156-158 [Fricker, Injusticia epistémica, 251-254].

6	 Véase: Elizabeth Anderson, “Epistemic Justice as a Virtue of Social Institutions”, Social Epistemology 
26 (2012): 163-173.

7	 Gaile Pohlhaus Jr. se refiere al primer fenómeno como “ignorancia hermenéutica deliberada”. Pohl-
haus Jr., “Relational Knowing and Epistemic Injustice”, 715. Respecto al segundo fenómeno, véase la 
discusión de Kristie Dotson respecto a la injusticia contribuyente en Dotson, “A Cautionary Tale”.



Traducción · Sobre la apropiación epistémica

Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  247

do los recursos epistémicos desarrollados en —pero desprendidos de— los 
márgenes son utilizados en discursos dominantes de formas que benefician 
desproporcionadamente a los poderosos. En otras palabras, los beneficios 
asociados con las contribuciones epistémicas de los marginalizados son des-
viados para favorecer a quienes comparativamente son más privilegiados. En 
conjunto, el desprendimiento epistémico y la desviación epistémica consti-
tuyen lo que yo llamo apropiación epistémica. En tanto que la apropiación 
epistémica constituye una permanente e injustificada “exclusión epistémica 
que impide la contribución de una persona a la producción de conocimien-
to”,8 es una forma de opresión epistémica. 

A lo largo del artículo, utilizo el término apropiación epistémica en 
lugar de apropiación testimonial o apropiación hermenéutica para indicar 
que mi noción combina elementos asociados por Fricker a la injusticia 
testimonial o a la injusticia hermenéutica, pero no a ambas. Por ejemplo, 
mi noción de apropiación epistémica tiene un amplio alcance respecto 
a los tipos de recursos epistémicos a los que atañe. Mientras que varios 
de mis ejemplos se enfocan en la apropiación de recursos hermenéuticos 
(historias, conceptos, significados y tropos interpretativos), mi recuento 
debe entenderse más ampliamente para incluir la apropiación de recur-
sos informativos (testimonios, preguntas, críticas, hipótesis, etcétera).9 
Adicionalmente, mi noción de apropiación epistémica busca ser inclu-
siva respecto a las causas que la originan. Es decir, debe considerarse 

8	 Esta definición de opresión epistémica proviene de Kristie Dotson, “Conceptualizing Epistemic 
Oppression”, Social Epistemology 28 (2014): 115. Véase también Miranda Fricker, “Epistemic 
Oppression and Epistemic Privilege”, Canadian Journal of Philosophy 29 (1999): 191-210.

9	 Para la distinción entre recursos hermenéuticos (interpretativos) y recursos testimoniales (infor-
mativos), véase: Miranda Fricker, “Epistemic Contribution as a Central Human Capability”, en 
The Equal Society: Essays on Equality in Theory and Practice, ed. George Hull (Lanham: Lexington, 
2015), 76. Para una discusión sobre el tema, véase Christopher Hookway, “Some Varieties of Epis-
temic Injustice: Reflections on Fricker”, Episteme (2010): 151-163.



Emmalon Davis 

248  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

que la apropiación epistémica, como yo la desarrollo, tiene raíces tanto 
individuales como estructurales.10

Finalmente, aunque mis ejemplos sitúan al fenómeno dentro del (así 
denominado) contexto occidental y se remontan a mediados del siglo 
xix, los orígenes de la apropiación epistémica se hallan mucho más atrás 
en nuestro pasado global colectivo.11 Por lo tanto, al ofrecer un análisis 
filosófico de la apropiación epistémica, en ningún momento afirmo ha-

10	 Al contrastar la injusticia hermenéutica (estructural) con la injusticia testimonial (interpersonal), 
Fricker afirma que, a diferencia de la injusticia testimonial, “ningún agente comete una injusticia 
hermenéutica: es un concepto netamente estructural”. Fricker, Epistemic Injustice, 159. [Fricker, 
Injusticia epistémica, 255; traducción modificada]. Para un análisis estructural de la injusticia testi-
monial, véase Anderson, “Epistemic Justice as a Virtue”.

11	 Las dimensiones epistémicas de la apropiación ha sido la temática de diversos textos en múltiples 
ámbitos académicos (incluyendo los estudios poscoloniales, los estudios afroamericanos y africanos, 
así como los estudios de la mujer, el género y la sexualidad) y han sido abordados especialmente 
en la escritura de personas de color (en particular mujeres), tanto dentro como fuera de la aca-
demia. Aunque sería imposible proveer una lista exhaustiva de teóricos cuyo trabajo se centre en 
este tema, algunas discusiones notables son: Maria W. Stewart, “An Address Delivered at the Afri-
can Masonic Hall”, en Maria W. Stewart, America’s First Black Woman Political Writer: Essays and 
Speeches, ed. Marilyn Richardson (Bloomington: Indiana University Press, 1987), 56-64; Edward 
W. Said, Orientalism (Nueva York: Pantheon, 1978) [Edward W. Said, Orientalismo, trad. María 
Luisa Fuentes (Barcelona: Random House Mondadori, 2002)]; Gayatri Chakravorty Spivak, “Can 
the Subaltern Speak?”, en Can the Subaltern Speak? Reflections on the History of an Idea, ed. Rosa-
lind Morris (Nueva York: Columbia University Press, 1988), 21-78 [Gayatri Chakravorty Spivak, 
“¿Puede hablar el subalterno?”, Revista Colombiana de Antropología 39 (2003): 297-364]; Homi 
K. Bhabha, The Location of Culture (Nueva York: Routledge, 2012); Molefi Kete Asante, “The 
Rhetoric of Globalisation: The Europeanisation of Human Ideas”, Journal of Multicultural Dis-
courses 1 (2006): 152-158; Chandra Talpade Mohanty, “Under Western Eyes: Feminist Scholarship 
and Colonial Discourses”, Feminist Review 30 (1988): 61-88; Patricia Hill Collins, Black Feminist 
Thought: Knowledge, Consciousness, and the Politics of Empowerment (Nueva York: Routledge, 2002); 
bell hooks, Ain’t I a Woman: Black Women and Feminism (Boston: South End, 1982) [bell hooks, 
¿Acaso no soy una mujer?: mujeres negras y feminismo, trad. Gemma Deza Guil (Bilbao: Consonni, 
2020)]; Linda Martin Alcoff, “The Problem of Speaking for Others”, Cultural Critique (1991): 
5-32; Kimberlé Crenshaw, “Whose Story Is It Anyway? Feminist and Anti-Racist Appropriations 
of Anita Hill”, en Race-ing Justice, En-gendering Power, ed. Toni Morrison (Nueva York: Pantheon, 



Traducción · Sobre la apropiación epistémica

Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  249

berla “descubierto”. Lo que pretendo es articular los bordes conceptuales 
de la apropiación epistémica e iluminar la relación entre la apropiación 
epistémica y otros daños epistémicos que han llamado la atención de 
epistemólogos y expertos en ética contemporáneos.12 El texto se desarro-
lla de la siguiente manera. En la sección II, analizo dos ejemplos históri-
cos de apropiación epistémica. En la sección III, considero dos ejemplos 
contemporáneos y respondo a la objeción según la cual la apropiación 
epistémica es erradamente caracterizada como una injusticia. En la sec-
ción IV, distingo la apropiación epistémica de varias prácticas injustas 
con las que está relacionada: injusticia hermenéutica, injusticia testimo-
nial y sofocación testimonial. En la sección V, articulo el daño epistémico 
principal de la apropiación epistémica en términos de una violación a la 
capacidad humana para la contribución epistémica. Argumento que el li-
bre ejercicio de esta capacidad requiere del desarrollo de lo que Elizabeth 
Anderson ha llamado una “investigación moral democrática” y discuto 
cómo podríamos progresar a fin de alcanzar este objetivo epistémico. En 
la sección VI, considero una objeción final a mi posición. 

1992), 402-440; Uma Narayan, Dislocating Cultures: Identities, Traditions, and Third World Femi-
nism (Nueva York: Routledge, 2013); Hazel V. Carby, “The Multicultural Wars”, Radical History 
Review (1992): 7-18. Para un artículo reciente que utiliza el término “apropiación epistémica”, véa-
se: Aliza Segal, “Schooling a Minority: The Case of Havruta Paired Learning”, Diaspora, Indigenous, 
and Minority Education 7 (2013): 149-163.

12	 Como han notado Veronica Ivy [Rachel McKinnon] y otros, hay una “profunda ironía” en el hecho 
de que, “aunque el trabajo de Fricker sea sumamente importante para detallar el concepto y la es-
tructura de la injusticia epistémica, este tema finalmente alcanzó una notable popularidad mediante 
el trabajo de Fricker, principalmente debido a su libro de 2007, Injusticia epistémica: el poder y la 
ética del conocimiento; sin embargo, el gran corpus del pensamiento feminista negro que le antecede 
no es debidamente reconocido. no es reconocido”. Véase: Veronica Ivy [Rachel McKinnon], “Epis-
temic Injustice”, Philosophy Compass 11 (2016): 438-439.



Emmalon Davis 

250  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

2. Apropiación epistémica: dos ejemplos históricos

2.1 Harriet Taylor Mill y “La emancipación de la mujer”

En julio de 1851, un documento titulado “La emancipación de la mu-
jer” fue publicado en la Westminster Review a nombre de John Stuart 
Mill. Al presentar el manuscrito al editor, Mill escribió lo siguiente: “J. 
S. M. a W. E. Hickson: 6 India House / 3 de marzo de 1851 / Estimado 
Hickson / Si estás interesado en un artículo sobre la emancipación de 
la mujer, a propósito de la Convención en Massachusets [sic] de la cual 
te hablé la última vez que nos vimos, tengo uno casi listo, el cual puede 
ser concluido y enviado dentro de una semana, lo cual, supongo, está a 
tiempo para tu número de abril”.13 Mientras que Mill es muy cuidadoso 
en su redacción —“tengo uno casi listo” y “puede ser concluido”— la 
nota en sí no hace mención a Harriet Taylor, ni a una colaboración o la 
posibilidad de que el manuscrito pudiera haber sido escrito enteramente 
por ella (tal como actualmente se considera que es el caso).14 Se le hizo 
creer al editor que Mill era el único autor y el manuscrito fue publica-
do como si Mill lo hubiera escrito. Mientras que Mill reconocería la 
verdadera autoría del manuscrito en cartas personales, así como en la 
introducción a una segunda edición del ensayo en su libro Disertaciones 
y discusiones, no fue hasta mucho tiempo después del fallecimiento de 
Harriet Taylor Mill que ella recibió reconocimiento público. Durante el 

13	 Citado en Friedrich Hayek, John Stuart Mill and Harriet Taylor: Their Correspondence and Subse-
quent Marriage (Chicago: University of Chicago Press, 1951), 167.

14	 Para una discusión sobre ello, véanse: Dale E. Miller, “Harriet Taylor Mill” en The Stanford Encyclo-
pedia of Philosophy, ed. Edward N. Zalta (Stanford: Stanford University, 2015); Michèle Le Doeuff, 
The Sex of Knowing, trads. Kathryn Hamer y Lorraine Code (Nueva York: Routledge, 2003), espe-
cialmente el capítulo 3.



Traducción · Sobre la apropiación epistémica

Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  251

tiempo de mayor influencia del texto, John Stuart Mill fue considerado 
su único autor.15

Una lectura caritativa de la situación sugiere que la ironía de que un 
hombre se llevara el crédito de una mujer, por un texto acerca de los 
derechos de las mujeres, no pasó (por entero) desapercibido por la pare-
ja. No debemos tomar en serio la idea de que este ensayo se publicó sin 
la autorización de Harriet Taylor o con intención de explotarla. Como 
sugieren los textos de Mill sobre Taylor Mill, él creía que Taylor Mill era 
sumamente capaz de generar ideas brillantes y de comunicarlas efectiva-
mente. Es más plausible considerar que la pareja no confiaba en la capa-
cidad del público británico de reconocer el valor de las contribuciones 
de una mujer, en especial cuando dichas contribuciones amenazaban el 
statu quo. Considérese esta carta de John Stuart Mill a Harriet Taylor, 
escrita aproximadamente nueve meses antes de la publicación de “La 
emancipación de la mujer”:

J. S. M. a H. T., octubre/noviembre 1850: Tú me dirás, mi más amada, lo 
que te tiene baja de espíritu. A mí me ha elevado el espíritu algo que creo 

15	 Véase, por ejemplo, el recuento de Paulina Davis, quien afirma: “En julio, al terminar la conven-
ción, un aviso hábil y elaborado apareció en el Westminster Review. Esta noticia, con tono y espíritu 
cándidos, exhaustiva y hábil en la discusión, reivindicó exitosamente toda posición que asumimos 
y reafirmamos y estableció el fundamento último tomado como principio o como posición política 
por nuestro movimiento. La amplia circulación y la elevada autoridad de este texto habló a la mente 
pública, tanto en Europa como en este país. En ese tiempo, se suponía que el autor era el Sr. John 
Stuart Mill. Posteriormente, supimos que surgió de la pluma de su noble esposa, quien merece todo 
el honor por haber acudido al llamado de una causa en lucha”. Paulina Davis, “A History of the Na-
tional Woman’s Rights Movement, for Twenty Years, with the Proceedings of the Decade Meeting 
Held at Apollo Hall, October 20, 1870, from 1850 to 1870”, en Women and Social Movements in 
the United States, 1600-2000, eds. Kathryn Kish Sklar y Thomas Dublin (Alexandria: Center for 
the Historical Study of Women and Gender, Binghamton University, 1997), 16. Asimismo, véase 
Hayek, John Stuart Mill and Harriet Taylor, 304, nota 5, para la correspondencia personal en la que 
John Stuart Mill reconoce la autoría de Harriet Taylor Mill.



Emmalon Davis 

252  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

también elevará el tuyo ––sabes que, hace algún tiempo, hubo una Conven-
ción de Mujeres en Ohio que buscaba declarar igualdad de derechos–– (y 
habrá otra en mayo) pues, acaba de ocurrir una convención con el mismo 
propósito en Massachusets [sic] ––primordialmente de mujeres, pero con 
un gran número de hombres, incluidos los jefes del abolicionismo Garrison, 
Wendell Phillips, el negro Douglas [sic] y compañía. The New York Tribune 
publicó un extenso reporte ––la mayoría de las oradoras son mujeres–– y yo 
no recuerdo reuniones públicas o agitaciones comparables a ella en las que 
el buen sentido superara al sinsentido —respecto al tono, es casi como el 
nuestro mientras hablamos–– franco como América, no atemorizado y senil 
como Inglaterra ––sin el más mínimo rastro de concesiones–– afirmando el 
principio completo y declarando todas las consecuencias, sin ninguna de las 
pequeñas concesiones y reservas femeninas ––evidentemente esto no cesará, 
sino que seguirá hasta alcanzar el éxito, y yo realmente creo ahora que tene-
mos una buena oportunidad de vivir para ver que algo decisivo se logre res-
pecto al que es el tema práctico de mayor importancia–– ver eso será como 
mirar la tierra prometida desde las alturas del Pisgah ––cuán poco pensé que 
algún día lo veríamos.16

La reiteración de Mill del hecho de que la mayoría de los oradores en Mas-
sachusetts fueran mujeres sugiere que él consideró dicho detalle increíble. 
Más aún, Mill contrasta a la Inglaterra “atemorizada y senil” con la más 
“franca” América. Esta comparación entre Inglaterra y los Estados Unidos 
no es meramente política sino epistémica; esto es, Mill contrasta la calidad 
de dos ambientes epistémicos. Mientras que las audiencias estadouniden-
ses de 1850 demostraban la voluntad de reconocer a las mujeres como 
agentes epistémicas (es decir, como agentes y transmisoras de conocimien-
to o, dicho de otra manera, como pensadoras, oradoras, presentadoras y  

16	 Citado en Hayek, John Stuart Mill and Harriet Taylor, 166-167.



Traducción · Sobre la apropiación epistémica

Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  253

escritoras), las audiencias inglesas, al menos en opinión de John Stuart 
Mill, no lo hacían. Esto nos permite entender un poco la decisión de pu-
blicar “La emancipación de las mujeres” bajo la autoría de John Stuart 
Mill, a pesar de que las mujeres escritoras y oradoras en otros lugares ad-
quirían reconocimiento (y respeto).

Puesto que su objetivo principal era maximizar la atención hacia el 
ensayo y expandir su influencia en favor del sufragio femenino, la pare-
ja no estaba particularmente interesada en buscar alguna plataforma en 
donde Taylor Mill pudiera exponerse como una figura intelectual inde-
pendiente.17 Como resultado de la atribución a su esposo, las ideas de 
Taylor Mill con seguridad recibieron una audiencia y una respetabilidad 
mucho mayores que si se hubieran publicado bajo su autoría. Aun así, la 
decisión de diseminar las ideas de Harriet Taylor Mill como si fueran de 
John Stuart Mill ––en lugar de encontrar espacios en los que ella pudiera 
establecer su propia voz–– tuvieron un efecto profundamente negativo 
en la evaluación que otros hicieron de sus capacidades. A pesar de que 
Mill insistió en que Taylor Mill estuvo involucrada en muchas de sus 
publicaciones y que ella era la autora original de “La emancipación de las 
mujeres”, las interpretaciones históricas sobre Taylor Mill han sido pre-
ocupantemente críticas.18 Un comentarista resume esta crítica al afirmar 
que “Harriet Mill ocupa una posición por debajo de lo que merece en la 
historia intelectual de su tiempo. Lo anterior es un resultado ineludible 
en el caso de quienes no han dejado evidencia tangible de su poder”.19 

17	 Sobre este punto, véase: Alice Rossi, “Sentiment and Intellect: The Story of John Stuart Mill and 
Harriet Taylor Mill”, en Essays on Sex Equality (Chicago: University of Chicago Press, 1970): 3-63 
[Alice Rossi, “Sentimiento e intelecto. La historia de John Stuart Mill y Harriet Taylor Mill”, en: 
Ensayos sobre la igualdad sexual, trad. Pere Casanellas (Madrid: Antonio Machado, 2000), 21-87].

18	 Para un panorama crítico de la literatura sobre Harriet Taylor Mill, véase: Jo Ellen Jacobs, “‘The Lot of 
Gifted Ladies Is Hard’: A Study of Harriet Taylor Mill Criticism”, Hypatia, núm. 9 (1994): 132-162.

19	 Richard Garnett, The Life of W. J. Fox (Londres: John Lane at Bodley, 1910), 97. Citado en Jacobs, 
“‘The Lot of Gifted Ladies,’” 137.



Emmalon Davis 

254  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

De hecho, aunque publicó diversos textos antes de casarse con Mill, casi 
todo lo que escribió posteriormente —incluyendo la mayor parte de 
su pensamiento filosófico (tanto su trabajo como autora independien-
te como su obra en colaboración con su esposo)–– se publicó bajo el 
nombre de Mill. En este caso, una agente de conocimiento marginaliza-
da contribuye al conjunto intercomunalmente compartido de recursos 
epistémicos, pero sólo al desprenderse de sus contribuciones epistémicas. 
Debido a este desprendimiento, su estatus como contribuidora epistémi-
ca no es reconocido. En la medida en que las contribuciones de Taylor 
Mill se le atribuyen a Mill, éstas son consideradas como evidencia de las 
capacidades de él pero no de ella. 

2.2 Raza, género y clase en la construcción de desigualdades 
epistémicas

Para entender mejor la severidad de dichas disparidades epistémicas, vea-
mos más de cerca la descripción de Mill sobre la convención de 1850 
en Massachusetts. Aunque en dos ocasiones señala que la mayoría de 
los oradores fueron mujeres, ninguna es nombrada explícitamente. De 
hecho, los únicos oradores que Mill menciona son hombres. La conven-
ción referida (en la que específicamente sitúa como oradores a Garrison, 
Phillips y Douglass) también incluyó discursos de Harriot Kezia Hunt, 
Ernestine Rose, Antoinette Brown, Sojourner Truth, Abby Kelley Foster, 
Abby H. Price y Lucretia Mott.20 Al omitir sus nombres, las mujeres 
oradoras no sólo son desprendidas de su rol en la producción de conoci-
miento, sino que la atención se desvía hacia sus contrapartes masculinas.

20	 J. G. Forman, “Women’s Rights Convention: At Worcester, Mass”, New-York Daily Tribune, 26 de 
octubre de 1850.



Traducción · Sobre la apropiación epistémica

Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  255

Es importante notar que la operación de desprendimiento epistémico 
y de desviación epistémica en la descripción de Mill exhibe dimensio-
nes tanto de género como de raza. Aunque no podemos asegurar que 
Mill buscara referirse solamente a las mujeres blancas de clase media al 
mencionar a las oradoras de la convención, hay señales en el pasaje que 
sugieren que, quizá de forma inconsciente, era el caso. Al distinguir a 
los “jefes abolicionistas” (casualmente hombres) de las mujeres (reunidas 
para “declarar la igualdad de derechos”), Mill insinúa que los abolicionis-
tas, por un lado, y las sufragistas, por el otro, constituyen dos identidades 
políticas separables. En ese sentido, las oradoras negras como Sojourner 
Truth, para quienes el abolicionismo y el sufragio femenino eran esfuer-
zos interrelacionados, no encuentran lugar en la descripción bifurcada 
de Mill.

De hecho, las mujeres negras se han visto (y continúan viéndose) afec-
tadas particularmente por la apropiación epistémica. Sus contribuciones 
epistémicas han sido (y continúan siendo) históricamente desprendidas 
y desviadas por y hacia los hombres (privilegiados por su género), y por 
y hacia las mujeres blancas (privilegiadas por su raza).21 Por ejemplo, res-
pecto a los efectos de la subordinación de género de mujeres intelectuales 
negras, Brittney Cooper afirma:

21	 Para una elaboración sobre este tema, véanse: hooks, Ain’t I a Woman [hooks, ¿Acaso no soy una 
mujer?]; Hazel Carby, “White Woman Listen! Black Feminism and the Boundaries of Sisterhood”, 
en Black British Cultural Studies: A Reader, eds. Houston A. Baker Jr., Manthia Diawara y Ruth H. 
Lindeborg (Chicago: University of Chicago Press, 1996), 61-86; Kimberlé Crenshaw, “Demargina-
lizing the Intersection of Race and Sex: A Black Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine, 
Feminist Theory and Antiracist Politics”, University of Chicago Legal Forum, vol. 1989, núm. 1 
(1989): 139-168; The Combahee River Collective, “A Black Feminist Statement”, en All the Women 
Are White, All the Men Are Black, but Some of Us Are Brave, eds. Gloria T. Hull, Patricia Bell Scott y 
Barbara Smith (Nueva York: Feminist, 1982), 13-22 [Combahee River Collective, “Un manifiesto 
feminista Negro” en Intersecciones: cuerpos y sexualidades en la encrucijada, ed. Raquel (Lucas) Plate-
ro (Barcelona: Bellaterra, 2021) 75-86].



Emmalon Davis 

256  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

[...] cuando se utiliza el término de intelectual público negro, sólo un nú-
mero limitado de personas vienen a la mente. En el siglo xix y en el siglo 
xx están Frederick Douglass (pero no sus discípulas, Mary Church Terrell e 
Ida B. Wells), Booker T. Washington (pero no su esposa, Margaret Murray 
Washington); W. E. B. Du Bois (pero no sus contemporáneas, Anna Julia 
Cooper o Fannie Barrier Williams); E. Franklin Frazier, Martin Luther King 
(pero no sus contemporáneas, Anna Arnold Hedgeman y Pauli Murray); y 
Harold Cruse (pero no su contemporánea, Toni Cade Bambara). La historia 
del intelectualismo público negro es una historia de hombres racializados.22

En cuanto al efecto de la subordinación racial, bell hooks nota que, 
mientras escribía su obra a principios de la década de 1980, la mayoría 
de las colecciones de textos escritos por mujeres negras durante el siglo 
xix habían sido editadas por mujeres blancas. En ese sentido, afirma 
que “es significativo que, en nuestra sociedad, las mujeres blancas reci-
ban becas para realizar investigaciones sobre mujeres negras, pero no he 
encontrado ni un solo ejemplo en el que mujeres negras hayan recibido 
fondos para investigar la historia de las mujeres blancas”.23 Con esto en 
mente, consideremos más a fondo el caso de Sojourner Truth ––activis-
ta, predicadora, mujer, pensadora, madre y, previamente, esclava–– para 
quien los asuntos de raza, género y clase se intersectan en la construcción 
de su realidad epistémica.

22	 Brittney C. Cooper, Beyond Respectability: The Intellectual Thought of Race Women (Urbana: Univer-
sity of Illinois Press, 2017), 24.

23	 hooks, Ain’t I a Woman, 10 [hooks, ¿Acaso no soy una mujer?, 33; traducción modificada].



Traducción · Sobre la apropiación epistémica

Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  257

2.3 La cooptación de Sojourner Truth

El mismo año que Harriet Taylor Mill publicó “La emancipación de las 
mujeres” bajo el nombre de John Stuart Mill, Sojourner Truth ofreció 
el que se ha convertido en su discurso más famoso durante la Conven-
ción para los Derechos de las Mujeres de 1851 en Akron, Ohio. Puesto 
que no sabía leer ni escribir, Truth era particularmente vulnerable a la 
apropiación de sus palabras y de su imagen por parte de sus compañeras 
blancas educadas.24 Una cooptación reveladora se encuentra en el breve 
artículo titulado “Sojourner Truth, la Sibyl libia” [“Sojourner Truth, the 
Lybian Sybil”], escrito y publicado en 1863 por Harriet Beecher Stowe, 
una mujer blanca con estudios literarios. En el texto, Stowe recuerda la 
visita de Truth a su casa en Andover, ocurrida una década antes, durante 
la cual Truth (aparentemente) discutió su tiempo como esclava y sus 
ideas acerca del sufragio femenino. 

Aunque Stowe había respaldado públicamente a Truth varios años an-
tes (ante la petición de esta última) y sin duda estaba impresionada por 
la poderosa presencia y el discurso de Truth, la narración de 1863 reduce 
a Truth a una caricatura y desestima la complejidad de su pensamiento 
intelectual. Stowe objetiva a Truth, se refiere a ella y a su nieto como “es-
pecímenes” y la compara con formas no humanas como el arte (estatuas) 
y la flora (árboles).25 Además, Stowe presenta las palabras de Truth en un 
dialecto artificial y es obsesivamente detallada al describir a Truth ––quien 

24	 Para una discusión sobre el tema, véanse: Collins, Black Feminist Thought, 17-18; Donna Haraway, 
“Ecce Homo, Ain’t (Ar’n’t) I a Woman, and Inappropriate/d Others: The Human in a Post-humanist 
Landscape”, en Feminists Theorize the Political, eds. Judith Butler y Joan Scott (Nueva York: Routledge, 
1992), 86-100.

25	 Harriet Beecher Stowe, “Sojourner Truth, the Libyan Sibyl”, Atlantic Monthly, abril de 1863. 



Emmalon Davis 

258  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

nació en el estado de Nueva York–– como una extranjera “exótica”. Como 
ha notado el historiador Nell Irvin Painter, “en un texto de nueve páginas, 
Stowe utiliza las palabras ‘África’ o ‘africana’ seis veces, ‘libia’ siete veces, 
‘etíope’ una vez, ‘Egipto’ una vez, ‘nativa’ tres veces, y recurre a términos 
de espacios exóticos (‘zonas tórridas’, ‘desierto’) seis veces. A través de la 
fuerza de la repetición, [Stowe] se presenta a sí misma y a sus invitados 
como una audiencia estadounidense neutral y a Truth como una habitan-
te del desierto en exhibición en el corredor de su sala”.26 Mediante su pu-
blicación, Stowe desprende a la persona Truth del pensamiento de Truth 
y, en el proceso, distorsiona a ambos por completo. Como evidencia de 
la desconexión entre Stowe y Truth al momento de la escritura del tex-
to, en 1863, Stowe afirma que Truth había fallecido, cuando en realidad 
vivió hasta 1883. A pesar de su completa disociación con Truth, Stowe 
no muestra reparos en capitalizar con su reputación.27 De hecho, parece 
que no es accidental que Stowe publicara “Sojourner Truth, la Sybil libia” 
diez años después del encuentro en Andover, durante una época en que 
podía mantenerse sola gracias a la publicación de textos cortos populares. 
El hecho de que los beneficios asociados a las contribuciones de Truth 
fueran desviados vía Stowe se prueba por lo siguiente: mientras que el 
breve artículo de Stowe probablemente le significó un pago de doscientos 
dólares, la biografía completa y encuadernada de Truth (publicada más de 
una década antes y gracias a la cual Truth pudo mantenerse a sí misma) se 
vendía por veinticinco centavos cada una.28

26	 Nell Irvin Painter, Sojourner Truth: A Life, a Symbol (Nueva York: Norton, 1996), 155. Véase tam-
bién Nell Irvin Painter, “Sojourner Truth in Life and Memory: Writing the Biography of an Ame-
rican Exotic”, Gender and History (1990): 3-16.

27	 Según Painter, hay recuentos de Stowe haciendo imitaciones de Truth para divertir a sus amistades 
y en su ficción aparecen personajes basados en ella. Painter, Sojourner Truth, 153-154.

28	 Painter, Sojourner Truth, 111 y 153. Martin Delany critica a Harriet Beecher Stowe de manera 
similar en una carta a Frederick Douglass. Robert S. Levine, ed., Martin R. Delany: A Documentary 
Reader (Chapel Hill: University of North Carolina Press, 2003), 224-225.



Traducción · Sobre la apropiación epistémica

Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  259

En los años posteriores a la publicación del texto de Stowe, Truth se 
resistió a dicha cooptación. Públicamente disipó los errores en el recuento 
de Stowe y redirigió a las audiencias curiosas hacia su biografía El relato de 
Sojourner Truth [The Narrative of Sojourner Truth].29 Lo anterior sugiere 
que no todas las colaboraciones entre agentes de conocimiento margina-
lizados y dominantes deben entenderse en términos de apropiación epis-
témica. La colaboración de Truth con Olive Gilbert ––una amiga blanca 
a quien Truth dictó su biografía–– le permitió convertirse en una mujer 
de negocios independiente y vender copias de su libro en los eventos a los 
que asistía y en los que comúnmente hablaba. Aunque el desbalance de 
poder entre Truth y Gilbert pudo tornar problemática su colaboración en 
otros sentidos, el hecho de que Truth conservara la propiedad exclusiva 
sobre los derechos y las ganancias por la venta de su libro le permitió man-
tenerse por el resto de su vida. La capacidad de Truth para beneficiarse di-
rectamente de su trabajo epistémico revela una diferencia crucial entre la 
apropiación epistémica y las relaciones epistémicas más empoderadoras.

3. La apropiación epistémica: una iteración 
contemporánea

3.1 La apropiación epistémica y el sujeto de la investigación

Aunque resulte tentador pensar en la apropiación epistémica como una 
mera reliquia de una época histórica más prejuiciosa, continúa mani-
festándose en la época contemporánea. Consideremos el siguiente caso. 

29	 Painter, Sojourner Truth, 162-163.



Emmalon Davis 

260  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Cada cierto número de años, el departamento de ciencias sociales de 
alguna universidad facilita un programa de investigación en el que los es-
tudiantes de posgrado y sus supervisores realizan trabajo de campo para 
examinar los efectos de la pobreza en el éxito académico de niños en edad 
escolar. Puesto que la universidad se ubica en una zona adinerada, los in-
vestigadores viajan a otros vecindarios para llevar a cabo la investigación. 
Ésta consiste en observación de clases y entrevistas a docentes, estudian-
tes, asistentes, madres y padres con el fin de recolectar información sobre 
las dificultades asociadas a la educación en condiciones de indigencia. 
Se obtiene el consentimiento antes de llevar a cabo las entrevistas y se 
garantiza el anonimato de los participantes. Se redactan los reportes fi-
nales y se presentan en pequeños grupos en la universidad, así como en 
conferencias académicas más amplias. Los resultados eventualmente son 
publicados en revistas académicas y libros. Los participantes de las escue-
las en las que se llevó a cabo la investigación no son compensados por su 
participación (la cual fue estrictamente voluntaria) ni reciben crédito por 
sus contribuciones (la confidencialidad se preserva).30

En este ejemplo, los estudiantes, docentes, asistentes, madres y padres 
a quienes se les entrevista y observa como parte de la iniciativa de inves-
tigación de la universidad están contribuyendo, en conjunto con los in-
vestigadores, a la creación de nuevos paradigmas de conocimiento. Estos 
paradigmas de conocimiento se utilizan para enriquecer las narrativas do-
minantes acerca de la relación entre pobreza y educación infantil. A lo 
largo de los años, esta práctica produce un corpus académico que llega 
a ser valorado por la comunidad académica. Sin embargo, una porción 
muy limitada de la investigación es apreciada por la comunidad de sujetos 

30	 Para una crítica a este tipo de prácticas de investigación, véase: Matt Bradley, “Silenced for Their 
Own Protection: How the IRB Marginalizes Those It Feigns to Protect”, ACME: An International 
Journal for Critical Geographies 6 (2007): 339-349.



Traducción · Sobre la apropiación epistémica

Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  261

investigados y no es utilizada directamente (o incluso indirectamente) para 
el beneficio de dicha comunidad. El rol participativo de estudiantes, asis-
tentes, madres, padres y docentes en la producción de la investigación no 
es reconocido ni compensado. Los fondos adquiridos para la investigación 
no son canalizados a las escuelas en las que se condujo la investigación; y 
son los investigadores universitarios quienes reciben el capital epistémi-
co asociado a los resultado publicados. Los investigadores pueden ver su 
trabajo epistémico directa e inmediatamente recompensado; por ejemplo, 
añadir la investigación a su curriculum vitae aumenta la probabilidad de 
obtener becas, ofertas de trabajo, ascensos y aumentos salariales, lo cual 
posibilita acceder a vivienda segura y asequible (y a buenas zonas escolares 
para sus hijos). Adicionalmente, los investigadores pueden ser reconocidos 
y obtener prestigio dentro de sus propias instituciones, lo cual se refleja en 
un aumento en la credibilidad y el acceso a plataformas más amplias para 
continuar las contribuciones.

Es claro que dicha investigación tiene el objetivo de mejorar la vida edu-
cativa de los participantes, ayudar a los educadores a mejorar el ambiente 
educativo de los niños o proveer argumentos para convencer a la legislatura 
estatal de canalizar fondos al apoyo de maestros, la compra de materiales, 
la contratación docente, a programas extracurriculares o a garantizar una 
alimentación más balanceada en las escuelas. Sin embargo, mientras que 
los investigadores académicos y los miembros del distrito escolar en cues-
tión colaboran en el desarrollo de la investigación, los participantes deben 
esperar años, incluso décadas, antes de que sus contribuciones epistémicas 
se materialicen como beneficios para su comunidad (si es que esto ocu-
rre del todo). Antes de que la investigación sea lo suficientemente visible 
para informar la práctica (si es que esto llega a suceder), los estudiantes 
que participantes originales ya alcanzaron la adultez y muchos de ellos no 
tendrán otra opción que enviar a sus hijos a escuelas con grandes grupos, 
maestros mal pagados, poco personal de apoyo e insuficientes recursos ma-
teriales (computadoras funcionales o servicios básicos como un sistema de  



Emmalon Davis 

262  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

calefacción y aire acondicionado). Los investigadores, en cambio, que 
cuentan con salarios académicos estables (si no es que demasiado genero-
sos) y subsidios, son capaces de enviar a sus hijos a escuelas que cuentan 
con docentes bien pagados, orientadores vocacionales y psicólogos educa-
tivos, donde cada estudiante tiene acceso a una alimentación sana, a libros 
actualizados y a una computadora portátil personal.

Katherine McKittrick critica esta práctica a través de la cual “apa-
rentemente podemos ‘corregir’ (reparar) las dificultades de otras perso-
nas mediante la producción de conocimiento que las representa como 
menos que humanas”.31 Como lo pone McKittrick, la “espacialización 
cíclica y mortífera de los condenados y de aquellos que ‘no poseen nada’ 
permanece analíticamente intacta, al menos parcialmente, porque pen-
sar de otra manera requiere atender a un sistema completamente nue-
vo de conocimiento”.32 De hecho, la marginalización epistémica hace 
que sea menos probable que la comunidad participante se beneficie del 
valor de sus contribuciones epistémicas pues, debido al procedimiento 
académico, se encuentra desprendida de dicho valor. Por el contrario, 
los beneficios sirven desproporcionadamente a los poderosos. Mien-
tras que las relaciones que facilitan el intercambio o el uso compartido 
de los recursos epistémicos entre agentes de conocimiento dominantes  
y marginalizados son fuentes potenciales para la transformación moral y 
epistémica, las estructuras predominantes de poder, bajo las que dichas 
relaciones se desarrollan, amenazan con socavar el potencial liberador de 
estas relaciones para los agentes de conocimiento marginalizados. Esto se 
debe a que, a pesar de que los agentes epistémicos luchen en contra de 
estructuras de poder desiguales, siguen operando dentro de ellas.

31	 Katherine McKittrick, “On Plantations, Prisons, and a Black Sense of Place”, Social and Cultural 
Geography 12 (2011): 955.

32	 McKittrick, “On Plantations”, 955.



Traducción · Sobre la apropiación epistémica

Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  263

3.2 La táctica del “caballo de Troya” como apropiación epis-
témica

Examinemos un último caso: el aclamado programa de televisión Oran-
ge Is the New Black. El programa se basa en las memorias con el mismo 
nombre de Piper Kerman, una mujer blanca de clase media acusada por 
lavado de dinero ––quien transportó, como favor a su pareja del mo-
mento, una maleta llena de dinero proveniente de la venta de drogas–– y 
que es sentenciada a permanecer quince meses en una prisión federal en 
Estados Unidos.33 En sus memorias, Kerman narra su tiempo en prisión y 
los eventos que la llevaron a su encarcelamiento, pero también cuenta las 
historias de varias de sus compañeras, muchas de las cuales no son blancas 
ni de clase media. Sin estas otras mujeres el libro de Kerman sería mucho 
más corto y menos interesante. Mientras que Piper (Chapman, como se 
llama en la adaptación televisiva) es el personaje principal del programa, 
las descripciones de las mujeres que le compartieron sus vidas propor-
cionan el fundamento para los personajes secundarios.34 En ese sentido, 
vale la pena considerar una afirmación de la creadora del programa, Jenji 
Kohan, respecto a su deseo de adaptar las memorias para la televisión:

33	 Piper Kerman, Orange Is the New Black: My Year in a Women’s Prison (Nueva York: Spiegel & Grau, 
2011) [Piper Kerman, Orange Is the New Black: crónica de mi año en una prisión de mujeres, trad. 
Ana Herrera Ferrer (Barcelona: Ariel, 2014)].  

34	 Podría objetarse que las mujeres sobre las que escribe Kerman no contribuyeron epistémicamente de 
manera activa, sino que simplemente estaban viviendo sus vidas. En otras palabras, si se dijera que  
las mujeres hicieron contribuciones epistémicas, no fue deliberadamente (de la manera en la  
que, por ejemplo, sí lo hizo Sojourner Truth). El grado en que estas otras mujeres contribuyeron 
activa o pasivamente al conocimiento de Kerman (y de nosotros) varía en cada caso, sin duda. Algu-
nas de las discusiones de Kerman están puramente informadas por sus observaciones mientras ellas 
interactúan con la autora o con otras reclusas. Sin embargo, otras discusiones evidentemente requi-
rieron que las mujeres sobre las que Kerman escribió contribuyeran activamente al entendimiento 
de Kerman sobre ellas y sus vidas, mediante el relato de historias sobre su pasado, su familia, sus 



Emmalon Davis 

264  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Piper fue, de varias maneras, mi caballo de Troya. No vas a llegar a una cade-
na de televisión para vender un programa basado en historias fascinantes de 
mujeres negras, latinas, viejas y criminales. Pero si te enfocas en la chica blan-
ca, ese pez fuera del agua, y la sigues, entonces puedes expandir tu mundo y 
contar todas las demás historias. Pero es difícil tratar de vender esas historias 
de entrada. La chica de al lado, la rubia cool, es un punto de acceso muy fácil, 
le permite a muchas audiencias relacionarse y las cadenas están buscando 
atraer a cierto tipo de público. Es muy útil.35

Kohan describe simplemente una situación epistémica en la que muje-
res negras, latinas o viejas (y también mujeres trans, mujeres pobres y 
mujeres para quienes estas identidades marginalizadas son múltiples y 
se intersecan entre sí) no son reconocidas como contribuyentes episté-
micas en su propio derecho.36 La suposición subyacente es la siguiente: 
para que una mayor cantidad de historias de mujeres marginalizadas sean 

ilusiones, sus sueños, sus miedos. Aunque mi recuento está menos interesado en el primer tipo de 
casos (puramente observacionales), el segundo tipo, creo, es de mayor relevancia. Como mencioné 
antes, las contribuciones epistémicas pueden llegar a ser intercomunalmente compartidas “acciden-
talmente, como resultado de una mayor interacción entre grupos y comunidades pero sin contar con 
una intención subyacente para hacerlo” (sección 1). El mero hecho de que dichas contribuciones 
fueran en un inicio transferidas inadvertidamente (a Kerman) no niega la posibilidad de que la 
diseminación posterior (y los beneficios derivados) de esas contribuciones, por parte de Kerman y 
otros, fuera apropiativa. Según mi postura, la apropiación epistémica conlleva el desprendimiento 
de las contribuciones epistémicas de los agentes de conocimiento marginalizados responsables de su 
producción, así como la desviación de los beneficios asociados a dichas contribuciones hacia quienes 
son comparativamente más privilegiados. Por lo tanto, aunque mi noción de apropiación epistémica 
requiere que los agentes de conocimiento marginalizados hayan contribuido al proceso de desarrollo 
e intercambio de los recursos epistémicos relevantes, no veo razón alguna para pensar que los con-
tribuyentes marginalizados deban siempre de estar conscientes de su participación en dicho proceso.

35	 Jenji Kohan, entrevista con Terry Gross, Fresh Air, npr, 13 de agosto de 2013.
36	 Esta situación epistémica podría entenderse bajo los términos del concepto de silenciamiento testi-

monial [testimonial quieting] de Kristie Dotson, “Tracking Epistemic Violence, Tracking Practices 
of Silencing”, Hypatia 26 (2011): 236-257.



Traducción · Sobre la apropiación epistémica

Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  265

asimiladas intercomunalmente, éstas deben desenvolverse en primer lu-
gar vía un agente epistémico comparativamente más privilegiado. Tal 
y como Kohan admitió con candidez, una historia cuya protagonista 
es una mujer joven, atractiva, blanca, cisgénero y de clase media que 
interactúa con mujeres pobres, de color, viejas y trans es mucho menos 
problemática para las cadenas de televisión y las audiencias dominantes 
que una historia cuya protagonista sea una mujer pobre, una mujer vieja 
o una mujer trans de color.

Aunque el mundo construido en Orange Is the New Black sí se expande 
para explorar las narrativas de mujeres más diversas, lo hace alrededor (y no 
más allá) de Piper, manteniéndola a ella ––al igual que a otros personajes 
blancos–– en el centro de la narrativa del programa. Durante la primera 
temporada, la trama gira alrededor de Piper, su vida en la cárcel, su pasado, 
así como en su familia y sus amistades en el exterior. A diferencia de los 
personajes blancos que se nos presentan cuando Piper llega por primera 
vez a la penitenciaría Litchfield —Morello (quien maneja la camioneta 
de la prisión), Red (la cocinera), Yoga Jones (la gurú hippie) y Nichols (la 
adorable yonqui)–– muchas de las mujeres de color que aparecen apenas 
reciben una introducción y cuando hablan es casi exclusivamente para di-
rigirse a (o hablar de) otros personajes blancos. Los primeros dos episodios 
del programa contienen no más de tres conversaciones entre personajes no 
blancos, todas duran unos pocos segundos y sólo una de las conversaciones 
no tiene que ver con Piper. En el primer intercambio entre dos mujeres de 
color, una mujer latina (Gloria) lamenta mordazmente el hecho de que el 
español de Piper sea mejor que el de otra mujer latina (Daya), a quien le 
expresa su crítica. El segundo intercambio entre dos mujeres de color de 
inmediato resulta en un altercado físico entre ellas. El primer intercambio 
entre dos mujeres negras, el cual se da entre Sophia, una mujer trans que 
maneja un salón de belleza dentro de la prisión, y Taystee, un personaje 
cómico (que elogia los senos “firmes” de Piper en su primera aparición en 
pantalla), es interrumpido tras unos breves segundos cuando entra Piper. 



Emmalon Davis 

266  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

La escena concluye cuando Taystee se va del salón llevándose un mechón 
rubio del pelo de Piper cosido en su cabeza; posteriormente, ella presume 
su nuevo look rubio a las demás reclusas. Estos intercambios tempranos su-
gieren que el programa debió haberse llamado “Orange Is the New Blond   ” 
[“El naranja es el nuevo rubio”], ya que los espectadores no pueden ignorar 
que el programa trata, sin duda, sobre la historia de Piper. De hecho, es la 
existencia poco amenazante de Piper ––una mujer sumamente educada, 
blanca, anglosajona, protestante [WASP] y diseñadora de su propia línea 
de jabones artesanales–– la que sirve como portal a través del cual se explo-
ran todas estas otras mujeres y sus narrativas poco convencionales.

Conforme el programa avanza, se ve forzado a lidiar con las defi-
ciencias autoimpuestas por su propia estrategia narrativa. Para la tercera 
temporada, Piper es, posiblemente, uno de los personajes menos intere-
santes. Algunos podrían citar el poco interés por Piper como evidencia 
de que la estrategia del “caballo de Troya” es efectiva. A esto, yo respon-
dería sí y no. Sin las historias de los otros personajes (particularmente de 
los personajes de color, en especial Taystee, Suzanne Crazy Eyes Warren, 
Poussey, Sophia y Daya, por nombrar a algunas), el programa con segu-
ridad sería insufriblemente banal. Sin embargo, a pesar del decreciente 
atractivo del personaje de Piper, los escritores del programa ––en su gran 
mayoría blancos–– se esfuerzan descomunalmente para que su personaje 
siga siendo relevante.37 La actriz que interpreta a Piper sigue teniendo el 
papel protagonista en cada temporada (subordinando a sus compañeras 
a roles de actrices secundarias o invitadas) y aparece en un número ma-
yor de episodios que cualquiera de los otros. Además, casi siempre está al 
centro del material promocional del programa.

37	 Si el programa hubiera sido fiel al libro el personaje de Piper hubiera sido liberado de la cárcel 
después de un año. Para mayores datos sobre la falta de diversidad racial en el guionismo televisivo, 
véase: Darnell Hunt, “Race in the Writer’s Room: How Hollywood Whitewashes the Stories That 
Shape America”, Hollywood: The Color of Change, octubre de 2017.



Traducción · Sobre la apropiación epistémica

Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  267

Claro que hay mucho que celebrar sobre el programa: es chistoso, su 
elenco es primordialmente femenino (las actrices son mujeres de diferen-
tes razas, identidades de género, orientaciones sexuales y tipos de cuer-
po), celebra un espectro refrescante de relaciones amorosas entre mujeres 
y presenta de manera empática las vidas complejas de personas que se en-
cuentran encarceladas. En ese sentido, podría objetarse que, en la medida 
en que la táctica del “caballo de Troya” aumenta la visibilidad de pers-
pectivas marginalizadas, es dicha técnica erróneamente considerada como 
una injusticia. Es decir, podría argumentarse que quizá no importa de qué 
manera las historias de agentes de conocimiento marginalizados entren al 
mainstream mientras que lleguen eventualmente. Sin duda, el programa 
ofrece una manera creativa de hackear un sistema en el que se privilegian 
las perspectivas dominantes y las marginalizadas rara vez se representan. 
Sin embargo, aunque el programa da un lugar a las perspectivas marginali-
zadas, dichas perspectivas permanecen atadas a la dominante.

De hecho, hay algo profundamente inquietante en un programa que 
presenta las historias de mujeres latinas, mujeres negras, mujeres trans, 
mujeres viejas y mujeres pobres mientras que los creadores, productores, 
escritores y la autora del libro en el cual se basa son, en su inmensa ma-
yoría, nada de lo anterior.38 Aunque Orange Is the New Black participa de 
un tipo de práctica feminista contemporánea, no cumple con los objeti-
vos feministas articulados por Lugones y Spelman: 

38	 Podríamos caracterizar a este tipo de percepción en términos de lo que Mariana Ortega llama la 
“ignorancia amorosa y consciente” [loving, knowing ignorance], en referencia a los intercambios 
del feminismo blanco con las mujeres de color. En contraste con el “perceptor arrogante” a quien 
“ni siquiera le importa conocer el objeto de su percepción y a quien sólo le interesa poseer, usar, 
coaccionar y esclavizar a dicho objeto”, el perceptor amoroso y consciente, por más honesto que 
sea, adquiere y disemina representaciones inadecuadas de las mujeres de color. Esto resulta en la 
ignorancia sobre las mujeres color, a pesar de que el perceptor desea “ver a las mujeres de color en 
sus propios términos, no quiere homogeneizarlas, no quiere ejercer coerción sobre ellas y no quiere 
usarlas”. Mariana Ortega, “Being Lovingly, Knowingly Ignorant: White Feminism and Women of 
Color”, Hypatia (2006): 61.



Emmalon Davis 

268  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Aunque parte de lo que las feministas quieren y exigen para las mujeres es el 
derecho de moverse y actuar de acuerdo con nuestra propia voluntad y no 
contra ella, otra parte es el deseo y la insistencia de que demos cuenta nosotras 
mismas de estos movimientos y acciones. Esto es porque nos importa lo que 
se dice de nosotras, quién lo dice y a quién se lo dice: tener la oportunidad 
de hablar sobre nuestra propia vida, dar un recuento de ella, interpretarla, es 
crucial para llevar una vida en lugar de ser llevada a través de ella.39 

La estrategia del “caballo de Troya” aumenta la integración de diversas 
perspectivas dentro del mainstream pero permanece limitada mientras 
los agentes de conocimiento marginalizados no se ubiquen al centro de 
sus propias historias. Aunque es señal de progreso, este estado de cosas 
no debe confundirse con la justicia. 

4. Injusticia hermenéutica, injusticia testimonial y 
sofocación testimonial

Se podría objetar que la apropiación epistémica, como yo la he articu-
lado, no ha sido suficientemente diferenciada de otras prácticas injustas 
con las que está relacionada, en específico la injusticia hermenéutica, la 
injusticia testimonial y la sofocación testimonial.40 En las siguientes sub-
secciones discutiré las diferencias entre la apropiación epistémica y estos 
otros daños epistémicos. En primer lugar, consideremos la relación entre 
la injusticia hermenéutica y la apropiación epistémica. 

39	 María C. Lugones y Elizabeth V. Spelman, “Have We Got a Theory for You! Feminist Theory, Cul-
tural Imperialism and the Demand for ‘The Woman’s Voice’”, Women’s Studies International Forum 
6 (1983): 573.

40	 Le agradezco a un revisor anónimo por haber articulado esta objeción. 



Traducción · Sobre la apropiación epistémica

Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  269

4.1 Injusticia hermenéutica y apropiación epistémica

Según Fricker, los casos de injusticia hermenéutica deben cumplir con 
las siguientes dos condiciones: déficit conceptual y no culpabilidad.41

Déficit conceptual: la injusticia hermenéutica debe ser explicada en térmi-
nos de un déficit conceptual en el conjunto de recursos intercomunalmente 
compartidos.

No culpabilidad: la injusticia hermenéutica no implica culpabilidad episté-
mica por parte de cualquier agente individual; es un fenómeno estructural. 

La apropiación epistémica no cumple con ninguna de las condiciones. 
En primer lugar, puesto que la apropiación epistémica primordialmente 
concierne a nuestras prácticas de diseminación de recursos epistémicos 
existentes, no implica un déficit conceptual. En cambio, la apropiación 
epistémica implica un tipo de robo conceptual. En segundo lugar, como 
lo demuestran mis ejemplos, la apropiación epistémica implica tanto a 
agentes individuales (algunos de ellos culpables) como a estructuras. Por 
lo tanto, la apropiación epistémica no puede entenderse en términos de 
injusticia hermenéutica.

Permítaseme añadir algo más. En tanto la injusticia hermenéutica se 
entienda apropiadamente en términos de lo que Dotson ha llamado “una 
exclusión epistémica de segundo orden que resulta de recursos episté-
micos compartidos insuficientes”,42 su corrección requiere, como explica 

41	 Para la condición de déficit conceptual, véase: Miranda Fricker, “Epistemic Injustice and the Preser-
vation of Ignorance”, 173. Para la condición de no culpabilidad, véase Fricker, Epistemic Injustice, 
159 [Fricker, Injusticia epistémica, 255-256].

42	 Dotson, “Conceptualizing Epistemic Oppression,” 129.



Emmalon Davis 

270  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Langton, de una “revolución conceptual” o del “llenado de la laguna con 
un concepto enteramente nuevo”.43 Para ilustrar lo anterior, considérese 
el ejemplo presentado por Fricker de Carmita Wood, una empleada uni-
versitaria que renunció a su trabajo como resultado del estrés provocado 
por el acoso sexual de un compañero de trabajo. El hecho ocurrió antes 
de que el concepto de “acoso sexual” fuera acuñado por feministas e in-
corporado al conjunto conceptual colectivo; como consecuencia, Wood 
fue incapaz de entender y, por lo tanto, comunicar su situación al buscar 
apoyo en la oficina del seguro para desempleados. En la medida en que 
un déficit conceptual le impidió a Wood, una agente de conocimiento 
marginalizada, comprender por completo y, así, comunicar su situación, 
sufrió una injusticia hermenéutica según la posición de Fricker.

Es relevante mencionar que Carmita Wood sí llegó a entender even-
tualmente sus experiencias en términos de acoso sexual. Una vez que pudo 
comprender su experiencia de esa manera, debido a que los conceptos re-
levantes ya estaban disponibles, ella dejó de sufrir injusticia hermenéutica. 
Sin embargo, en tanto que la marginalización epistémica de Wood deter-
minó su habilidad general, frente a sus pares epistémicos, para participar en 
la constitución e intercambio de recursos epistémicos, su marginalización 
epistémica existió mucho antes y persistió mucho después de cualquier 
instancia de injusticia hermenéutica.44 Por lo tanto, un agente de conoci-

43	 Rae Langton, “Review of Epistemic Injustice: Power and the Ethics of Knowing”, Hypatia 25 
(2010): 460.

44	 Como nota Laura Beeby, “no hubo injusticia hermenéutica en el caso de Carmita Wood hasta que 
ella se presentó en la oficina de seguros para desempleados y fue incapaz de articular algo para es-
cribirlo en la forma de reclamo pertinente”. Laura Beeby, “A Critique of Hermeneutical Injustice”, 
Proceedings of the Aristotelian Society 111 (2011): 481. En la medida en que Wood batalló para arti-
cularse a sí misma los daños causados por su acosador, experimentó injusticia hermenéutica mucho 
antes de entrar a la oficina del seguro para desempleados. Sin embargo, aunque la experiencia de 
injusticia hermenéutica puede durar mucho más que un momento específico, es sólo en el evento 
en el que se intenta hacer comprensible experiencias ambiguas ––ya sea para una misma o para los 
demás–– que puede decirse que se ha sido víctima de injusticia hermenéutica. 



Traducción · Sobre la apropiación epistémica

Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  271

miento marginalizado puede adquirir conceptos con los cuales entender 
una experiencia particular sin por ello alterar su posición marginal en el 
proceso de constitución de significados colectivos. Como han demostrado 
los ejemplos de apropiación epistémica, el mero desarrollo de nuevos con-
ceptos no garantiza un cambio en el sistema subyacente que provoca que 
los agentes de conocimiento marginalizados carezcan, comparativamente, 
de poder epistémico.45 Los procesos mediante los cuales se diseminan y 
asimilan nuevos conceptos son de equiparable importancia. 

4.2 Injusticia testimonial y apropiación epistémica

Podría objetarse que, en la medida en que el daño que he denominado 
“apropiación epistémica” es uno en donde hay un agente de conocimien-
to percibido como menos creíble, debido a los prejuicios adheridos a su 
identidad social, la apropiación epistémica ya está incluida en la noción 
de injusticia testimonial de Fricker.46 Aunque ambos fenómenos están 
profundamente relacionados, son distinguibles. Como la injusticia her-
menéutica, la injusticia testimonial involucra dos componentes: déficit 
de credibilidad y pérdida epistémica.47  

45	 En efecto, como afirma Dotson, una dificultad principal para abordar la opresión epistémica de 
segundo orden puede encontrarse en el primer orden, donde “los factores históricos, sociales y polí-
ticos determinan quién poseerá el poder epistémico y quién carecerá relativamente de dicho poder”. 
Dotson, “Conceptualizing Epistemic Oppression”, 129.

46	 Le agradezco a un revisor anónimo por traer a cuenta este punto.
47	 Para la condición de déficit de credibilidad, véase: Fricker, Epistemic Injustice, 28 [Fricker, Injusticia 

epistémica, 58]. Para la condición de pérdida epistémica, [Véase Fricker, Epistemic Injustice, 43 (Fric-
ker, Injusticia epistémica, 81)]. Mi articulación de injusticia testimonial es más amplia que la formu-
lación original de Fricker en dos sentidos. Primero, Fricker utiliza la frase “déficit de credibilidad 
prejuicioso identitario” en su explicación de injusticia testimonial. véase: Fricker, Epistemic Injustice, 
28 [Fricker, Injusticia epistémica, 58]. Yo uso la frase “valoración injustamente comprometida” para 
incluir casos de injusticia testimonial que no conllevan prejuicios individuales, sino que surgen 



Emmalon Davis 

272  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Déficit de credibilidad: una valoración injustamente comprometida de la 
credibilidad o capacidad de un individuo específico. 

Pérdida epistémica: el descarte subsecuente de, o la incapacidad para soli-
citar, la contribución epistémica del individuo específico debido a debido 
a la valoración injustamente comprometida de su credibilidad valoración 
injustamente comprometida de su credibilidad. 

Consideremos los ejemplos centrales de injusticia testimonial presenta-
dos por Fricker. En el primero, extraído de la novela Matar a un ruiseñor 
de Harper Lee, el testimonio de Tom Robinson ––en el cual él, un hom-
bre negro, expresa simpatía por una niña blanca–– es totalmente descar-
tado por los miembros del jurado completamente blanco. En el segundo, 
extraído del guion de El talentoso Sr. Ripley de Anthony Minghella, las 
sospechas de Marge Sherwood sobre que la desaparición repentina de su 
prometido involucra un asesinato son descartadas como mera “intuición 
femenina” por el padre de su prometido.48 En casos de injusticia testi-
monial, las contribuciones epistémicas de un hablante son consideradas 
como epistémicamente inertes; esto es, no reciben la asimilación necesa-
ria para ser epistémicamente operativas. De hecho, al describir el daño 
de la injusticia testimonial, Fricker afirma que “en esos casos, el conoci-
miento que se transmitiría a un oyente no es recibido”.49 En ese sentido, 
Fricker concluye que “el hecho de que el prejuicio pueda impedir que los 

de causas más estructurales; véase Anderson, “Epistemic Justice as a Virtue”. Segundo, más que 
simplemente referirme al “testimonio” del hablante, yo me remito a la “contribución epistémica” 
del hablante, con el fin de incluir un rango mucho más amplio de contribuciones; véase Hookway, 
“Some Varieties of Epistemic Injustice”. Adopto estas modificaciones para demostrar que la apro-
piación epistémica es distinta de la injusticia testimonial, incluso en su forma más amplia. 

48	 Fricker, Epistemic Injustice, 14-29 [Fricker, Injusticia epistémica, 36-60].
49	 Fricker, Epistemic Injustice, 43 [Fricker, Injusticia epistémica, 81]; el énfasis es propio.



Traducción · Sobre la apropiación epistémica

Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  273

hablantes consigan hacer público su conocimiento revela que la injusti-
cia testimonial es una forma grave de falta de libertad”.50 La apropiación 
epistémica, en contraste con la injusticia testimonial, ilustra una manera 
en que los agentes de conocimiento marginalizados permanecen “grave-
mente faltos de libertad” aunque hayan hecho público su conocimiento.

Mientras que la injusticia testimonial, según Fricker, “es un obstáculo 
para la verdad, ya sea de forma directa haciendo que el oyente se pierda 
una verdad particular, o de forma indirecta porque interpone obstáculos 
en la circulación de las ideas críticas”,51 la apropiación epistémica asegura 
que dichos obstáculos sean (al menos parcialmente) esquivados. A las 
víctimas de apropiación epistémica no se les impide añadir conocimiento 
a la esfera pública; más bien, se les impide ser reconocidas como agentes 
que sumaron conocimiento a la esfera pública. El que los miembros de 
grupos marginalizados jamás sean reconocidos como contribuidores es 
esencial para la perpetuación de su marginalización epistémica.52 Como 
resume McKittrick, “nadie se mueve”.53

En su discusión sobre injusticia testimonial, Fricker narra las expe-
riencias de una mujer que adopta la siguiente práctica: cuando quería 
hacer una sugerencia sobre el funcionamiento de la empresa en la cual 
trabajaba, “la escribía en un pedacito de papel, se lo pasaba disimulada-
mente a un colega varón comprensivo, le pedía que formulara él la pro-
puesta, observaba lo bien que era recibida y se unía a la discusión después 
de ese momento”.54 Éste me parece un caso de apropiación epistémica, 
caracterizado por el proceso dual de desprendimiento epistémico y des-

50	 Fricker, Epistemic Injustice, 43 [Fricker, Injusticia epistémica, 81].
51	 Fricker, Epistemic Injustice, 43 [Fricker, Injusticia epistémica, 81].
52	 De hecho, como sugiere McKittrick, esta práctica opera bajo la suposición de que los marginali-

zados están “demasiado destruidos o subyugados o son demasiado pobres para escribir, imaginar, 
desear o para tener una nueva perspectiva sobre la vida”. McKittrick, “On Plantations”, 955.

53	 McKittrick, “On Plantations”, 955.
54	 Fricker, Epistemic Injustice, 47 [Fricker, Injusticia epistémica, 87; traducción modificada].



Emmalon Davis 

274  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

viación epistémica. Como en el caso de Taylor Mill, el daño es facilitado 
por el propio agente de conocimiento marginalizado. Fricker misma dis-
tingue este caso de otros de injusticia testimonial, describiéndolo como 
una “desventaja subsecuente” “práctica” o “profesional” de la injusticia 
testimonial (para Fricker, las desventajas prácticas y profesionales son 
diferentes de las desventajas epistémicas).55 Consecuentemente, la injus-
ticia testimonial extendida crea la primera condición para la apropiación 
epistémica. Aunque concuerdo con Fricker en que los casos de apropia-
ción epistémica son distintos de los casos de injusticia testimonial, en 
tanto que son “causados por ella más que formar propiamente parte de 
ella”,56 pienso que la apropiación epistémica es caracterizada de forma 
errada como una desventaja meramente “práctica” o “profesional”.

4.3  Sofocación testimonial y apropiación epistémica autofa-
cilitada

En casos en los que el desprendimiento epistémico y la desviación episté-
mica sean facilitados por el propio agente de conocimiento marginaliza-
do (como en el de Taylor Mill o el de la mujer descrita en la subsección 
anterior), el daño puede funcionar de modo similar a la noción desarro-
llada por Dotson de sofocación testimonial; es decir, cuando se da bajo 
coerción el “truncamiento del propio testimonio con el fin de asegurar 
que éste contenga sólo el contenido para el cual la audiencia demuestre 
competencia testimonial”.57 Mientras que tanto la sofocación testimo-
nial como la apropiación epistémica facilitada por el agente comparten el 

55	 Fricker, Epistemic Injustice, 46 [Fricker, Injusticia epistémica, 86].
56	 Fricker, Epistemic Injustice, 46 [Fricker, Injusticia epistémica, 86].
57	 Cuando la asimilación sea muy improbable (o riesgosa), el agente de conocimiento puede retener 

por completo su contribución. Dotson, “Tracking Epistemic Violence”, 244.



Traducción · Sobre la apropiación epistémica

Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  275

objetivo último de aumentar la asimilación de alguna contribución epis-
témica, en contextos que se perciben razonablemente como deficientes, 
ellas logran este objetivo de distintas maneras. En los casos de sofocación 
testimonial, un agente de conocimiento distorsiona el contenido de su 
propia contribución para asegurar la asimilación; por lo tanto, el objeto de 
la sofocación testimonial es el contenido del hablante. En los casos  
de apropiación epistémica, más que comprometer el contenido de su 
contribución epistémica, el agente se desprende de ella; el objeto del des-
prendimiento epistémico es el propio contribuyente epistémico. Una vez 
que la contribución se desprende del hablante (y es cedida a los compara-
tivamente más privilegiados), los beneficios asociados con ésta se desvían 
hacia los poderosos. La sofocación testimonial y la apropiación episté-
mica autofacilitada son ambas formas de silenciamiento bajo coerción. 

5. El principal daño epistémico de la apropiación 
epistémica

5.1 La capacidad para la contribución epistémica

Cuando el desprendimiento epistémico ocurre, un agente es injustamente 
apartado de sus propias contribuciones epistémicas, mientras que dichas 
contribuciones son asimiladas y circuladas entre audiencias dominantes. 
Cuando el desprendimiento epistémico se acompaña de desviación epis-
témica, los beneficios asociados con las contribuciones del agente son ca-
nalizados lejos de él y, en cambio, se ven concentrados en las manos de los 
poderosos. En el caso de la mujer profesional descrito anteriormente, es 
el “colega varón comprensivo” quien constantemente es reconocido por 
sus colegas como un miembro indispensable de la comunidad epistémica 
y como un participante responsable de la contribución de ideas nuevas 



Emmalon Davis 

276  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

a la discusión. Es él (y no su compañera silenciada) quien es distinguido 
como conductor de la conversación de formas innovadoras. El estatus 
marginalizado de la mujer en esa comunidad epistémica permanece in-
tacto, a pesar de que sus contribuciones son asimiladas por la comunidad 
en su conjunto. En comparación, el colega varón sin duda goza de un 
impulso inmerecido en la cantidad de credibilidad otorgada por sus pares, 
como resultado de ser percibido como alguien que proporciona el doble 
de buenas ideas.

El desprendimiento epistémico y la desviación epistémica violan el 
libre ejercicio de lo que Fricker describe como “nuestro funcionamien-
to como contribuidores a la información y al entendimiento comparti-
dos”.58 Siguiendo a Fricker, describamos esta función simplemente como 
“la capacidad para la contribución epistémica”; Dotson la denomina 
“agencia epistémica”.59 En efecto, es correcto considerar que nuestras ca-
pacidades humanas básicas incluyen nuestras capacidades epistémicas y 
que el buen funcionamiento de dichas capacidades conlleva no sólo la 
habilidad de obtener bienes epistémicos (es decir, recibir una educación, 
asegurar credibilidad, etcétera), sino la habilidad de contribuir con bie-
nes epistémicos (es decir, proponer nuevas ideas, recursos conceptuales, 
hipótesis, marcos de referencia innovadores).60 Fricker identifica a la in-
justicia testimonial y a la injusticia hermenéutica como prácticas que 
frustran la capacidad de un agente para contribuir epistémicamente.61 

58	 Para una explicación detallada de la capacidad para la contribución epistémica, véase Fricker, “Epis-
temic Contribution as a Central Human Capability”, 75.

59	 Dotson define “agencia epistémica” como “la habilidad de utilizar recursos epistémicos compartidos 
persuasivamente dentro de una comunidad dada de agentes de conocimiento con el fin de partici-
par en la producción de conocimiento y, en caso de requerirse, en la revisión de dichos recursos”. 
Dotson, “Conceptualizing Epistemic Oppression”, 115. Considero que la agencia epistémica y la 
capacidad para la contribución epistémica refieren prácticamente a lo mismo. 

60	 Fricker, “Epistemic Contribution as a Central Human Capability”, 75.
61	 Fricker, “Epistemic Contribution as a Central Human Capability”, 80.



Traducción · Sobre la apropiación epistémica

Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  277

Como han demostrado los ejemplos, esta capacidad también puede ser 
frustrada por la apropiación epistémica.

5.2 Hacia la investigación moral democrática

Para su libre ejercicio, la capacidad para la contribución epistémica re-
quiere del desarrollo de lo que Anderson llama formas democráticas, 
en lugar de autoritarias, de investigación moral. Según Anderson, una 
investigación moral autoritaria ocurre si 

(1) es conducida por personas que ocupan posiciones privilegiadas en la je-
rarquía social; (2) los principios morales investigados son aquellos que se 
supone gobiernan las relaciones entre los privilegiados y aquellos que ocupan 
posiciones subordinadas en la jerarquía social; y (3) aquellos en posiciones 
subordinadas son (a) excluidos de la participación en la investigación o (b) 
sus contribuciones ––sus afirmaciones–– son aceptadas como requiriendo  
un tipo de respuesta, pero la respuesta de los privilegiados es incapaz de re-
flejar una asimilación adecuada de las perspectivas de los subordinados y más 
bien utiliza el poder social de los privilegiados para imponer sus perspectivas 
a los subordinados.62 

Como lo sugiere mi posición hasta ahora, esta caracterización de investi-
gación moral autoritaria debe suplementarse con dos características adi-
cionales. La investigación moral también es autoritaria cuando, bajo las 
condiciones 1, 2 y 3 expuestas por Anderson: (i) aquellos en posiciones 
subordinadas son desprendidos sistemáticamente de sus contribuciones 

62	 Elizabeth Anderson, “The Social Epistemology of Morality: Learning from the Forgotten History 
of the Abolition of Slavery”, en The Epistemic Life of Groups: Essays in the Epistemology of Collectives, 
eds. Michael S. Brady y Miranda Fricker (Oxford: Oxford University Press, 2016), 78.



Emmalon Davis 

278  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

epistémicas o (ii) cuando los beneficios asociados con las contribuciones 
epistémicas de los subordinados benefician desproporcionadamente a los 
poderosos. Si (i) o (ii) ocurren, el proceso de investigación moral no 
puede ser denominado democrático.

Si hemos de generar ambientes epistémicos justos, los dominantes no 
sólo deben desarrollar una actitud abierta para aprender sobre cómo el 
mundo es experimentado por los marginalizados, sino que deben permi-
tir que los marginalizados determinen los recursos con los cuales dichas 
experiencias han de ser entendidas. En ese sentido, Gaile Pohlhaus Jr. 
afirma que 

cuando a una realmente le importa conocer algo sobre cómo es experimen-
tado el mundo desde posiciones sociales distintas a la propia, una debe usar 
recursos epistémicos adecuados para (y, por lo tanto, desarrollados desde) 
esas situaciones. Los prerrequisitos para adquirir esos recursos son, en primer 
lugar, permitir que los recursos sean apropiadamente desarrollados por las 
personas en dichas situaciones; en segundo lugar, confiar en que esas per-
sonas los han desarrollado bien; y, en tercer lugar, interesarse en aprender a 
usar esos recursos.63 

Aunque estos prerrequisitos nos proporcionan un punto de partida, las 
condiciones (i) y (ii) sugieren que no es suficiente para lograr la igualdad 
epistémica que los agentes de conocimiento situados dominantemente de-
sarrollen un interés para usar recursos generados en los márgenes ––pues 
esos recursos pueden emplearse para favorecer los fines dominantes—. 
Nuestras responsabilidades epistémicas no se terminan una vez generados 
nuevos conceptos para abordar las experiencias de agentes marginalizados. 
También implican el cómo entran y cómo son usados dichos conceptos 

63	 Pohlhaus Jr., “Relational Knowing and Epistemic Injustice”, 731.



Traducción · Sobre la apropiación epistémica

Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  279

dentro del mainstream. En consecuencia, podríamos desarrollar más a fon-
do la posición de Pohlhaus Jr. de la siguiente manera. En primer lugar, 
tenemos responsabilidades epistémicas de usar no sólo los recursos crea-
dos por agentes de conocimiento no situados dominantemente, sino de 
reconocer públicamente a los agentes marginalizados como contribuido-
res en el proceso de creación de sentido. La relación entre la producción 
de recursos epistémicos nuevos y quienes trabajan en su producción no 
puede pasar desapercibida. En segundo lugar, los beneficios asociados con 
las contribuciones epistémicas de los marginalizados no deben aventajar 
desproporcionadamente a aquellos que ya ocupan posiciones sociales pri-
vilegiadas. 

6. En defensa de lo “epistémico”

Finalmente, podría objetarse que, dado que la apropiación epistémica 
parece ser, en general, una consecuencia de otros tipos de desigualdades 
y prejuicios estructurales (por ejemplo, desigualdad económica, racial o 
de género), una investigación independiente es injustificada.64 Asimis-
mo, si se eliminaran las desigualdades no epistémicas subyacentes, se 
eliminarían las desigualdades epistémicas inmediatamente.65 No niego 
que la eliminación del sexismo, el racismo, la desigualdad económica y 
otras desigualdades estructurales resultaría en una reducción considera-
ble, e incluso una completa erradicación, de la injusticia epistémica. Sin 
embargo, creo que la examinación de las desigualdades epistémicas tiene 
valor en sí misma.

64	 Le agradezco a un revisor anónimo por haber traído a cuenta esta objeción. 
65	 Para una explicación de las formas reducibles y no reducibles de opresión epistémica, veáse: Dotson, 

“Conceptualizing Epistemic Oppression”.



Emmalon Davis 

280  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Primero, las explicaciones del daño epistémico nos incitan a pensar-
nos a nosotros mismos de una manera distinta, a saber, como agentes 
epistémicos. Pensar en nosotros mismos como agentes epistémicos dirige 
nuestra atención hacia nuestras responsabilidades y capacidades como 
agentes de conocimiento, hacia lo que somos capaces de hacer y hacia lo 
que merecemos por el hecho de contar con dichas capacidades. Al reco-
nocernos como agentes epistémicos podemos entender la importancia de 
ser percibidos con credibilidad por nuestros pares, de comunicar nues-
tras experiencias a un amplio rango de otros utilizando recursos episté-
micos compartidos y contribuir en los procesos mediante los cuales el 
conocimiento es desarrollado y diseminado sin miedo a que esas contri-
buciones sean sistemáticamente ignoradas, apropiadas o explotadas.66 Si 
no nos enfocamos en el ámbito epistémico de nuestras vidas, estos daños 
simplemente pasarían inadvertidos.

Segundo, aunque una cosa es imaginarse (como parte, por ejemplo, 
de un ejercicio teórico o de un experimento mental) qué resultaría de la 
eliminación del sexismo, el racismo y la desigualdad económica, aque-
llo es algo completamente diferente a llevar a cabo dicha eliminación. 
Las desigualdades estructurales se solapan y se entrelazan; los intentos 
por desmantelar una desigualdad estructural muchas veces producen el 
inesperado efecto de reforzar otras. Consideremos el ejemplo de Linda 

66	 Para un análisis de la explotación epistémica, véase: Nora Berenstain, “Epistemic Exploitation”, 
Ergo, an Open Access Journal of Philosophy 3 (2016): 569-590. Véase también Emmalon Davis, 
“Typecasts, Tokens, and Spokespersons: A Case for Credibility Excess as Testimonial Injustice”, 
Hypatia 31 (2016): 485-501. La explotación epistémica ––como la apropiación epistémica–– con-
lleva la incapacidad de compensar adecuadamente a los agentes de conocimiento marginalizados 
por su trabajo epistémico. Sin embargo, a diferencia de la apropiación epistémica, la explotación 
epistémica no necesariamente conlleva el desprendimiento epistémico (aunque a veces sí lo inclu-
ya). En muchos casos de explotación epistémica, el contribuidor explotado permanece claramente 
conectado a los productos de su trabajo epistémico, puesto que su explotación ocurre en virtud de 
un tipo de posición epistémicamente privilegiada (aparente o real) respecto a las contribuciones en 
cuestión. 



Traducción · Sobre la apropiación epistémica

Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  281

Martín Alcoff donde “una persona bienintencionada del primer mundo 
está hablando por una persona o grupo del tercer mundo” de manera 
que “el arreglo discursivo mismo pueda reafirmar la visión de ‘jerarquía 
de civilizaciones’ según la cual Estados Unidos siempre está en la cima. 
Este efecto ocurre porque el hablante está posicionado como autoritativo 
y empoderado, como el sujeto con conocimiento, mientras que el grupo 
en el tercer mundo es reducido, meramente debido a la estructura de la 
práctica comunicativa, a un objeto y víctima que debe ser defendida a 
distancia y, por tanto, el grupo se ve desempoderado”.67 De hecho, Alcoff 
concluye afirmando que “aunque el hablante esté intentando mejorar 
materialmente la situación de un grupo menos privilegiado, los efec-
tos de su discurso refuerzan concepciones racistas e imperialistas y quizá 
también silencian aún más la habilidad del grupo menos privilegiado 
para hablar y ser escuchado”.68 Como advierte Alcoff, nuestros esfuerzos 
en la vida real para erradicar una forma de desigualdad —por ejemplo, 
la desigualdad material— puede resultar en una profundización de las 
desigualdades epistémicas. Claro que podría pensarse que, al considerar 
tales realidades, lo que se necesita no es una explicación independiente 
de desigualdad epistémica, sino mejores prácticas para corregir la des-
igualdad material. Sin embargo, esta sugerencia está totalmente equivo-
cada. Como nos ha mostrado la historia repetidamente, cualquier prác-
tica desarrollada sin centrar la participación de aquellas personas cuyas 
vidas busca mejorar corre el riesgo de distorsionar a esas personas y sus 
vidas. Para que estos esfuerzos tengan éxito es imperativo remover las ba-
rreras epistémicas que impiden a las personas marginalizadas participar 
de manera plena en los esfuerzos colectivos para desmantelar estructuras 
de opresión. En la medida en que identificar y entender estos obstáculos 

67	 Alcoff, “Problem of Speaking for Others”, 26.
68	 Alcoff, “Problem of Speaking for Others”, 26.



Emmalon Davis 

282  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

epistémicos es un precursor necesario para su eliminación, es indispen-
sable una investigación conceptual independiente de dichos obstáculos.

De hecho, una de las razones por las que las estructuras de desigualdad 
más amplias permanecen arraigadas es porque su naturaleza opresiva es 
fácilmente distorsionada y oscurecida. En ocasiones, la naturaleza opresiva 
de estas estructuras no es clara para aquellos que son oprimidos por ellas, 
como en el caso de la injusticia hermenéutica. Sin embargo, es más común 
que la naturaleza opresiva de dichas estructuras sea evidente para aquellos 
oprimidos, aunque los intentos por parte de los oprimidos para presentar 
esta información a los dominantes se vean epistémicamente frustrados. 
La justicia epistémica, por lo tanto, fomenta el desarrollo de formas más 
amplias de justicia al expandir nuestro conocimiento sobre la injusticia. En 
la medida en que una mejor comprensión de la injusticia fortalece nuestra 
habilidad para combatirla, se justifica delinear la naturaleza de las desigual-
dades en términos epistémicos. Aunque conocer sea solamente la mitad de 
la batalla, es, crucialmente, la primera mitad. 



Traducción · Sobre la apropiación epistémica

Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  283

Referencias

Alcoff, Linda Martín. “The Problem of Speaking for Others.” Cultural 
Critique 20 (1991): 5–32.

Anderson, Elizabeth. “Epistemic Justice as a Virtue of Social Institu-
tions.” Social Epistemology 26 (2012): 163-173.

–––––. “The Social Epistemology of Morality: Learning from the For-
gotten History of the Abolition of Slavery.” En The Epistemic Life 
of Groups: Essays in the Epistemology of Collectives, eds. Michael 
S. Brady y Miranda Fricker, 75-94. Oxford: Oxford University 
Press, 2016.

Asante, Molefi Kete. “The Rhetoric of Globalisation: The Europeani-
sation of Human Ideas.” Journal of Multicultural Discourses 1 
(2006): 152-158.

Bailey, Alison. “Strategic Ignorance.” En Race and Epistemologies of Igno-
rance, eds. Shannon Sullivan y Nancy Tuana, 77-94. Nueva York: 
SUNY Press, 2007. 

Beeby, Laura. “A Critique of Hermeneutical Injustice”. Proceedings of the 
Aristotelian Society, núm. 111 (2011), 479-486.

Berenstain, Nora. “Epistemic Exploitation”. Ergo, an Open Access Journal 
of Philosophy, núm. 3 (2016), 569-590. 

Bhabha, Homi K. The Location of Culture. Nueva York: Routledge, 2012.
Bradley, Matt. “Silenced for Their Own Protection: How the IRB Mar-

ginalizes Those It Feigns to Protect.” ACME: An International 
Journal for Critical Geographies 6 (2007): 339-349.

Carby, Hazel V. “The Multicultural Wars.” Radical History Review 54 
(1992): 7-18. 

–––––. “White Woman Listen! Black Feminism and the Boundaries of 
Sisterhood.” En Black British Cultural Studies: A Reader, editado 
por Houston A. Baker Jr., Manthia Diawara y Ruth H. Linde-
borg, 61-86. Chicago: University of Chicago Press, 1996.



Emmalon Davis 

284  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Collins, Patricia Hill. Black Feminist Thought: Knowledge, Consciousness, 
and the Politics of Empowerment. Nueva York: Routledge, 2002.

Combahee River Collective The. “A Black Feminist Statement.” En All 
the Women Are White, All the Men Are Black, but Some of Us Are 
Brave, editado por Gloria T. Hull, Patricia Bell Scott y Barbara 
Smith, 13-22. Nueva York: Feminist, 1982. Versión en español: 
Combahee River Collective. “Un manifiesto feminista Negro.” En 
Intersecciones: cuerpos y sexualidades en la encrucijada, editado por 
Raquel (Lucas) Platero, 75-86. Barcelona: Bellaterra, 2021.

Cooper, Brittney C. Beyond Respectability: The Intellectual Thought of 
Race Women. Urbana: University of Illinois Press, 2017.

Crenshaw, Kimberlé. “Demarginalizing the Intersection of Race and 
Sex: A Black Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine, 
Feminist Theory and Antiracist Politics.” University of Chicago Le-
gal Forum, vol. 1989, núm. 1 (1989): 139-168.

–––––. “Whose Story Is It Anyway? Feminist and Anti-Racist Appro-
priations of Anita Hill.” En Race-ing Justice, En-gendering Power, 
editado por Toni Morrison, 402-440. Nueva York: Pantheon, 
1992. 

Davis, Emmalon. “Typecasts, Tokens, and Spokespersons: A Case for 
Credibility Excess as Testimonial Injustice”. Hypatia, núm. 31 
(2016), 485-501. 

Davis, Paulina. “A History of the National Woman’s Rights Movement, 
for Twenty Years, with the Proceedings of the Decade Meeting 
Held at Apollo Hall, October 20, 1870, from 1850 to 1870.” En 
Women and Social Movements in the United States, 1600–2000, 
eds. Kathryn Kish Sklar y Thomas Dublin. Alexadria: Center for 
the Historical Study of Women and Gender, Binghamton Univer-
sity; Alexander Street, 1997.



Traducción · Sobre la apropiación epistémica

Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  285

Dotson, Kristie. “Tracking Epistemic Violence, Tracking Practices of Si-
lencing.” Hypatia 26 (2011): 236-257.

–––––. “A Cautionary Tale: On Limiting Epistemic Oppression.” Fron-
tiers: A Journal of Women Studies 33 (2012): 24-47.

–––––. “Conceptualizing Epistemic Oppression”. Social Epistemology 
(2014): 115-138.

Forman, J. G. “Women’s Rights Convention: At Worcester, Mass.” New-
York Daily Tribune, 26 de octubre de 1850. 

Fricker, Miranda. “Epistemic Oppression and Epistemic Privilege.” Ca-
nadian Journal of Philosophy 29 (1999): 191-210.

–––––. “Epistemic Contribution as a Central Human Capability.” En 
The Equal Society: Essays on Equality in Theory and Practice, edita-
do por George Hull, 73-90. Lanham: Lexington, 2015. 

–––––. Epistemic Injustice: Power and Ethics in Knowing. Oxford: Oxford 
University Press, 2007. Versión en español: Fricker, Miranda. In-
justicia epistémica: el poder y la ética del conocimiento. Traducido 
por Ricardo García Pérez. Barcelona: Herder, 2017.

–––––. “Epistemic Injustice and the Preservation of Ignorance.” En The 
Epistemic Dimensions of Ignorance, editado por Rik Peels y Martijn 
Blaauw, 160-177. Cambridge: Cambridge University Press, 2016. 

Garnett, Richard. The Life of W. J. Fox. Londres: John Lane at Bodley, 
1910.

Goetze, Tristan S. “Hermeneutical Dissent and the Species of Herme-
neutical Injustice,” Hypatia 33 (2018): 73-90. 

Grasswick, Heidi E. “Liberatory Epistemology and the Sharing of 
Knowledge: Querying the Norms.” En Feminist Epistemology and 
Philosophy of Science, 241-262. Dordrecht: Springer, 2011. 

Haraway, Donna. “Ecce Homo, Ain’t (Ar’n’t) I a Woman, and Inappro-
priate/d Others: The Human in a Post-humanist Landscape.” En 
Feminists Theorize the Political, editado por Judith Butler y Joan 
Scott, 86-100. Nueva York: Routledge, 1992.



Emmalon Davis 

286  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Hayek, Friedrich. John Stuart Mill and Harriet Taylor: Their Correspon-
dence and Subsequent Marriage. Chicago: University of Chicago 
Press, 1951.

hooks, bell. Ain’t I a Woman: Black Women and Feminism. Boston: South 
End, 1982. Versión en español: hooks, bell. ¿Acaso no soy una 
mujer?: mujeres negras y feminismo. Traducido por Gemma Deza 
Guil. Bilbao: Consonni, 2020.

Hookway, Christopher. “Some Varieties of Epistemic Injustice: Reflec-
tions on Fricker.” Episteme 7 (2010): 151-163.

Hundleby, Catherine. “The Epistemological Evaluation of Oppositional 
Secrets.” Hypatia 20 (2005): 44-58.

Hunt, Darnell. “Race in the Writer’s Room: How Hollywood Whitewas-
hes the Stories That Shape America.” The Color of Change, octu-
bre de 2017.

Ivy, Veronica [McKinnon, Rachel]. “Epistemic Injustice.” Philosophy 
Compass (2016): 438-439.

Jacobs, Jo Ellen. “‘The Lot of Gifted Ladies Is Hard’: A Study of Harriet 
Taylor Mill Criticism.” Hypatia 9 (1994): 132-162.

Kerman, Piper. Orange Is the New Black: My Year in a Women’s Prison. 
Nueva York: Spiegel & Grau, 2011. Versión en español: Kerman, 
Piper. Orange Is the New Black: crónica de mi año en una prisión 
de mujeres. Traducido por Ana Herrera Ferrer. Barcelona: Ariel, 
2014.

Kohan, Jenji. Entrevista con Terry Gross. Fresh Air. npr. 13 de agosto 
de 2013.

Langton, Rae. “Review of Epistemic Injustice: Power and the Ethics of 
Knowing.” Hypatia 25 (2010): 59-64.

Le Doeuff, Michèle. The Sex of Knowing. Traducido por Kathryn Hamer 
y Lorraine Code. Nueva York: Routledge, 2003.

Levine, Robert S. Ed. Martin R. Delany: A Documentary Reader. Chapel 
Hill: University of North Carolina Press, 2003.



Traducción · Sobre la apropiación epistémica

Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  287

Lugones, María C., y Elizabeth V Spelman. “Have We Got a Theory for 
You! Feminist Theory, Cultural Imperialism and the Demand for 
‘The Woman’s Voice’. Women’s Studies International Forum, núm. 
6 (1983), 573-581.

Mason, Rebecca. “Two Kinds of Unknowing.” Hypatia 26 (2011): 294-
307.

McKittrick, Katherine. “On Plantations, Prisons, and a Black Sense of 
Place.” Social and Cultural Geography 12 (2011): 947-963.

Medina, José. “The Relevance of Credibility Excess in a Proportional 
View of Epistemic Injustice: Differential Epistemic Authority and 
the Social Imaginary.” Social Epistemology 25 (2011): 15-35. 

Miller, Dale E. “Harriet Taylor Mill”. En: Edward N. Zalta, editor. The 
Stanford Encyclopedia of Philosophy, ed. Edward N. Zalta. Stan-
ford: Stanford University, 2015.

Mohanty, Chandra Talpade. “Under Western Eyes: Feminist Scholarship 
and Colonial Discourses.” Feminist Review 30 (1988): 61-88.

Narayan, Uma. Dislocating Cultures: Identities, Traditions, and Third 
World Feminism. Nueva York: Routledge, 2013.

Ortega, Mariana. “Being Lovingly, Knowingly Ignorant: White Femi-
nism and Women of Color.” Hypatia 21 (2006): 56-74.

Painter, Nell Irvin. “Sojourner Truth in Life and Memory: Writing the 
Biography of an American Exotic.” Gender and History 2 (1990): 
3-16.

–––––. Sojourner Truth: A Life, a Symbol. Nueva York: Norton, 1996. 
Pohlhaus Jr., Gaile. “Relational Knowing and Epistemic Injustice: 

Toward a Theory of Willful Hermeneutical Ignorance.” Hypatia 
27 (2012): 715-735.



Emmalon Davis 

288  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Rossi, Alice. “Sentiment and Intellect: The Story of John Stuart Mill 
and Harriet Taylor Mill.” En Essays on Sex Equality, 3-63. Chica-
go: University of Chicago Press, 1970. Versión en español: Rossi, 
Alice. “Sentimiento e intelecto. La historia de John Stuart Mill y 
Harriet Taylor Mill.” En Ensayos sobre la igualdad sexual, 21-87. 
Traducido por Pere Casanellas. Madrid: Antonio Machado, 2000. 

Said, Edward W. Orientalism. Nueva York: Pantheon, 1978. Versión en 
español: Said, Edward W. Orientalismo. Traducido por María Lui-
sa Fuentes. Barcelona: Random House Mondadori, 2002.

Segal, Aliza. “Schooling a Minority: The Case of Havruta Paired Lear-
ning.” Diaspora, Indigenous, and Minority Education 7 (2013): 
149-163.

Spivak, Gayatri Chakravorty. “Can the Subaltern Speak?” En Can the 
Subaltern Speak? Reflections on the History of an Idea, editado por 
Rosalind Morris, 21-78. Nueva York: Columbia University Press, 
1988. Versión en español: Spivak, Gayatri Chakravorty. “¿Pue-
de hablar el subalterno? Revista Colombiana de Antropología 39 
(2003): 297-364.

Stewart, Maria W. “An Address Delivered at the African Masonic Hall.” 
En Maria W. Stewart, America’s First Black Woman Political Writer: 
Essays and Speeches, editado por Marilyn Richardson, 56-64. Bloo-
mington: Indiana University Press, 1987.

Stowe, Harriet Beecher. “Sojourner Truth, the Libyan Sibyl.” Atlantic 
Monthly, abril de 1863. 




