
INVESTIGACIÓN

Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) 

Esta obra está bajo una licencia de  Creative Commons Attribution-NonCommercial-

ShareAlike 4.0 International License.

• pp. 154-189

doi: 10.48102/rdf.v57i158.284

La imagen del Timeo no 
es insustancial. Apuntes 
para pensar la aparición 

de las imágenes

The Timaeus’s image isn’t 
insubstantial. Notes to think 
the appearance of images

Marco Antonio Reyes Cruz*
Universidad Nacional Autónoma de México, México

marco1@comunidad.unam.mx

orcid: 0009-0008-0452-6014 



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) • pp. 154-189

doi: 10.48102/rdf.v57i158.284

Recepción 14-08-2024 / Aceptación 9-9-2024

Dossier · La imagen del Timeo no es insustancial

Resumen
De acuerdo con el filósofo norteamericano Edward Lee, la idea central del pasaje 
52c de Timeo es: la imagen siempre es dependiente, por un lado, del modelo que 
representa, por otro, del medio donde aparece. Para Lee, la imagen-cosmos de 
Timeo es insustancial y contingente por depender de la presencia simultánea de 
las formas y de un receptáculo. Nos parece que ésta es una atribución artificial. 
La presente investigación busca brindar elementos para mostrar la artificialidad 
de dicha relación, con lo cual se pone a consideración que la imagen-cosmos del 
Timeo no es contingente, sino que se asemeja a imágenes artísticas o técnicas. 

Palabras clave: imagen insustancial, medio, modelo, contingente. 

Abstract 
According to the American philosopher Edward Lee, the central idea of passage 
52c of the Tiameus is: the image is always dependent; on the one side, to the 
model it represents, on the other, to the medium where it appears. For Lee, the 
Timaeus’s cosmos-image is an insubstantial and contingent image because it 
depends on the simultaneous presence of the Forms and a Receptacle. It seems 
to us an artificial attribution. In this way, the present research seeks to provide 
elements to show the artificiality of this relationship, which brings into consid-
eration that the Timaeus’s cosmos-image isn’t contingent, but rather resembles 
artistic or technical images. 

Keywords: insubstantial image, medium, sitter, contingent.  



156  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Marco Antonio Reyes Cruz

* Licenciado en Filosofía y maestro en Historia del Arte por la Universidad Nacional Autóno-
ma de México. Sus líneas de investigación se centran en los problemas de representación y 
demostración icónica, así como la iconoclasia como mecanismo de generación de sentido 
para las imágenes. Miembro del seminario Filosofía del arte: medialidad y agencia, y pro-
fesor de Filosofía. Cuenta con diversos artículos sobre el sentido que generan las imágenes, 
así como participaciones en coloquios nacionales e internacionales.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  157

Investigación · La imagen del Timeo no es insustancial

Introducción
El Timeo, un diálogo que suele atribuirse al periodo de madurez de 
Platón, ha invitado a discutir la génesis y el estatus de las imágenes al 
presentar el mito de la creación del cosmos como una imagen. Entre 
la literatura filosófica sobre el diálogo destaca el artículo “On the Meta-
physics of the Image in Plato’s Timaeus” del norteamericano Edward N. 
Lee, que aborda la problemática sobre qué es una imagen. Lee considera 
su investigación consecuencia del trabajo de Cherniss, donde la imagen 
se caracteriza por tener siempre una doble dependencia: por un lado, al 
modelo que representa, por el otro, al medio donde aparece.1 La aporta-
ción de Lee radica en la presentación de dos categorías de imágenes que 
se diferencian entre sí, a saber: las imágenes sustanciales y las imágenes 
insustanciales:

I distinguish between “substantial images” and “insubstantial images”. The 
former class includes such things as statues, paintings, photographs, foot-
prints and fossils. All are items with some independent physical identity of 
their own, a kind of image that can survive the destruction of the original 
it represents. […] The class of “insubstantial images” includes such things 
as shadows, mirror images, and reflections in water. All these depend for 
their existence on a continuing relation to their original, and if that original 
is removed or destroyed, the image must also disappear. In contrast to the 
other class of images, then, these are in no sense self-subsistent; they have no 
reality “on their own”, but wholly derive their being from their original and 
from the medium in which they appear.2

1	 Véase: Harold Cherniss, “The Relation of the Timaeus to Plato’s Later Dialogues”, The American 
Journal of Philology 78, núm. 3 (1957): 225-266, https://doi.org/10.2307/292120; Harold F. Cher-
niss, “Timaeus 52C 2-5”, en Selected papers, ed. Leonardo Tarán (Leiden: Brill, 1977), 364-375.

2	 Edward N. Lee, “On the Metaphysics of the Image in Plato’s ‘Timaeus’”, The Monist 50, núm. 3 
(1966): 353.



158  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Marco Antonio Reyes Cruz

Las primeras apuntan a una noción de imagen misma, similar a imágenes 
artísticas o técnicas. Las insustanciales señalan a una suerte de imagen fu-
gitiva que siempre es contingente, como sucede con los juegos de espejos. 
Lee sostiene que la imagen-cosmos del Timeo es una imagen insustancial. 
Esta atribución nos parece artificial, por lo que se pondrá a consideración 
que el cosmos descrito en el Timeo no es una imagen insustancial o con-
tingente, sino una similar a producciones artísticas o técnicas. 

El plan de trabajo es el siguiente. En el apartado I discutiremos el 
argumento de Lee en favor de la doble dependencia, para a continuación 
abordar, en II, cómo tal esquema le permite al filósofo norteamericano 
sostener que el cosmos descrito en el Timeo es una imagen insustancial 
y las consecuencias ontológicas que esto conlleva. En III analizaremos 
algunas problemáticas del argumento de Lee a la luz de Timeo y Sofista. 
Posteriormente, en IV, propondremos considerar la imagen como una 
aparición (φάντασμα) de otro algo. Catherine Collobert destaca que una 
imagen sin algo que represente es un oxímoron para Platón.3 Sugerimos 
olvidar por un momento que la imagen aludida en el Timeo es generada 
según la técnica productiva de un artesano,4 por tanto, una represen-
tación (ágalma-ἄγαλμα).5 Invitamos a fijar la atención en un fenóme-
no que Boehm denomina diferencia icónica: ver-como y/o ver-en.6 Esto 

3	 Catherine Collobert, “The Platonic Art of Myth-Making: Myth as Informative”, en: Pierre Destrée 
y Francisco J. Gonzalez (eds.), Plato and Myth: Studies on the Use and Status of Platonic Myths, en 
Diálogos V: Parménides, Teeteto, Sofista, Político, eds. Emilio Lledó Iñigo y J. Calonge Ruiz, trad. 
Carlos García Gual (Madrid: Gredos, 1981) (Leiden y Boston: Brill, 2012), 90.

4	 Platón, Sofista 266b y ss, en Diálogos V: Parménides, Teeteto, Sofista, Político, eds. Emilio Lledó Iñigo 
y J. Calonge Ruiz, trad. Carlos García Gual (Madrid: Gredos, 1981).

5	 Seguimos la traducción de Brisson de ἄγαλμα por representación. Al respecto, puede consultarse la 
nota 184 a la edición en español del Timeo de José María Zamora Calvo. Luc Brisson, “Notas a la 
traducción”, en: Platón, Timeo, trad. José María Zamora Calvo (Madrid: Abada, 2010), 376-424. 
También ἄγαλμα puede traducirse por retrato, estatua o, de manera más general, imagen. 

6	 Gottfried Boehm, “¿Más allá del lenguaje? Observaciones sobre la lógica de las imágenes”, en Cómo 
generan sentido las imágenes: el poder del mostrar, ed. Linda Báez Rubí (México: unam-iie, 2017), 50.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  159

Investigación · La imagen del Timeo no es insustancial

significa ver en el cosmos algo más que su mera materialidad. Entonces 
podemos seguir los pasos de Timeo como astrónomo, partir de la obser-
vación de lo sensible y, con ello, advertir que estamos ante una imagen 
móvil de la eternidad, de algo que nunca cesará.7

Pretendemos retener con la mirada al Timeo, al tiempo que adverti-
mos que esta investigación difícilmente puede inscribirse en la amplia 
y rica literatura sobre filosofía platónica, más bien se acerca a estudios 
sobre estética en tanto nos interesa aclarar términos sobre la imagen, más 
que contribuir a una tradición de estudios clásicos. Por tanto, se advierte 
también —es casi una obviedad— que éste no es un trabajo de filología, 
la lectura del Timeo no será exhaustiva en griego ni tratará de reconstruir 
un sentido pleno de la lectura; sino que se usará como puente para dis-
cutir conceptos como imagen y aparición en relación con las imágenes. 

I

El Timeo expone una narración mítica sobre el origen del cosmos. Mundo 
y cosmos son utilizados como sinónimos. El astrónomo y filósofo que da 
nombre al diálogo presenta al universo como imagen móvil de la eterni-
dad,8 creada por un Demiurgo. Con ello, suele sostenerse que el diálogo 
expone una cosmogonía distanciada de la tradicional mitología griega, 
al plantear el cosmos generado por una técnica ligada a una inteligencia 
o noûs (νοῦς). Además, el Demiurgo crea al cosmos como un ser bello y 
dotado de alma —lo cual ha causado enormes discusiones, destacamos 
los trabajos de Brisson, Mohr y Lisi—.9 Si la razón humana reconoce el 

7	 Platón, Timeo, trad. José María Zamora Calvo (Madrid: Abada, 2010), 37d.
8	 Timeo. 37d.
9	 Richard Mohr, “The World-Soul in the Platonic Cosmology”, Illinois Classical Studies 7, núm. 1 

(1982): 41-48; Francisco L. Lisi, “Individual Soul, World Soul and the Form of the Good in Plato’s 



160  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Marco Antonio Reyes Cruz

universo como imagen generada por una razón divina, también parece 
sugerirse que la razón humana tiene algo de divino, o bien, está fuera de 
este mundo.10 

Destaca la etimología de cosmos (κόσμος) como aquello que ha sido 
dispuesto u ordenado según un criterio inteligible o, al menos, concer-
niente a la inteligencia o razón. Así, el cosmos se genera por ser visible 
y tangible,11 se vincula con un orden inteligible que da cuenta de que 
ha sido creado como imagen por cierto ser dotado de noûs. Hallar al 
artífice del universo es una tarea difícil, comunicarlo a todos, imposible, 
dice Timeo, el astrónomo de Locros.12 Entiendo, con el beneficio de la 
duda, que al investigar las características sensibles del cosmos —como ser 
visible y tangible por tener un cuerpo, según el Timeo—13 es frecuente 
encontrar movimientos regulares, pero no uniformes, parecen aludir a 
que la bóveda celeste podría ser imagen de algo. En el cosmos se ve algo 
más que la mera disposición material: un orden que no pudo lograrse de 
manera contingente. Este ver algo más permite hablar del cosmos como 
imagen. Para Timeo es necesario que este mundo sea imagen de algo.14 
Entonces qué es una imagen no es un asunto menor.

Lee se propone discutir qué es una imagen, también cómo se llega a 
serlo según el Timeo. Al abordar la cuestión, se encuentra con lo dicho en 

Republic and Timaeus”, Études platoniciennes, núm. 4 (1 de octubre de 2007): 105-118, https://
doi.org/10.4000/etudesplatoniciennes.905; Luc Brisson, “How to Make a Soul in the Timaeus”, 
en: Chad Jorgenson, Filip Karfík, y Štěpán Špinka (eds.), Plato’s Timaeus, eds. Chad Jorgenson, 
Filip Karfík y Štěpán Špinka (Leiden: Brill, 2021), 70-91, https://www.jstor.org/stable/10.1163/j.
ctv1sr6jj3.8.

10	 Sarah Broadie y Anthony Kenny, “The Creation of the World”, Proceedings of the Aristotelian Society, 
Supplementary Volumes 78 (2004): 71.

11	 Timeo. 28b.
12	 Timeo. 28c.
13	 Timeo. 28b; 31b.
14	 Timeo. 29b.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  161

Investigación · La imagen del Timeo no es insustancial

52c: “a una imagen no le pertenece ni siquiera aquello mismo por lo 
que ha sido generada, sino que es el fantasma siempre fugitivo de otra 
cosa, por eso conviene que se genere en alguna otra cosa y adquiera 
de alguna forma una existencia, sin la que sería en modo alguno”.15 
Este pasaje advierte, por un lado, la relación que una imagen tiene con 
aquello que representa —un modelo al que se parece, pero con el cual 
tiene una diferencia—; por otro, la relación con un medio que le permite 
a la imagen aparecer, es decir, tener cierto tipo de presencia o visibilidad, 
esto, en última instancia, facilita que adquiera alguna forma de existencia. 
Destacamos que el texto utiliza el término griego fantasma (φάντασμα), 
que también alude a una aparición. Parece que Platón utiliza, en ciertas 
ocasiones, fantasma como sinónimo de eidôlon.16 Por ello se insiste en  
que el medio le permite a la imagen aparecer. Ésta es una cuestión a la que 
volveremos más adelante, pero conviene mantenerla sobre la mesa. 

La imagen, entonces, no puede reclamar aquello por lo que ha sido ge-
nerada, es decir, su modelo; se convierte en la aparición de algo más. Esta 
dependencia hace que la imagen no tenga significado por sí misma, sino 
sólo en relación con algo más.17 Aquí no hay espacio para la posible con-
fusión entre imagen y cosa representada, como en el Sofista 236a y sub-
siguientes —donde los artistas descuidan las proporciones reales en favor 
de las apariencias—, o en la disputa entre Zeuxis y Parrasio —donde el 
primero confunde la tela pintada con tela real—. Tampoco estamos fren-
te a un caso donde la mimes̄is introduzca confusión en la percepción de  

15	 Las cursivas son propias. He colocado la traducción al español de José María Zamora Calvo, con 
notas y anexos de Luc Brisson, que corresponde con la edición en griego de Jonh Burnet. Lee sigue 
la traducción del diálogo al inglés de Cornford, la cual parte de la edición en griego de Burnet 
también. 

16	 David Ambuel, “Part Two”, en: Image and Paradigm in Plato’s Sophist (Las Vegas: Parmenides Pub, 
2007), 73.

17	 Cherniss, “Timaeus 52C 2-5”, 374.



162  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Marco Antonio Reyes Cruz

manera inevitable, aunque no siempre intencionada.18 Además, la imagen 
requiere diferenciarse de su modelo para adquirir cierta existencia, por ello 
aparece en un lugar diferente. Este lugar donde aparece la imagen tampo-
co es idéntico a la imagen misma, como ha discutido Cherniss respecto 
a la diferencia entre imagen y medio.19 Cornford lo explica claramente 
cuando apunta que la idea de imagen implica dos nociones contrarias: la 
primera es que la imagen se parece a su modelo, al tiempo que difiere de 
él. La segunda, que la imagen es sensible, lo que explica la diferencia con 
un modelo inteligible, así como garantiza que imagen y modelo no sean 
idénticos.20 Queda pendiente preguntar cómo es la relación entre modelo, 
imagen y lugar de la imagen. De esta manera, tenemos cuatro puntos en 
los cuales centrar la atención: 

I.	 Imagen
II.	 Modelo, original o paradigma (παράδειγμα) que se representa21

III.	Medio material de la imagen y su aparición
IV.	 La relación entre el modelo, su imagen y el medio de la imagen 

La noción de imagen y su relación tanto con el modelo como con el 
medio se somete a análisis, pues Lee quiere mostrar que la naturaleza 
de la imagen consiste en tener una doble dependencia. Así, la relación 

18	 Paul Woodruff, “Mimesis”, en A Companion to Ancient Aesthetics, eds. Pierre Destrée y Penelope 
Murray (Malden y Chichester: Wiley Blackwell, 2015), 230.

19	 Harold Cherniss, “A Much Misread Passage of the Timaeus (Timaeus 49 C 7-50 B 5)”, The Ameri-
can Journal of Philology 75, núm. 2 (1954): 130, https://doi.org/10.2307/292030.

20	 Francis Macdonald Cornford, Plato’s Cosmology: The Timaeus of Plato (Indianapolis: Hackett Pub. 
Co, 1997), 370-371.

21	 Una lectura que no compartimos es la de Zamora Calvo, quien ve una identificación entre el vivien-
te perfecto (παντελές ζῷον), el modelo (παράδειγμα) y el Demiurgo. José María Zamora Calvo, 
“Introducción”, en: Platón, Timeo (Madrid: Abada, 2010), 31.

22	 Lee, “On the Metaphysics of the Image”, 368. 



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  163

Investigación · La imagen del Timeo no es insustancial

señalada en IV es una doble dependencia que I (la imagen) tiene respecto 
II y III. La pretensión de Lee es clarificar una metafísica de la imagen, 
en la medida en que se pueda demostrar que ésta posee una dependen-
cia doble que, a su vez, puede dividirse en tipos diferentes; aunque re-
conoce que por momentos resulta difícil determinar siquiera lo que es 
una imagen, pues ésta sólo tiene sentido en cuanto se tiene noción de 
aquello representado.22 Esta relación entre original e imagen le permite 
a la segunda tener un significado. La imagen nunca logra ser el modelo, 
sino que llega a ser fantasma, como se ha discutido con el pasaje 52c. 
Pendrick considera que este llegar a ser otra cosa (fantasma) permite un 
sentido de la representación.23

El argumento de Lee corre al hilo del pasaje 48e-52d del Timeo el 
cual, en su opinión, constituye una presentación sistemática y coherente 
de la naturaleza intermedia de la imagen.24 A grandes rasgos, sugiere que 
los tópicos del pasaje se pueden sintetizar de la siguiente manera:

I.	 Timeo. 48e2-51b6: objeto sensible (=Imagen) en oposición al Re- 
ceptáculo25

II.	 Timeo. 51b6-52d1: objeto sensible (=Imagen) en oposición a las For-
mas (ιδέα). 

III.	 Timeo. 51e6-52d1: resumen de I y II26

23	 G. J. Pendrick, “Plato, Timaeus 52c2-5”, The Classical Quarterly 48, núm. 2 (1998): 559.
24	 Lee, “On the Metaphysics of the Image”, 368.
25	 Al igual que Lee, iniciaré con mayúsculas a las Formas, la Imagen y el Receptáculo cuando me re-

fiera a los géneros que conciernen al Timeo. Los nombraré con minúsculas cuando su uso no ataña 
a los géneros discutidos.

26	 Lee, “On the Metaphysics of the Image”, 347-348. He eliminado de esta cita los subíndices de cada ín-
dice propuestos por Lee por una cuestión de simpleza. Aunque él desglosa cada uno de los tres puntos, 
de acuerdo con su argumento, para nuestra investigación basta con nombrar los principales puntos que 
el filósofo americano enuncia: el contraste, por un lado, entre Imagen y Receptáculo; por otro, entre 
Imagen y Formas; así como el resumen de ambos. 

27	 Lee, “On the Metaphysics of the Image”, 349.



164  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Marco Antonio Reyes Cruz

Para Lee, la presentación de los géneros Formas, Imagen y Receptáculo 
en Timeo 48e2-52d permite reestructurar los dualismos de I y II en una 
teoría de la naturaleza intermedia de la imagen.27 El primer dualismo 
entre Imagen y Forma puede verse como aquel entre copia y original. 
Pero la reestructura evita caer en una nueva oposición entre Imagen y 
Receptáculo, que es el lugar donde viene a aparecer la imagen, lo que 
podríamos llamar, siguiendo a Hans Belting, el medio de la imagen.28 El 
sentido de Timeo 48e2-52d sería, entonces, establecer la diferencia entre 
una ontología de binomios (I: Forma/Imagen-II: Imagen/Receptáculo) 
con una ontología estructurada por tres elementos, donde la Imagen es 
intermediaria entre las Formas y el Receptáculo.29 Conviene determinar 
en qué consiste cada ontología para ver con mayor claridad el alcance y 
los objetivos del argumento de Lee. 

Sobre la contraposición entre Forma e Imagen, a ojos del filósofo 
norteamericano, Platón describe la naturaleza de los elementos sensibles 
como imagen: “Their nature is that of an image”.30 Es decir, los objetos 
sensibles, al ser generados como representación (ágalma) son Imagen de 
aquello que se ha tomado por modelo, a saber, las Formas.31 Pero el 
modelo pertenece a una especie siempre idéntica, inengendrada e indes-
tructible, así como captada por el intelecto.32 La imagen, por su parte, 
pertenece a una especie engendrada, perceptible por los sentidos, aunque 
semejante a la primera especie, la del modelo.33 La Imagen (objetos sen-

28	 Véase Hans Belting, “Medio-Imagen-Cuerpo”, en Antropología de la imagen, trad. Gonzalo María 
Vélez Espinosa (Buenos Aires y Madrid: Katz, 2007), 13-70.

29	 Lee, “On the Metaphysics of the Image”, 349.
30	 Lee, “On the Metaphysics of the Image”, 346.
31	 Timeo. 50c.
32	 Timeo. 52a.
33	 Timeo. 52a-b.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  165

Investigación · La imagen del Timeo no es insustancial

sibles) se opone a la Forma pues, a pesar de que la Forma es modelo de la 
Imagen, la Imagen es perceptible y generada, por tanto, pertenece a una 
categoría diferente sobre la que se puede conocer poco.34 

En Timeo 50b-c se anuncia la “naturaleza que recibe todos los cuerpos”, 
la chôra (χώρα). La chôra o Receptáculo es el espacio donde las imágenes 
adquieren un cuerpo. Difiere de la Imagen que ha sido generada, tiene un 
origen (génesis); el Receptáculo es una suerte de condición de posibilidad es-
pacial para que la Imagen tenga un lugar. Lo que entra en el Receptáculo son 
Imágenes, lo que es otra manera de decir: formas sensibles.35 Pero la Imagen, 
que guarda cierta semejanza formal o figurativa con las Formas, sin dupli-
carlas por completo, sólo se vincula con el medio o espacio donde aparece 
en la medida en que éste le permite ser visible y tangible por ser corpóreo,36 
por tanto, sensible y perceptible por la opinión.37 Las Formas, en caso de que 
sean ellas las que entran en relación con la chôra y no otras entidades, como 
discute Cherniss, no se duplican —tampoco llegan a ser, pues son inmóviles, 
por lo que no podrían ser afectadas por algo externo al espacio—,38 por ello 
a la Imagen no le pertenece aquello por lo que ha sido creada (la especie 
inengendrada), sino que debe generarse en otra cosa. 

Así, la Imagen no es Forma ni se corresponde totalmente con el Recep-
táculo. A su vez, Forma y Receptáculo se diferencian en naturaleza; mientas 
las Formas no admiten nada desde fuera de sí, ni van hacia ningún lugar,39 
el Receptáculo recibe —desde fuera— todos los cuerpos.40 La imagen es, 
de acuerdo con Lee, una naturaleza intermedia (metaxy physis) entre las 

34	 Dana R. Miller, The Third Kind in Plato’s Timaeus (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2003), 44.
35	 Timeo. 52c.
36	 Timeo. 31b.
37	 Timeo. 51d.
38	 Harold Cherniss, “A Much Misread Passage of the Timaeus, 128-129.
39	 Timeo. 52a.
40	 Timeo. 50b.



166  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Marco Antonio Reyes Cruz

Formas y los fenómenos sensibles. Sobre el pasaje 48e-52d comenta: “The 
very pattern of the summary thus resumes that presentation of the imagen 
as an ‘intermediate nature’ in mutual opposition to Receptacle […] and 
Forms […]”.41 Lee menciona la naturaleza intermedia como metaxy physis 
en una nota al pie al referir el pasaje 50d3-4 del Timeo aunque no desarro-
lla la idea. Esta noción no debe confundirse con la de methexys que suele 
aludirse en la literatura filosófica a la supuesta defensa de la participación 
de los objetos sensibles de las Formas que aparece en Fedón 100d. Moshe 
Barasch identifica esta participación como una categoría fundamental para 
Plotino, así como para los iconódulos. Para ellos, la imagen no es idéntica 
al modelo, pero tampoco está totalmente divorciada de él.42

La naturaleza intermedia de la imagen deriva de la interpretación de 
Lee del Timeo, le permite sostener que el diálogo no presenta un dua-
lismo entre Forma e Imagen, como Cornford ha querido ver al sostener 
que es posible invertir el orden de las secciones 48e-52d para empezar 
con el Receptáculo, después con sus contenidos y finalmente llegar a 
las Formas.43 Destacamos que esta lectura de la imagen como naturale-
za intermedia parece asumir cierta naturaleza materna del espacio, pues 
recibe las formas como útero materno (irracional), persuadido por la 
figura masculina de la racionalidad, tema que Krell aborda en su trabajo 
de 1975.44 

Así, podemos contrastar la reestructura propuesta por Lee con los dos 
dualismo

41	 Lee, “On the Metaphysics of the Image”, 346. 
42	 Moshe Barasch, “Edad Media”, en Teorías del arte: de Platón a Winckelmann, trad. Fabiola Salcedo 

Garcés (Madrid: Alianza, 1999), 57.
43	 Lee, “On the Metaphysics of the Image”, 346-347.
44	 Cfr. David Farrell Krell, “Female Parts in ‘Timaeus’”, Arion: A Journal of Humanities and the Classics 

2, núm. 3 (1975): 400-421.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  167

Investigación · La imagen del Timeo no es insustancial

La aportación de Lee radica en plantear una teoría de la imagen como 
intermediaria entre Forma y fenómeno sensible.45 La Imagen no es una 
copia fundada en la apariencia sensible, como sucede en Sofista 235e y 
subsiguientes o República 59646 y subsiguientes, sino que está en una 
posición intermedia entre el mundo sensible y el mundo inteligible. Por 
tanto, la imagen pareciera tener un papel importante para lograr un co-
nocimiento efectivo de las cosas, noción que aparece en Carta VII 342b.47 

Al ser intermediaria, la Imagen tiene una doble dependencia, por un 
lado, a aquello que representa, por otro, al lugar en que aparece. La doble 
dependencia es una característica de toda imagen. La propuesta de Lee va 
de la mano de la postulación de dos tipos de Imágenes: las sustanciales 
y las insustanciales. La diferencia entre ambas se sustenta en la relativa 
autonomía que pueda tener cada una. 

II 

Lee equipara Receptáculo al medio de la Imagen. Cuando se propone 
distinguir entre imágenes sustanciales e insustanciales deja atrás el tér-
mino receptáculo y opta por hablar de medio de la imagen. A nuestro 

45	 Lee, “On the Metaphysics of the Image”, 347-349.
46	 Cfr. Platón, Diálogos IV: República, eds. Emilio Lledó Iñigo y J. Calonge Ruiz, trad. Carlos García 

Gual (Madrid: Gredos, 1981).
47	 Cfr. Platón, Cartas, trad. Margarita Toranzo (Madrid: Instituto de Estudios Políticos, 1970).



168  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Marco Antonio Reyes Cruz

parecer, el cambio de terminología es adecuado para distinguir entre una 
teoría de la naturaleza intermedia de la imagen —como teoría general 
sobre la imagen en el Timeo— y una posterior taxonomía que cataloga 
y especifica imágenes según su clase. Hutchinson apunta que los histo-
riadores del arte se encargan de catalogar representaciones y especificar 
su significado simbólico.48 Quizá, la labor de especificar el contenido 
simbólico de las representaciones es una cuestión que Lee pasa por alto. 
Pero clasificar los tipos de representaciones claramente tiene su eco en la 
diferenciación entre imágenes sustanciales e insustanciales.

Nos parece adecuado indicar que hay una diferencia entre lo que Lee 
plantea como una posible naturaleza intermedia de la imagen y una ta-
xonomía icónica encargada de clasificar los tipos de imágenes de acuerdo 
con determinados criterios. Lee no emplea el término taxonomía para 
hablar de la distinción de imágenes, pero la noción de una taxonomía 
icónica nos parece afortunada para referir representaciones icónicas. En 
primer lugar, porque el término taxonomía refiere la constitución de la 
Historia del Arte como disciplina moderna, cuya labor en principio fue 
concebida como: clasificar representaciones de acuerdo con sus caracte-
rísticas formales, con un eco de la clasificación taxonómica que la inci-
piente biología moderna realizaba sobre las formas de los diferentes seres 
vivos, como bien ha señalado Preziosi.49 En segundo lugar, porque el 
intento de clasificar imágenes según sus formas resuena al intento aris-
totélico de analizar los fenómenos según su género y especie. De ahí que 
la distinción tenga valor filosófico para hacer frente a diversos tipos de 

48	 G. Evelyn Hutchinson, “Attitudes toward Nature in Medieval England: The Alphonso and Bird 
Psalters”, Isis 65, núm. 1 (marzo de 1974): 6.

49	 Donald Preziosi, “Seeing Through Art History”, en Knowledges: Historical and Critical Studies in 
Disciplinarity, eds. Ellen Messer-Davidow, David R. Shumway y David Sylvan (Charlottesville: 
University Press of Virginia, 1993), 220-221.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  169

Investigación · La imagen del Timeo no es insustancial

imágenes. Con esto en mente, nombramos taxonomía icónica al intento 
de Lee por clarificar los diferentes tipos de imágenes a partir de una 
teoría de la imagen como naturaleza intermedia; aunque debe tenerse en 
cuenta que el filósofo americano no tuvo esta intención.

La división de Lee inicia con las imágenes sustanciales, las cuales 
dependen principalmente de su medio para existir. El filósofo nortea-
mericano propone que las estatuas, pinturas, fotografías, huellas e im-
presiones son imágenes sustanciales porque tienen independencia física 
de aquello que representan: “when the stone of a statue is broken, or a 
painting cut in strips or burnt, the image is therewith destroyed. […] To 
break up the stone composing a statue is to break up the statue (the ima-
ge) itself ”.50 Si es destruido el material de la estatua de una persona, la 
imagen desaparece, pues no poseía otro medio para tener un lugar o una 
aparición. Pero la destrucción de la imagen no implica que el original 
(la persona representada) sea destruida. Así, géneros del retrato, paisaje, 
historia y bodegón bien pueden ser casos de imágenes sustanciales en las 
que la representación sigue existiendo aun si el modelo desaparece. 

Esta suerte de equivalencia entre medio e imagen es lo que caracte-
riza a la imagen sustancial, la cual parece mantener cierta autonomía 
respecto al modelo que representa. Si la persona representada en una 
fotografía cambia, no hay razón para que la imagen cambie en conse-
cuencia. La imagen sustancial comienza por su dependencia, pero una 
vez que existe —como la escultura, la fotografía, la pintura, etcétera— es 
independiente de su modelo. La imagen sustancial es dependiente de su 
medio, pero independiente de su modelo.51 La estatua de un personaje 
histórico, por ejemplo, podría tomar el lugar visible de la persona, lo que 
implicaría dotarla de cierto poder y agencia. Entonces, atacar la imagen 

50	 Lee, “On the Metaphysics of the Image”, 354.
51	 Lee, “On the Metaphysics of the Image”, 354.



170  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Marco Antonio Reyes Cruz

sería como si se atacara a la persona en sí. En caso de que la estatua sea 
destruida, esto no implica que la persona representada sea destruida. Así 
se demuestra que la categoría de imagen sustancial de Lee es funcional 
para explicar la correspondencia entre medio e imagen, y con ello, para 
pensar la noción de imagen en sí como aquellas imágenes que toman el 
lugar de su modelo y la posible confusión que se pueda generar —éste es 
un tema que enunciamos pero no profundizaremos en su discusión—.52 
Debemos matizar que los actos iconoclastas apuntan a un papel más 
emocional y afectivo en nuestro trato con las imágenes, como señala 
Freedberg.53 Es absurdo pensar que los actos de destrucción de imágenes 
se dan por una mera confusión entre representación y aquello represen-
tado. El fenómeno de iconoclasia responde a la potencia afectiva de las 
imágenes. Se pone entonces el énfasis en la plasticidad o materialidad 
de la imagen. El medio de la imagen es su materia o carne (chair) que 
le da un cuerpo visible a un ausente.54 Esta idea de cuerpo de la imagen 
es compartida por filósofos como Belting y Boehm, además de resultar 
adecuada para clarificar cómo es que mientras se destruye el medio se 
puede destruir la imagen misma.

Ahora bien, en cuanto al modelo, parece ser que Lee asume que se 
trata de algo que siempre tiene la misma apariencia. O, al menos, hay 
una convención de cómo debe verse. La relación que Lee plantea entre 
modelo-imagen-medio es una donde el modelo puede verse y representar 
como si fuera el modelo (sitter) de una pintura de retrato. Esto es, un 

52	 En línea similar, destaco la exposición de Waldenfelds en torno a la confusión entre imagen y represen-
tación que denomina ontologización de la imagen. Esta idea le permite analizar la confusión perceptiva 
entre imagen y cosas que aparecen en imágenes, por ejemplo los trampantojos. Véase Bernhard Wal-
denfelds, “Espejo, huella y mirada. Sobre la génesis de la imagen”, en Filosofía de la imagen, ed. Ana 
García Varas (Salamanca: Ediciones Universidad de Salamanca, 2011), 155-178.

53	 David Freedberg, “Iconoclasm: The Material and Virtual Body”, en Iconoclasm (Chicago: Universi-
ty of Chicago Press, 2021), 17-50.

54	 Boehm, “¿Más allá del lenguaje?", 50.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  171

Investigación · La imagen del Timeo no es insustancial

modelo (sitter) que se tiene frente a los ojos y prácticamente posa ante 
la mirada. El hecho de posar no excluye la posibilidad de que exista una 
complicidad entre retratado y retratante, para que el retrato presente las 
apariencias encomendadas, como bien ha desarrollado Harry Berger en 
la historia de este género pictórico en la temprana modernidad.55 El mo-
delo (sitter) es la causa formal de su imagen, pero la causa eficiente es el 
retratante, quien realiza el retrato y agrega el estilo como causa eficiente, 
para lograr el reconocimiento de la persona. El modelo, para Lee, tendría 
una relación causal con su imagen porque: 1) sin modelo no hay imagen; 
y, 2) el modelo condiciona cómo se verá la imagen para que se reconozca.

Sobre 1, es correcto puntualizar que Lee no considera en su división 
ejemplos como la pintura anicónica o abstracta, sobre las cuales difícil-
mente podríamos decir que representan un objeto en concreto. Tampoco 
considera la pintura histórica que no tiene un modelo que pueda verse, 
sino un texto con el cual contrastarse —en cuyo caso valdría la pena 
apuntar a una iconografía que reconozca motivos, temas y pasajes en 
la imagen—. Ejemplos como la pintura histórica, anicónica o abstracta 
difícilmente encajan dentro de la concepción de modelo que Lee asume 
en su lectura del Timeo: una estructura de modelo-imagen-medio. 

Sobre 2, cabe preguntar qué pasa con los retratos o esculturas de dei-
dades cuya apariencia depende de varios modelos o la idealización de 
un determinado cuerpo. Por ejemplo, la historia de Helena pintada por 
Zeuxis de acuerdo con la observación de diferentes mujeres —que el 
pintor tomó por modelos de la feminidad— con la finalidad de escoger 
ciertos atributos físicos. La imagen resultante no tiene una sola causa for-
mal, sino varias, entonces, ¿de qué modelo es imagen? La respuesta co-

55	 Harry Berger, “Fictions of the Pose: Facing the Gaze of Early Modern Portraiture”, Representations 
46 (1 de abril de 1994): 87-120, https://doi.org/10.2307/2928780.



172  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Marco Antonio Reyes Cruz

rrecta es de todos y al mismo tiempo de ninguno en particular. Pero, ¿un 
modelo concreto determina que la imagen se reconozca como imagen de 
ese modelo, o la imagen niega la correcta correspondencia visual de su(s) 
modelo(s)? Es difícil decir hasta qué punto un modelo condiciona la ver-
dadera apariencia de su imagen, en especial si ha habido otros modelos. 
Además, si una imagen tiene por causa un hacedor comisionado que al-
tera la apariencia de la imagen final, resulta más complicado establecer la 
exclusiva relación causal entre la forma del modelo y la imagen. De cual-
quier modo, casos similares al de Zeuxis pintando a Helena parecen ser 
imágenes sustanciales que no existen más que en su medio de aparición. 
La cuestión es si Lee considera que este tipo de modelo (sitter), sujeto al 
cambio, a diferencia de las Formas inmutables, es válido para todo tipo 
de imágenes. Es mejor considerar que estas cuestiones no eran parte de 
su interés al abordar el Timeo —desde una perspectiva más cercana a los 
estudios de la filosofía clásica—, pero pueden ser extensivas para toda 
investigación sobre la representación icónica como es nuestro caso.

Por nuestra parte, no creemos que toda imagen derive de una relación 
causal con su modelo. El caballo de juegos de Gombrich sirve como 
ejemplo para mostrar que no es necesario un modelo (sitter) del retratado 
para todos los géneros de la imagen.56 El caballo de juegos no representa 
un caballo en particular, sino una idea general de caballo. Ni siquiera es 
necesario haber visto un caballo real para que el caballo de juegos sea 
representación de un caballo. Bien puede ser el caso que el caballo-palo 
sea imagen de otras imágenes sobre caballos y, en pocas ocasiones, una 
imagen de un caballo real. De cualquier manera, se trata de una imagen 
sustancial que, a pesar de su autonomía respecto a su modelo, es total-

56	 Cfr. Ernst H. Gombrich, “Meditations on a Hobby Horse of the Roots of Artistic Form”, en Medi-
tations on a Hobby Horse and Other Essays on the Theory of Art (Londres: Phaidon, 1994), 1-11.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  173

Investigación · La imagen del Timeo no es insustancial

mente dependiente del medio, aunque no sea una imagen con relevancia 
artística, técnica o epistémica. De nuevo, es importante aclarar que este 
tipo de discusiones quedan fuera de la distinción de Lee, no porque sus 
categorías sean ineficientes, sino porque abordarlas no es parte de su in-
terés. Queda pendiente cómo podrían desarrollarse más a fondo. Por el 
momento regresemos al otro lado de la división de imágenes. 

Las imágenes insustanciales mantienen la dependencia a su medio, 
pero también son más sensibles a lo que ocurre con su original. Asi-
mismo, no tienen una relación particular con su medio, sino que son 
circunstanciales o contingentes.57 Los ejemplos de Lee son los reflejos 
en el espejo o el agua cuando un determinado cuerpo se sitúa frente a 
ellos. También menciona las sombras que se generan sobre una superficie 
cuando un cuerpo se interpone entre ésta y una fuente de luz. Básicamen-
te se trata de sombras o reflejos. Si el espejo, el agua donde se refleja o el 
muro donde se proyecta la sombra son destruidos, la imagen desaparece. 
Se agrega otra particularidad: si el medio únicamente se limita a reflejar 
lo que está frente a él, el modelo puede retirarse y la imagen desaparece; 
al menos la imagen del modelo. Si pensamos que al situarnos frente a un 
espejo se genera nuestra imagen, la cual se actualiza de acuerdo con cada 
gesto o movimiento que hagamos, sabemos también que al retirarnos esa 
imagen desaparece. Esto es una imagen insustancial. Nosotros y el espejo 
seguimos existiendo, pero la imagen no. Así, la imagen insustancial ne-
cesita que su original esté siempre presente con ella para no desaparecer. 

Podemos resumir que la imagen sustancial tiene una plasticidad espe-
cífica que se corresponde con la imagen misma. Por su parte, la imagen 
insustancial pierde dicha especificidad además de ser totalmente depen-
diente de su modelo. Quizá, podríamos relacionar esta especificidad con 
la historia de las formas y los estilos pictóricos, escultóricos, etcétera, que 

57	 Lee, “On the Metaphysics of the Image”, 354.



174  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Marco Antonio Reyes Cruz

requieren de la transformación de la materia para figurar formas artísti-
cas. En el caso del mito de la creación por parte del Demiurgo, el espacio 
primigenio (chôra) es transformado para adquirir una forma específica 
que, en cuanto a la imagen sustancial, se corresponde con la imagen. 
El espacio no es creado sino transformado según una forma para dar 
lugar a una imagen. Así, destruir el cuerpo de la imagen es equivalente 
a destruir la imagen misma. Una vez conformado el cuerpo plástico del 
medio de la imagen sustancial, el modelo puede desaparecer y la imagen 
seguir existiendo. Claro que bajo este esquema no hay imagen sin mode-
lo —contrario al aniconismo—; pero una vez que se tiene el medio de la 
imagen conformado para que de tal o cual forma, el modelo puede salir 
de escena sin afectar la aparición de la imagen. 

Por su parte, la imagen insustancial tiene una dependencia doble per-
manente: sin medio y modelo presentes de manera simultánea no hay 
imagen. Esta doble dependencia se corresponde con las líneas 52c del 
Timeo con las cuales hemos abierto: a una imagen no le pertenece aque-
llo por lo que ha sido generada, sino que es el fantasma fugitivo de otra 
cosa y debe generarse en algo más para existir. La imagen insustancial es 
el fantasma o reflejo que aparece en el espejo cuando algo se coloca frente 
a él. Si el modelo o el espejo salen de escena, la imagen muestra ser una 
aparición fugitiva que no puede reclamar una existencia por sí, sino que 
siempre es doblemente dependiente. 

Ésta es la ventaja explicativa que Lee sostiene en postular la dependen-
cia doble de la imagen. Cree que el cosmos como unidad armoniosa y 
ordenada según el número —definición que aparece en Timeo 37d— es 
una imagen insustancial.58  

58	 Lee, “On the Metaphysics of the Image”, 359-360.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  175

Investigación · La imagen del Timeo no es insustancial

III
Lee plantea una primera correspondencia entre una ontología de bino-
mios —conformada por las tensiones entre Imagen/Forma e Imagen/
Receptáculo— con las imágenes sustanciales; así como una segunda co-
rrespondencia entre una ontología de tres elementos —Formas, Recep-
táculo e Imagen— con la imagen insustancial. Con ello concluirá que 
la imagen-cosmos es insustancial. Nos interesa abordar esta división de 
imágenes para discutir la idea de que el cosmos descrito en el diálogo 
no es insustancial y que adjudicarle este estatus tiene cierto carácter de 
artificialidad. 

Lee sigue cierta lectura donde las Formas no están presentes en el 
mundo sensible y difícilmente llegan a ser en el espacio.59 Bajo esta óp-
tica, la imagen sustancial pertenece a una ontología conformada por el 
dualismo entre un modelo ausente y la imagen. Lo que tenemos enton-
ces son imágenes de las Formas hechas de materia sensible. Si esta última 
es destruida, la imagen misma es destruida, debido a que, al ser una ima-
gen sustancial, hay una correspondencia entre Imagen y Receptáculo. En 
el hipotético suceso de la destrucción de la imagen, el modelo seguiría 
existiendo, pues sólo era necesario para que la imagen fuera imagen de 
algo. Una vez que la imagen se conforma en un cuerpo material, el mo-
delo podría salir de escena sin afectar la existencia de la imagen. 

La representación necesita de un cuerpo sensible, sin embargo, nunca 
se identifica por completo con la Forma o el Receptáculo. La Imagen es 
una mera configuración temporal de la materia en un momento dado. 
La imagen es un fantasma fugitivo de otra cosa (una Forma) que debe 
generarse en otro lugar (Receptáculo) para adquirir una existencia (Ima-
gen), tal y como se expresa en Timeo 52c, el pasaje que, junto a Lee, nos 

59	 Cherniss, “A Much Misread Passage of the Timaeus”, 128.



176  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Marco Antonio Reyes Cruz

convoca en torno a la discusión sobre las imágenes. Así, en un primer 
escenario, la imagen-cosmos del diálogo es una imagen sustancial que 
no requiere la presencia de su modelo para ser imagen y se identifica 
totalmente con la (con)figuración material que le permite aparecer. Las 
Formas no se generan en el Receptáculo, sino que éste se transforma para 
dar lugar a la Imagen. 

En un segundo escenario, Lee argumenta que contar con una onto-
logía de tres géneros diferenciados como la Forma, la Imagen y el Re-
ceptáculo apunta a que la imagen del diálogo pertenece a las imágenes 
insustanciales. Lee sostiene que Platón introduce el Receptáculo en el 
Timeo para realizar un contraste entre binomios a una estructura de tres 
elementos diferenciados.60 El Receptáculo sería una suerte de espejo que 
recibe la apariencia de lo que esté situado enfrente:

Ilustración 1. Juego de espejos como diagrama de la imagen insustancial. Lee, “On the 

Metaphysics of the Image”, 356. Reproducción propia. 

60	 Lee, “On the Metaphysics of the Image”, 352.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  177

Investigación · La imagen del Timeo no es insustancial

En este diagrama, si D (Formas) cambia su posición, la imagen cam-
biaría a su vez. Si sale por completo de escena, o al menos del rango 
del espejo, la imagen B desaparecería. Algo similar ocurre al quitar el 
espejo C. La imagen desaparecería por completo pues no tendría ningún 
lugar donde aparecer. Estamos ante un caso de imagen insustancial que 
depende de la presencia simultánea de su modelo y del espejo que sirva 
como medio del reflejo. Además, la relación entre B y C no es determi-
nada sino contingente. C no fue transformado o conformado para que 
la imagen B, en concreto, pueda aparecer. El espejo/Receptáculo podría 
reflejar cualquier otra cosa. Bajo este esquema resulta contingente que las 
Formas estén frente al espejo. Por tanto, la generación de la imagen B es 
un hecho circunstancial. 

Asimismo, en esta estructura de tres elementos la Imagen tiene una 
naturaleza intermedia entre Formas y Receptáculo. Pero esta naturaleza 
también es contingente, pues depende de que modelo y espejo estén 
en cierta posición para que haya un reflejo. No se trata de algo como la 
Imagen en sí, sino de un hecho que se produce como consecuencia de la 
interacción de algo colocado frente a un espejo. 

Es preciso recordar que lo que mueve el diálogo Timeo es el cosmos 
como imagen móvil de la eternidad. Si el cosmos-imagen aparece en la 
chôra, que es una condición espacial, entonces está determinado por ella. 
Depende de este Receptáculo para tener cierto tipo de existencia. Tam-
bién depende de las Formas, sin las cuales no podría ser representación 
de algo. Aceptar que la relación entre estos tres elementos es similar al 
juego de espejos es admitir que: 1) la relación entre Imagen y Receptácu-
lo no es específica, sino contingente; 2) que las Formas de algún modo 
están presentes frente a la chôra, como si compartieran un mismo espacio 
seccionado por la Imagen (la Ilustración 1 sirve como ejemplo de esta 
división del espacio).

Sobre 1, es difícil pensar que la relación entre Imagen y Receptáculo 
sea contingente por el hecho de que las Formas se colocan frente a la 



178  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Marco Antonio Reyes Cruz

chôra. Que la Imagen surja así, sin más, parece señalar que es un fenóme-
no pasivo, similar a los fenómenos naturales como los reflejos en espe-
jos, cuerpos de agua, etcétera. Pero esta interpretación olvida una parte 
fundamental del diálogo: la narración mítica de un artesano que crea  
el cosmos como imagen. El Demiurgo sería ese factor para evitar que el 
surgimiento de esta imagen-cosmos sea contingente. En su labor como 
artesano conforma la materia y el espacio de tal manera que se permita 
a la imagen aparecer sin necesidad de que las Formas estén presentes de 
manera física frente al espejo. Esta manipulación de la chôra implicaría 
una suerte de tensión entre su propia naturaleza informe —como caos 
primigenio— y su potencia de adaptarse a la forma que el artesano quie-
re darle. En el Timeo estamos ante una alegoría de la labor de un artesano 
que, gracias al uso de cierta técnica (tékne), conforma la materia para 
formar cierto tipo de imágenes; y no frente a una explicación de la pro-
ducción de imágenes de manera natural, como si se tratara de un espejo. 
El Demiurgo es un ser que escoge materiales y conforma algo con ellos61 
pero, al estar frente a un mito verosímil, cabe la posibilidad de preguntar 
si este dios puede, efectivamente, reducirse a la casta de los artesanos;62 
o encarna una racionalidad que lo inclina a priorizar una razón práctica 
sobre una teórica.63 

61	 William Keith Chambers Guthrie, “Timaeus and Critias”, en A history of Greek Philosophy. 5: The 
Later Plato and the Academy (Cambridge: Cambridge University Press, 1996), 273-274.

62	 Broadie y Kenny, “The Creation of the World”, 73-74.
63	 Myles Burnyeat, “Εικωσ μυθοσ”, Rhizai. A Journal for Ancient Philosophy and Science 2 (2005): 156-

157. Burnyeat enfatiza que la teogonía platónica no es una creación ex nihilo, sino que el Demiurgo 
es un artesano que encarna la racionalidad e introduce el orden en el caos. Burnyeat caracteriza al 
Demiurgo como un actor dotado de razonamiento práctico, que hace lo mejor que puede con los 
materiales a su disposición. De ahí que el Demiurgo no pueda ser totalmente libre ni mucho menos 
omnipotente. Claro que la noción de razonamiento práctico es más cercana a la modernidad que al 
mundo antiguo, de ahí que parezca anacrónica en la lectura del Timeo. Esto no demerita el extraor-
dinario análisis de Burnyeat sobre del sentido del mito verosímil como algo probable.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  179

Investigación · La imagen del Timeo no es insustancial

Independientemente de la casta o identidad del Demiurgo, podría ar-
gumentarse que la chôra como espejo fue creada por una determinada 
técnica para reproducir todas las cosas,64 y así señalar una posible relación 
entre medio e imagen que no sea contingente. Pero un espejo rara vez está 
hecho para reflejar una imagen en concreto, sino muchas, de acuerdo con 
lo que se sitúe frente a él. La imagen del reflejo es contingente a las posi-
ciones del espejo y aquello que se disponga enfrente. El espejo no retiene 
una imagen particular, sino que siempre está abierto a nuevas actualiza-
ciones. El cosmos descrito por el astrónomo de Locros es una imagen que 
no cesará nunca, pues su temporalidad es representación de la eternidad.65 

De ahí que resulte difícil pensar que el medio espacial sea un espejo. 
Como solución interna al Timeo podríamos contar con esta explicación: 

el Demiurgo es un ser dotado de noûs, que cuenta con una determinada 
técnica productora de imágenes. La misma mención de un artesano parece 
remitir a la existencia de un modelo, como señala Robinson.66 Como arte-
sano, el Demiurgo puede disponer de la mejor manera de los materiales a 
su alcance.67 Me parece que el Receptáculo no debe entenderse como útero 
materno, como ha querido ver Krell,68 sino como un material para confor-
mar imágenes según el actuar de un dios-artesano. El Demiurgo no crea 

64	 Platón, Sofista, 234b.
65	 Timeo. 37.
66	 T. M. Robinson, “Platón, Einstein y el triunfo de la imaginatividad cosmológica”, Theoría. Re-

vista del Colegio de Filosofía, núm. 6 (1 de noviembre de 1998): 93, https://doi.org/10.22201/
ffyl.16656415p.1998.6.199.

67	 Glenn R. Morrow, “Necessity and Persuasion in Plato’s Timaeus”, The Philosophical Review 59, 
núm. 2 (1950): 155-156, https://doi.org/10.2307/2181499.

68	 Cfr. Krell, “Female Parts in ‘Timaeus’”. Krell considera que la chôra se reduce a una causa irracional 
dada su similitud con métra e hysteria, términos empleados para designar el útero femenino. Este útero 
es sometido por una persuasión masculina, que Krell identifica con la racionalidad del Demiurgo.



180  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Marco Antonio Reyes Cruz

representaciones como los artesanos humanos, lo hace como realidades,69 
sin que esto implique que sea un dios omnipotente.70

Asimismo, sería el caso que otros seres dotados de inteligencia reco-
nocieran que cierta imagen no fue generada de manera natural, sino que 
fue producto de una técnica de la inteligencia.71 Así, el astrónomo de 
Locros detectaría que el cielo nocturno se mueve de acuerdo con un mo-
vimiento armonioso, ordenado según el número pero, al mismo tiempo, 
observable según los sentidos, por lo tanto, muy posiblemente, corrup-
tible. De ahí que nuestro astrónomo piense que lo que se le aparece ante 
la vista sea una imagen de un ausente incorruptible. 

Un comentario adicional sobre la técnica que produce imágenes pro-
viene del Sofista. El Extranjero de Elea divide entre técnicas productoras 
de imágenes. Dentro de su división encontramos unas imágenes pro-
ducidas de manera natural —cuestión que definirá la discusión sobre la 
quinta causa para los neoplatónicos—, otras por una técnica.72 Entonces, 
cabe la posibilidad de vincular al Demiurgo con los productores según 
una técnica: la divina, productora de realidades figurativas descritas por 
el Extranjero: “Éstas son, entonces, las dos obras de la producción divi-
na: la cosa misma y la imagen que acompaña a cada cosa”.73 El universo 
descrito en Timeo es presentado como imagen móvil de la eternidad, 
como representación y no como cosa misma. El dios de Timeo no crea el 
modelo pues no es un ser omnipotente; pero tampoco buscará copiar las 
apariencias sensibles, pues en principio aquello que representa no tiene 
aspecto visual, sólo es captado por el intelecto. El modelo entonces es 
anicónico. No se capta por los sentidos sino por la razón.

69	 Platón, Sofista, 266a-c.
70	 David Keyt, “The Mad Craftsman of the Timaeus”, The Philosophical Review 80, núm. 2 (1971), 

230-235.
71	 Morrow, “Necessity and Persuasion in Plato’s Timaeus”, 148.
72	 Platón, Sofista, 266a y ss.
73	 Platón, Sofista, 266c.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  181

Investigación · La imagen del Timeo no es insustancial

Los sofistas, por su parte, son productores de imágenes que cortocir-
cuitan los límites claros entre verdad y falsedad, entre ser y no-ser. El 
Demiurgo, al producir la imagen de lo que es captado por el intelecto,74 
quizá se mueva en terrenos similares, con la salvaguarda de tener una 
mejor posición al momento de relacionarse con el modelo a representar. 

Ahora bien, respecto al punto 2, si las Formas comparten el mismo 
espacio físico que la chôra es una cuestión complicada de responder. En 
Parménides 138b y subsecuentes se discute el posible sinsentido de afir-
mar que el ser sea uno y total, además de estar en reposo. La aporía indica 
que, de estar en reposo, debe estar en un lugar, si está en un lugar, diferirá 
del ser, si ser y espacio de contención son diferentes el espacio contendrá 
al ser y éste no sería total. Si se identifican espacio de contención y ser 
entonces no se resuelve la problemática, queda pendiente si son la mis-
ma cosa o diferentes. Si se diferencian en partes, el ser no sería total y, 
por tanto, no sería uno sino múltiple. Me parece que una problemática 
similar surge al querer situar a las Formas —inteligibles, sin potencia de 
ser afectadas desde fuera— en el mismo espacio físico que la chôra. En 
todo caso, parece que la metáfora espacial indica que la chôra vendría a 
contener o envolver a las Formas. Este tema no se discute en el Timeo 
ni —probablemente me equivoque— en ninguno de los otros diálogos 
platónicos. En cualquier caso, mis capacidades para discutir esta cuestión 
se ven rebasadas. 

Dicho esto, sostener que la imagen-cosmos del Timeo es insustancial 
parece un juicio artificial al pasar por alto la labor del Demiurgo como 
artesano. Cabe la posibilidad de preguntar: ¿qué pasa si la imagen-cos-
mos no es una imagen insustancial? No significa que necesariamente sea 
una imagen sustancial. Sólo señalamos que aparenta compartir más ca-
racterísticas de este tipo, como la identificación del medio con la imagen. 

74	 Timeo. 28a.



182  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Marco Antonio Reyes Cruz

Si se destruye la chôra, organizada según la disposición del Demiurgo, se 
destruye la imagen misma, pero la condición espacial sigue existiendo. 
Si la imagen de la estatua se destruye, la piedra sigue existiendo. Lo que 
desaparece al destruir una imagen es la (con)formación de una figura, no 
la materia o el espacio propiamente.

 
IV

Hay una última cuestión. La palabra fantasma que aparece en Timeo 
52c, el término griego φάντασμα, también puede significar aparecer. Po-
dríamos leer que la imagen es la aparición fugitiva de otra cosa. Es la 
representación de algo más, de algo que no está propiamente presente 
en la imagen. Un ausente que debe presentarse de cierta manera para 
hablar de representación. Al presentarse, lo hace como una aparición, 
como un fantasma que puede desaparecer rápidamente. Un pasaje de la 
Ilíada ejemplifica este uso de φάντασμα. En XXIII 60 Aquiles sueña con 
su compañero Patroclo, muerto en batalla. La apariencia de Patroclo se 
presenta en sueños a Aquiles, quien intenta abrazar al amigo. Al tocarlo, 
la aparición se interrumpe de manera fugaz. Quizá esta transitoriedad 
es la que Lee vincula entre la imagen descrita en el Timeo y el carácter 
contingente de la imagen insustancial.

Buena parte de la presente discusión ha sido sobre cómo una imagen 
aparece dentro de un determinado lugar y cómo este lugar desempeña 
un condicionante, sin el cual la imagen no podría existir. La relación 
entre medio e imagen nos remite a la capacidad de las imágenes para 
aparecer frente a los ojos. Alude al hecho de que las imágenes, sean lo 
que sean —copias, simulacros, íconos, ídolos, falsos pretendientes, sím-
bolos—, pertenecen a la experiencia de ver algo como otro algo.

Lo importante de las imágenes sustanciales e insustanciales es que evi-
dencian algo clave en la experiencia de las imágenes. Al ver imágenes no 
se ve únicamente el medio, sino también aparece algo sobre ciertos ele-



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  183

Investigación · La imagen del Timeo no es insustancial

mentos. En palabras de Boehm: “Sobre las superficies, en la mancha de 
color, en la piedra, sobre la madera o el lienzo, sobre los medios sensibles 
a la luz o en las pantallas digitales, se muestra siempre algo diferente: una 
visión, un punto de vista, un sentido —en suma, una imagen”.75 Esta 
capacidad de la imagen es la diferencia icónica de ver-como y/o ver-en a 
la cual hemos referido. En líneas similares a lo dicho por Boehm, desta-
camos lo que podría denominarse una doble visión con palabras de Juan 
Fló: se trata de un “doble reconocimiento que ocurre en dos niveles, el 
del objeto presente y el del objeto evocado”.76 No vemos la piedra que 
configura la estatua como algo separado de la figura que representa. No 
vemos el espejo como algo separado de la imagen, hasta que la imagen 
desaparece; incluso entonces es difícil pensar en el espejo mismo como 
un elemento diferenciado de la imagen. 

Sugiero pensar el Receptáculo o espejo de manera similar a lo que 
Didi-Huberman señala respecto al espacio arquitectónico en la obra de 
James Turrell: “Lo que aparece, poco a poco, es que el lugar buscado 
deviene no una idea, sino la experiencia sensible, temporal, de una mi-
rada de bordes”.77 El Receptáculo no es una idea, sino una experiencia. 
Aunque el universo descrito por Timeo no pueda recorrerse en su totali-
dad hasta encontrar los bordes, está situado en una experiencia sensible 
y temporal que alude a un lugar, captado de manera sensible por ser 
visible y tangible. Este espacio es la chôra transformada por el Demiur-
go, una “especie difícil y oscura”,78 que no se explica con facilidad. Este 
espacio —que es un asunto de la sensibilidad más que del intelecto— es 
transformado para dar lugar a la Imagen. Quizá convenga apuntar a una 

75	 Boehm, “¿Más allá del lenguaje?", 48.
76	 Juan Fló, “Las figuras ambiguas revistas”, en: Imagen, icono, ilusión: investigaciones sobre algunos 

problemas de la representación visual (Ciudad de México: Siglo XXI, 2010), 111.
77	 Georges Didi-Huberman, “Andar en el límite”, en: El hombre que andaba en el color (Madrid: Aba-

da, 2014), 74.
78	 Timeo. 49a.



184  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Marco Antonio Reyes Cruz

“fenomenología —no una psicología— de la percepción” como sugiere 
Didi-Huberman,79 que facilite pensar la imagen y su medio como apari-
ciones (fantasmas) para la experiencia de mirar, de la diferencia icónica 
de ver-como y ver-en.

Las imágenes aparecen porque están frente a los ojos. Son una expe-
riencia de visu al mirar cosas que parecen ser algo más. Quizá, el acto 
de mirar el cielo por parte del astrónomo de Locros no se agota en ver 
objetos sensibles que se mueven según el número. Él ve los cuerpos ce-
lestes y los reconoce como objetos en la esfera supralunar. Pero, al mismo 
tiempo, experimenta un doble reconocimiento al avisar algo que se evoca 
en el orden y la disposición de los astros.80 Este “algo” indeterminado 
no está presente ante sus ojos de manera directa, no comparte el mismo 
espacio físico como en el juego de espejos, pero es posible imaginar que 
tal ausente se hace presente en la imagen. 

V Conclusión 

Lee propone pensar la imagen descrita en el Timeo como una imagen 
insustancial que depende de la presencia simultánea de su medio y mo-
delo. Si uno de los dos sale de escena, la imagen desaparece. Al mismo 
tiempo, parece omitir la indicación en el texto de que el Demiurgo creó 
el cosmos como imagen de algo que sólo puede ser captado por el inte-
lecto, a saber, las Formas. Que el modelo sea captado por la razón brinda 
motivos para pensar que el Demiurgo actúa conforme una determinada 
técnica productora de imágenes figurativas, como en Sofista 235e-236c y 
266a. De ahí que adjudicar a la imagen-cosmos del Timeo la cualidad de 

79	 Didi-Huberman, “Andar en el límite”, 77.
80	 Timeo. 47d.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  185

Investigación · La imagen del Timeo no es insustancial

insustancial resulte en un juicio un tanto artificial, pues ignora la labor 
del artesano que transforma la materia para conformar una imagen. No 
hay que olvidar el hecho de que el término δημιουργός remite a la figura 
de un artesano, alguien que trabaja mediante una determinada arte o 
técnica. 

Al no poder retirar el espejo (chôra) del cosmos no tenemos certeza de 
la destrucción de la imagen misma, lo cual confirmaría que es una ima-
gen sustancial. Pero, el dato de un artesano como causa eficiente nos in-
clina a pensar que la imagen tiene una relación específica con su medio, 
se ha transformado la materia para una imagen en concreto. Lo anterior 
no excluye que la imagen sea intermedia entre Formas y Receptáculo, 
así como dependiente a éstas. En todo caso, la división entre imágenes 
sustanciales e insustanciales es relevante porque apunta a una taxonomía 
icónica de representaciones. También, invita a pensar la especificidad de 
los medios de las imágenes, al margen del tema o contenido.

Si las imágenes son un fenómeno de la experiencia, apuntar cómo 
aparecen frente a nuestra mirada no es un asunto menor. Se trata de 
averiguar cómo la aparición de una imagen se corresponde con su exis-
tencia. De ahí que, incluso sin saber de antemano que estamos ante una 
imagen de algo, mirar cierta configuración material invita a imaginar la 
posibilidad de que haya algo más. Si éste es el caso del astrónomo de Lo-
cros al mirar el cielo, sugerimos evitar un error metodológico: llegar con 
la teoría de frente a las cosas, teoría de que toda imagen es siempre copia 
fantasmal de algo más. Me parece que este error resulta claro al utilizar 
términos como metafísica u ontología, que no se mencionan en los Diálo-
gos, sino que refieren a nuestra lectura e interpretación. 



186  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Marco Antonio Reyes Cruz

Referencias
Ambuel, David. “Part Two.” En Image and Paradigm in Plato’s Sophist, 

65-126. Las Vegas: Parmenides Pub, 2007. 
Barasch, Moshe. “Edad Media.” En Teorías del arte: de Platón a Winc-

kelmann, traducido por Fabiola Salcedo Garcés, 48-94. Madrid: 
Alianza, 1999.

Belting, Hans. “Medio-Imagen-Cuerpo.” En Antropología de la imagen, 
traducido por Gonzalo María Vélez Espinosa, 13-70. Buenos Ai-
res y Madrid: Katz, 2007.

Berger, Harry. “Fictions of the Pose: Facing the Gaze of Early Modern 
Portraiture.” Representations 46 (1 de abril de 1994), 87-120. https: 
//doi.org/10.2307/2928780.

Boehm, Gottfried. “¿Más allá del lenguaje? Observaciones sobre la lógica 
de las imágenes.” En Cómo generan sentido las imágenes: el poder del 
mostrar, editado por Linda Báez Rubí, 46-67. Ciudad de México: 
unam-iie, 2017. 

Brisson, Luc. “How to Make a Soul in the Timaeus.” En Plato’s Timaeus, 
editado por Chad Jorgenson, Filip Karfík y Štěpán Špinka, 70-
91. Leiden: Brill, 2021. https://www.jstor.org/stable/10.1163/j.
ctv1sr6jj3.8.
. “Notas a la traducción.” En Platón. Timeo. Traducido por José 
María Zamora Calvo, 376-424. Madrid: Abada, 2010.

Broadie, Sarah, y Anthony Kenny. “The Creation of the World.” Procee-
dings of the Aristotelian Society, Supplementary Volumes 78 (2004): 
65-92.

Burnyeat, Myles. “Εικωσ μυθοσ”. Rhizai. A Journal for Ancient Philoso-
phy and Science 2 (2005), 143-165.

Cherniss, Harold. “A Much Misread Passage of the Timaeus (Timaeus 
49 C 7-50 B 5).” The American Journal of Philology 75, núm. 2 
(1954): 113-130. https://doi.org/10.2307/292030.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  187

Investigación · La imagen del Timeo no es insustancial

. “The Relation of the Timaeus to Plato’s Later Dialogues.” The 
American Journal of Philology 78, núm. 3 (1957): 225-266. https: 
//doi.org/10.2307/292120.
. “Timaeus 52C 2-5.” En Selected papers, editado por Leonardo 
Tarán, 364-375. Leiden: Brill, 1977. 

Collobert, Catherine. “The Platonic Art of Myth-Making: Myth as In-
formative.” En Plato and Myth: Studies on the Use and Status of 
Platonic Mythss, eds. Pierre Destrée y Francisco J. Gonzalez, 87-
108. Leiden y Boston: Brill, 2012.

Cornford, Francis Macdonald. Plato’s Cosmology: The Timaeus of Plato. 
Indianapolis: Hackett Pub. Co, 1997.

Didi-Huberman, Georges. “Andar en el límite.” En El hombre que anda-
ba en el color. Madrid: Abada, 2014. 67-82.

Fló, Juan. “Las figuras ambiguas revistas”. En: Imagen, icono, ilusión: 
investigaciones sobre algunos problemas de la representación visual. 
Ciudad de México: Siglo XXI, 2010. 97-108.

Freedberg, David. “Iconoclasm: The Material and Virtual Body.” Icono-
clasm. Chicago: University of Chicago Press, 2021. 

Gombrich, Ernst H. “Meditations on a Hobby Horse of the Roots of 
Artistic Form.” Meditations on a Hobby Horse and Other Essays on 
the Theory of Art, 1-11. Londres: Phaidon, 1994.

Guthrie, William Keith Chambers. “Timaeus and Critias.” En A History 
of Greek Philosophy. 5: The Later Plato and the Academy, 241-318. 
Cambridge: Cambridge University Press, 1996.

Hutchinson, G. Evelyn. “Attitudes toward Nature in Medieval England: 
The Alphonso and Bird Psalters.” Isis 65, núm. 1 (marzo de 1974): 
5-37. https://doi.org/10.1086/351215.

Keyt, David. “The Mad Craftsman of the Timaeus”. The Philo-
sophical Review 80, núm. 2 (1971), 230-235. https://doi.
org/10.2307/2184032.



188  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Marco Antonio Reyes Cruz

Krell, David Farrell. “Female Parts in ‘Timaeus’.” Arion: A Journal of 
Humanities and the Classics 2, núm. 3 (1975): 400-421.

Lee, Edward N. “On the Metaphysics of the Image in Plato’s ‘Timaeus’.” 
The Monist 50, núm. 3 (1966): 341-368.

Lisi, Francisco L. “Individual Soul, World Soul and the Form of the Good 
in Plato’s Republic and Timaeus.” Études platoniciennes, núm. 4 (1 
de octubre de 2007): 105-118. https://doi.org/10.4000/etudes-
platoniciennes.905.

Miller, Dana R. The Third Kind in Plato’s Timaeus. Göttingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht, 2003. 

Mohr, Richard. “The World-Soul in the Platonic Cosmology.” Illinois 
Classical Studies 7, núm. 1 (1982), 41-48.

Morrow, Glenn R. “Necessity and Persuasion in Plato’s Timaeus”. The 
Philosophical Review 59, núm. 2 (1950): 147-163. https://doi.
org/10.2307/2181499.

Pendrick, G. J. “Plato, Timaeus 52c2-5.” The Classical Quarterly 48, 
núm. 2 (1998): 556-559.

Platón. Cartas, traducido por Margarita Toranzo. Madrid: Instituto de 
estudios políticos, 1970. 
. Diálogos IV: República. Emilio Lledó Iñigo y J. Calonge Ruiz, edi-
tores, traducido por Carlos García Gual. Madrid: Gredos, 1981.
. Diálogos V: Parménides, Teeteto, Sofista, Político. Editado por 
Emilio Lledó Iñigo y J. Calonge Ruiz. Traducido por Carlos Gar-
cía Gual. Madrid: Gredos, 1981.
. Timeo. Traducido por José María Zamora Calvo. Madrid: Abada, 
2010.

Preziosi, Donald. “Seeing Through Art History.” En Knowledges: His-
torical and Critical Studies in Disciplinarity, editado por Ellen 
Messer-Davidow, David R. Shumway y David Sylvan, 215-231. 
Charlottesville: University Press of Virginia, 1993. 



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  189

Investigación · La imagen del Timeo no es insustancial

Robinson, T. M. “Platón, Einstein y el triunfo de la imaginatividad 
cosmológica.” Theoría. Revista del Colegio de Filosofía, núm. 6 
(1 de noviembre de 1998): 87-98. https://doi.org/10.22201/
ffyl.16656415p.1998.6.199.

Waldenfelds, Bernhard. “Espejo, huella y mirada. Sobre la génesis de la 
imagen.” En Filosofía de la imagen, editado por Ana García Varas, 
155-178. Salamanca: Ediciones Universidad de Salamanca, 2011.

Woodruff, Paul. “Mimesis.” En A Companion to Ancient Aesthetics, edi-
tado por Pierre Destrée y Penelope Murray, 329-340. Malden y 
Chichester: Wiley Blackwell, 2015.

Zamora Calvo, José María. “Introducción.” En Platón, Timeo, 9-128. 
Madrid: Abada, 2010. 


