DOSSIER

La ¢tica del
veganismo y su
relacion con el
multiculturalismo'y
¢l cosmopolitismo

'The Ethics of Veganism and its
Relationship with
Multiculturalism and

Cosmopolitanism

Héctor Pérez Guido™

UNIVERSIDAD IBEROAMERICANA, CIUDAD DE MEXICO
hpguido@gmail.com
orcip: 0000-0002-9258-0801

@ MO0 Esta obra estd bajo una licencia de Creative Commons Attribution-NonCommercial-
A ShareAlike 4.0 International License.
doi: 10.48102/rdf.v57i158.283
Revista de Filosofia - afo 57 - num. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) + pp. 134-153



DOSSIER « LA ETICA DEL VEGANISMO Y SU RELACION CON EL MULTICULTURALISMO Y EL COSMOPOLITISMO

Resumen

Este articulo tiene como objetivo exponer las ideas de algunos filésofos sobre
la defensa y proteccion de los animales desde una postura ética que compagina
con la practica del veganismo, para mostrar que ésta debe ser reconocida en las

sociedades contempordneas desde los puntos de vista multicultural y cosmopolita.

PALABRAS CLAVE: veganismo, ética, multiculturalismo, cosmopolitismo, dere-

chos de los animales, filosofia de los animales.

Abstract

The article aims to present the ideas of some philosophers in favor of defending
and protecting animals from an ethical position that combines with the practice
of veganism to show that it must be recognized in contemporary societies from

multicultural and cosmopolitan points of view.

KEYWORDS: veganism, ethics, multiculturalism, cosmopolitanism, animal rights,

philosophy of animals.

Recepcién 1-06-24 / Aceptacién 20-10-24

doi: 10.48102/rdf.v57i158.283
Revista de Filosofia - ano 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) * pp. 134-153



Hicrtor PErez Guipo

* Doctor en Filosoffa por la Universidad Iberoamericana Ciudad de México. Candidato a
investigador del Sistema Nacional de Investigadores. Lineas de investigacion: filosofia kan-
tiana, filosofia de la cultura y ética. Catedrdtico en la Universidad Iberoamericana y en la
Universidad del Claustro de Sor Juana. Ha impartido cursos de maestria en el Instituto
Nacional de Ciencias Penales (Inacipe). Realiz6 una estancia doctoral en la Universidad
Complutense de Madrid. Ha traducido, dictaminado y publicado mdltiples articulos y
resefias en libros y revistas especializadas; ha impartido conferencias en diversos coloquios

y congresos en México y Espana.

136 / Revista de Filosofia - ao 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA ETICA DEL VEGANISMO Y SU RELACION CON EL MULTICULTURALISMO Y EL COSMOPOLITISMO

FEl reconocimiento debido no sélo es una cortesfa

que debemos a los demds: es una necesidad humana vital.!

Introduccion

sPor qué el veganismo no es considerada una prictica ética y politica
legitima, respetada por todas las personas? La pregunta surge en medio
de una gira artistica por Francia, Espafa y la isla de Gran Canaria, ya que
en esta travesia he encontrado dificultades para cubrir mis necesidades
alimentarias debido a que practico el veganismo. Sin importar las
nacionalidades, han sido constantes las muestras de sorpresa, incredulidad
y molestia entre quienes se encargan de preparar los alimentos para los
participantes en estos eventos de cardcter internacional y multicultural.
Esto es lo que mds me llama la atencién, ya que se trata de festivales
de musica y danza folklérica de todo el mundo, realizados en paises
considerados “primer mundo” o desarrollados, pero, al momento de en-
contrarse con un vegano, parece que esto no estd incluido en el horizon-
te de apertura a lo diverso y extrano —en el sentido de desconocido y
fuera de lo considerado propio de un lugar o territorio determinado—.
Resulta curioso, tomando en cuenta que el veganismo no es exclusivo de
una cultura o religién, sino que se entiende como un movimiento social
y ético a nivel mundial.

A diferencia de la disposicién abierta y tolerante con la religién y otras
précticas culturales, el veganismo no parece tener un valor o una repre-

sentatividad suficientes para la mayoria de las personas que atin miran

' Charles Taylor, El multiculturalismo y “la politica del reconocimiento”, trads. Mé-

nica Utrilla Neira, Liliana Andrade Llanas y Gerard Vilar Roca (Ciudad de
México: Fondo de Cultura Econémica, 2021), 55.

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 137



Hicrtor PErez Guipo

con desdén Yy, en ocasiones, incluso con sorna, a quienes practicamos esta
forma de conciencia en contra del uso y la explotacién de los animales.
Por todo esto, el objetivo de este trabajo es exponer las razones detrds
del veganismo, para considerarlo una postura ética vélida, justificada y
que, a partir de ello, se reconozca y respete a quienes formamos parte de
la comunidad vegana. Comenzaré presentando algunas cuestiones que
deben ser tomadas en cuenta como parte del corpus ideoldgico y ético
del veganismo, para la convivencia con otras formas de ser y actuar que
incluyen el uso y la explotacién de los animales. Si bien no seré el prime-
ro en abordar este tema, mi intencién particular serd darle un carcter

ético, multicultural y cosmopolita.

[Las practicas e ideas del veganismo

Para iniciar, a pesar de que es frecuente definir el veganismo como una
actitud o un estilo de vida, lo correcto serfa comprenderlo como un movi-
miento social, ético y politico a nivel mundial en contra del uso y la explo-
tacién de los animales no humanos. Con esto se busca detener la crianza
y el asesinato masivo de miles de millones de animales no humanos alre-
dedor del mundo para fines e intereses exclusivos de los humanos, ya que
esto dltimo, evidentemente, significa tratar a los primeros como objetos o
esclavos. Para conseguir este fin, los veganos abogamos por un cambio de
enfoque en la concepcidn tradicional y milenaria, impuesta en aquellos ca-
sos donde hubo procesos de colonizacién, que ve a los animales como me-
ros objetos o medios para satisfacer nuestras necesidades, asi como presu-
pone que tenemos derecho a manipularlos segiin nuestra voluntad y para
nuestro beneficio. Esto significa mantener una linea critica en contra de la
manera en que la mayorfa de los humanos utiliza a los animales como or-
namento, cuidado, vigilancia y hasta en funciones terapéuticas, como son,

entre muchos otros, los casos de la equinoterapia o los perros de asistencia,

138 / Revista de Filosofia - ao 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA ETICA DEL VEGANISMO Y SU RELACION CON EL MULTICULTURALISMO Y EL COSMOPOLITISMO

los cuales son sometidos a entrenamientos en donde se les despoja de la
libertad de seguir sus conductas propias, sin las cuales les resulta imposible
disfrutar y desarrollarse plenamente en la vida (como el olfateo, en el caso
de los perros); o implican causarles dolor, sufrimiento y dafio (como los
caballos que cargan en sus lomos un peso que no les corresponde y termi-
na por impactar su calidad de vida a mediano y largo plazos, con dolor y
padecimientos crénicos y hasta mortales en algunos casos).

Cabe recalcar que el veganismo no es un estilo de vida, ya que no se
trata de una estilizacidon, una moda o una mera forma de vivir; como he
apuntado desde el comienzo, la intencién de los veganos es luchar en
contra de la explotacién, el maltrato y la matanza de animales no huma-
nos. Tampoco es una mera dieta, en tanto que su finalidad no es llevar
un tipo de alimentacién en si mismo; por el contrario, en el veganismo
se adopta una cierta dieta a partir de una decisién ética contra el uso y la
explotacion de los animales no humanos, es decir, se elige ser vegano en
favor de los animales, no de una dieta. En esto, los veganos nos diferen-
ciamos de quienes eligen una alimentacién basada en plantas, la cual estd
asociada con una actitud a favor de una vida mds saludable y el cuidado
del medio ambiente. Por otra parte, los veganos hacemos todo lo posible
por no utilizar articulos de limpieza, de belleza, ni ropa, calzado o cual-
quier otro articulo en cuya produccién haya estado involucrado el uso
de un animal, directa o indirectamente, como cuando se les utiliza para
probar que el producto no causa dafio a los humanos, este procedimien-
to es conocido con el nombre de zeszeo.

Ademds, el veganismo pone un especial énfasis en hacer notar que los
humanos somos también animales y formamos parte de la misma clasi-
ficacién que aquellos seres vivos a los que hemos llamado simplemente
y de forma despectiva animales. Lo humano no marca una diferencia
fundamental en cuanto al valor y la importancia que tiene el interés ni
la vida de éste frente a la de otro animal. Con esto se persigue eliminar

una visién sesgada a favor de los intereses humanos como los tinicos o

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 139



Hicrtor PErez Guipo

los mds importantes y universalizables. Dicho de otra manera, se busca
ir en contra del antropocentrismo que Nietzsche denuncié en uno de sus

opusculos mds tempranos, Sobre verdad y mentira en sentido extramoral:

Porque no hay para ese intelecto ninguna misién ulterior que conduzca més
alld de la vida humana. No es sino humano, y solamente su poseedor y crea-
dor lo toma tan patéticamente como si en ¢l girasen los goznes del mundo.
Pero si pudiéramos entendernos con un mosquito, llegariamos a saber que
también él navega por el aire con ese mismo parhos y se siente el centro vo-

lante de este mundo.?

En este sentido, el veganismo busca considerar los intereses de otros anima-
les a la par de los animales humanos. A este cambio de punto de vista se le
conoce con el nombre de antiespecismo y va acompanado de la critica contra
el antropocentrismo. El antiespecismo se opone a considerar que la condi-
cién de ser humanos haga una diferencia significativa frente a los animales
no humanos en cuanto al valor que tienen sus vidas, y a tomar en cuenta su

derecho a desarrollarse plenamente de manera libre e independiente.

Filosofia, antiespecismo y los derechos de los
animales

El origen del antiespecismo puede remontarse muchos siglos atrds dentro
de la filosofia, desde la corriente cinica, asi como en las criticas de Mon-
taigne contra el carnivorismo. No obstante, las obras dedicadas propia-

mente al tema y que mds han influido datan de hace apenas cincuenta

*  Friedrich Nietzsche, Sobre verdad y mentira en sentido extramoral, trads. Luis M.

Valdés y Teresa Ordufia (Madrid: Técnos, 1996), 17.

140 / Revista de Filosofia - ao 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA ETICA DEL VEGANISMO Y SU RELACION CON EL MULTICULTURALISMO Y EL COSMOPOLITISMO

afos, a partir de la publicacién del famoso texto de Peter Singer, Libera-
cion animal, en 1975. No menos importante es el trabajo de Tom Regan
En defensa de los derechos de los animales, de 1983. Posteriormente se ha
relacionado con otros enfoques filoséficos, sociales y politicos dedicados
a la lucha en contra de la discriminacién de distintos grupos de perso-
nas dentro de las sociedades contempordneas, como los movimientos
feminista y antirracista. En la actualidad, también estd presente desde la
postura critica del posthumanismo en autoras como Donna Haraway y
Rosi Braidotti, por mencionar algunas.

El libro de Singer es considerado pionero en la ética animal. Increi-
blemente, la responsabilidad que tenemos los seres humanos en el trato
que damos a los animales no habia sido considerado un tema importante
para la filosofia dentro de las escuelas ni corrientes de pensamiento en las
academias y universidades hasta aquel momento. No menos sorprendente
resulta su vigencia: hasta la fecha la mayor parte de la produccién alimen-
taria a nivel mundial es de origen animal y, como mencioné al comienzo
de este ensayo, atin mucha gente desconoce el problema ético detrds de
esto. La importancia de la obra de Singer se hace mayor cuando pensamos
en la denuncia ante la crueldad con que los animales estdn siendo tratados
por las industrias alimentaria y de la moda, impone cuestionarnos si no
deberfamos detener estas practicas. Una de las principales aportaciones de
Singer es el uso del término especismo para referirse a la manera en que los
seres humanos manipulamos y explotamos a los animales por el hecho de
no considerarlos parte de nuestra especie, “un prejuicio o actitud parcial
favorable a los intereses de los miembros de nuestra propia especie y en

contra de los de otras”.?

> Deter Singer, Liberacidn animal, trad. Javier Sdenz Obregén (Barcelona: Taurus

2018), 14.

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 141



Hicrtor PErez Guipo

Los argumentos de Singer se centran en un aspecto fundamental: la
igualdad moral de los seres humanos y los animales.* Esta idea provie-
ne de una escuela bastante conocida y difundida desde el siglo x1x, el
utilitarismo acufiado por Jeremy Bentham y su discipulo, John Stuart
Mill. Estos filésofos repararon en la necesidad de incluir a los animales
dentro del horizonte de la reflexién filoséfica moral, al tratarse de seres
sintientes y con capacidad de desear vivir y tener una vida acorde a sus
intereses, igual que los seres humanos. Se trata de una idea que por siglos
habia sido desacreditada por el racionalismo derivado del pensamien-
to cartesiano, segdn el cual es imposible concebir el pensamiento y la
consciencia en los animales no humanos, ya que se trata de una cualidad
particular y exclusiva de los seres humanos que, ademds, los coloca en un
lugar superior respecto a los primeros. El utilitarismo busca alejarse del
tema de la conciencia y el pensamiento para enfocarse en la capacidad
de sentir dolor y placer, algo que compartimos todos los animales con
un sistema nervioso central; a partir de ella podemos considerar nuestros
intereses. La discusion sobre considerar el bienestar animal se separa de
la cuestién acerca de si tienen o no conciencia o pensamiento; se trata
de si pueden sentir igual que los humanos y que, en consecuencia, eso
nos hace responsables del trato que tenemos con ellos, por lo que debe-
mos procurar la maximizacién de su bienestar, evitar causarles dolor y
propiciar que tengan vidas satisfactorias cuando eso esté dentro de nues-
tro marco de accién.

Desde un enfoque distinto, la obra de Tom Regan se centra justamen-
te en la conciencia de los animales no humanos, asi como en encontrar la
justificacién para tratarlos de igual manera que a los humanos, en virtud
de su capacidad de ser conscientes, dado que esto les da el mismo valor a

sus vidas y sus personas. A diferencia del utilitarismo, Regan analiza los

4 Singer, Liberacion animal, 14.

142 / Revista de Filosofia - ao 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA ETICA DEL VEGANISMO Y SU RELACION CON EL MULTICULTURALISMO Y EL COSMOPOLITISMO

argumentos cartesianos para mostrar que no es posible distinguir, de ma-
nera radical, la conciencia animal de la humana, del mismo modo en que
hiciera en su momento un contempordneo del filésofo francés: Julien
Offray de La Mettrie. Regan nos muestra, junto con La Mettrie, que la
conclusion de Descartes no es contundente, en tanto que supone que los
animales s6lo responden de forma mecdnica, ya que no tienen una vida
espiritual como la de los seres humanos, principalmente porque no tie-
nen un alma inmortal, que es la caracteristica principal de estos tltimos.’
Asimismo, sefiala que la prueba de que los animales no tienen lenguaje,
aun cuando fuera cierta, tampoco es definitiva para negar la existencia
de conciencia en ellos, ya que incluso entre los animales humanos hay
algunos que, por distintas causas, no son capaces de adquirir lenguaje,
pero no por ello son menos conscientes que el resto.®

La finalidad del libro de Regan es esgrimir contra los argumentos que
no reconocen o suprimen la capacidad consciente de los animales no hu-
manos para, a partir de ello, formular argumentos que la reconozcan vy,
por consiguiente, incluirlos como personas cuyos derechos sean recono-
cidos por todos y por las leyes. En esto, Regan sigue la férmula kantiana
del deber moral y lo extiende al mundo juridico. La idea central es que
todas las personas son fines en si mismos, por lo tanto, deben ser tratadas
como tales, lo cual implica una responsabilidad moral entre todos los
que somos seres conscientes, independientemente de si somos humanos

O no.

> Tom Regan, En defensa de los derechos de los animales, trad. Ana Tamarit (Ciu-

dad de México: Fondo de Cultura Econémica/tir-unam, 2016), 34.
6 Regan, En defensa de los derechos, 40.

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 143



Hicrtor PErez Guipo

Animales, posthumanismo y postantropocentrismo

Como mencioné, tanto el pensamiento feminista como el posthumanista
se han interesado en la cuestién sobre la relacién con los otros animales.
Donna Haraway, desde su trabajo como bidloga y filésofa, se ha dedica-
do en los ultimos anos a reflexionar acerca de la manera en que todas las
especies animales y no animales nos relacionamos, y cémo esas relaciones
generan una interdependencia compleja e importante para nuestra sub-
sistencia y permanencia en este planeta. Haraway piensa, ademds, que la
tecnologfa acompana este tipo de relaciones entre especies, ya que a través
de ella podemos establecer nuevos conocimientos y alianzas que permitan
relacionarnos de mejor manera. Por ejemplo, cita el caso de una loba que
fue encontrada y criada por cientificos, quienes més tarde la liberaron,
provista de un equipo que le permite compartir informacién acerca de
sus encuentros y relaciones con otros lobos. De esta manera, las relaciones
que esta loba establezca con la manada ayudaran a interpretar y compren-
der mejor el comportamiento y la forma de vivir de estos animales, para
protegerlos y respetar sus actividades.”

Lo anterior implica una cierta utilizacién de un miembro de una es-
pecie, sin embargo, Haraway busca poner en entredicho la posicién cen-
trada en el ser humano, para dar lugar a la co-evolucién entre las especies
y pensar en la manera de co-habitar el mundo, en este proceso al que
ella denomina un “devenir-con”. En otro ejemplo para comprender este
concepto, la autora sefiala que nuestros genes humanos ocupan sélo un
10% de todas las células que nos componen, mientras el 90% restante
“estd lleno de genomas de bacterias, hongos, protistas y organismos si-
milares que actiian en una sinfonia necesaria para que yo esté viva, algu-

nos de los cuales se alimentan de nosotros sin causarnos ningtin dano.

7 VéaseDonna Haraway, “Cuando las especies se encuentran: introducciones”,

trad. Valeria Meiller, Tzbula Rasa 31 (julio-septiembre de 2019): 23-75.

144 | Revista de Filosofia - ao 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA ETICA DEL VEGANISMO Y SU RELACION CON EL MULTICULTURALISMO Y EL COSMOPOLITISMO

Mis diminutos acompanantes me superan en gran niimero; en otras pa-
labras, me convierto en un ser humano adulto en compania de estos
diminutos comensales”.®

Desde otra perspectiva contempordnea, la fildsofa italiana Rosi Brai-
dotti ha afirmado que la materia viva es inteligente y autogestionada.
Esta idea parte de una postura inspirada por la filosofia francesa de la dé-
cada de 1970, especialmente por Gilles Deleuze, a la que denomina ma-
terialismo vitalista. Consiste en una actualizacién de la concepcién del
universo monista de Spinoza, en donde todas las entidades que lo con-
forman estdn estructuradas dialécticamente conforme a los principios de
oposicién interna y externa, solo que en este caso la materia es definida
como vital y autoorganizada, lo que resulta en un monismo activo que
rechaza la apelacién a cualquier tipo de trascendentalismo. Ademis, la
diferencia se entiende como un proceso complejo de diversificaciéon pro-
ducido por las fuerzas internas y externas, basado en las relaciones que se
dan entre los maltiples otros.’

Braidotti plantea lo posthumano como una forma de postantropocen-

trismo, el cual se distingue del posthumanismo en que:

[...] mientras el segundo [el posthumanismo] ha movilizado sobre todo el 4m-
bito de la filosoffa, la historia, los cu/tural studies y las ciencias humanas cldsicas
en general, el postantropocentrismo considera también los science and tech-
nology studies, los nuevos medios de comunicacién y cultura digital, el medio
ambientalismo y las ciencias de la tierra, la biogenética y las neurociencias y la
robética, las teorfas evolucionistas, la critica del derecho o critical legal theory,

la primatologfa, los derechos de los animales y la ciencia ficcién.

Haraway, “Cuando las especies se encuentran”, 27.
Rosi Braidotti, Lo posthumano, trad. Juan Carlos Gentile Vitale (Barcelona: Ge-
disa, 2015), 59-60.

10 Braidotti, Lo posthumano, 61.

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 145



Hicrtor PErez Guipo

Sobre estas bases, Braidotti habla de una materia viva, inteligente y auto-
gestionada en la que el ser humano aparece como parte de una compleja
relacién de elementos, cuyo origen no es antropomorfo. La vida es enten-
dida como proceso interactivo y sin conclusiones, se borran los confines
entre la concepcién de la vida que siempre se ha relacionado con los hu-
manos, el bios, y la vida de lo no humano, la zoé, de animales y otros seres.
El concepto de zoé se entiende como fuerza dindmica de la vida en si,
capaz de autoorganizacién, que permite la vitalidad generativa."" De ahi
sostiene la idea de un igualitarismo zoé-centrado, es decir, una concepcién
en la cual la vida es entendida por igual en seres humanos y no humanos.
La propuesta de lo posthumano de Braidotti conlleva al reconocimiento
de un zoé-igualitarismo entre humanos y animales en donde “la vitalidad
de sus vinculos se basa en el compartimiento del planeta, los territorios
y el medio ambiente en términos que ya no son claramente jerdrquicos y
autoevidentes”."?

Como es posible advertir, la propuesta de Braidotti continta con la
perspectiva de Haraway en cuanto a su busqueda de igualdad entre las
especies, s6lo que en este caso se trata de identificar a los seres humanos y
no humanos, los animales en especifico, desde el principio vital no exclu-
sivamente bioldgico, sino como una actividad intrinseca en todo lo vivo.
Asi, los animales no pueden ser considerados diferentes en cuanto a su
valor desde dmbitos que hasta ahora han sido considerados meramente
humanos: sus derechos o sus capacidades intelectuales. En este sentido,
Braidotti afirma: “debemos reconsiderar a perros, gatos y otros animales
de sofd por encima de las divisiones entre especies, no sélo afectivamen-

te, sino también orgdnicamente. En calidad de compuestos naturales, es-

""" Braidotti, Lo posthumano, 64.

12 Braidotti, Lo posthumano, 75.

146 / Revista de Filosofia - ao 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA ETICA DEL VEGANISMO Y SU RELACION CON EL MULTICULTURALISMO Y EL COSMOPOLITISMO

tos animales se presentan como ciborg, es decir, como criaturas hibridas,
vectores de una relacionalidad posthumana”."

No obstante, la filésofa italiana critica las posturas liberales sobre dere-
chos e igualdad entre humanos y no humanos, ya que se encuentran atin
dominadas por la utilidad que los animales representan a los humanos.
En este sentido se consideran tanto la postura de Peter Singer como la
de Tom Regan, del mismo modo que la de Martha Nussbaum, a la cual
no se ha incluido en este estudio debido a su muy cargado especismo.
El problema, de acuerdo con Braidotti, consiste en que estas formas de
pensar lo animal mantienen la brecha entre las especies o incurren en
antropomorfizar las relaciones con los no humanos. Desde su punto de
vista, es necesario replantear el pensamiento desde la zoé, es decir, no se
trata de extender los valores del humanismo hacia los animales, sino de
reconsiderar lo verdaderamente valioso de lo vivo en general, asi como
la importancia de las relaciones intrinsecas que van de por medio en la
experiencia de la vida de cualquier ser. Si bien esto no es algo completa-
mente resuelto y claro, la postura de Braidotti se mantiene optimista en
que los estudios transdisciplinarios referidos irdn dando una gufa hacia
el descubrimiento y la conceptualizacién de nuevas formas de entender

la vida desde las relaciones en su continuo devenir.

Multiculturalismoy la practica del veganismo
Las sociedades contempordneas democrdticas, como las denominan los

filésofos, aquellas atravesadas por la globalizacién cultural y econémica

desde mediados y finales del siglo xx, se enfrentan desde hace varias dé-

3 Braidotti, Lo posthumano, 75-76.

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 147



Hicrtor PErez Guipo

cadas a los problemas derivados de la homogeneizacién de la cultura, a
partir de un modelo de gobierno identificado con la figura del Estado. La
diversidad cultural que antecede a esta figura, en todas las latitudes del
planeta, ha conllevado un conflicto con los grupos desplazados y despo-
seidos no sélo de sus tierras sino de sus costumbres, conocimientos y préc-
ticas con las que solian comprender y habitar su propio mundo, desde su
particular forma de sentirlo, concebirlo y experimentarlo. Estas personas
y los grupos que conforman han luchado por obtener reconocimiento
dentro del gran aparato estatal que los ha absorbido mediante una serie de
derechos que, en la mayoria de las ocasiones, desconocen y no dan lugar
a que sean tomados en cuenta en su particularidad y diferencia respecto a
la cultura hegemoénica, introducida desde una pretension de universalidad
en los derechos de los ciudadanos.

Ante estas dificultades, varias filésofas y fildsofos reflexionan acerca
del problema que representa el particularismo cultural frente al univer-
salismo de los derechos humanos y la figura del Estado de derecho, que
s6lo reconoce garantias para quienes son considerados ciudadanos en
sus términos politicos. De entre las diversas formas de tratar estos pro-
blemas, el canadiense Charles Taylor ha sefialado la importancia del re-
conocimiento de la identidad particular de cada sociedad y su cultura
como un derecho inherente. El mismo piensa que el reconocimiento de
las identidades culturales particulares dentro de un Estado de derecho es
compatible, a partir de la distincién entre las libertades fundamentales
que nunca deben ser vulneradas, entre las cuales se encuentran la vida,
la libertad o la practica religiosa, y los privilegios e inmunidades, que si
pueden revocarse por alguna politica publica. Dejando de lado los pro-
blemas surgidos de esta misma distincién, el pensamiento de Taylor se
orienta a sefialar que la falta de reconocimiento de una identidad causa
un gran dafo a esta misma, ya que todas las personas requieren del re-

conocimiento para desarrollar una autocomprensién sélida y saludable.

148 / Revista de Filosofia - ao 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA ETICA DEL VEGANISMO Y SU RELACION CON EL MULTICULTURALISMO Y EL COSMOPOLITISMO

En este sentido, el veganismo puede entenderse como una prictica
cultural y una identidad que compartimos un amplio grupo de personas
dispersas en diferentes lugares del planeta. Los veganos participamos de
una serie de pricticas e ideas a favor de que los animales sean tratados
con respeto y no se les torture ni mate de manera indiscriminada bajo
una perspectiva sesgada hacia los intereses humanos. A partir de esto,
desde un punto de vista multicultural, los veganos deberfan ser recono-
cidos en los distintos 4mbitos de la sociedad a través de leyes y reglamen-
tos que les faciliten la convivencia en espacios publicos donde puedan
ser vulnerados, como sucede habitualmente en los lugares destinados al
consumo de alimentos. Esto implicaria, al menos, que las personas no
veganas tengan en cuenta la existencia de las veganas y reconozcan como
valiosas e importantes las razones y motivos por los que no consumen
alimentos de origen animal.

Lo anterior suele parecer exagerado o extrafo para algunos miembros
de la sociedad. Llama la atencién que no tengan la misma impresion
cuando se trata de personas que por voluntad propia han elegido no
comer ciertos alimentos como parte de su dieta, esto es, desde una pers-
pectiva salutista,' sin tener en cuenta que ésta suele resultar sumamente
danina e injustificada. No obstante, esta falta de cuestionamiento se debe
a que tal conducta ha sido normalizada, desafortunadamente. Con esto

no queremos implicar que quienes se encuentran en esta situacién no

Y El salutismo es un término referido a la creencia de que la salud es el principal

objetivo en la vida y con frecuencia conlleva una actitud obsesiva por contro-
lar la ingesta de alimentos a partir de dietas que pueden derivar en anorexia,
bulimia, vigorexia y adiccién al ejercicio fisico. Victor Pérez Samaniego, “Sa-
lutismo y actividad fisica”, II Congreso de la Asociacién Espafnola de Cien-
cias del Deporte, 2002. https://www.cienciadeporte.com/images/congresos/
madrid/Factores%20Sociales%20de%201a%20Actividad %20Fisica%20y%20
del%20Deporte/Sociologia%20Deportiva/Salutismo%20y%20actividad %20
%C3%ADsic.PDF

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 149



Hicrtor PErez Guipo

sean tomados en cuenta o respetados, sino sefalar que su situacion es
derivada de un problema de salud publica, que casi nadie cuestiona en lo
publico, y que afecta a una gran parte de la poblacién. En cambio, el ve-
ganismo, en tanto postura ética y politica, que por si misma no conlleva
un trastorno de la alimentacién, deberfa reconocerse dentro de la socie-
dad y en el espacio publico para respetar a las personas que lo practican.

Por otra parte, para el fildsofo britdnico-ghanés, Anthony Kwame
Appiah, los postulados de Taylor deben moderarse para no esencializar las
identidades culturales, ya que éstas se encuentran en constante cambio y
nunca son fijas o estdticas.”” Sin embargo, Appiah coincide en la necesidad
de reconocer y respetar las identidades culturales a partir del concepto de
cosmopolitismo, mediante el cual trata de encontrar una compatibilidad
entre el reconocimiento de las identidades particulares y la conexién con
el resto de los seres humanos. Esto significa que debemos reconocer a los
Otros tanto como a nosotros mismos, en conciencia de que somos igual de
valiosos atin con nuestras diferencias.

Desde nuestro punto de vista, esta idea de cosmopolitismo puede y
debe ampliarse en el contexto politico-social incluyendo a otras especies,
puesto que, como vimos con Haraway y Braidotti, no estamos s6lo co-
nectados con los otros seres humanos, sino con todo lo vivo y lo que nos
circunda. Recordemos que no somos los seres mds especiales del Univer-
s0, esto nos permite entender la necesidad de ampliar nuestra concepcién
del mundo desde la filosofia, para comprender de qué manera estamos
inmersos en una red compleja de relaciones entre mdltiples seres muy
diversos entre si y que no podemos subsistir de manera aislada. En este

sentido viene bien aludir a la idea kantiana del pluralismo, en oposicién

1> Anthony Kwame Appiah, “Identidad, autenticidad, supervivencia. Sociedades

multiculturales y reproduccién social”, en: Taylor, El multiculturalismo, 213-

232.

150 / Revista de Filosofia - ao 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA ETICA DEL VEGANISMO Y SU RELACION CON EL MULTICULTURALISMO Y EL COSMOPOLITISMO

al egoismo, la cual nos convoca a pensar en otros y con otros, como dice
el propio Kant: “como un simple ciudadano del mundo”.' Esto no sig-
nifica hacer que el mundo entero sea una ciudad, ni que debamos cum-
plir con la misién de llevar la civilizacién al mundo de modo colonialista;
se trata de asumir activamente, desde nuestra condicién de ciudadanos,
una postura politica a favor de esos otros con los que nos relacionamos a
diario, que permanecen desconocidos e irrespetados en la actualidad: los
animales. Significa actuar desde nuestra actual condicién civil en favor
del reconocimiento de la identidad animal, que compartimos también
los que nos denominamos atin seres humanos, para garantizarles dere-

chos y valores fundamentales: la vida y la libertad.

Conclusiones

A pesar de que actualmente existe una tendencia publicitaria mds o menos
extendida hacia la alimentacién basada en plantas (Plant based), el veganis-
mo como préctica social y politica no estd siendo comprendida ni toma-
da en cuenta en muchos dmbitos sociales, publicos y privados. Esto lleva
a que las personas veganas sean incomprendidas y hasta maltratadas por
quienes consideran que se trata de una forma de fanatismo o una conducta
propia de quienes padecen de hipersensibilidad, por lo que la consideran
falta de fundamento.

Lo que hemos intentado mostrar es, en primera instancia, cudles son
las ideas y principios que defienden las personas veganas para justificar

sus précticas y cémo éstas son acordes a un pensamiento ético y un po-

16 Immanuel Kant, Antropologia en sentido pragmdtico, trads. Dulce Marfa Granja,

Gustavo Leyva y Peter Storandt (México: Fondo de Cultura Econémica, 2014),
13.

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 151



Hicrtor PErez Guipo

sicionamiento politico. En un segundo momento, dimos a conocer que
desde la filosofia ha habido una larga tradicién dedicada a reflexionar
sobre la relacién que los seres humanos hemos mantenido con los ani-
males no humanos desde hace siglos, incluso milenios. De igual modo,
hemos abordado la cuestién del respeto a las identidades culturales que
conviven dentro de una sociedad, con la finalidad de hacer extensivo este
respeto desde lo politico y social hacia la prictica del veganismo, a fin de
que a través de dicho reconocimiento haya mayor respeto hacia quienes
se identifican de esta manera y, a la vez, dé lugar a considerar que la iden-
tidad de los animales no humanos también sea respetada desde un punto

de vista cosmopolita, multicultural y pluralista.

152 / Revista de Filosofia - afio 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA ETICA DEL VEGANISMO Y SU RELACION CON EL MULTICULTURALISMO Y EL COSMOPOLITISMO

Referencias

Braidotti, Rosi. Lo posthumano. Traducido por Juan Carlos Gentile Vita-
le. Barcelona: Gedisa, 2015.

Haraway, Donna. “Cuando las especies se encuentran: introducciones”.
Traducido por Valeria Meiller. 7zbula Rasa 31 (julio-septiembre
de 2019): 23-75.

Kant, Immanuel. Antropologia en sentido pragmitico. Traducido por Dul-
ce Marifa Granja, Gustavo Leyva y Peter Storandt. Ciudad de M¢-
xico: Fondo de Cultura Econémica, 2014.

Nietzsche, Friedrich. Sobre verdad y mentira en sentido extramoral. Tra-
duccién de Luis M. Valdés. Madrid: Editorial Técnos, 1996.

Pérez Samaniego, Victor “Salutismo y actividad fisica”, I Congreso de
la Asociacién Espanola de Ciencias del Deporte, 2002. https://
www.cienciadeporte.com/images/congresos/madrid/Factores%20
Sociales%20de%201a%20Actividad%20Fisica%20y%20del %20
Deporte/Sociologia%20Deportiva/Salutismo%20y%20actividad
%20f%C3%ADsic.PDF Fecha de consulta: 6 de junio de 2024.

Regan, Tom. En defensa de los derechos de los animales. Traducido por
Ana Tamarit. Ciudad de México: Fondo de Cultura Econémica/
IIF-UNAM, 2016.

Singer, Peter. Liberacion animal. Traducido por Javier Sdenz Obregén.
Barcelona: Taurus, 2018.

Taylor, Chatles. El multiculturalismo y “la politica del reconocimiento”.
Traducido por Ménica Utrilla Neira, Liliana Andrade Llanas y
Gerard Vilar Roca. Ciudad de México: Fondo de Cultura Econé-
mica, 2021.

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 153



