
DOSSIER

Esta obra está bajo una licencia de Creative Commons Attribution-NonCommercial-

ShareAlike 4.0 International License.

Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) pp. 134-153

doi: 10.48102/rdf.v57i158.283

La ética del 
veganismo y su 
relación con el 

multiculturalismo y 
el cosmopolitismo

The Ethics of Veganism and its 
Relationship with 

Multiculturalism and 
Cosmopolitanism

Héctor Pérez Guido*
Universidad Iberoamericana, Ciudad de México 

hpguido@gmail.com

orcid: 0000-0002-9258-0801



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) pp. 134-153

doi: 10.48102/rdf.v57i158.283

Dossier · La ética del veganismo y su relación con el multiculturalismo y el cosmopolitismo

Recepción 1-06-24 / Aceptación 20-10-24

Resumen
Este artículo tiene como objetivo exponer las ideas de algunos filósofos sobre 
la defensa y protección de los animales desde una postura ética que compagina 
con la práctica del veganismo, para mostrar que ésta debe ser reconocida en las 
sociedades contemporáneas desde los puntos de vista multicultural y cosmopolita.

Palabras clave: veganismo, ética, multiculturalismo, cosmopolitismo, dere-
chos de los animales, filosofía de los animales.

Abstract
The article aims to present the ideas of some philosophers in favor of defending 
and protecting animals from an ethical position that combines with the practice 
of veganism to show that it must be recognized in contemporary societies from 
multicultural and cosmopolitan points of view.

Keywords: veganism, ethics, multiculturalism, cosmopolitanism, animal rights, 
philosophy of animals. 



Héctor Pérez Guido

136  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

   

*	Doctor en Filosofía por la Universidad Iberoamericana Ciudad de México. Candidato a 
investigador del Sistema Nacional de Investigadores. Líneas de investigación: filosofía kan-
tiana, filosofía de la cultura y ética. Catedrático en la Universidad Iberoamericana y en la 
Universidad del Claustro de Sor Juana. Ha impartido cursos de maestría en el Instituto 
Nacional de Ciencias Penales (Inacipe). Realizó una estancia doctoral en la Universidad 
Complutense de Madrid. Ha traducido, dictaminado y publicado múltiples artículos y 
reseñas en libros y revistas especializadas; ha impartido conferencias en diversos coloquios 
y congresos en México y España.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  137

Dossier · La ética del veganismo y su relación con el multiculturalismo y el cosmopolitismo

El reconocimiento debido no sólo es una cortesía 
que debemos a los demás: es una necesidad humana vital.1

Introducción
¿Por qué el veganismo no es considerada una práctica ética y política 
legítima, respetada por todas las personas? La pregunta surge en medio 
de una gira artística por Francia, España y la isla de Gran Canaria, ya que 
en esta travesía he encontrado dificultades para cubrir mis necesidades 
alimentarias debido a que practico el veganismo. Sin importar las 
nacionalidades, han sido constantes las muestras de sorpresa, incredulidad 
y molestia entre quienes se encargan de preparar los alimentos para los 
participantes en estos eventos de carácter internacional y multicultural. 
Esto es lo que más me llama la atención, ya que se trata de festivales 
de música y danza folklórica de todo el mundo, realizados en países 
considerados “primer mundo” o desarrollados, pero, al momento de en-
contrarse con un vegano, parece que esto no está incluido en el horizon-
te de apertura a lo diverso y extraño —en el sentido de desconocido y 
fuera de lo considerado propio de un lugar o territorio determinado—. 
Resulta curioso, tomando en cuenta que el veganismo no es exclusivo de 
una cultura o religión, sino que se entiende como un movimiento social 
y ético a nivel mundial. 

A diferencia de la disposición abierta y tolerante con la religión y otras 
prácticas culturales, el veganismo no parece tener un valor o una repre-
sentatividad suficientes para la mayoría de las personas que aún miran 

1	 Charles Taylor, El multiculturalismo y “la política del reconocimiento”, trads. Mó-
nica Utrilla Neira, Liliana Andrade Llanas y Gerard Vilar Roca (Ciudad de 
México: Fondo de Cultura Económica, 2021), 55.



Héctor Pérez Guido

138  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

con desdén y, en ocasiones, incluso con sorna, a quienes practicamos esta 
forma de conciencia en contra del uso y la explotación de los animales. 
Por todo esto, el objetivo de este trabajo es exponer las razones detrás 
del veganismo, para considerarlo una postura ética válida, justificada y 
que, a partir de ello, se reconozca y respete a quienes formamos parte de 
la comunidad vegana. Comenzaré presentando algunas cuestiones que 
deben ser tomadas en cuenta como parte del corpus ideológico y ético 
del veganismo, para la convivencia con otras formas de ser y actuar que 
incluyen el uso y la explotación de los animales. Si bien no seré el prime-
ro en abordar este tema, mi intención particular será darle un carácter 
ético, multicultural y cosmopolita.

Las prácticas e ideas del veganismo

Para iniciar, a pesar de que es frecuente definir el veganismo como una 
actitud o un estilo de vida, lo correcto sería comprenderlo como un movi-
miento social, ético y político a nivel mundial en contra del uso y la explo-
tación de los animales no humanos. Con esto se busca detener la crianza 
y el asesinato masivo de miles de millones de animales no humanos alre-
dedor del mundo para fines e intereses exclusivos de los humanos, ya que 
esto último, evidentemente, significa tratar a los primeros como objetos o 
esclavos. Para conseguir este fin, los veganos abogamos por un cambio de 
enfoque en la concepción tradicional y milenaria, impuesta en aquellos ca-
sos donde hubo procesos de colonización, que ve a los animales como me-
ros objetos o medios para satisfacer nuestras necesidades, así como presu-
pone que tenemos derecho a manipularlos según nuestra voluntad y para 
nuestro beneficio. Esto significa mantener una línea crítica en contra de la 
manera en que la mayoría de los humanos utiliza a los animales como or-
namento, cuidado, vigilancia y hasta en funciones terapéuticas, como son, 
entre muchos otros, los casos de la equinoterapia o los perros de asistencia, 



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  139

Dossier · La ética del veganismo y su relación con el multiculturalismo y el cosmopolitismo

los cuales son sometidos a entrenamientos en donde se les despoja de la 
libertad de seguir sus conductas propias, sin las cuales les resulta imposible 
disfrutar y desarrollarse plenamente en la vida (como el olfateo, en el caso 
de los perros); o implican causarles dolor, sufrimiento y daño (como los 
caballos que cargan en sus lomos un peso que no les corresponde y termi-
na por impactar su calidad de vida a mediano y largo plazos, con dolor y 
padecimientos crónicos y hasta mortales en algunos casos). 

Cabe recalcar que el veganismo no es un estilo de vida, ya que no se 
trata de una estilización, una moda o una mera forma de vivir; como he 
apuntado desde el comienzo, la intención de los veganos es luchar en 
contra de la explotación, el maltrato y la matanza de animales no huma-
nos. Tampoco es una mera dieta, en tanto que su finalidad no es llevar 
un tipo de alimentación en sí mismo; por el contrario, en el veganismo 
se adopta una cierta dieta a partir de una decisión ética contra el uso y la 
explotación de los animales no humanos, es decir, se elige ser vegano en 
favor de los animales, no de una dieta. En esto, los veganos nos diferen-
ciamos de quienes eligen una alimentación basada en plantas, la cual está 
asociada con una actitud a favor de una vida más saludable y el cuidado 
del medio ambiente. Por otra parte, los veganos hacemos todo lo posible 
por no utilizar artículos de limpieza, de belleza, ni ropa, calzado o cual-
quier otro artículo en cuya producción haya estado involucrado el uso 
de un animal, directa o indirectamente, como cuando se les utiliza para 
probar que el producto no causa daño a los humanos, este procedimien-
to es conocido con el nombre de testeo. 

Además, el veganismo pone un especial énfasis en hacer notar que los 
humanos somos también animales y formamos parte de la misma clasi-
ficación que aquellos seres vivos a los que hemos llamado simplemente 
y de forma despectiva animales. Lo humano no marca una diferencia 
fundamental en cuanto al valor y la importancia que tiene el interés ni 
la vida de éste frente a la de otro animal. Con esto se persigue eliminar 
una visión sesgada a favor de los intereses humanos como los únicos o 



Héctor Pérez Guido

140  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

los más importantes y universalizables. Dicho de otra manera, se busca 
ir en contra del antropocentrismo que Nietzsche denunció en uno de sus 
opúsculos más tempranos, Sobre verdad y mentira en sentido extramoral:

Porque no hay para ese intelecto ninguna misión ulterior que conduzca más 
allá de la vida humana. No es sino humano, y solamente su poseedor y crea-
dor lo toma tan patéticamente como si en él girasen los goznes del mundo. 
Pero si pudiéramos entendernos con un mosquito, llegaríamos a saber que 
también él navega por el aire con ese mismo pathos y se siente el centro vo-
lante de este mundo.2

En este sentido, el veganismo busca considerar los intereses de otros anima-
les a la par de los animales humanos. A este cambio de punto de vista se le 
conoce con el nombre de antiespecismo y va acompañado de la crítica contra 
el antropocentrismo. El antiespecismo se opone a considerar que la condi-
ción de ser humanos haga una diferencia significativa frente a los animales 
no humanos en cuanto al valor que tienen sus vidas, y a tomar en cuenta su 
derecho a desarrollarse plenamente de manera libre e independiente. 

Filosofía, antiespecismo y los derechos de los 
animales

El origen del antiespecismo puede remontarse muchos siglos atrás dentro 
de la filosofía, desde la corriente cínica, así como en las críticas de Mon-
taigne contra el carnivorismo. No obstante, las obras dedicadas propia-
mente al tema y que más han influido datan de hace apenas cincuenta 

2	 Friedrich Nietzsche, Sobre verdad y mentira en sentido extramoral, trads. Luis M. 
Valdés y Teresa Orduña (Madrid: Técnos, 1996), 17.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  141

Dossier · La ética del veganismo y su relación con el multiculturalismo y el cosmopolitismo

años, a partir de la publicación del famoso texto de Peter Singer, Libera-
ción animal, en 1975. No menos importante es el trabajo de Tom Regan 
En defensa de los derechos de los animales, de 1983. Posteriormente se ha 
relacionado con otros enfoques filosóficos, sociales y políticos dedicados 
a la lucha en contra de la discriminación de distintos grupos de perso-
nas dentro de las sociedades contemporáneas, como los movimientos 
feminista y antirracista. En la actualidad, también está presente desde la 
postura crítica del posthumanismo en autoras como Donna Haraway y 
Rosi Braidotti, por mencionar algunas. 

El libro de Singer es considerado pionero en la ética animal. Increí-
blemente, la responsabilidad que tenemos los seres humanos en el trato 
que damos a los animales no había sido considerado un tema importante 
para la filosofía dentro de las escuelas ni corrientes de pensamiento en las 
academias y universidades hasta aquel momento. No menos sorprendente 
resulta su vigencia: hasta la fecha la mayor parte de la producción alimen-
taria a nivel mundial es de origen animal y, como mencioné al comienzo 
de este ensayo, aún mucha gente desconoce el problema ético detrás de 
esto. La importancia de la obra de Singer se hace mayor cuando pensamos 
en la denuncia ante la crueldad con que los animales están siendo tratados 
por las industrias alimentaria y de la moda, impone cuestionarnos si no 
deberíamos detener estas prácticas. Una de las principales aportaciones de 
Singer es el uso del término especismo para referirse a la manera en que los 
seres humanos manipulamos y explotamos a los animales por el hecho de 
no considerarlos parte de nuestra especie, “un prejuicio o actitud parcial 
favorable a los intereses de los miembros de nuestra propia especie y en 
contra de los de otras”.3

3	 Peter Singer, Liberación animal, trad. Javier Sáenz Obregón (Barcelona: Taurus 
2018), 14.



Héctor Pérez Guido

142  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Los argumentos de Singer se centran en un aspecto fundamental: la 
igualdad moral de los seres humanos y los animales.4 Esta idea provie-
ne de una escuela bastante conocida y difundida desde el siglo xix, el 
utilitarismo acuñado por Jeremy Bentham y su discípulo, John Stuart 
Mill. Estos filósofos repararon en la necesidad de incluir a los animales 
dentro del horizonte de la reflexión filosófica moral, al tratarse de seres 
sintientes y con capacidad de desear vivir y tener una vida acorde a sus 
intereses, igual que los seres humanos. Se trata de una idea que por siglos 
había sido desacreditada por el racionalismo derivado del pensamien-
to cartesiano, según el cual es imposible concebir el pensamiento y la 
consciencia en los animales no humanos, ya que se trata de una cualidad 
particular y exclusiva de los seres humanos que, además, los coloca en un 
lugar superior respecto a los primeros. El utilitarismo busca alejarse del 
tema de la conciencia y el pensamiento para enfocarse en la capacidad 
de sentir dolor y placer, algo que compartimos todos los animales con 
un sistema nervioso central; a partir de ella podemos considerar nuestros 
intereses. La discusión sobre considerar el bienestar animal se separa de 
la cuestión acerca de si tienen o no conciencia o pensamiento; se trata  
de si pueden sentir igual que los humanos y que, en consecuencia, eso 
nos hace responsables del trato que tenemos con ellos, por lo que debe-
mos procurar la maximización de su bienestar, evitar causarles dolor y 
propiciar que tengan vidas satisfactorias cuando eso esté dentro de nues-
tro marco de acción. 

Desde un enfoque distinto, la obra de Tom Regan se centra justamen-
te en la conciencia de los animales no humanos, así como en encontrar la 
justificación para tratarlos de igual manera que a los humanos, en virtud 
de su capacidad de ser conscientes, dado que esto les da el mismo valor a 
sus vidas y sus personas. A diferencia del utilitarismo, Regan analiza los 

4	 Singer, Liberación animal, 14.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  143

Dossier · La ética del veganismo y su relación con el multiculturalismo y el cosmopolitismo

argumentos cartesianos para mostrar que no es posible distinguir, de ma-
nera radical, la conciencia animal de la humana, del mismo modo en que 
hiciera en su momento un contemporáneo del filósofo francés: Julien 
Offray de La Mettrie. Regan nos muestra, junto con La Mettrie, que la 
conclusión de Descartes no es contundente, en tanto que supone que los 
animales sólo responden de forma mecánica, ya que no tienen una vida 
espiritual como la de los seres humanos, principalmente porque no tie-
nen un alma inmortal, que es la característica principal de estos últimos.5 
Asimismo, señala que la prueba de que los animales no tienen lenguaje, 
aun cuando fuera cierta, tampoco es definitiva para negar la existencia 
de conciencia en ellos, ya que incluso entre los animales humanos hay 
algunos que, por distintas causas, no son capaces de adquirir lenguaje, 
pero no por ello son menos conscientes que el resto.6 

La finalidad del libro de Regan es esgrimir contra los argumentos que 
no reconocen o suprimen la capacidad consciente de los animales no hu-
manos para, a partir de ello, formular argumentos que la reconozcan y, 
por consiguiente, incluirlos como personas cuyos derechos sean recono-
cidos por todos y por las leyes. En esto, Regan sigue la fórmula kantiana 
del deber moral y lo extiende al mundo jurídico. La idea central es que 
todas las personas son fines en sí mismos, por lo tanto, deben ser tratadas 
como tales, lo cual implica una responsabilidad moral entre todos los 
que somos seres conscientes, independientemente de si somos humanos 
o no. 

5	 Tom Regan, En defensa de los derechos de los animales, trad. Ana Tamarit (Ciu-
dad de México: Fondo de Cultura Económica/iif-unam,  2016), 34.

6	 Regan, En defensa de los derechos, 40.



Héctor Pérez Guido

144  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Animales, posthumanismo y postantropocentrismo 
Como mencioné, tanto el pensamiento feminista como el posthumanista 
se han interesado en la cuestión sobre la relación con los otros animales. 
Donna Haraway, desde su trabajo como bióloga y filósofa, se ha dedica-
do en los últimos años a reflexionar acerca de la manera en que todas las 
especies animales y no animales nos relacionamos, y cómo esas relaciones 
generan una interdependencia compleja e importante para nuestra sub-
sistencia y permanencia en este planeta. Haraway piensa, además, que la 
tecnología acompaña este tipo de relaciones entre especies, ya que a través 
de ella podemos establecer nuevos conocimientos y alianzas que permitan 
relacionarnos de mejor manera. Por ejemplo, cita el caso de una loba que 
fue encontrada y criada por científicos, quienes más tarde la liberaron, 
provista de un equipo que le permite compartir información acerca de 
sus encuentros y relaciones con otros lobos. De esta manera, las relaciones 
que esta loba establezca con la manada ayudarán a interpretar y compren-
der mejor el comportamiento y la forma de vivir de estos animales, para 
protegerlos y respetar sus actividades.7 

Lo anterior implica una cierta utilización de un miembro de una es-
pecie, sin embargo, Haraway busca poner en entredicho la posición cen-
trada en el ser humano, para dar lugar a la co-evolución entre las especies 
y pensar en la manera de co-habitar el mundo, en este proceso al que 
ella denomina un “devenir-con”. En otro ejemplo para comprender este 
concepto, la autora señala que nuestros genes humanos ocupan sólo un 
10% de todas las células que nos componen, mientras el 90% restante 
“está lleno de genomas de bacterias, hongos, protistas y organismos si-
milares que actúan en una sinfonía necesaria para que yo esté viva, algu-
nos de los cuales se alimentan de nosotros sin causarnos ningún daño.  

7	 VéaseDonna Haraway, “Cuando las especies se encuentran: introducciones”, 
trad. Valeria Meiller, Tabula Rasa 31 (julio-septiembre de 2019): 23-75.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  145

Dossier · La ética del veganismo y su relación con el multiculturalismo y el cosmopolitismo

Mis diminutos acompañantes me superan en gran número; en otras pa-
labras, me convierto en un ser humano adulto en compañía de estos 
diminutos comensales”.8

Desde otra perspectiva contemporánea, la filósofa italiana Rosi Brai-
dotti ha afirmado que la materia viva es inteligente y autogestionada. 
Esta idea parte de una postura inspirada por la filosofía francesa de la dé-
cada de 1970, especialmente por Gilles Deleuze, a la que denomina ma-
terialismo vitalista. Consiste en una actualización de la concepción del 
universo monista de Spinoza, en donde todas las entidades que lo con-
forman están estructuradas dialécticamente conforme a los principios de 
oposición interna y externa, sólo que en este caso la materia es definida 
como vital y autoorganizada, lo que resulta en un monismo activo que 
rechaza la apelación a cualquier tipo de trascendentalismo. Además, la 
diferencia se entiende como un proceso complejo de diversificación pro-
ducido por las fuerzas internas y externas, basado en las relaciones que se 
dan entre los múltiples otros.9 

Braidotti plantea lo posthumano como una forma de postantropocen-
trismo, el cual se distingue del posthumanismo en que: 

[...] mientras el segundo [el posthumanismo] ha movilizado sobre todo el ám-
bito de la filosofía, la historia, los cultural studies y las ciencias humanas clásicas 
en general, el postantropocentrismo considera también los science and tech-
nology studies, los nuevos medios de comunicación y cultura digital, el medio 
ambientalismo y las ciencias de la tierra, la biogenética y las neurociencias y la 
robótica, las teorías evolucionistas, la crítica del derecho o critical legal theory, 
la primatología, los derechos de los animales y la ciencia ficción.10

8	 Haraway, “Cuando las especies se encuentran”, 27.
9	 Rosi Braidotti, Lo posthumano, trad. Juan Carlos Gentile Vitale (Barcelona: Ge-

disa, 2015), 59-60.
10	 Braidotti, Lo posthumano, 61.



Héctor Pérez Guido

146  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Sobre estas bases, Braidotti habla de una materia viva, inteligente y auto-
gestionada en la que el ser humano aparece como parte de una compleja 
relación de elementos, cuyo origen no es antropomorfo. La vida es enten-
dida como proceso interactivo y sin conclusiones, se borran los confines 
entre la concepción de la vida que siempre se ha relacionado con los hu-
manos, el bios, y la vida de lo no humano, la zoé, de animales y otros seres. 
El concepto de zoé se entiende como fuerza dinámica de la vida en sí, 
capaz de autoorganización, que permite la vitalidad generativa.11 De ahí 
sostiene la idea de un igualitarismo zoé-centrado, es decir, una concepción 
en la cual la vida es entendida por igual en seres humanos y no humanos. 
La propuesta de lo posthumano de Braidotti conlleva al reconocimiento 
de un zoé-igualitarismo entre humanos y animales en donde “la vitalidad 
de sus vínculos se basa en el compartimiento del planeta, los territorios 
y el medio ambiente en términos que ya no son claramente jerárquicos y 
autoevidentes”.12 

Como es posible advertir, la propuesta de Braidotti continúa con la 
perspectiva de Haraway en cuanto a su búsqueda de igualdad entre las 
especies, sólo que en este caso se trata de identificar a los seres humanos y 
no humanos, los animales en específico, desde el principio vital no exclu-
sivamente biológico, sino como una actividad intrínseca en todo lo vivo. 
Así, los animales no pueden ser considerados diferentes en cuanto a su 
valor desde ámbitos que hasta ahora han sido considerados meramente 
humanos: sus derechos o sus capacidades intelectuales. En este sentido, 
Braidotti afirma: “debemos reconsiderar a perros, gatos y otros animales 
de sofá por encima de las divisiones entre especies, no sólo afectivamen-
te, sino también orgánicamente. En calidad de compuestos naturales, es-

11	 Braidotti, Lo posthumano, 64.
12	 Braidotti, Lo posthumano, 75.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  147

Dossier · La ética del veganismo y su relación con el multiculturalismo y el cosmopolitismo

tos animales se presentan como cíborg, es decir, como criaturas híbridas, 
vectores de una relacionalidad posthumana”.13 

No obstante, la filósofa italiana critica las posturas liberales sobre dere-
chos e igualdad entre humanos y no humanos, ya que se encuentran aún 
dominadas por la utilidad que los animales representan a los humanos. 
En este sentido se consideran tanto la postura de Peter Singer como la 
de Tom Regan, del mismo modo que la de Martha Nussbaum, a la cual 
no se ha incluido en este estudio debido a su muy cargado especismo. 
El problema, de acuerdo con Braidotti, consiste en que estas formas de 
pensar lo animal mantienen la brecha entre las especies o incurren en 
antropomorfizar las relaciones con los no humanos. Desde su punto de 
vista, es necesario replantear el pensamiento desde la zoé, es decir, no se 
trata de extender los valores del humanismo hacia los animales, sino de 
reconsiderar lo verdaderamente valioso de lo vivo en general, así como 
la importancia de las relaciones intrínsecas que van de por medio en la 
experiencia de la vida de cualquier ser. Si bien esto no es algo completa-
mente resuelto y claro, la postura de Braidotti se mantiene optimista en 
que los estudios transdisciplinarios referidos irán dando una guía hacia 
el descubrimiento y la conceptualización de nuevas formas de entender 
la vida desde las relaciones en su continuo devenir.

Multiculturalismo y la práctica del veganismo

Las sociedades contemporáneas democráticas, como las denominan los 
filósofos, aquellas atravesadas por la globalización cultural y económica 
desde mediados y finales del siglo xx, se enfrentan desde hace varias dé-

13	 Braidotti, Lo posthumano, 75-76.



Héctor Pérez Guido

148  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

cadas a los problemas derivados de la homogeneización de la cultura, a 
partir de un modelo de gobierno identificado con la figura del Estado. La 
diversidad cultural que antecede a esta figura, en todas las latitudes del 
planeta, ha conllevado un conflicto con los grupos desplazados y despo-
seídos no sólo de sus tierras sino de sus costumbres, conocimientos y prác-
ticas con las que solían comprender y habitar su propio mundo, desde su 
particular forma de sentirlo, concebirlo y experimentarlo. Estas personas 
y los grupos que conforman han luchado por obtener reconocimiento 
dentro del gran aparato estatal que los ha absorbido mediante una serie de 
derechos que, en la mayoría de las ocasiones, desconocen y no dan lugar 
a que sean tomados en cuenta en su particularidad y diferencia respecto a 
la cultura hegemónica, introducida desde una pretensión de universalidad 
en los derechos de los ciudadanos. 

Ante estas dificultades, varias filósofas y filósofos reflexionan acerca 
del problema que representa el particularismo cultural frente al univer-
salismo de los derechos humanos y la figura del Estado de derecho, que 
sólo reconoce garantías para quienes son considerados ciudadanos en 
sus términos políticos. De entre las diversas formas de tratar estos pro-
blemas, el canadiense Charles Taylor ha señalado la importancia del re-
conocimiento de la identidad particular de cada sociedad y su cultura 
como un derecho inherente. Él mismo piensa que el reconocimiento de 
las identidades culturales particulares dentro de un Estado de derecho es 
compatible, a partir de la distinción entre las libertades fundamentales 
que nunca deben ser vulneradas, entre las cuales se encuentran la vida, 
la libertad o la práctica religiosa, y los privilegios e inmunidades, que sí 
pueden revocarse por alguna política pública. Dejando de lado los pro-
blemas surgidos de esta misma distinción, el pensamiento de Taylor se 
orienta a señalar que la falta de reconocimiento de una identidad causa 
un gran daño a esta misma, ya que todas las personas requieren del re-
conocimiento para desarrollar una autocomprensión sólida y saludable. 



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  149

Dossier · La ética del veganismo y su relación con el multiculturalismo y el cosmopolitismo

En este sentido, el veganismo puede entenderse como una práctica 
cultural y una identidad que compartimos un amplio grupo de personas 
dispersas en diferentes lugares del planeta. Los veganos participamos de 
una serie de prácticas e ideas a favor de que los animales sean tratados 
con respeto y no se les torture ni mate de manera indiscriminada bajo 
una perspectiva sesgada hacia los intereses humanos. A partir de esto, 
desde un punto de vista multicultural, los veganos deberían ser recono-
cidos en los distintos ámbitos de la sociedad a través de leyes y reglamen-
tos que les faciliten la convivencia en espacios públicos donde puedan 
ser vulnerados, como sucede habitualmente en los lugares destinados al 
consumo de alimentos. Esto implicaría, al menos, que las personas no 
veganas tengan en cuenta la existencia de las veganas y reconozcan como 
valiosas e importantes las razones y motivos por los que no consumen 
alimentos de origen animal. 

Lo anterior suele parecer exagerado o extraño para algunos miembros 
de la sociedad. Llama la atención que no tengan la misma impresión 
cuando se trata de personas que por voluntad propia han elegido no 
comer ciertos alimentos como parte de su dieta, esto es, desde una pers-
pectiva salutista,14 sin tener en cuenta que ésta suele resultar sumamente 
dañina e injustificada. No obstante, esta falta de cuestionamiento se debe 
a que tal conducta ha sido normalizada, desafortunadamente. Con esto 
no queremos implicar que quienes se encuentran en esta situación no 

14	 El salutismo es un término referido a la creencia de que la salud es el principal 
objetivo en la vida y con frecuencia conlleva una actitud obsesiva por contro-
lar la ingesta de alimentos a partir de dietas que pueden derivar en anorexia, 
bulimia, vigorexia y adicción al ejercicio físico. Víctor Pérez Samaniego, “Sa-
lutismo y actividad física”, II Congreso de la Asociación Española de Cien-
cias del Deporte, 2002. https://www.cienciadeporte.com/images/congresos/
madrid/Factores%20Sociales%20de%20la%20Actividad%20Fisica%20y%20
del%20Deporte/Sociologia%20Deportiva/Salutismo%20y%20actividad%20
f%C3%ADsic.PDF



Héctor Pérez Guido

150  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

sean tomados en cuenta o respetados, sino señalar que su situación es 
derivada de un problema de salud pública, que casi nadie cuestiona en lo 
público, y que afecta a una gran parte de la población. En cambio, el ve-
ganismo, en tanto postura ética y política, que por sí misma no conlleva 
un trastorno de la alimentación, debería reconocerse dentro de la socie-
dad y en el espacio público para respetar a las personas que lo practican.

Por otra parte, para el filósofo británico-ghanés, Anthony Kwame  
Appiah, los postulados de Taylor deben moderarse para no esencializar las 
identidades culturales, ya que éstas se encuentran en constante cambio y 
nunca son fijas o estáticas.15 Sin embargo, Appiah coincide en la necesidad 
de reconocer y respetar las identidades culturales a partir del concepto de 
cosmopolitismo, mediante el cual trata de encontrar una compatibilidad 
entre el reconocimiento de las identidades particulares y la conexión con 
el resto de los seres humanos. Esto significa que debemos reconocer a los 
otros tanto como a nosotros mismos, en conciencia de que somos igual de 
valiosos aún con nuestras diferencias. 

Desde nuestro punto de vista, esta idea de cosmopolitismo puede y 
debe ampliarse en el contexto político-social incluyendo a otras especies, 
puesto que, como vimos con Haraway y Braidotti, no estamos sólo co-
nectados con los otros seres humanos, sino con todo lo vivo y lo que nos 
circunda. Recordemos que no somos los seres más especiales del Univer-
so, esto nos permite entender la necesidad de ampliar nuestra concepción 
del mundo desde la filosofía, para comprender de qué manera estamos 
inmersos en una red compleja de relaciones entre múltiples seres muy 
diversos entre sí y que no podemos subsistir de manera aislada. En este 
sentido viene bien aludir a la idea kantiana del pluralismo, en oposición 

15	 Anthony Kwame Appiah, “Identidad, autenticidad, supervivencia. Sociedades 
multiculturales y reproducción social”, en: Taylor, El multiculturalismo, 213-
232.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  151

Dossier · La ética del veganismo y su relación con el multiculturalismo y el cosmopolitismo

al egoísmo, la cual nos convoca a pensar en otros y con otros, como dice 
el propio Kant: “como un simple ciudadano del mundo”.16 Esto no sig-
nifica hacer que el mundo entero sea una ciudad, ni que debamos cum-
plir con la misión de llevar la civilización al mundo de modo colonialista; 
se trata de asumir activamente, desde nuestra condición de ciudadanos, 
una postura política a favor de esos otros con los que nos relacionamos a 
diario, que permanecen desconocidos e irrespetados en la actualidad: los 
animales. Significa actuar desde nuestra actual condición civil en favor 
del reconocimiento de la identidad animal, que compartimos también 
los que nos denominamos aún seres humanos, para garantizarles dere-
chos y valores fundamentales: la vida y la libertad.

Conclusiones

A pesar de que actualmente existe una tendencia publicitaria más o menos 
extendida hacia la alimentación basada en plantas (Plant based   ), el veganis-
mo como práctica social y política no está siendo comprendida ni toma-
da en cuenta en muchos ámbitos sociales, públicos y privados. Esto lleva 
a que las personas veganas sean incomprendidas y hasta maltratadas por 
quienes consideran que se trata de una forma de fanatismo o una conducta 
propia de quienes padecen de hipersensibilidad, por lo que la consideran 
falta de fundamento. 

Lo que hemos intentado mostrar es, en primera instancia, cuáles son 
las ideas y principios que defienden las personas veganas para justificar 
sus prácticas y cómo éstas son acordes a un pensamiento ético y un po-

16	 Immanuel Kant, Antropología en sentido pragmático, trads. Dulce María Granja, 
Gustavo Leyva y Peter Storandt (México: Fondo de Cultura Económica, 2014), 
13.



Héctor Pérez Guido

152  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

sicionamiento político. En un segundo momento, dimos a conocer que 
desde la filosofía ha habido una larga tradición dedicada a reflexionar 
sobre la relación que los seres humanos hemos mantenido con los ani-
males no humanos desde hace siglos, incluso milenios. De igual modo, 
hemos abordado la cuestión del respeto a las identidades culturales que 
conviven dentro de una sociedad, con la finalidad de hacer extensivo este 
respeto desde lo político y social hacia la práctica del veganismo, a fin de 
que a través de dicho reconocimiento haya mayor respeto hacia quienes 
se identifican de esta manera y, a la vez, dé lugar a considerar que la iden-
tidad de los animales no humanos también sea respetada desde un punto 
de vista cosmopolita, multicultural y pluralista.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  153

Dossier · La ética del veganismo y su relación con el multiculturalismo y el cosmopolitismo

Referencias
Braidotti, Rosi. Lo posthumano. Traducido por Juan Carlos Gentile Vita-

le. Barcelona: Gedisa, 2015.
Haraway, Donna. “Cuando las especies se encuentran: introducciones”. 

Traducido por Valeria Meiller. Tabula Rasa 31 (julio-septiembre 
de 2019): 23-75.

Kant, Immanuel. Antropología en sentido pragmático. Traducido por Dul-
ce María Granja, Gustavo Leyva y Peter Storandt. Ciudad de Mé-
xico: Fondo de Cultura Económica, 2014.

Nietzsche, Friedrich. Sobre verdad y mentira en sentido extramoral. Tra-
ducción de Luis M. Valdés. Madrid: Editorial Técnos, 1996.

Pérez Samaniego, Víctor “Salutismo y actividad física”, II Congreso de 
la Asociación Española de Ciencias del Deporte, 2002. https://
www.cienciadeporte.com/images/congresos/madrid/Factores%20
Sociales%20de%20la%20Actividad%20Fisica%20y%20del%20
Deporte/Sociologia%20Deportiva/Salutismo%20y%20actividad 
%20f%C3%ADsic.PDF Fecha de consulta: 6 de junio de 2024.

Regan, Tom. En defensa de los derechos de los animales. Traducido por 
Ana Tamarit. Ciudad de México: Fondo de Cultura Económica/
iif-unam, 2016.

Singer, Peter. Liberación animal. Traducido por Javier Sáenz Obregón. 
Barcelona: Taurus, 2018.

Taylor, Charles. El multiculturalismo y “la política del reconocimiento”. 
Traducido por Mónica Utrilla Neira, Liliana Andrade Llanas y 
Gerard Vilar Roca. Ciudad de México: Fondo de Cultura Econó-
mica, 2021.


