
DOSSIER

Esta obra está bajo una licencia de Creative Commons Attribution-NonCommercial-

ShareAlike 4.0 International License.
doi: 10.48102/rdf.v57i158.279
Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) pp. 102-132

La agencia de 
los animales no 

humanos. Un mapa 
de la cuestión

The agency of non-
human animals. A map 

of the Issue
Ernesto Cabrera García*
Universidad Autónoma de Tlaxcala

ernesto.cabreragarcia@uatx.mx

orcid: 0000-0003-0114-0489



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) pp. 102-132

doi: 10.48102/rdf.v57i158.279

Recepción 26-08-2024 / Aceptación 30-09-2024

Dossier · La agencia de los animales no humanos. Un mapa de la cuestión

Resumen
El objetivo general de este ensayo es presentar un mapa con algunas rutas para 
abordar la cuestión de la agencia de los animales no humanos. La pregunta 
que se tratará de responder consiste en cómo reconocer y dar cuenta de esa 
capacidad. Se sugerirán dos opciones principales para ello: una antropomor-
fista, derivada del modo en que parece haberse estandarizado la cuestión de la 
agencia; y otra descentrada del humano, desarrollada a partir de algunas ver-
tientes de la crítica filosófica contemporánea. El ensayo se dividirá en cuatro 
partes: en la primera se plantea el problema de la agencia de los animales no 
humanos y las posibles formas de responderlo; en la segunda se identificarán 
dos vías contemporáneas que alimentan el debate acerca del modo adecuado de 
dar cuenta de la agencia de los animales no humanos; en la tercera se expondrá 
una postura sobre la importancia teórica y práctica de reconocer la agencia de 
los animales no humanos: y en la cuarta, finalmente,  se desarrolla una reflexión 
crítica sobre dos fuentes que han operado en el pensamiento moderno para 
limitar el reconocimiento de esa agencia. 

Palabras clave: agencia, mentalismo, antropomorfismo, antroponegación, ex-
cepcionalidad humana, evolución, deconstrucción.

Abstract
The general objective of this essay is to present a map with some routes to address 
the question of the agency of non-human animals. The question to be answered 
is how this capacity can be recognized and accounted for. It will be suggested 
that there are two main options for this: an anthropomorphic one, derived from 
the way in which the question of the agency seems to have been standardized, 
and another human-decentered, that has been developed by contemporary phil-
osophical criticism. The essay will be divided into four parts: the first presents 
the problem of the agency of non-human animals and the ways in which it can 
be answered. In the second, we will be identify two contemporary trends that 
fuel the debate about the appropriate way to account for the agency of non- 



Ernesto Cabrera García

104  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

*	Doctor en Humanidades, con especialidad en Filosofía Moral y Política, por la Universidad 
Autónoma Metropolitana. Profesor e investigador de tiempo completo en el Departamento 
de Filosofía de la Universidad Autónoma de Tlaxcala. 



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  105

Dossier · La agencia de los animales no humanos. Un mapa de la cuestión

human animals. In the third, we will present a position about the theoretical and 
practical importance of recognizing the agency of non-human animals. Finally, 
in the fourth, we will develop a critical reflection on two currents that have op-
erated in modern thought to limit the recognition of that agency.

Keywords: agency, mentalism, anthropomorphism, anthropodenial, human 
exceptionality, evolution, deconstruction.

Introducción: el problema de la agencia de los 
animales no humanos

Philosophy is essentially not possession of the truth, but quest 
for the truth. The distinctive trait of the philosopher is that 
“he knows that he knows nothing”, and that his insight into 
our ignorance concerning the most important things induces 
him to strive with all his power for knowledge. He would 
cease to be a philosopher by evading the questions concerning 
those things or by disregarding them because they cannot be 
answered. 

Leo Strauss, What is Political Philosophy

El tema de este ensayo es la agencia de los animales no humanos,1 esto 
es, su capacidad de actuar o de intervenir en el mundo de manera au-
tónoma. En general, el problema de la agencia, de su naturaleza y sus 

1	 El uso de la expresión animales no humanos, y no simplemente animales, tiene el inconveniente de 
uniformar en una categoría a una pluralidad de seres a partir de un rasgo negativo, pero también la 
ventaja de sugerir indirectamente que los humanos también son animales. En este sentido, mientras 



Ernesto Cabrera García

106  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

implicaciones prácticas (morales, políticas, legales), se ha planteado ex-
plícitamente desde la segunda mitad del siglo xx en los ámbitos de la fi-
losofía de la mente, la psicología, las neurociencias y las ciencias sociales.2 
Originalmente, el interés giraba sólo en torno a la agencia de los huma-
nos, pero, progresivamente, se extendió también hacia lo no humano. 
En particular, el abordaje del problema de la agencia de los animales no 
humanos se ha realizado desde el campo interdisciplinario de los estudios 
humano-animales (Human-Animal Studies),3 la etología4 y algunas ramas 
de la filosofía.5 

Usualmente, la conceptualización y la teorización acerca de la agencia 
parecen derivar de una perspectiva mentalista o psicológica. Según la 
concepción estándar, la agencia no se refiere a cualquier acto (por ejem-
plo, que alguien caiga al suelo por haber tropezado por accidente), sino 
sólo a aquellos actos que se desprenden de o están orientados por un 
proceso mental (por ejemplo, curar una herida mediante algún remedio 
conocido). De tal modo, la agencia se identifica con los actos que están 

animales reafirma una dicotomía tajante en relación con los humanos, animales no humanos intro-
duce una continuidad o una distinción más porosa que corresponde a la naturaleza misma de las 
cosas. 

2	 Una exposición de la trayectoria, los debates y las posturas principales acerca del tema de la agencia 
puede verse en Markus Schlosser, “Agency”, en The Stanford Encyclopedia of Philosophy, ed. Edward 
N. Zalta (California: The Metaphysics Research Lab, 2019), https://plato.stanford.edu/archives/
win2019/entries/agency/.

3	 El trabajo pionero en esta línea parece ser el de Sarah McFarland y Ryan Hediger, eds., Animals and 
Agency. An Interdisciplinary Exploration (Leiden: Brill, 2009).

4	 En esta línea, algunos trabajos vinculan la cuestión de la agencia animal con la del bienestar de 
los animales en cautiverio. Por ejemplo: Marek Špinka, “Animal Agency, Animal Awareness and 
Animal Welfare”, Animal Welfare 28, núm. 1 (febrero de 2019): 11-20; y Marek Špinka y Françoise 
Wemelsfelder, “Environmental Challenge and Animal Agency”, en Animal Welfare, eds. Michael C. 
Appleby, I. Anna S. Olsson y Francisco Galindo (2011), 27-44.

5	 En esta línea, veánse, por ejemplo, la primera parte del libro de Bernice Bovenkerk y Jozef Keulartz, 
eds., Animals in Our Midst: the Challenges of Coexisting with Animals in the Anthropocene (Nueva 
York: Springer, 2021): y Helen Steward, “Animal Agency”, en: The Routledge Handbook of Philoso-
phy of Agency, ed. Luca Ferrero (Nueva York: Routledge, 2022): 101-108.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  107

Dossier · La agencia de los animales no humanos. Un mapa de la cuestión

bajo el control de la mente de quien los ejecuta y, por ende, están hechos 
con algún propósito o intención. A partir de esta noción dualista, la 
agencia se suele tratar de explicar como la relación de causalidad entre 
un pensamiento y un acto. En consecuencia, se plantea que los procesos 
mentales tienen precedencia sobre los actos físicos, los cuales aparecen 
como meros efectos, por lo que se busca exponer cómo es que los segun-
dos han sido determinados por los primeros para dar cuenta de la agencia 
de un sujeto (por ejemplo, se trataría de establecer una relación entre un 
crimen y lo que ha pasado por la cabeza de quien lo cometió). En suma, 
en la concepción estándar, la agencia no se refiere a cualquier acto, sino 
sólo a aquellos llevados a cabo de forma deliberada y autónoma, porque 
están determinados por algún pensamiento de quien los ejecuta. En este 
sentido, el interés por la agencia se desplaza desde la verificación de las 
acciones hacia la “especulación” sobre los pensamientos que las determi-
nan y les dan un sentido intencional.

Desde esta perspectiva mentalista, se genera una cuestión doble en 
cuanto a la agencia de los animales no humanos. El hecho innegable es 
que los animales no humanos actúan o intervienen de algún modo en el 
mundo, la cuestión es si sus actos o intervenciones están determinados 
por sus propias mentes o si escapan a su control. En el segundo caso, 
conforme al modelo estándar de entender la agencia, ésta no podría ser 
reconocida como un atributo propio de los animales no humanos, pues 
no serían considerados autónomos. En el primer caso, por otra parte, 
se plantearía la cuestión adicional de si se puede dar cuenta de ella de 
modo semejante a como se hace con los humanos. Dicho de otro modo, 
la discusión sobre la agencia de los animales no humanos gira en torno a 
si es posible reconocerla y, en caso afirmativo, si se puede interpretar en 
términos similares a la agencia humana.

Planteado así, el tema de la agencia de los animales no humanos obli-
ga a responder si se trata de un atributo reconocible y, en tal caso, si es 
válido entender su manifestación en clave humana. Por un lado, se plan-



Ernesto Cabrera García

108  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

tea la pregunta de si hay pensamientos detrás de los actos realizados por 
los animales no humanos, esto es, si sus acciones están determinadas por 
algún proceso mental propio o sólo por un instinto biológico, un hábito 
inercial o un condicionamiento externo (si el uso de plantas medicinales 
por parte de otros primates se desprende de alguna creencia sobre su 
eficacia o si se hace sólo por herencia evolutiva, costumbre o sensación 
inmediata de alivio).6 Por otra parte, al aceptar que hay animales no hu-
manos capaces de tener procesos mentales, la segunda pregunta que se 
plantea es si los actos que se desprenden de ellos se pueden interpretar de 
manera semejante a los de los humanos (si el enterramiento de cadáveres 
de las crías que realizan algunos elefantes puede entenderse o no como 
un rito funerario).7 

En ambos casos, por supuesto, parece que el planteamiento mentalista 
de la cuestión de la agencia de los animales no humanos tiene un sentido 
“antropocéntrico”. Esto quiere decir que ambas preguntas: si hay anima-
les no humanos con pensamientos que les permitan controlar sus accio-
nes y si esos pensamientos pueden interpretarse de manera semejante a 
los de los humanos, están formuladas desde el punto de vista específico 
de estos últimos. Al respecto, es necesario precisar que lo realmente an-
tropocéntrico sería creer que sólo los humanos tienen pensamientos (ex-
cluyendo así, por ejemplo, animales tan demostradamente inteligentes 

6	 Sobre el caso recientemente documentado de un orangután que curó una de sus heridas y otros 
relacionados, véase: Isabelle B. Laumer et al., “Active Self-treatment of a Facial Wound with a Bio-
logically Active Plant by a Male Sumatran Orangutan”, Scientific Reports 14, 8932 (mayo de 2024).

7	 Para el análisis de algunos casos documentados de esto, véase: Parveen Kaswan y Akashdeep Roy, 
“Unearthing Calf Burials among Asian Elephants Elephas maximus Linnaeus, 1758 (Mammalia: 
Proboscidea: Elephantidae) in Northern Bengal, India”, Journal of Threatened Taxa 16, núm. 2 (fe-
brero de 2024): 24615-24629.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  109

Dossier · La agencia de los animales no humanos. Un mapa de la cuestión

como los pulpos8 o los loros grises africanos)9 y, además, que el tipo de 
pensamientos de los animales no humanos debería tener la misma forma 
verbal que se suele creer típicamente humana.10 

De cualquier modo, el planteamiento de cuestiones como éstas se debe 
a que el concepto y la teoría tipificados para dar cuenta de la agencia hu-
mana se fijan como estándares para medir las acciones de los animales no 
humanos. El problema principal no sería que la agencia de estos últimos 
se determine a la luz de la humana (que también es una especie animal), 
sino negar la posibilidad de reconocerla o comprenderla si contradice 
estándares humanos, esto es, si las acciones no se realizan de la manera 
característica esperada en un humano (si fallan en algún experimento 
diseñado en condiciones artificiales para medir su grado de inteligencia 
en relación con una pauta normativa humana).11 

De tal modo, esta perspectiva estándar acerca de la agencia parece con-
ducir a un “callejón sin salida” en el intento de reconocer y dar cuenta de 

8	 Sobre la inteligencia y las capacidades sobresalientes de esta especie, veáse: Peter Godfrey-Smith, 
Other Minds. The Octopus, the Sea, and the Deep Origins of Consciousness (Nueva York: Farrar, Straus 
and Giroux, 2017).  

9	 Véase el estudio que ha contribuido a cambiar la imagen de esta especie, mostrando que no sólo 
tiene la habilidad de imitar el lenguaje humano, sino de comunicarse y entender ideas complejas: 
Irene Maxine Pepperberg, The Alex Studies. Cognitive and Communicative Abilities of Grey Parrots 
(Cambridge: Harvard University Press, 1999).

10	 Sobre esto ha llamado la atención la zoóloga y etóloga Temple Grandin quien, a partir de su ex-
periencia autista, ha descrito una modalidad alterna de pensamiento visual, basado en imágenes y 
no en conceptos, que también parece darse en animales no humanos. Temple Grandin y Catherine 
Johnson, El lenguaje de los animales. Una enriquecedora interpretación desde el autismo (Barcelona: 
RBA, 2020).

11	 Elizabeth Costello, el alter ego de J. M. Coetzee, señalaba que si los animales no humanos fracasan 
en algún experimento diseñado de forma antropocéntrica no es porque ellos sean “imbéciles”, sino 
porque lo son los propios experimentos: “the program of scientific experimentation that leads you 
to conclude that animals are imbeciles is profoundly anthropocentric. It values being able to find 
your way out of a sterile maze, ignoring the fact that if the researcher who design the maze were to 
be parachuted into the jungles of Borneo, he or she would be dead of starvation in a week”. John 
Maxwell Coetzee, The Lives of Animals (Nueva Jersey: Princeton University Press, 1999), 62.



Ernesto Cabrera García

110  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

la agencia de los animales no humanos. Más allá del hecho de que éstos 
efectivamente se mueven en el mundo, interactúan de forma compleja y 
exhiben capacidades extraordinarias en sus actos (desde el diseño y uso de 
herramientas por los cuervos12 hasta la organización social de las hormi-
gas),13 la validación de su agencia depende de su adecuación a un modelo 
de la agencia humana, es decir, no se les reconoce como agentes por lo 
que evidentemente hacen, sino por la posibilidad de que sus actos puedan 
ser explicados en los términos de la autonomía y la intencionalidad de los 
actos llevados a cabo por los humanos. Si esto no fuera posible, genera-
ríamos alguna situación desfavorable: ya sea que rechacemos la agencia de 
los animales no humanos, porque en lugar de pensamiento sólo encon-
traríamos “condicionamiento y reacciones típicas de la especie”,14 o que 
clausuremos la posibilidad de comprenderla, porque los pensamientos 
propios de los no humanos parecen radicalmente inaccesibles para los 
humanos.15

Desde esta perspectiva, parece que tendríamos que elegir entre tres al-
ternativas igualmente problemáticas. En primer lugar, el antropomorfismo: 
comprender la agencia de los animales no humanos bajo la forma humana. 

12	 Sobre las elevadas capacidades mentales, sociales y técnicas de esta especie, puede verse: John Mar-
zluff y Tony Angell, Gifts of the Crow. How Perception, Emotion, and Thought Allow Smart Birds to 
Behave Like Humans (Nueva York: Atria, 2013).

13	 Pese a ser un libro en cierta medida desactualizado y tener quizá un valor más literario que científi-
co, puede verse al respecto: Maurice Maeterlinck, La vida de las hormigas (México: Ariel, 2020).

14	 Esta postura vendría de la crítica de Wynne a la etología cognitiva contemporánea, cuyo “menta-
lismo del relato psicológico popular” (mentalistic folk-psychological account) contradice una con-
cepción restrictiva de la objetividad de la ciencia moderna. Véase Clive D. L. Wynne, “What Are 
Animals? Why Anthropomorphism Is Still Not a Scientific Approach to Behavior”, Comparative 
Cognition & Behavior Reviews 2, núm. 1 (2007) 132-134.

15	 Esta postura proviene del conocido ensayo de Nagel sobre la imposibilidad de penetrar en la mente 
de un murciélago. Thomas Nagel, “What Is It Like to Be a Bat?”, The Philosophical Review 83, núm. 
4 (octubre de 1974) 435-450.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  111

Dossier · La agencia de los animales no humanos. Un mapa de la cuestión

En segundo, la antroponegación:16 descartar en los animales no humanos 
la capacidad de la agencia por considerar que no cumplen con los requisi-
tos humanamente necesarios para ello. Y, en tercero, la antropolimitación: 
renunciar a la posibilidad de comprender su agencia por la incapacidad 
humana de saber con exactitud qué pasa por su mente (como si pudiéramos 
saberlo acerca de otras personas humanas). Si es así, sólo la primera opción 
permitiría reconocer y tratar de dar cuenta de la agencia animal, pues la 
segunda únicamente explica los actos mecánicamente a partir de causas 
físicas o ambientales, y la tercera tendría que suspender el juicio ante la 
dificultad de atrapar en un lenguaje humano los procesos mentales que 
componen la agencia de los animales no humanos.

El problema radica en que la elección del camino antropomórfico suele 
desacreditarse desde dos polos. Hay quienes no están dispuestos a ceder ni 
a compartir el privilegio humano de la agencia, esto es, la prerrogativa de 
la acción autónoma o determinada por un proceso mental; quizá porque 
ello implicaría renunciar a la opinión tradicional de que nuestra especie 
tiene una condición especial en el mundo y legítimamente puede instru-
mentalizar a las otras para sus propios fines. En el polo opuesto, hay otros 
que ven un riesgo en el reconocimiento de una agencia de tipo humano 
en las demás especies no humanas, porque presuntamente anularía la al-
teridad en la que, al parecer, debería fundarse el respeto por estas últimas. 
Estas posturas contra el antropomorfismo terminarían por avalar alguna 
de las alternativas restantes: la que rechaza hablar de agencia como un 
atributo de los animales no humanos, la antroponegación, y la que señala 

16	 El término anthropodenial fue acuñado por el primatólogo Frans de Waal como réplica a la acusa-
ción de antropomorfismo para referirse al rechazo a priori de que otros animales posean cualidades 
supuestamente exclusivas de los humanos (o que éstos no posean cualidades supuestamente típicas 
de aquéllos). Frans de Waal, “Anthropomorphism and Anthropodenial: Consistency in our Thin-
king About Humans and Other Animals”, Philosophical Topics 27, núm. 1 (primavera de 1999): 
255-280.



Ernesto Cabrera García

112  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

que, aunque pueden compartirla, debemos dar cuenta de ella sin apelar a 
sus procesos mentales, la antropolimitación. 

En este sentido, para reconocer y abordar la agencia de los animales 
no humanos sería necesario tomar uno de dos caminos. Tertium non 
datur. Una opción sería reconsiderar la alternativa antropomorfista, esto 
es configurar de manera crítica o metódica una perspectiva que permita 
explicar el comportamiento de los animales no humanos por medio de 
categorías que se creen exclusivamente humanas.17 Esta alternativa ha 
generado un campo fértil de investigación, el de la etología cognitiva, 
que ha permitido redescribir con rigurosidad científica las conductas de 
algunos animales no humanos en términos, por ejemplo, de moralidad o 
de política.18 Mientras, otra opción, más radical, sería abandonar el con-
cepto y la teoría que parecen haberse estandarizado en cuanto a la agen-
cia misma en favor de un punto de vista descentrado del humano.19 Esta 

17	 Esto lo han hecho, por ejemplo: David B. Morton, Gordon M. Burghardt y Jane A Smith, “Section 
III. Critical Anthropomorphism, Animal Suffering, and the Ecological Context”, The Hastings Cen-
ter Report 20, núm. 3 (mayo-junio de 1990): 13-19; Gordon M. Burghardt, “Cognitive Ethology 
and Critical Anthropomorphism: A Snake with Two Heads and Hognose Snakes that Play Dead”, 
en Cognitive Ethology: The Minds of Other Animals: Essays in Honor of Donald R. Griffin, ed. C. A. 
Ristau, 53-90. (Nueva Jersey: Lawrence Erlbaum Associates, 1991); Carl Safina, Mentes maravillo-
sas. Lo que piensan y sienten los animales (Barcelona: Galaxia Gutemberg, 2017); Grandin y Johnson, 
El lenguaje de los animales, entre otros.  

18	 Mark Bekoff y Jessica Pierce, Wild Justice. The Moral Life of Animals (Chicago: The University of 
Chicago Press, 2009); y Frans de Waal, Chimpanzee Politics. Power and Sex Among Apes (Baltimore 
y Londres: The Johns Hopkins University Press, 1982).

19	 Esto se haría, por ejemplo, mediante la adopción de un punto de vista contrapuesto al estandari-
zado. Si el concepto y la teoría dominantes de la agencia parten de una perspectiva (a) mentalista, 
acerca de la prioridad de los estados mentales sobre los actos físicos; (b) idealista, sobre la deter-
minación de los actos por medio del pensamiento; y (c) atomista, sobre la correlación individual 
de los elementos de la agencia; un concepto y una teoría alternativas podrían desarrollarse desde 
una perspectiva (a) empirista, que anteponga la consideración de los actos mismos (humanos y no 
humanos) constatables; (b) materialista, que considere los actos a la luz de las condiciones reales, 
ambientales o ecológicas, en donde se ejecutan; y (c) holista, que reconozca el sentido de los actos 
dentro del contexto “social” en el que se realizan. Así, la agencia podría entenderse políticamente 



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  113

Dossier · La agencia de los animales no humanos. Un mapa de la cuestión

segunda alternativa es sugerida por la aplicación “ecológica” de la nueva 
“ontología orientada a objetos”, que ha emprendido el trabajo de rehabi-
litar lo real como una red infinita de objetos extraños, independientes e 
irreductibles que interactúan entre sí, más allá de la “correlación” con la 
percepción o la voluntad de uno (y sólo uno) que hasta ahora ha creído 
en su primacía o su centralidad.20

Por supuesto, estas alternativas no son completamente novedosas, tie-
nen sus raíces en sendos desarrollos teóricos que han marcado el pensa-
miento contemporáneo: la teoría de la evolución y el deconstruccionis-
mo filosófico. Como veremos enseguida, la primera permite sustentar 
el enfoque antropoformista, para explicar la agencia de los animales no 
humanos a la luz de la de los humanos, por lo menos, en la medida en 
que se pueden establecer continuidades evolutivas relevantes; el segundo, 
en cambio, conduce a la adopción de un punto de vista descentrado, que 
toma al humano como un agente más y no como el modelo de agencia.

(en el sentido de polis, no de política de partidos) como la acción efectiva mediante la que un ente, 
a partir de ciertas condiciones materiales, interviene en una determinada situación que comparte 
con otros. En este caso, la pregunta no sería sobre las acciones mismas que pueden evidenciarse, sino 
sobre la forma en que impactan (para bien o para mal) en una situación concreta. Este punto de 
vista no antropocéntrico quizá permitiría abordar por igual la agencia tanto de los humanos como 
de los no humanos.

20	 Esto es posible, por ejemplo, a partir de Timothy Morton, The Ecological Thought (Cambridge: Har-
vard University Press, 2010). Con todo, en relación a la alternativa sugerida, es interesante observar 
que un trabajo más reciente parece abrirle la puerta al antropomorfismo, pues interpreta la base 
de una solidaridad simbiótica de todos los seres como un elemento compartido de “tipo-humano” 
(Humankind ). Timothy Morton, Humankind. Solidarity with Nonhuman People (Brooklyn: Verso, 
2017).



Ernesto Cabrera García

114  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Dos vías contemporáneas para reconocer y dar 
cuenta de la agencia de los animales no humanos

Qu’en savons-nous? Outre qu’il est fort admissible qu’il y 
ait en d’autres êtres une intelligence d’une autre nature que 
la nôtre, et qui produise des effets très différents sans être 
inférieurs, sommes-nous, tout en ne sortant pas de notre 
petite paroisse humaine, si bons juges de choses de l’esprit? 

Maurice Maeterlinck, La vie des abeilles

El intento de reconocer y dar cuenta de la agencia de los animales no huma-
nos, en primera instancia, exige la disolución de la supuesta dicotomía esta-
blecida entre humanos y animales. Precisamente, la teoría de la evolución y 
el deconstruccionismo han mostrado, por diferentes medios y con distintos 
propósitos, el carácter artificial de esa dicotomía. En relación con el tema de 
la agencia, la distinción humanos-animales ha servido ideológicamente para 
reservarla como un privilegio de los primeros, cuyos actos adquieren una 
relevancia especial, pero también para legitimar la cosificación y la subor-
dinación de los segundos. De ahí que el cuestionamiento de la dicotomía 
entre ambos, y de la jerarquía que sustenta, abra la posibilidad de reconocer 
la agencia de los animales no humanos. 

Por un lado, el contraste absoluto entre humanos y animales ha sido 
impugnado por el paradigma contemporáneo de las investigaciones 
biológicas que se remonta a los trabajos sobre la evolución de Charles 
Darwin.21 Aquí la relación entre los animales no humanos y los humanos 
se concibe en el marco de un mismo proceso de despliegue arborescente 

21	 Como se sabe, esto no se inició propiamente con su primera obra On the Origin of Species (1859), 
sino con sus trabajos posteriores: Charles Darwin, The Descent of Man, and Selection in Relation to 
Sex (Londres: John Murray, 1871); y The Expression of Emotions in Man and Animals (Londres: John 
Murray, 1872).



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  115

Dossier · La agencia de los animales no humanos. Un mapa de la cuestión

(no lineal) de la vida en el planeta, en donde los humanos aparecen sólo 
como una especie animal entre otras. Biológicamente, los humanos son 
animales:22 no “provienen” de los primates, son primates de la familia 
de los grandes simios (gorilas, chimpancés, bonobos, orangutanes) que 
sólo se distinguen por el tamaño de su neocorteza cerebral y su ma-
yor capacidad mental (para bien o para mal). Por supuesto, el uso de 
esta diferencia para justificar una dicotomía absoluta es tan arbitrario 
como usar de estándar la visión infrarroja, la comunicación sísmica o 
la ecolocalización que distinguen a otros animales. Es cierto que entre 
los animales no humanos y los humanos hay diferencias, pero también 
hay semejanzas importantes a nivel fisiológico, anatómico, neurológico 
o hasta psicológico. Esto se debe al hecho evolutivo de que nada surge ex 
nihilo, deviene dentro de un largo proceso, por lo que todo aquello que 
consideramos exclusivo del humano no puede haber nacido con él, sino 
que es resultado de modificaciones de algo que ya estaba y aún está en 
otras especies. De ahí que la capacidad mental de la que depende la agen-
cia, según la concepción estándar, pueda no ser exclusiva del humano, 
sino que también debe estar presente, de algún modo y en cierto grado, 
en otros animales no humanos.

La pregunta por la agencia de los animales no humanos puede tratar 
de responderse a partir de una interpretación humana. Esto porque los 
humanos ya no son entendidos como seres esencialmente distintos, sino 
como una especie animal que comparte algunas cosas importantes con 
otras.23 De tal modo, la objeción en contra del antropomorfismo en la 
concepción y la explicación de la agencia de los animales no humanos 

22	 Sobre la historia de este animal que no quiere serlo, veáse: Melanie Challenger, How to Be Animal: 
A New History of What it Means to be Human (Nueva York: Penguin Books, 2021).

23	 Con mirada darwiniana, se pueden distinguir tres tipos de rasgos que tienen continuidad entre 
los humanos y otros animales: 1) universales, comunes a todas las especies por su importancia 
para la supervivencia y la reproducción (la capacidad de sentir dolor y de huir de la fuente que lo 



Ernesto Cabrera García

116  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

podría atemperarse por la evidencia de continuidades evolutivas entre 
éstos y los humanos.24 Ciertamente, los procesos mentales que acompa-
ñan sus acciones no parecen verificables, pero sí ha sido posible obtener 
información del escaneo de sus sistemas nerviosos o del análisis constante 
de la lógica de su conducta para tratar de comprenderlos.25 Por supuesto, 
no todos los procesos mentales ni todas las especies pueden interpretarse 
del mismo modo, esto dependerá de la evidencia y el conocimiento en 
cada caso, pero en todos ellos la antropomorfización deja de ser un lími-
te infranqueable o una prohibición para convertirse en una posibilidad 
abierta o una hipótesis viable.

Por otro lado, el binarismo humano-animal también ha sido cuestio-
nado por una forma radical de crítica filosófica deconstruccionista que se 
remonta al pensamiento de Jacques Derrida.26 Señala que este binarismo 
construye de forma abstracta una visión esencialista del “Humano” y del 
“Animal” que no sólo configura una jerarquía entre ambos, sino que mi-
nimiza las diferencias reales dentro de cada conjunto y, por ende, restrin-
ge las posibilidades de comprender y de ejercer sus singularidades. Con 

produce); 2) homológicas, comunes a las especies que se han desarrollado a partir de un antepasado 
inmediato (la capacidad de engañar que comparten algunos primates); y 3) analógicas, compartidas 
por las especies formadas por las mismas presiones selectivas (la capacidad de idear y operar una 
estrategia que muestran los perros). Cfr. Roberto Marchesini, Beyond Anthropocentrism: Thoughts for 
a Post-Human Philosophy (Milán: Mimesis International, 2018).

24	 En este sentido De Waal contrapuso al concepto de antropomorfismo el de antroponegación (an-
thropodenial), para señalar que el rechazo tajante a atribuir características humanas a animales de 
otras especies, en realidad, es ciego al hecho de que ambos pueden compartir ciertas características 
fundamentales. Frans de Waal, “Are We in Anthropodenial?”, Discover 18, núm 7 (1997): 50-53.

25	 Este argumento se desarrolla en: Safina, Mentes maravillosas, 40-45.
26	 Como se sabe, la práctica de la deconstrucción derridiana está influida por Heidegger; sin embargo, 

éste preservó el binarismo humano-animal que Derrida trató de desmantelar. Heidegger, en su 
crítica al “biologicismo” y la metafísica que le subyace, se esforzó por diferenciar al humano del 
“animal”. Jacques Derrida, The Animal that Therefore I am  (Nueva York: Fordham University Press, 
2008); y Martin Heidegger, Carta sobre el humanismo (Madrid: Alianza, 2000).



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  117

Dossier · La agencia de los animales no humanos. Un mapa de la cuestión

ello, por supuesto, no sólo va más allá del binarismo tradicional, sino 
también del monismo que se intenta imponer sobre una amplia multi-
plicidad de seres vivientes mediante “la palabra-animal” (l´animot).27 El 
concepto animal aparece como herramienta de una lógica de la repre-
sentación que remplaza la multiplicidad real, activa y cambiante, por 
una abstracción manejable por el pensamiento y dominable mediante 
la acción. 

Así, la pregunta por la agencia tendría que descentrarse tanto del Hu-
mano como del Animal, pues ambos son construcciones que opacan a 
la multiplicidad de agentes con sus modos de actuar irreductibles. Si 
queremos comprender la agencia de los demás animales tendríamos que 
abandonar las palabras mediante las cuales los designamos habitualmen-
te o, en caso extremo, cualquier palabra que rompa la conexión inmedia-
ta con ellos individualmente.28 De tal modo, no sólo el humano deja de 
ser el modelo de la agencia, sino que quizá deberíamos prescindir de un 
modelo mediante el cual intentamos subsumir la multiplicidad. Lo que 
existe es una multiplicidad de seres vivientes, no la unidad construida 
por la palabra-animal; por ello la agencia no se puede tratar de vincular 
con este constructo, sino con las maneras diferentes en que se manifiesta.

27	 Señala Derrida sobre este concepto: “Neither a species nor a gender nor an individual, it is an irre-
ducible living multiplicity of mortals, and rather than a double clone or a portmanteau word, a sort 
of monstrous hybrid, a chimera waiting to be put to death by its Bellerophon”, Derrida, The Animal 
that Therefore I am, 41.

28	 Esto parece sugerir Costello-Coetzee como alternativa tanto al racionalismo filosófico como a la 
poesía que no termina por conectarse los animales de los que pretende hablar. Después de reconocer 
el esfuerzo de Ted Hughes por “habitar” el cuerpo de un jaguar a través de un poema, en contraste 
con un poema de Rilke en donde se habla de una pantera para referirse metafóricamente a un hu-
mano, Costello señala sus limitaciones: “when we divert the current of feelings that flows between 
ourself and the animal into words, we abstract it forever from the animal”. Coetzee, The Lives of 
Animals, 51.



Ernesto Cabrera García

118  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Más allá de la posible tensión entre ambas alternativas, lo importante 
aquí es que la continuidad biológica evolucionista y la pluralidad fe-
nomenológica deconstruccionista constituyen dos vía contemporáneas 
para abordar la cuestión de la agencia de los animales no humanos. Pese 
a la clara disparidad de sus métodos, planteamientos y objetivos, am-
bas empresas intelectuales han contribuido a la reivindicación de lo(s) 
animal(es) frente a la hegemonía del conjunto de actitudes, saberes y 
prácticas que tienden a anular su agencia. De diferente modo, las dos 
perspectivas permiten señalar alguna “afinidad” entre la(s) agencia(s) de 
los humanos y los demás animales: una al sugerir su vinculación y otra 
al permitir su proliferación. En última instancia, lo que esto nos ayuda a 
entender es que la agencia se inserta entre complejos procesos evolutivos, 
compartidos por los animales no humanos y los humanos, pero también 
detrás de una identidad históricamente impuesta sobre los primeros para 
exaltar una determinada imagen de los segundos. 

Si los animales no son aquellos seres no humanos sin los atributos que, 
según creemos, hacen especiales a los humanos, ¿quiénes son? Antropo-
formizar o no antropoformizar, ésa es la cuestión. ¿Es correcto, de qué 
manera, en qué medida, en qué casos y en relación con cuáles animales 
no humanos podemos tratar de reconocer agencia(s) semejantes a la(s) de  
los humanos? La respuesta a estas cuestiones tiene que estar respalda-
da por investigaciones delimitadas acerca de especies, grupos y hasta  
de individuos particulares, pues se sabe que no todos perciben ni actúan de  
forma idéntica; se relacionan con su medio de maneras diferentes y hasta 
poseen personalidades singulares. El hecho es que, desde hace un par de 
décadas, esta clase de investigaciones ha provocado una auténtica revo-
lución, cuyos alcances todavía no se vislumbran del todo. Entretanto, 
lo más prudente es reconocer que, al margen de su interpretación, la(s) 
agencia(s) constituye(n) un atributo fundamental de la existencia tanto 
de los animales no humanos como de los humanos. 



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  119

Dossier · La agencia de los animales no humanos. Un mapa de la cuestión

La relevancia de la cuestión de la agencia de los 
animales no humanos

Die Stunde, wo ihr sagt: "Was liegt an meinem Mitleiden! 
Ist nicht Mitleid das Kreuz, an das Der genagelt wird, 
der die Menschen liebt? Aber mein Mitleiden ist keine 
Kreuzigung. 

Friedrich Nietzsche, Also sprach Zarathustra

En primera instancia, el reconocimiento de la agencia de los animales no 
humanos es relevante para contrarrestar dos tendencias ordinarias: una 
maquinal y otra sentimental. Primero, la más clara, hay una tendencia 
popular (heredera de una histórica) a negar la agencia de los animales no 
humanos mediante nociones deterministas, mecanicistas o conductistas, 
pues éstas coinciden en que ellos se mueven en el mundo sólo como seres 
instintivos, gobernados por algún principio biológico o condicionados 
por los estímulos de su medio.29 Esta corriente anula o, cuando menos, 
menosprecia su capacidad de tener procesos mentales que dirijan sus 
acciones como sujetos (contra la noción estándar de la agencia); pero 
también la delimitación de su existencia dentro de una esfera de pura 

29	 La raíz de esta tendencia se puede remontar, por lo menos, a la teoría cartesiana de los animales-má-
quinas. En la quinta parte de su Discurso del método (1637), Descartes trató de mostrar que los 
animales “no obran por conocimiento, sino sólo por la disposición de sus órganos”. René Descartes, 
Discurso del método / Meditaciones metafísicas (Madrid: Austral, 2002), 88. Otra versión más reciente 
de una explicación mecanicista de la conducta de los animales no humanos, basada en el condicio-
namiento y la asociación estímulo-respuesta, fue desarrollada en el siglo xx por John B. Watson, 
“Psychology as the Behaviorist Views It”, Psychological Review 20, núm. 2 (1913): 158-177.



Ernesto Cabrera García

120  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

exterioridad fuera de los márgenes de lo humano (contra la noción des-
centrada de la agencia). En segundo término, hay una propensión alter-
nativa a enfatizar su capacidad subjetiva de experimentar dolor, miedo o 
frustración, esto es, la dimensión de la sintiencia relacionada con el su-
frimiento, pues ésta termina por convertirlos en pacientes morales, con 
el interés meramente negativo de no padecer adversidades.30 Esta ten-
dencia subraya la arista más lamentable de los procesos mentales que se 
les reconocen; nuestro deber principal parecería ser tenerles compasión, 
protegerlos del maltrato y la desgracia.31 En ambos casos, los animales no 
humanos son despojados de su agencia para ser convertidos en autóma-
tas o en víctimas indefensas. 

Ambas perspectivas conllevan serias dificultades teóricas y prácticas. 
La descripción puramente “maquinal” de los animales no humanos ha 
respondido históricamente al estándar de objetividad de la ciencia mo-
derna, cuya pretensión explicativa está ligada al proyecto de predecir y 
controlar los fenómenos (scientia propter potentiam). Este enfoque ha 
suprimido la posibilidad de “especular” sobre sus estados mentales o de 
reconocer la multiplicidad aleatoria de sus actos; pero también ha indu-

30	 Esta tendencia es más antigua, pero se suele remitir a la ética utilitarista de Jeremy Bentham, donde 
argumenta en favor de la sintiencia como criterio de consideración ética de los animales: “The ques-
tion is not Can they reason? or Can they talk? but Can they suffer?”. Jeremy Bentham, An Introduction 
to the Principles of Morals and Legislation (Londres: T. Payne and Son, 1789), 308. Su recuperación 
intelectual e impulso contemporáneo se debe, sobre todo, a Peter Singer, Liberación animal (Ma-
drid: Taurus, 2018), 23-25. 

31	 La forma más consistente con este punto de vista es expuesta por Faria: “Dado que, al contrario de 
lo que mucha gente piensa, la vida de los animales salvajes dista de ser idílica (los animales salvajes 
sufren múltiples daños en la naturaleza, de una forma sistemática, que les causan gran sufrimiento y 
muertes violentas por depredación, enfermedades, inanición, condiciones climatológicas extremas, 
etc.), debemos intervenir para prevenir o aliviar el sufrimiento de los animales salvajes siempre que 
podamos, tal y como lo hacemos cuando están en juego seres humanos”. Catia Faria, “Muerte entre 
las flores: el conflicto entre el ecologismo y la defensa de los animales no humanos”, Viento Sur 125 
(noviembre de 2012): 73.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  121

Dossier · La agencia de los animales no humanos. Un mapa de la cuestión

cido la crueldad o, como mínimo, la indiferencia hacia sus vidas físicas, 
porque se perciben como pura exterioridad material. Se les convierte en 
cosas, en la medida en que se menosprecia su capacidad de tener pensa-
mientos o procesos mentales, o bien se les segrega como alteridad nega-
tiva, en tanto que se les sitúa en una esfera de contraste con los sujetos 
humanos; pueden utilizarse sin plantear con seriedad algún dilema ético. 
El intento moderno de comprender de manera presuntamente objetiva a 
los animales no humanos ha terminado por reducirlos a objetos subordi-
nados a los sujetos humanos.

Por el contrario, la descripción “sentimental” pone al centro la capa-
cidad subjetiva de experimentar el mundo (de tener conciencia, senti-
mientos y emociones) que los animales no humanos comparten con los 
humanos. Esta redescripción no solamente ha sido avalada por recien-
tes investigaciones científicas,32 sino que su adopción en el discurso de 
ciertos activistas es una respuesta comprensible ante la creciente explo-
tación de los animales no humanos (decenas de miles de millones de 
vacas, cerdos, pollos y ovejas que se sacrifican cada año para alimentar 
las ganancias de una industria; y otros tantos miles de pájaros, tortugas, 
reptiles, monos y felinos que se trafican también con fines económicos). 
No obstante, este discurso ha generado una visión unilateral en cuanto 
a quiénes son o el tipo de interacciones que deberíamos propiciar con 
ellos, sobre todo a través de una postura bienestarista sobre que basta 
con evitar causarles un sufrimiento innecesario. Al enfatizar su capacidad 
de sufrir en un contexto histórico de explotación, crueldad y daño sis-
temáticos, se recalca también su carácter de víctimas y se pierde de vista 
el hecho de que en su vida no sólo importa estar exentos de dolor y de 

32	 Al respecto, puede consultarse la llamada “Declaración de Cambridge sobre la conciencia animal”, 
redactada por Philip Low a partir del trabajo de un grupo importante de neurocientíficos. Philip 
Low, The Cambridge Declaration on Consciousness. Proceedings of the Francis Crick Memorial Confe-
rence, Churchill College (Cambridge: Cambridge University, 2012).



Ernesto Cabrera García

122  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

angustia, sino tener la posibilidad de prosperar en el mundo conforme a 
su propia naturaleza.

Frente a este panorama, una alternativa por el reconocimiento de la 
agencia de los animales no humanos (en una u otra de sus versiones) per-
mite abrir otros horizontes para la comprensión y la interacción práctica. 
Un enfoque basado en la agencia parte del reconocimiento de que los 
animales no humanos no son autómatas que sólo responden instintiva-
mente a estímulos externos, impulsos biológicos o condicionamientos 
ambientales, pero también que son mucho más que vidas dolientes en 
busca de satisfacción en placeres simples (reproducción, alimentación, 
comodidad). Este enfoque permitiría poner de manifiesto las posibilida-
des más complejas de su autonomía, de sus expectativas positivas de flo-
recimiento, interacción social e intervención en el mundo.33 La agencia 
de los animales no humanos se despliega en medio de un hábitat propio, 
en la convivencia natural con otros individuos de su misma especie, en 
el juego o hasta en la competencia (muchas veces mortal); en cambio, se 
inhibe en el confinamiento, la domesticación, el trabajo y la indefensión. 
Esto es así porque sólo en unas situaciones pueden mantener su auto-
nomía. Por supuesto, no se trata de romantizar la vida silvestre, sino de 
apuntar que, pese a los peligros y amenazas que conlleva esta situación, 
no se compara, bajo el criterio de la agencia, con la dominación sistemá-
tica a la que están sometidos en la vida civilizada moderna.

Desde esta perspectiva, se podría condenar la indiferencia ante la si-
tuación en la cual hemos colocado a los animales no humanos, pero no 
para afirmar que deberíamos concentrarnos en su protección o cuidado. 

33	 En esta línea, sobre la “agentividad” de los animales, Pelluchon señaló: “Como éstos tienen la 
capacidad de expresar sus necesidades básicas y las preferencias que han conformado su historia 
individual, no son meros objetos de nuestra protección, sino sujetos morales, y debería tenerse en 
cuenta lo que ellos quieren comunicar”. Corine Pelluchon, Manifiesto animalista. Politizar la causa 
animal (Barcelona: Reservoir Books, 2018), 17.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  123

Dossier · La agencia de los animales no humanos. Un mapa de la cuestión

Una ética que ponga su mirada en la agencia tendría que buscar la op-
timización, la reforma o la abolición de las situaciones generadas por la 
acción humana que socavan la capacidad de actuar propia de las distintas 
especies de animales no humanos (la frecuente monotonía impuesta en 
el cautiverio, su exposición a escenarios artificiales de lucha involuntaria, 
su comercialización como mercancías, su explotación industrializada).34 
En última instancia, el reconocimiento de la agencia de los animales no 
humanos conduce a distanciarse del ideal moral de igualdad, en favor 
de un principio material de equidad; mientras el primero enfatiza la no 
discriminación o la consideración universal de sus intereses, el segundo 
se concentra en identificar su particularidad y la diversidad de situacio-
nes concretas en las que se persigan efectivamente. Se trataría de que los 
animales no humanos tengan la oportunidad de ser tales, fuera de las 
situaciones de dominio a las que han sido sometidos sistemáticamente.

Replantear una ética obliga a remplazar los principios tradicionales que, 
de algún modo, han tratado de pautar la relación entre los humanos y los 
animales no humanos. En particular, el reconocimiento de la agencia en la  
interacción no apela a la razón ni a la compasión, sino a la solidaridad. 
La racionalidad ética conlleva la subsunción de los sujetos concretos a 
normas abstractas, que terminan por uniformar los deberes hacia quienes 

34	 Quizá esta postura se pueda relacionar con la aplicación del “enfoque de las capacidades” de Martha 
Nussbaum al problema de la injusticia y el daño contra los animales. Nussbaum plantea lo siguiente 
en contra de aquellos que menosprecian las vidas de los animales, pero también de los que sólo se 
concentran en los aspectos relacionados con su sensibilidad: “Pain is very important, and one of the 
great sources of injustice and harm in animal lives. But it is not the only thing. Animals also need 
social interactions, often with a large group of fellow species members. They need plenty of room 
to move around. They need play and stimulation. We should certainly prevent non-beneficial pain, 
but we should also think about the other aspects of a flourishing animal life. We would not opt for 
a pain-free life if it meant forfeiting love, friendship, activity, and other things we have reason to 
care about. Animals are equally plural in their concerns”. Martha C. Nussbaum, Justice for Animals. 
Our Collective Responsability (Nueva York: Simon and Schuster, 2022), xxiv-xxv.



Ernesto Cabrera García

124  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

se consideran moralmente relevantes; mientras la ética de la compasión 
suele restringirse a la supresión de la crueldad o el dolor “innecesario”. La 
solidaridad, en cambio, es un principio simétrico que toma en cuenta, en 
la pluralidad de relaciones y la particularidad de los sujetos implicados, las 
posibilidades de colaboración para promover la agencia conjunta de los 
otros.35 Una relación ética orientada por este criterio requiere simbiosis, 
no explotación; cooperación, no subordinación; compañerismo, no mas-
cotismo; rewilding, no cautiverio. 

Obstáculos tradicionales para el reconocimiento de 
la agencia de los animales no humanos

So einem occidentalischen, judaisirten Thierverächter 
und Vernunftidolater muß man in Erinnerung bringen, 
daß, wie Er von seiner Mutter, so auch der Hund von der 
seinigen gesäugt worden ist. 

Arthur Schopenhauer, Über die Grundlage der Moral

Una de las principales dificultades para el reconocimiento de la agencia 
de los animales no humanos es que ésta suele identificarse como criterio 
básico de la dicotomía jerárquica humano-animal. Ordinariamente, la 
agencia se considera una prerrogativa distintiva del humano, se le atribu-
ye a éste una posición extraordinaria en su relación consigo mismo y con 

35	  Una perspectiva ontológica y ética cercana a esta consideración puede verse en Jorge Riechmann, 
Simbioética. Homo sapiens en el entramado de la vida (Madrid: Plaza y Valdés, 2022). Asimismo, 
Morton expone la perspectiva de una especie de comunismo ontológico basado en que todos los 
humanos y no humanos somos un nodo dentro de la interrelación de la biósfera, que él denomina 
“lo simbiótico real”. Cfr. Morton, Humankind. 



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  125

Dossier · La agencia de los animales no humanos. Un mapa de la cuestión

la totalidad de lo no humano (tanto natural como divino). En cambio, 
el comportamiento de los animales no humanos suele reducirse a la pura 
exterioridad o la simple sensibilidad, lo cual implica restarles agencia y, 
en consecuencia, considerarlos poco más o menos que cosas en el mun-
do. En este sentido, la negativa al reconocimiento de la agencia en los 
demás animales se asocia con el dogma de la excepcionalidad humana y 
con la actitud fanática del “chauvinismo humano”,36 es decir, la creencia 
en que hay algo en el humano que lo hace radicalmente distinto de todos 
los demás seres no humanos y la desmesurada exaltación de aquello que 
en apariencia lo hace especial.

La tendencia a excluir a los demás animales del privilegio humano de 
la agencia se remonta al influjo de dos fuentes históricas que han opera-
do abierta o subrepticiamente en el pensamiento moderno. Una inter-
pretación antropocéntrica de la doctrina judeo-cristiana y una vertiente 
especista del racionalismo ilustrado han contribuido a la legitimación de 
distintas formas de dominio sobre los animales no humanos. En otros 
términos, un antropocentrismo sacralizado y un especismo racionalista 
posibilitaron la justificación ideológica de la dicotomía jerárquica entre 
humanos y animales no humanos que ha dado lugar a la instituciona-
lización de diversos modos de explotación contra los segundos. Cierta-
mente, dichas fuentes han perdido credibilidad intelectual (científica), 
pero suelen mantenerse en la cosmovisión popular y, más aún, se hallan 
sedimentadas en los dispositivos que impulsaron históricamente.

Por un lado, la exaltación del humano y la infravaloración de los ani-
males no humanos en las sociedades modernas pueden entenderse por 

36	 En palabras de Regan: “El chauvinismo humano, como todas las formas de chauvinismo, entraña 
una negación o incapacidad de reconocer que aquellas características que a uno le parecen más 
importantes o admirables en uno mismo o en los miembros del grupo al que pertenece también las 
poseen otros individuos o miembros de otro grupo”. Tom Regan, En defensa de los derechos de los 
animales (México: Fondo de Cultura Económica, Instituto de Investigaciones Filosóficas/iif-unam, 
2016), 56.



Ernesto Cabrera García

126  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

una vertiente dominante del pensamiento judeo-cristiano. Se remite a 
una interpretación del mensaje bíblico que le reserva al humano una 
índole extraordinaria como criatura hecha a “imagen y semejanza” de su 
creador y una posición especial como señor del mundo (et humiliter ser-
viebant et superbe dominabantur).37 En el plano ideológico, dicha fuente 
se vincula con la validación del estatus de “propiedad” (dominium) que, 
desde los albores de la modernidad, se terminó por imponer sobre la tie-
rra, sus frutos, los animales no humanos y, lo que resulta más revelador 
del significado de este estatus, los esclavos humanos. Ese estatus se puede 
rastrear en el derecho romano antiguo; sin embargo, su forma moderna 
no se apoyó en un discurso jurídico, sino en uno teológico.38 Contra lo 
que podría pensarse, su adaptación a las relaciones capitalistas de pro-
ducción no anuló esa dimensión teológica, más bien la ha mundanizado 
en su fetichización como mercancías. 

37	 Se lee en el libro del Génesis (1:26-28, versión Reina-Valera): “Entonces dijo Dios: Hagamos al 
hombre a nuestra imagen, conforme a nuestra semejanza; y señoree en los peces del mar, en las 
aves de los cielos, en las bestias, en toda la tierra, y en todo animal que se arrastra sobre la tierra. Y 
creó Dios al hombre a su imagen, a imagen de Dios lo creó; varón y hembra los creó. Y los bendijo 
Dios, y les dijo: Fructificad y multiplicaos; llenad la tierra, y sojuzgadla, y señoread en los peces del 
mar, en las aves de los cielos, y en todas las bestias que se mueven sobre la tierra”. En contra, existen 
interpretaciones alternativas del mensaje bíblico en las cuales se presenta al mundo como creación 
hecha para la contemplación divina, no para el aprovechamiento humano, a éste como su pastor, no 
como su señor, o a los animales como criaturas de Dios, no como bestias que deben ser dominadas. 
Para una discusión teológica desde el punto de vista cristiano, veáse: Andrew Linzey, Christianity 
and the Rights of Animals (Nueva York: Crossroad, 1987).

38	 Una cuestión que suele soslayarse entre los críticos de la teoría de la propiedad desarrollada por John 
Locke en el siglo xvii es que en ella se incluye a los animales no humanos, no sólo a la tierra. Escri-
bió Locke: “La tierra, y todo lo que ella contiene, se le dio [por Dios] al hombre para su sustento y 
el bienestar suyos. Aunque todos los frutos que esa tierra produce naturalmente y todos los animales 
que en ella se sustentan, pertenecen en común al género humano en cuanto que son producidos por 
la mano espontánea de la naturaleza, y nadie tiene originalmente un dominio particular en ningu-
no de ellos con exclusión de los demás hombres, ya que se encuentran de ese modo en su estado 
natural, sin embargo, al entregarlos para que los hombres se sirvan de ellos, por fuerza tendrá que 
haber algún medio de que cualquier hombre se los apropie o se beneficie de ellos”. John Locke,  



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  127

Dossier · La agencia de los animales no humanos. Un mapa de la cuestión

Por otro lado, la afirmación de la dicotomía jerárquica entre humanos 
y animales no humanos también se alimenta de una fuente secular. Hay 
una vertiente importante de la filosofía moderna que ha restringido la 
consideración del humano como único sujeto autónomo, libre o inde-
pendiente del resto de seres que (presuntamente) están sometidos a las 
determinaciones físicas u orgánicas de la “naturaleza”.39 Esto se debe a 
que, como reflejo de la atribución de un alma (inmortal) en el pensa-
miento judeo-cristiano, sólo al humano se le atribuye una subjetividad 
(sustancial) o una razón (universal) de la cual se desprende el privilegio 
de su agencia; mientras los animales no humanos son vistos como pura 
objetividad e instinto. En la práctica, esta fuente permitió legitimar el 
despliegue moderno de los dispositivos de experimentación científica 
con animales no humanos, cuyas aplicaciones más ominosas ni siquiera 
se imaginan sobre los seres humanos, en quienes sí se suele reconocer una 
vida mental significativa. Al ser despojados de su autonomía, su indepen-
dencia y su individualidad, los animales no humanos fueron convertidos 
en modelos del comportamiento de toda una especie, en objetos (no 
sujetos) de prueba o en instrumentos de la investigación. 

Que se mantenga la estructura propietarista y el dispositivo de ex-
perimentación científica con animales no humanos, pese al proceso de 

Segundo tratado sobre el gobierno (Madrid: Gredos, 2018), 131-132, §25 (las cursivas son propias). 
En ese capítulo, Locke utiliza el ejemplo de la caza, pero no se establecen reservas acerca de ninguna 
otra práctica. Es cierto que, en su hipótesis del estado de la naturaleza, Locke apela a la razón como 
límite para la apropiación particular de los animales no humanos con fines de subsistencia; sin 
embargo, a partir de su teoría del dinero, ese límite desaparece (147, §48) y abre la puerta para la 
apropiación con fines de explotación en el que se apoya ese “eterno Treblinka” que ha llegado a ser 
la industria moderna de la ganadería. 

39	 La distinción entre el reino de la libertad humana y el de la necesidad de la naturaleza se rastrea hasta el 
dualismo cartesiano mente-cuerpo, cuyo despliegue se da en el dualismo naturaleza-espíritu desarrollado 
por la filosofía del idealismo alemán y cuya herencia se mantendrá en la separación decimonónica entre 
las Naturwissenschaften y las Geisteswissenschaften.



Ernesto Cabrera García

128  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

secularización moderna y el afianzamiento del paradigma evolucionis-
ta, sugiere contradicciones resultado de un desfase histórico. En efecto, 
se habla de los animales domésticos como “parte de la familia”, pero 
también se identifica a los humanos como sus “dueños” o sus “amos”, 
se exige una “tenencia” responsable, se les comercializa o se les niega 
el reconocimiento de derechos.40 Asimismo, se les reconocen facultades 
cognitivas y emocionales relevantes para la consideración ética, pero se 
hacen omisiones selectivas cuando se les estudia de forma invasiva.41 El 
reconocimiento de la agencia de los animales no humanos requiere una 
crítica radical del discurso de ambas fuentes o, cuando menos, de su asi-
milación contemporánea. Con todo, la tarea de emancipación sería más 
amplia, pues está ligada a la abolición política de las situaciones reales 
que inhiben la agencia.  

40	 Sobre la relación contradictoria que mantenemos con las “mascotas”, veáse: Erica Fudge, Pets (Bar-
celona: Paidós, 2014).

41	 En un capítulo dedicado al conflicto moral que, tras la irrupción de la teoría de la evolución darwi-
niana, suele plantear la experimentación con animales no humanos, Herzog se refiere a un científico 
del siglo xix que describía su actividad experimental de este modo: “El fisiólogo no es un hombre 
corriente: es un científico, poseído y absorbido por la idea científica que persigue. No oye los gritos 
de los animales, no ve su sangre derramarse, no ve más que su idea y no es consciente de nada 
excepto de un organismo que le oculta el problema que está tratando de resolver”. Hal Herzog, Los 
amamos, los odiamos y… los comemos. Esa relación tan especial con los animales (Barcelona: Kairós, 
2012), 298.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  129

Dossier · La agencia de los animales no humanos. Un mapa de la cuestión

Referencias

Bekoff, Mark, y Jessica Pierce. Wild Justice. The Moral Life of Animals. 
Chicago: The University of Chicago Press, 2009.

Bentham, Jeremy. An Introduction to the Principles of Morals and Legisla-
tion. Londres: T. Payne and Son, 1789. 

Bovenkerk, Bernice, y Jozef Keulartz, eds. Animals in Our Midst: The 
Challenges of Coexisting with Animals in the Anthropocene. Nueva 
York: Springer, 2021. 

Burghardt, Gordon M. “Cognitive Ethology and Critical Anthropomor-
phism: A Snake with Two Heads and Hognose Snakes that Play 
dead.” En Cognitive Ethology: The Minds of Other Animals: Essays 
in Honor of Donald R. Griffin, editado por C. A. Ristau, 53-90. 
Nueva Jersey: Lawrence Erlbaum Associates, 1991.

Challenger, Melanie. How to Be Animal: A New History of What it Means 
to Be Human. Nueva York: Penguin Books, 2021.

Coetzee, John Maxwell. The Lives of Animals. Nueva Jersey: Princeton 
University Press, 1999.

Darwin, Charles. The Descent of Man, and Selection in Relation to Sex. 
Londres: John Murray, 1871.
. The Expression of Emotions in Man and Animals. Londres: John 
Murray, 1872.

Derrida, Jacques. The Animal that Therefore I Am. Nueva York: Fordham 
University Press, 2008.

Descartes, René. Discurso del método / Meditaciones metafísicas. Madrid: 
Austral, 2002.

De Waal, Frans. Chimpanzee Politics. Power and Sex Among Apes. Balti-
more y Londres: The Johns Hopkins University Press, 1982.
. “Are We in Anthropodenial?” Discover 18, núm. 7 (1997): 50-
53.



Ernesto Cabrera García

130  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

. “Anthropomorphism and Anthropodenial: Consistency in our 
Thinking About Humans and Other Animals.” Philosophical To-
pics 27, núm. 1 (primavera de 1999): 255-280.

Faria, Catia. “Muerte entre las flores: el conflicto entre el ecologismo y la 
defensa de los animales no humanos.” Viento Sur, 125 (noviembre 
de 2012): 67-76.

Fudge, Erica. Pets. Barcelona: Paidós, 2014.
Godfrey-Smith, Peter. Other Minds. The Octopus, the Sea, and the Deep 

Origins of Consciousness. Nueva York: Farrar, Straus and Giroux, 
2017.

Grandin, Temple, y Catherine Johnson. El lenguaje de los animales. Una 
enriquecedora interpretación desde el autismo. Barcelona: rba, 2020.

Heidegger, Martin. Carta sobre el humanismo. Madrid: Alianza, 2000.
Herzog, Hal. Los amamos, los odiamos y… los comemos. Esa relación tan 

especial con los animales. Barcelona: Kairós, 2012.
Kaswan, Parveen, y Akashdeep Roy. “Unearthing Calf Burials among 

Asian Elephants Elephas maximus Linnaeus, 1758 (Mammalia: 
Proboscidea: Elephantidae) in Northern Bengal, India.” Journal of 
Threatened Taxa 16, núm. 2 (febrero de 2024): 24615-24629. 

Laumer, Isabelle B., Arif Rahman, Tri Rahmaeti, Ulil Azhari, Her-
mansyah, Sri Suci, Utami Atmoko y Caroline Schuppli. “Active 
Self-Treatment of a Facial Wound with a Biologically Active Plant 
by a Male Sumatran Orangutan.” Scientific Reports 14, (mayo de 
2024).

Linzey, Andrew. Christianity and the Rights of Animals. Nueva York: 
Crossroad, 1987.

Locke, John. Segundo tratado sobre el gobierno. Madrid: Gredos, 2018.
Low, Philip. The Cambridge Declaration on Consciousness. Proceedings of 

the Francis Crick Memorial Conference, Churchill College. Cam-
bridge: Cambridge University, 2012.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  131

Dossier · La agencia de los animales no humanos. Un mapa de la cuestión

Maeterlinck, Maurice. La vida de las hormigas. México: Ariel, 2020.
Marchesini, Roberto. Beyond Anthropocentrism: Thoughts for a Post-Hu-

man Philosophy. Milán: Mimesis International, 2018.
Marzluff, John, y Tony Angell. Gifts of the Crow. How Perception, Emo-

tion, and Thought Allow Smart Birds to Behave Like Humans. Nue-
va York: Atria, 2013.

McFarland, Sarah, y Ryan Hediger, ed. Animals and Agency. An Interdis-
ciplinary Exploration. Leiden: Brill, 2009.

Morton, David B., Gordon M. Burghardt y Jane A. Smith. “Section III. 
Critical Anthropomorphism, Animal Suffering, and the Ecologi-
cal Context.” The Hastings Center Report  20, núm. 3 (mayo-junio 
de 1990): 13-19.

Morton, Timothy. The Ecological Thought. Cambridge: Harvard Univer-
sity Press, 2010.
. Humankind. Solidarity with Nonhuman People. Brooklyn: Verso, 
2017.

Nagel, Thomas. “What Is It Like to Be a Bat?” The Philosophical Review 
83, núm. 4 (octubre de 1974): 435-450.

Nussbaum, Martha C. Justice for Animals. Our Collective Responsability. 
Nueva York: Simon and Schuster, 2022.

Pelluchon, Corine. Manifiesto animalista. Politizar la causa animal. Bar-
celona: Reservoir Books, 2018.

Pepperberg, Irene Maxine. The Alex Studies. Cognitive and Communicati-
ve Abilities of Grey Parrots. Cambridge: Harvard University Press, 
1999.

Regan, Tom. En defensa de los derechos de los animales. México: Fondo de 
Cultura Económica/iif-unam, 2016. 

Riechmann, Jorge. Simbioética. Homo sapiens en el entramado de la vida. 
Madrid: Plaza y Valdés, 2022. 

Safina, Carl. Mentes maravillosas. Lo que piensan y sienten los animales. 
Barcelona: Galaxia Gutemberg, 2017. 



Ernesto Cabrera García

132  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Schlosser, Markus. “Agency”. En The Stanford Encyclopedia of Philosophy, 
ed., Edward N. Zalta,  California: The Metaphysics Research Lab, 
2019. Disponible en línea: https://plato.stanford.edu/archives/
win2019/entries/agency/.

Singer, Peter. Liberación animal. Madrid: Taurus, 2018.
Špinka, Marek. “Animal Agency, Animal Awareness and Animal wel-

fare.” Animal Welfare, vol. 28, núm. 1 (febrero de 2019): 11-20. 
Špinka, Marek, y Françoise Wemelsfelder. “Environmental Challenge 

and Animal Agency.” En Animal Welfare, editado por Michael C. 
Appleby, I. Anna S. Olsson y Francisco Galindo, 27-44. Walling-
ford, Reino Unido: cab International, 2011.

Steward, Helen. “Animal Agency.” En The Routledge Handbook of Philo-
sophy of Agency, editado por Luca Ferrero, 101-108. Nueva York: 
Routledge, 2022.

Watson, John B. “Psychology as the Behaviorist Views It.” Psychological 
Review 20, núm. 2 (1913): 158-177.

Wynne, Clive D. L. “What Are Animals? Why Anthropomorphism is 
Still Not a Scientific Approach to Behavior.” Comparative Cogni-
tion & Behavior Reviews 2, núm. 1 (2007): 125-135.




