DOSSIER

[L.aagenciade
los animales no
humanos. Un mapa
de la cuestion

'T'he agency of non-
human animals. A map
of the Issue

Ernesto Cabrera Garcia*
UNIVERSIDAD AUTONOMA DE TLAXCALA
ernesto.cabreragarcia@uatx.mx

orcIp: 0000-0003-0114-0489

@ MO0 Esta obra estd bajo una licencia de Creative Commons Attribution-NonCommercial-
A ShareAlike 4.0 International License
doi: 10.48102/rdf.v57i158.279
Revista de Filosofia - afo 57 - num. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) + pp. 102-132



DOSSIER - LA AGENCIA DE LOS ANIMALES NO HUMANOS. UN MAPA DE LA CUESTION

Resumen

El objetivo general de este ensayo es presentar un mapa con algunas rutas para
abordar la cuestién de la agencia de los animales no humanos. La pregunta
que se tratard de responder consiste en como reconocer y dar cuenta de esa
capacidad. Se sugerirdn dos opciones principales para ello: una antropomor-
fista, derivada del modo en que parece haberse estandarizado la cuestion de la
agencia; y otra descentrada del humano, desarrollada a partir de algunas ver-
tientes de la critica filoséfica contempordnea. El ensayo se dividird en cuatro
partes: en la primera se plantea el problema de la agencia de los animales no
humanos y las posibles formas de responderlo; en la segunda se identificarin
dos vias contempordneas que alimentan el debate acerca del modo adecuado de
dar cuenta de la agencia de los animales no humanos; en la tercera se expondrd
una postura sobre la importancia teérica y prictica de reconocer la agencia de
los animales no humanos: y en la cuarta, finalmente, se desarrolla una reflexiéon
critica sobre dos fuentes que han operado en el pensamiento moderno para

limitar el reconocimiento de esa agencia.

PALABRAS CLAVE: agencia, mentalismo, antropomorfismo, antroponegacion, ex-

cepcionalidad humana, evolucién, deconstruccién.

Abstract

The general objective of this essay is to present a map with some routes to address
the question of the agency of non-human animals. The question to be answered
is how this capacity can be recognized and accounted for. It will be suggested
that there are two main options for this: an anthropomorphic one, derived from
the way in which the question of the agency seems to have been standardized,
and another human-decentered, that has been developed by contemporary phil-
osophical criticism. The essay will be divided into four parts: the first presents
the problem of the agency of non-human animals and the ways in which it can
be answered. In the second, we will be identify two contemporary trends that
fuel the debate about the appropriate way to account for the agency of non-

Recepcién 26-08-2024 / Aceptacién 30-09-2024

doi: 10.48102/rdf.v57i158.279
Revista de Filosofia - aio 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) * pp. 102-132



ErNEsTO CABRERA GARCIA

* Doctor en Humanidades, con especialidad en Filosofia Moral y Politica, por la Universidad
Auténoma Metropolitana. Profesor e investigador de tiempo completo en el Departamento

de Filosofia de la Universidad Auténoma de Tlaxcala.

104 / Revista de Filosofia - ao 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA AGENCIA DE LOS ANIMALES NO HUMANOS. UN MAPA DE LA CUESTION

human animals. In the third, we will present a position about the theoretical and
practical importance of recognizing the agency of non-human animals. Finally,
in the fourth, we will develop a critical reflection on two currents that have op-

erated in modern thought to limit the recognition of that agency.

Keyworps: agency, mentalism, anthropomorphism, anthropodenial, human

exceptionality, evolution, deconstruction.

Introduccion: el problema de la agencia de los
animales no humanos

Philosophy is essentially not possession of the truth, but quest
for the truth. The distinctive trait of the philosopher is that
“he knows that he knows nothing”, and that his insight into
our ignorance concerning the most important things induces
him to strive with all his power for knowledge. He would
cease to be a philosopher by evading the questions concerning
those things or by disregarding them because they cannot be

answered.

Leo Strauss, What is Political Philosophy

El tema de este ensayo es la agencia de los animales no humanos,' esto
es, su capacidad de actuar o de intervenir en el mundo de manera au-

ténoma. En general, el problema de la agencia, de su naturaleza y sus

' El uso de la expresién animales no humanos, y no simplemente animales, tiene el inconveniente de

uniformar en una categorfa a una pluralidad de seres a partir de un rasgo negativo, pero también la

ventaja de sugerir indirectamente que los humanos también son animales. En este sentido, mientras

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 105



ErNEsTO CABRERA GARCIA

implicaciones précticas (morales, politicas, legales), se ha planteado ex-
plicitamente desde la segunda mitad del siglo xx en los dmbitos de la fi-
losofia de la mente, la psicologfa, las neurociencias y las ciencias sociales.?
Originalmente, el interés giraba sélo en torno a la agencia de los huma-
nos, pero, progresivamente, se extendié también hacia lo no humano.
En particular, el abordaje del problema de la agencia de los animales no
humanos se ha realizado desde el campo interdisciplinario de los estudios
humano-animales (Human-Animal Studies),’ la etologia* y algunas ramas
de la filosofia.’

Usualmente, la conceptualizacién y la teorizacién acerca de la agencia
parecen derivar de una perspectiva mentalista o psicoldgica. Segun la
concepcién estindar, la agencia no se refiere a cualquier acto (por ejem-
plo, que alguien caiga al suelo por haber tropezado por accidente), sino
s6lo a aquellos actos que se desprenden de o estdn orientados por un
proceso mental (por ejemplo, curar una herida mediante algiin remedio

conocido). De tal modo, la agencia se identifica con los actos que estén

animales reafirma una dicotomia tajante en relacién con los humanos, animales no humanos intro-
duce una continuidad o una distincién mds porosa que corresponde a la naturaleza misma de las

cosas.

Y

Una exposicion de la trayectoria, los debates y las posturas principales acerca del tema de la agencia
puede verse en Markus Schlosser, “Agency”, en The Stanford Encyclopedia of Philosophy, ed. Edward
N. Zalta (California: The Metaphysics Research Lab, 2019), https://plato.stanford.edu/archives/
win2019/entries/agency/.

El trabajo pionero en esta linea parece ser el de Sarah McFarland y Ryan Hediger, eds., Animals and
Agency. An Interdisciplinary Exploration (Leiden: Brill, 2009).

En esta linea, algunos trabajos vinculan la cuestién de la agencia animal con la del bienestar de
los animales en cautiverio. Por ejemplo: Marek Spinka, “Animal Agency, Animal Awareness and
Animal Welfare”, Animal Welfare 28, ntim. 1 (febrero de 2019): 11-20; y Marek Spinka y Francoise
Wemelsfelder, “Environmental Challenge and Animal Agency”, en Animal Welfare, eds. Michael C.
Appleby, I. Anna S. Olsson y Francisco Galindo (2011), 27-44.

En esta linea, vednse, por ejemplo, la primera parte del libro de Bernice Bovenkerk y Jozef Keulartz,
eds., Animals in Our Midst: the Challenges of Coexisting with Animals in the Anthropocene (Nueva
York: Springer, 2021): y Helen Steward, “Animal Agency”, en: 7he Routledge Handbook of Philoso-
phy of Agency, ed. Luca Ferrero (Nueva York: Routledge, 2022): 101-108.

106 / Revista de Filosofia - ao 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA AGENCIA DE LOS ANIMALES NO HUMANOS. UN MAPA DE LA CUESTION

bajo el control de la mente de quien los ejecuta y, por ende, estdn hechos
con algtin propésito o intencién. A partir de esta nocién dualista, la
agencia se suele tratar de explicar como la relacién de causalidad entre
un pensamiento y un acto. En consecuencia, se plantea que los procesos
mentales tienen precedencia sobre los actos fisicos, los cuales aparecen
como meros efectos, por lo que se busca exponer cémo es que los segun-
dos han sido determinados por los primeros para dar cuenta de la agencia
de un sujeto (por ejemplo, se trataria de establecer una relacién entre un
crimen y lo que ha pasado por la cabeza de quien lo cometié). En suma,
en la concepcién estdndar, la agencia no se refiere a cualquier acto, sino
s6lo a aquellos llevados a cabo de forma deliberada y auténoma, porque
estdn determinados por algin pensamiento de quien los ejecuta. En este
sentido, el interés por la agencia se desplaza desde la verificacién de las
acciones hacia la “especulacién” sobre los pensamientos que las determi-
nan y les dan un sentido intencional.

Desde esta perspectiva mentalista, se genera una cuestién doble en
cuanto a la agencia de los animales no humanos. El hecho innegable es
que los animales no humanos actian o intervienen de algiin modo en el
mundo, la cuestién es si sus actos o intervenciones estin determinados
por sus propias mentes o si escapan a su control. En el segundo caso,
conforme al modelo estdndar de entender la agencia, ésta no podria ser
reconocida como un atributo propio de los animales no humanos, pues
no serfan considerados auténomos. En el primer caso, por otra parte,
se plantearfa la cuestién adicional de si se puede dar cuenta de ella de
modo semejante a como se hace con los humanos. Dicho de otro modo,
la discusién sobre la agencia de los animales no humanos gira en torno a
si es posible reconocerla y, en caso afirmativo, si se puede interpretar en
términos similares a la agencia humana.

Planteado asi, el tema de la agencia de los animales no humanos obli-
ga a responder si se trata de un atributo reconocible y, en tal caso, si es

vélido entender su manifestacién en clave humana. Por un lado, se plan-

Revista de Filosofia - ano 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 107



ErNEsTO CABRERA GARCIA

tea la pregunta de si hay pensamientos detrds de los actos realizados por
los animales no humanos, esto es, si sus acciones estdn determinadas por
algtn proceso mental propio o s6lo por un instinto bioldgico, un hébito
inercial o un condicionamiento externo (si el uso de plantas medicinales
por parte de otros primates se desprende de alguna creencia sobre su
eficacia o si se hace sélo por herencia evolutiva, costumbre o sensacién
inmediata de alivio).® Por otra parte, al aceptar que hay animales no hu-
manos capaces de tener procesos mentales, la segunda pregunta que se
plantea es si los actos que se desprenden de ellos se pueden interpretar de
manera semejante a los de los humanos (si el enterramiento de caddveres
de las crias que realizan algunos elefantes puede entenderse o no como
un rito funerario).”

En ambos casos, por supuesto, parece que el planteamiento mentalista
de la cuestién de la agencia de los animales no humanos tiene un sentido
“antropocéntrico”. Esto quiere decir que ambas preguntas: si hay anima-
les no humanos con pensamientos que les permitan controlar sus accio-
nes y si esos pensamientos pueden interpretarse de manera semejante a
los de los humanos, estdn formuladas desde el punto de vista especifico
de estos ultimos. Al respecto, es necesario precisar que lo realmente an-
tropocéntrico serfa creer que sélo los humanos tienen pensamientos (ex-

cluyendo asi, por ejemplo, animales tan demostradamente inteligentes

Sobre el caso recientemente documentado de un orangutdn que curé una de sus heridas y otros
relacionados, véase: Isabelle B. Laumer ez al., “Active Self-treatment of a Facial Wound with a Bio-
logically Active Plant by a Male Sumatran Orangutan”, Scientific Reports 14, 8932 (mayo de 2024).
Para el andlisis de algunos casos documentados de esto, véase: Parveen Kaswan y Akashdeep Roy,
“Unearthing Calf Burials among Asian Elephants Elephas maximus Linnaeus, 1758 (Mammalia:
Proboscidea: Elephantidae) in Northern Bengal, India”, Journal of Threatened Taxa 16, ndm. 2 (fe-
brero de 2024): 24615-24629.

108 / Revista de Filosofia - ao 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA AGENCIA DE LOS ANIMALES NO HUMANOS. UN MAPA DE LA CUESTION

como los pulpos® o los loros grises africanos)’ y, ademds, que el tipo de
pensamientos de los animales no humanos deberia tener la misma forma
verbal que se suele creer tipicamente humana.'

De cualquier modo, el planteamiento de cuestiones como éstas se debe
a que el concepto y la teorfa tipificados para dar cuenta de la agencia hu-
mana se fijan como estdndares para medir las acciones de los animales no
humanos. El problema principal no seria que la agencia de estos tltimos
se determine a la luz de la humana (que también es una especie animal),
sino negar la posibilidad de reconocerla o comprenderla si contradice
estandares humanos, esto es, si las acciones no se realizan de la manera
caracteristica esperada en un humano (si fallan en algin experimento
disenado en condiciones artificiales para medir su grado de inteligencia
en relacién con una pauta normativa humana)."

De tal modo, esta perspectiva estdndar acerca de la agencia parece con-

ducir a un “callején sin salida” en el intento de reconocer y dar cuenta de

Sobre la inteligencia y las capacidades sobresalientes de esta especie, vedse: Peter Godfrey-Smith,
Other Minds. The Octopus, the Sea, and the Deep Origins of Consciousness (Nueva York: Farrar, Straus
and Giroux, 2017).

Véase el estudio que ha contribuido a cambiar la imagen de esta especie, mostrando que no sélo
tiene la habilidad de imitar el lenguaje humano, sino de comunicarse y entender ideas complejas:
Irene Maxine Pepperberg, The Alex Studies. Cognitive and Communicative Abilities of Grey Parrots
(Cambridge: Harvard University Press, 1999).

12 Sobre esto ha llamado la atencién la zodloga y etéloga Temple Grandin quien, a partir de su ex-
periencia autista, ha descrito una modalidad alterna de pensamiento visual, basado en imdgenes y
no en conceptos, que también parece darse en animales no humanos. Temple Grandin y Catherine
Johnson, El lenguaje de los animales. Una enriquecedora interpretacion desde el autismo (Barcelona:
RBA, 2020).

Elizabeth Costello, el a/ter ego de J. M. Coetzee, sefialaba que si los animales no humanos fracasan
en algtn experimento disefiado de forma antropocéntrica no es porque ellos sean “imbéciles”, sino
porque lo son los propios experimentos: “the program of scientific experimentation that leads you
to conclude that animals are imbeciles is profoundly anthropocentric. It values being able to find
your way out of a sterile maze, ignoring the fact that if the researcher who design the maze were to
be parachuted into the jungles of Borneo, he or she would be dead of starvation in a week”. John

Maxwell Coetzee, The Lives of Animals (Nueva Jersey: Princeton University Press, 1999), 62.

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 109



ErNEsTO CABRERA GARCIA

la agencia de los animales no humanos. M4s alld del hecho de que éstos
efectivamente se mueven en el mundo, interactiian de forma compleja y
exhiben capacidades extraordinarias en sus actos (desde el disefio y uso de
herramientas por los cuervos' hasta la organizacién social de las hormi-
gas),"” la validacién de su agencia depende de su adecuacién a un modelo
de la agencia humana, es decir, no se les reconoce como agentes por lo
que evidentemente hacen, sino por la posibilidad de que sus actos puedan
ser explicados en los términos de la autonomia y la intencionalidad de los
actos llevados a cabo por los humanos. Si esto no fuera posible, genera-
riamos alguna situacién desfavorable: ya sea que rechacemos la agencia de
los animales no humanos, porque en lugar de pensamiento sélo encon-

1

trarfamos “condicionamiento y reacciones tipicas de la especie”,' o que

clausuremos la posibilidad de comprenderla, porque los pensamientos
propios de los no humanos parecen radicalmente inaccesibles para los
humanos.”

Desde esta perspectiva, parece que tendriamos que elegir entre tres al-
ternativas igualmente problemadticas. En primer lugar, el antropomorfismo:

comprender la agencia de los animales no humanos bajo la forma humana.

Sobre las elevadas capacidades mentales, sociales y técnicas de esta especie, puede verse: John Mar-
zluff y Tony Angell, Gifis of the Crow. How Perception, Emotion, and Thought Allow Smart Birds to
Behave Like Humans (Nueva York: Atria, 2013).

Pese a ser un libro en cierta medida desactualizado y tener quizd un valor mds literario que cientifi-
co, puede verse al respecto: Maurice Maeterlinck, La vida de las hormigas (México: Ariel, 2020).
Esta postura vendria de la critica de Wynne a la etologia cognitiva contempordnea, cuyo “menta-
lismo del relato psicoldgico popular” (mentalistic folk-psychological account) contradice una con-
cepcidn restrictiva de la objetividad de la ciencia moderna. Véase Clive D. L. Wynne, “What Are
Animals? Why Anthropomorphism Is Still Not a Scientific Approach to Behavior”, Comparative
Cognition & Behavior Reviews 2, nim. 1 (2007) 132-134.

Esta postura proviene del conocido ensayo de Nagel sobre la imposibilidad de penetrar en la mente
de un murciélago. Thomas Nagel, “What Is It Like to Be a Bat?”, 7he Philosophical Review 83, ntim.
4 (octubre de 1974) 435-450.

110 / Revista de Filosofia - ao 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA AGENCIA DE LOS ANIMALES NO HUMANOS. UN MAPA DE LA CUESTION

En segundo, la antroponegacion:'® descartar en los animales no humanos
la capacidad de la agencia por considerar que no cumplen con los requisi-
tos humanamente necesarios para ello. Y, en tercero, la antropolimitacion:
renunciar a la posibilidad de comprender su agencia por la incapacidad
humana de saber con exactitud qué pasa por su mente (como si pudiéramos
saberlo acerca de otras personas humanas). Si es asi, sélo la primera opcién
permitirfa reconocer y tratar de dar cuenta de la agencia animal, pues la
segunda tnicamente explica los actos mecdnicamente a partir de causas
fisicas o ambientales, y la tercera tendria que suspender el juicio ante la
dificultad de atrapar en un lenguaje humano los procesos mentales que
componen la agencia de los animales no humanos.

El problema radica en que la eleccién del camino antropomérfico suele
desacreditarse desde dos polos. Hay quienes no estin dispuestos a ceder ni
a compartir el privilegio humano de la agencia, esto es, la prerrogativa de
la accién auténoma o determinada por un proceso mental; quizd porque
ello implicarfa renunciar a la opinién tradicional de que nuestra especie
tiene una condicién especial en el mundo y legitimamente puede instru-
mentalizar a las otras para sus propios fines. En el polo opuesto, hay otros
que ven un riesgo en el reconocimiento de una agencia de tipo humano
en las demds especies no humanas, porque presuntamente anularia la al-
teridad en la que, al parecer, deberfa fundarse el respeto por estas tltimas.
Estas posturas contra el antropomorfismo terminarfan por avalar alguna
de las alternativas restantes: la que rechaza hablar de agencia como un

atributo de los animales no humanos, la antroponegacién, y la que senala

El érmino anthropodenial fue acuiiado por el primatélogo Frans de Waal como réplica a la acusa-
cién de antropomorfismo para referirse al rechazo a priori de que otros animales posean cualidades
supuestamente exclusivas de los humanos (o que éstos no posean cualidades supuestamente tipicas
de aquéllos). Frans de Waal, “Anthropomorphism and Anthropodenial: Consistency in our Thin-
king About Humans and Other Animals”, Philosophical Topics 27, ntim. 1 (primavera de 1999):
255-280.

Revista de Filosofia - ano 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 111



ErNEsTO CABRERA GARCIA

que, aunque pueden compartirla, debemos dar cuenta de ella sin apelar a
sus procesos mentales, la antropolimitacién.

En este sentido, para reconocer y abordar la agencia de los animales
no humanos serfa necesario tomar uno de dos caminos. Zertium non
datur. Una opcidn serfa reconsiderar la alternativa antropomorfista, esto
es configurar de manera critica o0 metédica una perspectiva que permita
explicar el comportamiento de los animales no humanos por medio de
categorfas que se creen exclusivamente humanas.”” Esta alternativa ha
generado un campo fértil de investigacién, el de la etologia cognitiva,
que ha permitido redescribir con rigurosidad cientifica las conductas de
algunos animales no humanos en términos, por ejemplo, de moralidad o
de politica.’® Mientras, otra opcién, mds radical, seria abandonar el con-
cepto y la teoria que parecen haberse estandarizado en cuanto a la agen-

cia misma en favor de un punto de vista descentrado del humano." Esta

Esto lo han hecho, por ejemplo: David B. Morton, Gordon M. Burghardt y Jane A Smith, “Section
MI. Critical Anthropomorphism, Animal Suffering, and the Ecological Context”, 7he Hastings Cen-
ter Report 20, nim. 3 (mayo-junio de 1990): 13-19; Gordon M. Burghardt, “Cognitive Ethology
and Ciritical Anthropomorphism: A Snake with Two Heads and Hognose Snakes that Play Dead”,
en Cognitive Ethology: The Minds of Other Animals: Essays in Honor of Donald R. Griffin, ed. C. A.
Ristau, 53-90. (Nueva Jersey: Lawrence Erlbaum Associates, 1991); Carl Safina, Mentes maravillo-
sas. Lo que piensan y sienten los animales (Barcelona: Galaxia Gutemberg, 2017); Grandin y Johnson,
El lenguaje de los animales, entre otros.

'8 Mark Bekoff y Jessica Pierce, Wild Justice. The Moral Life of Animals (Chicago: The University of
Chicago Press, 2009); y Frans de Waal, Chimpanzee Politics. Power and Sex Among Apes (Baltimore
y Londres: The Johns Hopkins University Press, 1982).

Esto se harfa, por ejemplo, mediante la adopcién de un punto de vista contrapuesto al estandari-
zado. Si el concepto y la teorfa dominantes de la agencia parten de una perspectiva (a) mentalista,
acerca de la prioridad de los estados mentales sobre los actos fisicos; (b) idealista, sobre la deter-
minacién de los actos por medio del pensamiento; y (c) atomista, sobre la correlacién individual
de los elementos de la agencia; un concepto y una teoria alternativas podrfan desarrollarse desde
una perspectiva (a) empirista, que anteponga la consideracion de los actos mismos (humanos y no
humanos) constatables; (b) materialista, que considere los actos a la luz de las condiciones reales,
ambientales o ecoldgicas, en donde se ejecutan; y (c) holista, que reconozca el sentido de los actos

dentro del contexto “social” en el que se realizan. Asi, la agencia podrfa entenderse politicamente

112 / Revista de Filosofia - afio 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA AGENCIA DE LOS ANIMALES NO HUMANOS. UN MAPA DE LA CUESTION

segunda alternativa es sugerida por la aplicacién “ecolégica” de la nueva
“ontologia orientada a objetos”, que ha emprendido el trabajo de rehabi-
litar lo real como una red infinita de objetos extranos, independientes e
irreductibles que interactdan entre si, mds alld de la “correlacién” con la
percepcidn o la voluntad de uno (y s6lo uno) que hasta ahora ha creido
en su primacia o su centralidad.”

Por supuesto, estas alternativas no son completamente novedosas, tie-
nen sus raices en sendos desarrollos teéricos que han marcado el pensa-
miento contempordneo: la teorfa de la evolucién y el deconstruccionis-
mo filoséfico. Como veremos enseguida, la primera permite sustentar
el enfoque antropoformista, para explicar la agencia de los animales no
humanos a la luz de la de los humanos, por lo menos, en la medida en
que se pueden establecer continuidades evolutivas relevantes; el segundo,
en cambio, conduce a la adopcién de un punto de vista descentrado, que

toma al humano como un agente mds y no como el modelo de agencia.

(en el sentido de polis, no de politica de partidos) como la accién efectiva mediante la que un ente,
a partir de ciertas condiciones materiales, interviene en una determinada situacién que comparte
con otros. En este caso, la pregunta no serfa sobre las acciones mismas que pueden evidenciarse, sino
sobre la forma en que impactan (para bien o para mal) en una situacién concreta. Este punto de
vista no antropocéntrico quizd permitirfa abordar por igual la agencia tanto de los humanos como
de los no humanos.

Esto es posible, por ejemplo, a partir de Timothy Morton, 7he Ecological Thought (Cambridge: Har-
vard University Press, 2010). Con todo, en relacién a la alternativa sugerida, es interesante observar
que un trabajo mds reciente parece abrirle la puerta al antropomorfismo, pues interpreta la base
de una solidaridad simbiética de todos los seres como un elemento compartido de “tipo-humano”
(Humankind). Timothy Morton, Humankind. Solidarity with Nonhuman People (Brooklyn: Verso,
2017).

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 113



ErNEsTO CABRERA GARCIA

Dos vias contemporaneas para reconocer y dar
cuenta de la agencia de los animales no humanos

Qu'en savons-nous? Outre qu’il est fort admissible qu’il y
ait en dautres étres une intelligence d’une autre nature que
la nétre, er qui produise des effets trés différents sans étre
inférieurs, sommes-nous, tout en ne sortant pas de notre
petite paroisse humaine, si bons juges de choses de U'esprir?

MAURICE MAETERLINCK, La vie des abeilles

El intento de reconocer y dar cuenta de la agencia de los animales no huma-
nos, en primera instancia, exige la disolucién de la supuesta dicotomia esta-
blecida entre humanos y animales. Precisamente, la teorfa de la evolucién y
el deconstruccionismo han mostrado, por diferentes medios y con distintos
propositos, el cardcter artificial de esa dicotomia. En relacién con el tema de
la agencia, la distincién humanos-animales ha servido ideolégicamente para
reservarla como un privilegio de los primeros, cuyos actos adquieren una
relevancia especial, pero también para legitimar la cosificacién y la subor-
dinacién de los segundos. De ahi que el cuestionamiento de la dicotomia
entre ambos, y de la jerarquia que sustenta, abra la posibilidad de reconocer
la agencia de los animales no humanos.

Por un lado, el contraste absoluto entre humanos y animales ha sido
impugnado por el paradigma contemporineo de las investigaciones
bioldgicas que se remonta a los trabajos sobre la evolucién de Charles
Darwin.?! Aqui la relacién entre los animales no humanos y los humanos

se concibe en el marco de un mismo proceso de despliegue arborescente

Como se sabe, esto no se inicié propiamente con su primera obra On the Origin of Species (1859),
sino con sus trabajos posteriores: Charles Darwin, 7he Descent of Man, and Selection in Relation to
Sex (Londres: John Murray, 1871); y The Expression of Emotions in Man and Animals (Londres: John
Murray, 1872).

114 / Revista de Filosofia - ao 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA AGENCIA DE LOS ANIMALES NO HUMANOS. UN MAPA DE LA CUESTION

(no lineal) de la vida en el planeta, en donde los humanos aparecen sélo
como una especie animal entre otras. Biolégicamente, los humanos son

animales:?

no “provienen” de los primates, soz primates de la familia
de los grandes simios (gorilas, chimpancés, bonobos, orangutanes) que
s6lo se distinguen por el tamafio de su neocorteza cerebral y su ma-
yor capacidad mental (para bien o para mal). Por supuesto, el uso de
esta diferencia para justificar una dicotomia absoluta es tan arbitrario
como usar de estdndar la visién infrarroja, la comunicacién sismica o
la ecolocalizacién que distinguen a otros animales. Es cierto que entre
los animales no humanos y los humanos hay diferencias, pero también
hay semejanzas importantes a nivel fisiolégico, anatémico, neurolégico
o hasta psicoldgico. Esto se debe al hecho evolutivo de que nada surge ex
nihilo, deviene dentro de un largo proceso, por lo que todo aquello que
consideramos exclusivo del humano no puede haber nacido con él, sino
que es resultado de modificaciones de algo que ya estaba y atn estd en
otras especies. De ahi que la capacidad mental de la que depende la agen-
cia, segtin la concepcién estdndar, pueda no ser exclusiva del humano,
sino que también debe estar presente, de algiin modo y en cierto grado,
en otros animales no humanos.

La pregunta por la agencia de los animales no humanos puede tratar
de responderse a partir de una interpretacién humana. Esto porque los
humanos ya no son entendidos como seres esencialmente distintos, sino
como una especie animal que comparte algunas cosas importantes con
otras.” De tal modo, la objecién en contra del antropomorfismo en la

concepcién y la explicaciéon de la agencia de los animales no humanos

Sobre la historia de este animal que no quiere serlo, vedse: Melanie Challenger, How to Be Animal:
A New History of What it Means to be Human (Nueva York: Penguin Books, 2021).

Con mirada darwiniana, se pueden distinguir tres tipos de rasgos que tienen continuidad entre
los humanos y otros animales: 1) universales, comunes a todas las especies por su importancia

para la supervivencia y la reproduccién (la capacidad de sentir dolor y de huir de la fuente que lo

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 1 15



ErNEsTO CABRERA GARCIA

podria atemperarse por la evidencia de continuidades evolutivas entre
éstos y los humanos.? Ciertamente, los procesos mentales que acompa-
flan sus acciones no parecen verificables, pero si ha sido posible obtener
informacién del escaneo de sus sistemas nerviosos o del andlisis constante
de la légica de su conducta para tratar de comprenderlos.” Por supuesto,
no todos los procesos mentales ni todas las especies pueden interpretarse
del mismo modo, esto dependerd de la evidencia y el conocimiento en
cada caso, pero en todos ellos la antropomorfizacién deja de ser un limi-
te infranqueable o una prohibicién para convertirse en una posibilidad
abierta o una hipétesis viable.

Por otro lado, el binarismo humano-animal también ha sido cuestio-
nado por una forma radical de critica filoséfica deconstruccionista que se
remonta al pensamiento de Jacques Derrida.”® Senala que este binarismo
construye de forma abstracta una visién esencialista del “Humano” y del
“Animal” que no sélo configura una jerarquia entre ambos, sino que mi-
nimiza las diferencias reales dentro de cada conjunto y, por ende, restrin-

ge las posibilidades de comprender y de ejercer sus singularidades. Con

produce); 2) homolégicas, comunes a las especies que se han desarrollado a partir de un antepasado
inmediato (la capacidad de enganar que comparten algunos primates); y 3) analdgicas, compartidas
por las especies formadas por las mismas presiones selectivas (la capacidad de idear y operar una
estrategia que muestran los perros). Cfr. Roberto Marchesini, Beyond Anthropocentrism: Thoughts for
a Post-Human Philosophy (Mildn: Mimesis International, 2018).

En este sentido De Waal contrapuso al concepto de antropomorfismo el de antroponegacion (an-
thropodenial), para sefialar que el rechazo tajante a atribuir caracteristicas humanas a animales de
otras especies, en realidad, es ciego al hecho de que ambos pueden compartir ciertas caracteristicas
fundamentales. Frans de Waal, “Are We in Anthropodenial?”, Discover 18, nim 7 (1997): 50-53.
Este argumento se desarrolla en: Safina, Mentes maravillosas, 40-45.

Como se sabe, la practica de la deconstruccién derridiana estd influida por Heidegger; sin embargo,
éste preservé el binarismo humano-animal que Derrida tratd de desmantelar. Heidegger, en su
critica al “biologicismo” y la metafisica que le subyace, se esforzé por diferenciar al humano del
“animal”. Jacques Derrida, 7he Animal thar Therefore  am (Nueva York: Fordham University Press,
2008); y Martin Heidegger, Carza sobre el humanismo (Madrid: Alianza, 2000).

116 / Revista de Filosofia - ao 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA AGENCIA DE LOS ANIMALES NO HUMANOS. UN MAPA DE LA CUESTION

ello, por supuesto, no sélo va mds alld del binarismo tradicional, sino
también del monismo que se intenta imponer sobre una amplia multi-
plicidad de seres vivientes mediante “la palabra-animal” (/‘animor).” El
concepto animal aparece como herramienta de una légica de la repre-
sentacién que remplaza la multiplicidad real, activa y cambiante, por
una abstraccién manejable por el pensamiento y dominable mediante
la accién.

Asi, la pregunta por la agencia tendria que descentrarse tanto del Hu-
mano como del Animal, pues ambos son construcciones que opacan a
la multiplicidad de agentes con sus modos de actuar irreductibles. Si
queremos comprender la agencia de los demds animales tendriamos que
abandonar las palabras mediante las cuales los designamos habitualmen-
te 0, en caso extremo, cualquier palabra que rompa la conexién inmedia-
ta con ellos individualmente.?® De tal modo, no sélo el humano deja de
ser el modelo de la agencia, sino que quizd deberfamos prescindir de un
modelo mediante el cual intentamos subsumir la multiplicidad. Lo que
existe es una multiplicidad de seres vivientes, no la unidad construida
por la palabra-animal; por ello la agencia no se puede tratar de vincular

con este constructo, sino con las maneras diferentes en que se manifiesta.

Senala Derrida sobre este concepto: “Neither a species nor a gender nor an individual, it is an irre-
ducible living multiplicity of mortals, and rather than a double clone or a portmanteau word, a sort
of monstrous hybrid, a chimera waiting to be put to death by its Bellerophon”, Derrida, 7he Animal
that Therefore I am, 41.

Esto parece sugerir Costello-Coetzee como alternativa tanto al racionalismo filoséfico como a la
poesia que no termina por conectarse los animales de los que pretende hablar. Después de reconocer
el esfuerzo de Ted Hughes por “habitar” el cuerpo de un jaguar a través de un poema, en contraste
con un poema de Rilke en donde se habla de una pantera para referirse metaféricamente a un hu-
mano, Costello senala sus limitaciones: “when we divert the current of feelings that flows between
ourself and the animal into words, we abstract it forever from the animal”. Coetzee, The Lives of

Animals, 51.

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 117



ErnEsTo CABRERA GARCIA

Mids alld de la posible tensién entre ambas alternativas, lo importante
aqui es que la continuidad biolégica evolucionista y la pluralidad fe-
nomenoldgica deconstruccionista constituyen dos via contempordneas
para abordar la cuestién de la agencia de los animales no humanos. Pese
a la clara disparidad de sus métodos, planteamientos y objetivos, am-
bas empresas intelectuales han contribuido a la reivindicacién de lo(s)
animal(es) frente a la hegemonia del conjunto de actitudes, saberes y
précticas que tienden a anular su agencia. De diferente modo, las dos
perspectivas permiten sefialar alguna “afinidad” entre la(s) agencia(s) de
los humanos y los demds animales: una al sugerir su vinculacién y otra
al permitir su proliferacién. En tltima instancia, lo que esto nos ayuda a
entender es que la agencia se inserta entre complejos procesos evolutivos,
compartidos por los animales no humanos y los humanos, pero también
detrds de una identidad histéricamente impuesta sobre los primeros para
exaltar #na determinada imagen de los segundos.

Silos animales no son aquellos seres no humanos sin los atributos que,
seglin creemos, hacen especiales a los humanos, ;quiénes son? Antropo-
formizar o no antropoformizar, ésa es la cuestién. ;Es correcto, de qué
manera, en qué medida, en qué casos y en relacién con cudles animales
no humanos podemos tratar de reconocer agencia(s) semejantes a la(s) de
los humanos? La respuesta a estas cuestiones tiene que estar respalda-
da por investigaciones delimitadas acerca de especies, grupos y hasta
de individuos particulares, pues se sabe que no todos perciben niacttian de
forma idéntica; se relacionan con su medio de maneras diferentes y hasta
poseen personalidades singulares. El hecho es que, desde hace un par de
décadas, esta clase de investigaciones ha provocado una auténtica revo-
lucién, cuyos alcances todavia no se vislumbran del todo. Entretanto,
lo més prudente es reconocer que, al margen de su interpretacidn, la(s)
agencia(s) constituye(n) un atributo fundamental de la existencia tanto

de los animales no humanos como de los humanos.

118 / Revista de Filosofia - ao 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA AGENCIA DE LOS ANIMALES NO HUMANOS. UN MAPA DE LA CUESTION

La relevancia de la cuestion de la agencia de los
animales no humanos

Die Stunde, wo ibr sagt: "Was liegt an meinem Mitleiden!
Ist nicht Mitleid das Kreuz, an das Der genagelt wird,
der die Menschen liebt? Aber mein Mitleiden ist keine
Kreuzigung.

FriepricH NietzscHE, Also sprach Zarathustra

En primera instancia, el reconocimiento de la agencia de los animales no
humanos es relevante para contrarrestar dos tendencias ordinarias: una
magquinal y otra sentimental. Primero, la mds clara, hay una tendencia
popular (heredera de una histérica) a negar la agencia de los animales no
humanos mediante nociones deterministas, mecanicistas o conductistas,
pues éstas coinciden en que ellos se mueven en el mundo s6lo como seres
instintivos, gobernados por algun principio biolégico o condicionados
por los estimulos de su medio.”” Esta corriente anula o, cuando menos,
menosprecia su capacidad de tener procesos mentales que dirijan sus
acciones como sujetos (contra la nocién estdindar de la agencia); pero

también la delimitacién de su existencia dentro de una esfera de pura

La raiz de esta tendencia se puede remontar, por lo menos, a la teorfa cartesiana de los animales-m3-
quinas. En la quinta parte de su Discurso del mérodo (1637), Descartes traté de mostrar que los
animales “no obran por conocimiento, sino s6lo por la disposicién de sus 6rganos”. René Descartes,
Discurso del mérodo | Meditaciones metafisicas (Madrid: Austral, 2002), 88. Otra versién mds reciente
de una explicacién mecanicista de la conducta de los animales no humanos, basada en el condicio-
namiento y la asociacién estimulo-respuesta, fue desarrollada en el siglo xx por John B. Watson,
“Psychology as the Behaviorist Views It”, Psychological Review 20, ntim. 2 (1913): 158-177.

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 119



ErNEsTO CABRERA GARCIA

exterioridad fuera de los margenes de lo humano (contra la nocién des-
centrada de la agencia). En segundo término, hay una propensién alter-
nativa a enfatizar su capacidad subjetiva de experimentar dolor, miedo o
frustracidn, esto es, la dimensién de la sintiencia relacionada con el su-
frimiento, pues ésta termina por convertirlos en pacientes morales, con
el interés meramente negativo de no padecer adversidades.*® Esta ten-
dencia subraya la arista mds lamentable de los procesos mentales que se
les reconocen; nuestro deber principal pareceria ser tenerles compasién,
protegerlos del maltrato y la desgracia.” En ambos casos, los animales no
humanos son despojados de su agencia para ser convertidos en autéma-
tas o en victimas indefensas.

Ambas perspectivas conllevan serias dificultades teéricas y practicas.
La descripcién puramente “maquinal” de los animales no humanos ha
respondido histéricamente al estindar de objetividad de la ciencia mo-
derna, cuya pretension explicativa estd ligada al proyecto de predecir y
controlar los fenémenos (scientia propter potentiam). Este enfoque ha
suprimido la posibilidad de “especular” sobre sus estados mentales o de

reconocer la multiplicidad aleatoria de sus actos; pero también ha indu-

Esta tendencia es mds antigua, pero se suele remitir a la ética utilitarista de Jeremy Bentham, donde
argumenta en favor de la sintiencia como criterio de consideracién ética de los animales: “The ques-
tion is not Can they reason? or Can they talk? but Can they suffer?”. Jeremy Bentham, An Introduction
to the Principles of Morals and Legislation (Londres: T. Payne and Son, 1789), 308. Su recuperacién
intelectual e impulso contempordneo se debe, sobre todo, a Peter Singer, Liberacion animal (Ma-
drid: Taurus, 2018), 23-25.

La forma mds consistente con este punto de vista es expuesta por Faria: “Dado que, al contrario de
lo que mucha gente piensa, la vida de los animales salvajes dista de ser idilica (los animales salvajes
sufren multiples dafios en la naturaleza, de una forma sistemdtica, que les causan gran sufrimiento y
muertes violentas por depredacién, enfermedades, inanicién, condiciones climatoldgicas extremas,
etc.), debemos intervenir para prevenir o aliviar el sufrimiento de los animales salvajes siempre que
podamos, tal y como lo hacemos cuando estén en juego seres humanos”. Catia Faria, “Muerte entre
las flores: el conflicto entre el ecologismo y la defensa de los animales no humanos”, Viento Sur 125
(noviembre de 2012): 73.

120 / Revista de Filosofia - ao 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA AGENCIA DE LOS ANIMALES NO HUMANOS. UN MAPA DE LA CUESTION

cido la crueldad o, como minimo, la indiferencia hacia sus vidas fisicas,
porque se perciben como pura exterioridad material. Se les convierte en
cosas, en la medida en que se menosprecia su capacidad de tener pensa-
mientos o procesos mentales, o bien se les segrega como alteridad nega-
tiva, en tanto que se les sitda en una esfera de contraste con los sujetos
humanos; pueden utilizarse sin plantear con seriedad algin dilema ético.
El intento moderno de comprender de manera presuntamente objetiva a
los animales no humanos ha terminado por reducirlos a objetos subordi-
nados a los sujetos humanos.

Por el contrario, la descripcién “sentimental” pone al centro la capa-
cidad subjetiva de experimentar el mundo (de tener conciencia, senti-
mientos y emociones) que los animales no humanos comparten con los
humanos. Esta redescripcién no solamente ha sido avalada por recien-
tes investigaciones cientificas,” sino que su adopcién en el discurso de
ciertos activistas es una respuesta comprensible ante la creciente explo-
tacién de los animales no humanos (decenas de miles de millones de
vacas, cerdos, pollos y ovejas que se sacrifican cada afio para alimentar
las ganancias de una industria; y otros tantos miles de pdjaros, tortugas,
reptiles, monos y felinos que se trafican también con fines econémicos).
No obstante, este discurso ha generado una visién unilateral en cuanto
a quiénes son o el tipo de interacciones que deberfamos propiciar con
ellos, sobre todo a través de una postura bienestarista sobre que basta
con evitar causarles un sufrimiento innecesario. Al enfatizar su capacidad
de sufrir en un contexto histérico de explotacion, crueldad y dafio sis-
temdticos, se recalca también su cardcter de victimas y se pierde de vista

el hecho de que en su vida no sélo importa estar exentos de dolor y de

Al respecto, puede consultarse la llamada “Declaracién de Cambridge sobre la conciencia animal”,
redactada por Philip Low a partir del trabajo de un grupo importante de neurocientificos. Philip
Low, 7he Cﬂmbridge Declaration on Consciousness. Proceeding: pft/%’ Francis Crick Memorial Confe—
rence, Churchill College (Cambridge: Cambridge University, 2012).

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 121



ErNEsTO CABRERA GARCIA

angustia, sino tener la posibilidad de prosperar en el mundo conforme a
su propia naturaleza.

Frente a este panorama, una alternativa por el reconocimiento de la
agencia de los animales no humanos (en una u otra de sus versiones) per-
mite abrir otros horizontes para la comprensién y la interaccién practica.
Un enfoque basado en la agencia parte del reconocimiento de que los
animales no humanos no son autématas que sélo responden instintiva-
mente a estimulos externos, impulsos bioldgicos o condicionamientos
ambientales, pero también que son mucho mds que vidas dolientes en
busca de satisfacciéon en placeres simples (reproduccién, alimentacién,
comodidad). Este enfoque permitirfa poner de manifiesto las posibilida-
des mds complejas de su autonomia, de sus expectativas positivas de flo-
recimiento, interaccién social e intervencién en el mundo.?® La agencia
de los animales no humanos se despliega en medio de un hdbitat propio,
en la convivencia natural con otros individuos de su misma especie, en
el juego o hasta en la competencia (muchas veces mortal); en cambio, se
inhibe en el confinamiento, la domesticacidn, el trabajo y la indefensién.
Esto es asi porque sdlo en unas situaciones pueden mantener su auto-
nomia. Por supuesto, no se trata de romantizar la vida silvestre, sino de
apuntar que, pese a los peligros y amenazas que conlleva esta situacién,
no se compara, bajo el criterio de la agencia, con la dominacién sistem4-
tica a la que estdn sometidos en la vida civilizada moderna.

Desde esta perspectiva, se podria condenar la indiferencia ante la si-
tuacién en la cual hemos colocado a los animales no humanos, pero no

para afirmar que deberfamos concentrarnos en su proteccion o cuidado.

En esta linea, sobre la “agentividad” de los animales, Pelluchon sefialé: “Como éstos tienen la
capacidad de expresar sus necesidades bésicas y las preferencias que han conformado su historia
individual, no son meros objetos de nuestra proteccién, sino sujetos morales, y deberfa tenerse en
cuenta lo que ellos quieren comunicar”. Corine Pelluchon, Manifiesto animalista. Politizar la causa
animal (Barcelona: Reservoir Books, 2018), 17.

122 / Revista de Filosofia - ao 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA AGENCIA DE LOS ANIMALES NO HUMANOS. UN MAPA DE LA CUESTION

Una ética que ponga su mirada en la agencia tendria que buscar la op-
timizacién, la reforma o la abolicién de las situaciones generadas por la
accién humana que socavan la capacidad de actuar propia de las distintas
especies de animales no humanos (la frecuente monotonia impuesta en
el cautiverio, su exposicién a escenarios artificiales de lucha involuntaria,
su comercializacién como mercancias, su explotacién industrializada).?
En dltima instancia, el reconocimiento de la agencia de los animales no
humanos conduce a distanciarse del ideal moral de igualdad, en favor
de un principio material de equidad; mientras el primero enfatiza la no
discriminacién o la consideracién universal de sus intereses, el segundo
se concentra en identificar su particularidad y la diversidad de situacio-
nes concretas en las que se persigan efectivamente. Se trataria de que los
animales no humanos tengan la oportunidad de ser tales, fuera de las
situaciones de dominio a las que han sido sometidos sistematicamente.
Replantear una ética obliga a remplazar los principios tradicionales que,
de algin modo, han tratado de pautar la relacién entre los humanos y los
animales no humanos. En particular, el reconocimiento de la agencia en la
interaccién no apela a la razén ni a la compasion, sino a la solidaridad.
La racionalidad ética conlleva la subsuncién de los sujetos concretos a

normas abstractas, que terminan por uniformar los deberes hacia quienes

Quizd esta postura se pueda relacionar con la aplicacién del “enfoque de las capacidades” de Martha
Nussbaum al problema de la injusticia y el dafio contra los animales. Nussbaum plantea lo siguiente
en contra de aquellos que menosprecian las vidas de los animales, pero también de los que sélo se
concentran en los aspectos relacionados con su sensibilidad: “Pain is very important, and one of the
great sources of injustice and harm in animal lives. But it is not the only thing. Animals also need
social interactions, often with a large group of fellow species members. They need plenty of room
to move around. They need play and stimulation. We should certainly prevent non-beneficial pain,
but we should also think about the other aspects of a flourishing animal life. We would not opt for
a pain-free life if it meant forfeiting love, friendship, activity, and other things we have reason to
care about. Animals are equally plural in their concerns”. Martha C. Nussbaum, Justice for Animals.

Our Collective Responsability (Nueva York: Simon and Schuster, 2022), xx1v-xxv.

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 123



ErNEsTO CABRERA GARCIA

se consideran moralmente relevantes; mientras la ética de la compasién
suele restringirse a la supresién de la crueldad o el dolor “innecesario”. La
solidaridad, en cambio, es un principio simétrico que toma en cuenta, en
la pluralidad de relaciones y la particularidad de los sujetos implicados, las
posibilidades de colaboracién para promover la agencia conjunta de los
otros.” Una relacién ética orientada por este criterio requiere simbiosis,
no explotacién; cooperacion, no subordinacién; compaferismo, no mas-

cotismo; rewilding, no cautiverio.

Obstaculos tradicionales para el reconocimiento de
la agencia de los animales no humanos

So einem occidentalischen, judaisirten Thierverichter
und Vernunftidolater mufS man in Erinnerung bringen,
dafS, wie Er von seiner Mutter, so auch der Hund von der
seinigen gesiugt worden ist.

ARTHUR SCHOPENHAUER, Uber die Grundlage der Moral

Una de las principales dificultades para el reconocimiento de la agencia
de los animales no humanos es que ésta suele identificarse como criterio
bésico de la dicotomia jerdrquica humano-animal. Ordinariamente, la
agencia se considera una prerrogativa distintiva del humano, se le atribu-

ye a éste una posicion extraordinaria en su relacién consigo mismo y con

»  Una perspectiva ontoldgica y ética cercana a esta consideracion puede verse en Jorge Riechmann,
Simbioética. Homo sapiens en el entramado de la vida (Madrid: Plaza y Valdés, 2022). Asimismo,
Morton expone la perspectiva de una especie de comunismo ontolégico basado en que todos los
humanos y no humanos somos un nodo dentro de la interrelacién de la biésfera, que ¢l denomina

“lo simbidtico real”. Cfr: Morton, Humankind.

124 / Revista de Filosofia - ao 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA AGENCIA DE LOS ANIMALES NO HUMANOS. UN MAPA DE LA CUESTION

la totalidad de lo no humano (tanto natural como divino). En cambio,
el comportamiento de los animales no humanos suele reducirse a la pura
exterioridad o la simple sensibilidad, lo cual implica restarles agencia y,
en consecuencia, considerarlos poco mds o menos que cosas en el mun-
do. En este sentido, la negativa al reconocimiento de la agencia en los
demds animales se asocia con el dogma de la excepcionalidad humana y
con la actitud fandtica del “chauvinismo humano”,*® es decir, la creencia
en que hay algo en el humano que lo hace radicalmente distinto de todos
los demds seres no humanos y la desmesurada exaltacién de aquello que
en apariencia lo hace especial.

La tendencia a excluir a los demds animales del privilegio humano de
la agencia se remonta al influjo de dos fuentes histéricas que han opera-
do abierta o subrepticiamente en el pensamiento moderno. Una inter-
pretacién antropocéntrica de la doctrina judeo-cristiana y una vertiente
especista del racionalismo ilustrado han contribuido a la legitimacién de
distintas formas de dominio sobre los animales no humanos. En otros
términos, un antropocentrismo sacralizado y un especismo racionalista
posibilitaron la justificacién ideoldgica de la dicotomia jerdrquica entre
humanos y animales no humanos que ha dado lugar a la instituciona-
lizacién de diversos modos de explotacién contra los segundos. Cierta-
mente, dichas fuentes han perdido credibilidad intelectual (cientifica),
pero suelen mantenerse en la cosmovisién popular y, mds atin, se hallan
sedimentadas en los dispositivos que impulsaron histéricamente.

Por un lado, la exaltacién del humano y la infravaloracién de los ani-

males no humanos en las sociedades modernas pueden entenderse por

En palabras de Regan: “El chauvinismo humano, como todas las formas de chauvinismo, entrafia
una negacién o incapacidad de reconocer que aquellas caracteristicas que a uno le parecen mds
importantes o admirables en uno mismo o en los miembros del grupo al que pertenece también las
poseen otros individuos o miembros de otro grupo”. Tom Regan, En defensa de los derechos de los
animales (México: Fondo de Cultura Econémica, Instituto de Investigaciones Filosoficas/1ir-unam,

2016), 56.

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 125



ErNEsTO CABRERA GARCIA

una vertiente dominante del pensamiento judeo-cristiano. Se remite a
una interpretacién del mensaje biblico que le reserva al humano una
indole extraordinaria como criatura hecha a “imagen y semejanza” de su
creador y una posicién especial como sefior del mundo (ez humiliter ser-
viebant et superbe dominabantur).’’ En el plano ideoldgico, dicha fuente
se vincula con la validacién del estatus de “propiedad” (dominium) que,
desde los albores de la modernidad, se terminé por imponer sobre la tie-
rra, sus frutos, los animales no humanos y, lo que resulta mds revelador
del significado de este estatus, los esclavos humanos. Ese estatus se puede
rastrear en el derecho romano antiguo; sin embargo, su forma moderna
no se apoyé en un discurso juridico, sino en uno teolégico.*® Contra lo
que podria pensarse, su adaptacién a las relaciones capitalistas de pro-
duccién no anulé esa dimensién teoldgica, mds bien la ha mundanizado

en su fetichizacién como mercancias.

Se lee en el libro del Génesis (1:26-28, versién Reina-Valera): “Entonces dijo Dios: Hagamos al
hombre a nuestra imagen, conforme a nuestra semejanza; y sefioree en los peces del mar, en las
aves de los cielos, en las bestias, en toda la tierra, y en todo animal que se arrastra sobre la tierra. Y
cre6 Dios al hombre a su imagen, a imagen de Dios lo creé; varén y hembra los cred. Y los bendijo
Dios, y les dijo: Fructificad y multiplicaos; llenad la tierra, y sojuzgadla, y sefioread en los peces del
mar, en las aves de los cielos, y en todas las bestias que se mueven sobre la tierra”. En contra, existen
interpretaciones alternativas del mensaje biblico en las cuales se presenta al mundo como creacién
hecha para la contemplacién divina, no para el aprovechamiento humano, a éste como su pastor, no
como su sefior, o a los animales como criaturas de Dios, no como bestias que deben ser dominadas.
Para una discusién teolégica desde el punto de vista cristiano, vedse: Andrew Linzey, Christianity
and the Rights of Animals (Nueva York: Crossroad, 1987).

Una cuestién que suele soslayarse entre los criticos de la teorfa de la propiedad desarrollada por John
Locke en el siglo xvir es que en ella se incluye a los animales no humanos, no sélo a la tierra. Escri-
bi6 Locke: “La tierra, y todo lo que ella contiene, se le dio [por Dios] al hombre para su sustento y
el bienestar suyos. Aunque todos los frutos que esa tierra produce naturalmente y rodos los animales
que en ella se sustentan, pertenecen en comun al género humano en cuanto que son producidos por
la mano espontdnea de la naturaleza, y nadie tiene originalmente un dominio particular en ningu-
no de ellos con exclusién de los demds hombres, ya que se encuentran de ese modo en su estado
natural, sin embargo, al entregarlos para que los hombres se sirvan de ellos, por fuerza tendrd que

haber algtin medio de que cualquier hombre se los apropie o se beneficie de ellos”. John Locke,

126 / Revista de Filosofia - ao 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA AGENCIA DE LOS ANIMALES NO HUMANOS. UN MAPA DE LA CUESTION

Por otro lado, la afirmacién de la dicotomia jerdrquica entre humanos
y animales no humanos también se alimenta de una fuente secular. Hay
una vertiente importante de la filosofia moderna que ha restringido la
consideracién del humano como tnico sujeto auténomo, libre o inde-
pendiente del resto de seres que (presuntamente) estin sometidos a las
determinaciones fisicas u orgdnicas de la “naturaleza”.® Esto se debe a
que, como reflejo de la atribucién de un alma (inmortal) en el pensa-
miento judeo-cristiano, sélo al humano se le atribuye una subjetividad
(sustancial) o una razén (universal) de la cual se desprende el privilegio
de su agencia; mientras los animales no humanos son vistos como pura
objetividad e instinto. En la prdctica, esta fuente permitié legitimar el
despliegue moderno de los dispositivos de experimentacién cientifica
con animales no humanos, cuyas aplicaciones mds ominosas ni siquiera
se imaginan sobre los seres humanos, en quienes si se suele reconocer una
vida mental significativa. Al ser despojados de su autonomia, su indepen-
dencia y su individualidad, los animales no humanos fueron convertidos
en modelos del comportamiento de toda una especie, en objetos (no
sujetos) de prueba o en instrumentos de la investigacién.

Que se mantenga la estructura propietarista y el dispositivo de ex-

perimentacién cientifica con animales no humanos, pese al proceso de

Segundo tratado sobre el gobierno (Madrid: Gredos, 2018), 131-132, §25 (las cursivas son propias).
En ese capitulo, Locke utiliza el ejemplo de la caza, pero no se establecen reservas acerca de ninguna
otra practica. Es cierto que, en su hipétesis del estado de la naturaleza, Locke apela a la razén como
limite para la apropiacién particular de los animales no humanos con fines de subsistencia; sin
embargo, a partir de su teorfa del dinero, ese limite desaparece (147, §48) y abre la puerta para la
apropiacion con fines de explotacién en el que se apoya ese “eterno Treblinka” que ha llegado a ser
la industria moderna de la ganaderfa.

La distincién entre el reino de la libertad humana y el de la necesidad de la naturaleza se rastrea hasta el
dualismo cartesiano mente-cuerpo, cuyo despliegue se da en el dualismo naturaleza-espiritu desarrollado
por la filosoffa del idealismo alemdn y cuya herencia se mantendrd en la separacién decimonénica entre

las Naturwissenschafien y las Geisteswissenschaften.

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 127



ErNEsTO CABRERA GARCIA

secularizacién moderna y el afianzamiento del paradigma evolucionis-
ta, sugiere contradicciones resultado de un desfase histérico. En efecto,
se habla de los animales domésticos como “parte de la familia”, pero
también se identifica a los humanos como sus “duefios” o sus “amos”,
se exige una “tenencia’ responsable, se les comercializa o se les niega
el reconocimiento de derechos.® Asimismo, se les reconocen facultades
cognitivas y emocionales relevantes para la consideracién ética, pero se
hacen omisiones selectivas cuando se les estudia de forma invasiva.*' El
reconocimiento de la agencia de los animales no humanos requiere una
critica radical del discurso de ambas fuentes o, cuando menos, de su asi-
milacién contempordnea. Con todo, la tarea de emancipacién seria més
amplia, pues estd ligada a la abolicién politica de las situaciones reales

que inhiben la agencia.

4 Sobre la relacién contradictoria que mantenemos con las “mascotas”, vedse: Erica Fudge, Pers (Bar-

celona: Paidés, 2014).
4" En un capitulo dedicado al conflicto moral que, tras la irrupcién de la teorfa de la evolucién darwi-
niana, suele plantear la experimentacién con animales no humanos, Herzog se refiere a un cientifico
del siglo xix que describia su actividad experimental de este modo: “El fisidlogo no es un hombre
corriente: es un cientifico, poseido y absorbido por la idea cientifica que persigue. No oye los gritos
de los animales, no ve su sangre derramarse, no ve mds que su idea y no es consciente de nada
excepto de un organismo que le oculta el problema que estd tratando de resolver”. Hal Herzog, Los
amamos, los odiamos y... los comemos. Esa relacién tan especial con los animales (Barcelona: Kairds,
2012), 298.

128 / Revista de Filosofia - ao 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA AGENCIA DE LOS ANIMALES NO HUMANOS. UN MAPA DE LA CUESTION

Referencias

Bekoft, Mark, y Jessica Pierce. Wild Justice. The Moral Life of Animals.
Chicago: The University of Chicago Press, 2009.

Bentham, Jeremy. An Introduction to the Principles of Morals and Legisla-
tion. Londres: T. Payne and Son, 1789.

Bovenkerk, Bernice, y Jozef Keulartz, eds. Animals in Our Midst: The
Challenges of Coexisting with Animals in the Anthropocene. Nueva
York: Springer, 2021.

Burghardt, Gordon M. “Cognitive Ethology and Ciritical Anthropomor-
phism: A Snake with Two Heads and Hognose Snakes that Play
dead.” En Cognitive Ethology: The Minds of Other Animals: Essays
in Honor of Donald R. Griffin, editado por C. A. Ristau, 53-90.
Nueva Jersey: Lawrence Erlbaum Associates, 1991.

Challenger, Melanie. How to Be Animal: A New History of What it Means
to Be Human. Nueva York: Penguin Books, 2021.

Coetzee, John Maxwell. 7he Lives of Animals. Nueva Jersey: Princeton
University Press, 1999.

Darwin, Chatles. 7he Descent of Man, and Selection in Relation to Sex.
Londres: John Murray, 1871.

— . The Expression of Emotions in Man and Animals. Londres: John
Murray, 1872.

Derrida, Jacques. 7he Animal that Therefore I Am. Nueva York: Fordham
University Press, 2008.

Descartes, René. Discurso del método / Meditaciones metafisicas. Madrid:
Austral, 2002.

De Waal, Frans. Chimpanzee Politics. Power and Sex Among Apes. Balti-
more y Londres: The Johns Hopkins University Press, 1982.

— . “Are We in Anthropodenial?” Discover 18, ntim. 7 (1997): 50-
53.

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 129



ErnEsTo CABRERA GARCIA

— . “Anthropomorphism and Anthropodenial: Consistency in our
Thinking About Humans and Other Animals.” Philosophical To-
pics 27, nim. 1 (primavera de 1999): 255-280.

Faria, Catia. “Muerte entre las flores: el conflicto entre el ecologismo y la
defensa de los animales no humanos.” Viento Sur, 125 (noviembre
de 2012): 67-76.

Fudge, Erica. Pets. Barcelona: Paidés, 2014.

Godfrey-Smith, Peter. Other Minds. The Octopus, the Sea, and the Deep
Origins of Consciousness. Nueva York: Farrar, Straus and Giroux,
2017.

Grandin, Temple, y Catherine Johnson. E/ lenguaje de los animales. Una
enriquecedora interpretacion desde el autismo. Barcelona: RBa, 2020.

Heidegger, Martin. Carta sobre el humanismo. Madrid: Alianza, 2000.

Herzog, Hal. Los amamos, los odiamos y... los comemos. Esa relacion tan
especial con los animales. Barcelona: Kairds, 2012.

Kaswan, Parveen, y Akashdeep Roy. “Unearthing Calf Burials among
Asian Elephants Elephas maximus Linnaeus, 1758 (Mammalia:
Proboscidea: Elephantidae) in Northern Bengal, India.” Journal of
Threatened Taxa 16, niim. 2 (febrero de 2024): 24615-24629.

Laumer, Isabelle B., Arif Rahman, Tri Rahmaeti, Ulil Azhari, Her-
mansyah, Sri Suci, Utami Atmoko y Caroline Schuppli. “Active
Self-Treatment of a Facial Wound with a Biologically Active Plant
by a Male Sumatran Orangutan.” Scientific Reports 14, (mayo de
2024).

Linzey, Andrew. Christianity and the Rights of Animals. Nueva York:
Crossroad, 1987.

Locke, John. Segundo tratado sobre el gobierno. Madrid: Gredos, 2018.

Low, Philip. 7he Cambridge Declaration on Consciousness. Proceedings of
the Francis Crick Memorial Conference, Churchill College. Cam-
bridge: Cambridge University, 2012.

130 / Revista de Filosofia - afio 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA AGENCIA DE LOS ANIMALES NO HUMANOS. UN MAPA DE LA CUESTION

Maeterlinck, Maurice. La vida de las hormigas. México: Ariel, 2020.

Marchesini, Roberto. Beyond Anthropocentrism: Thoughts for a Post-Hu-
man Philosophy. Mildn: Mimesis International, 2018.

Marzluff, John, y Tony Angell. Gifts of the Crow. How Perception, Emo-
tion, and Thought Allow Smart Birds to Behave Like Humans. Nue-
va York: Atria, 2013.

McFarland, Sarah, y Ryan Hediger, ed. Animals and Agency. An Interdis-
ciplinary Exploration. Leiden: Brill, 2009.

Morton, David B., Gordon M. Burghardt y Jane A. Smith. “Section III.
Critical Anthropomorphism, Animal Suffering, and the Ecologi-
cal Context.” The Hastings Center Report 20, nim. 3 (mayo-junio
de 1990): 13-19.

Morton, Timothy. 7he Ecological Thought. Cambridge: Harvard Univer-
sity Press, 2010.

— . Humankind. Solidarity with Nonhuman People. Brooklyn: Verso,
2017.

Nagel, Thomas. “What Is It Like to Be a Bat?” 7he Philosophical Review
83, num. 4 (octubre de 1974): 435-450.

Nussbaum, Martha C. Justice for Animals. Our Collective Responsability.
Nueva York: Simon and Schuster, 2022.

Pelluchon, Corine. Manifiesto animalista. Politizar la causa animal. Bar-
celona: Reservoir Books, 2018.

Pepperberg, Irene Maxine. 7he Alex Studies. Cognitive and Communicati-
ve Abilities of Grey Parrots. Cambridge: Harvard University Press,
1999.

Regan, Tom. En defensa de los derechos de los animales. México: Fondo de
Cultura Econédmica/mr-unam, 2016.

Riechmann, Jorge. Simbioética. Homo sapiens en el entramado de la vida.
Madrid: Plaza y Valdés, 2022.

Safina, Carl. Mentes maravillosas. Lo que piensan y sienten los animales.

Barcelona: Galaxia Gutemberg, 2017.

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 131



ErnEsTo CABRERA GARCIA

Schlosser, Markus. “Agency”. En 7he Stanford Encyclopedia of Philosophy,
ed., Edward N. Zalta, California: The Metaphysics Research Lab,
2019. Disponible en linea: https://plato.stanford.edu/archives/
win2019/entries/agency/.

Singer, Peter. Liberacién animal. Madrid: Taurus, 2018.

Spinka, Marek. “Animal Agency, Animal Awareness and Animal wel-
tare.” Animal Welfare, vol. 28, nim. 1 (febrero de 2019): 11-20.

Spinka, Marek, y Frangoise Wemelsfelder. “Environmental Challenge
and Animal Agency.” En Animal Welfare, editado por Michael C.
Appleby, I. Anna S. Olsson y Francisco Galindo, 27-44. Walling-
ford, Reino Unido: caB International, 2011.

Steward, Helen. “Animal Agency.” En 7he Routledge Handbook of Philo-
sophy of Agency, editado por Luca Ferrero, 101-108. Nueva York:
Routledge, 2022.

Watson, John B. “Psychology as the Behaviorist Views It.” Psychological
Review 20, nam. 2 (1913): 158-177.

Wynne, Clive D. L. “What Are Animals? Why Anthropomorphism is
Still Not a Scientific Approach to Behavior.” Comparative Cogni-
tion € Behavior Reviews 2, nim. 1 (2007): 125-135.

132 / Revista de Filosofia - afio 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)





