
DOSSIER

Esta obra está bajo una licencia de Creative Commons Attribution-NonCommercial-

ShareAlike 4.0 International License.

Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) pp. 10-36

doi: 10.48102/rdf.v57i158.280

La piedra, el animal y el 
ser humano replanteados 
por Heidegger en los 
Cuadernos negros

The Stone, the Animal and 
Human Being, Revisited 
by Heidegger in the Black 

Notebooks

César Alberto Pineda Saldaña*
Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, México

cesar7alberto@gmail.com 

orcid: 0000-0003-1593-9574



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) pp. 10-36

doi: 10.48102/rdf.v57i158.280

Dossier · La piedra, el animal y el ser humano replanteados

Recepción: 1-03-2024 / Aceptación: 6-08-2024

Resumen 
En el curso de 1929-1930, Los conceptos fundamentales de la metafísica, Heidegger 
presentó una famosa y controvertida tesis: la piedra es sin mundo, el animal es 
pobre de mundo y el ser humano es configurador de mundo. Durante mucho 
tiempo, en medio de diversas críticas e interpretaciones, ésta pasó como la palabra 
definitiva del pensador alemán respecto al problema de los animales y la vida. Sin 
embargo, cerca de una década después, en los Cuadernos negros, se presenta una 
reformulación crítica de la conocida tesis, la cual había sido calificada por Hei-
degger como insuficiente. Este artículo tiene por objetivo analizar las diferencias 
entre ambas versiones, para evaluar sus implicaciones dentro del pensamiento 
heideggeriano y para las posibles críticas e interpretaciones; por ejemplo, la que 
en su momento ofreció Jacques Derrida.

Palabras clave: Ontología, antropología filosófica, filosofía de la naturaleza, 
Derrida, animalidad.

Abstract
In his lessons of 1929-30, The Fundamental Concepts of Metaphysics, Heidegger 
presented a famous and controversial thesis: the stone lacks a world, the animal 
is poor in world, the human is world building. For a long time, amid very di-
verse criticisms and interpretations, this was considered as the ultimate word of 
the German thinker regarding the problem of animals and life. However, about 
a decade later, in the Black Notebooks, a critical reformulation of the well-known 
thesis is presented, which is described by Heidegger as insufficient. This article 
aims to analyze the differences between both versions of the thesis, to evaluate 
its implications for Heideggerian thought and for possible criticisms and inter-
pretations, for example, the one offered by Jacques Derrida.

Keywords: Ontology, Philosophical anthropology, Philosophy of nature, Der-
rida, Animality.



César Alberto Pineda Saldaña

12  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

* Doctor en Filosofía Contemporánea por la buap, en la línea de Hermenéutica y Fenome-
nología. Realizó una estancia de investigación doctoral en la Albert-Ludwigs-Universität 
Freiburg, Alemania. Maestro en Filosofía por la unam, con especialización en Ontología y 
Metafísica. Es licenciado en Comunicación y Filosofía también por la unam. Cuenta con 
un diplomado en Teología por la Universidad Iberoamericana y un certificado en Teoría 
Crítica en 17, Instituto de Estudios Críticos. Es miembro del Sistema Nacional de Inves-
tigadores, nivel candidato. Recibió la medalla Alfonso Caso, otorgada por la unam a la 
excelencia académica. Es miembro fundador del Seminario Interuniversitario de Ontología 
y Metafísica (siom). Ha impartido clases de Ontología, Hermenéutica, Fenomenología, 
Ética, Teoría del Conocimiento, Estética, entre otras. Actualmente realiza una estancia de 
investigación posdoctoral en la Facultad de Filosofía y Letras de la buap.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  13

Dossier · La piedra, el animal y el ser humano replanteados

Introducción: el replanteamiento de la tesis de los 
Grundbegriffe

Es ampliamente conocido que en el curso de 1929-1930, Die Grundbe-
griffe der Metaphysik, Martin Heidegger esbozó una controvertida tesis 
respecto a la caracterización esencial de los seres vivientes: la piedra es 
sin mundo (weltlos), el animal es pobre de mundo (weltarm) y el hombre 
es configurador de mundo (weltbildend).1 A partir de este enfoque, el 
filósofo alemán problematizó la singularidad de la existencia humana, en 
contraste con la vida del animal. Dicho curso constituye el momento de 
la obra heideggeriana en el cual el problema del animal y lo viviente en 
general se analiza con mayor amplitud. Dado que en los años siguientes 
el pensador alemán no volvió a desplegar el tema, al menos no con la 
misma extensión y profundidad, sería fácil pensar que dicho curso re-
presentó su última palabra sobre el problema de la vida y la animalidad. 
De hecho, las críticas y comentarios dirigidos a Heidegger en este asunto 
suelen ceñirse exclusivamente a dicho curso.

Consideremos que el calificativo pobre de mundo (weltarm) ha llevado 
a pensar que Heidegger establece una valoración jerárquica que deja a los 
animales en un lugar inferior al ser humano. Sin embargo, en el mismo 
curso, el filósofo anticipa este señalamiento y aclara: “esta comparación 
entre el animal y el hombre en la descripción de la pobreza de mundo y la 
configuración de mundo no permite ninguna apreciación ni valoración 
en cuanto a la perfección o imperfección”.2 Probablemente esta observa-
ción se entienda mejor si se considera que el término pobreza (Armut) 
no tiene un matiz despectivo en el vocabulario heideggeriano; muestra 

1	 Martin Heidegger, GA 29/30: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt–Endlichkeit–Einsamkeit 
(Fráncfort del Meno: Vittorio Klostermann, 1983), 261 y ss.

2	 Heidegger, GA 29/30, 286.



César Alberto Pineda Saldaña

14  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

de ello es la conferencia dictada en 1945, al final de la guerra, titulada 
precisamente Die Armut.3 En esa oportunidad el autor retoma un verso 
de Hölderlin: “wir sind arm geworden, um reich zu werden” (nos hemos 
vuelto pobres para llegar a ser ricos), es decir, que la pobreza es también 
la posibilidad de otro tipo de enriquecimiento y magnanimidad. 

Asimismo, vale la pena tener en mente otra aclaración de los Grund-
begriffe: “La tesis de la pobreza de mundo del animal no es entonces una 
interpretación esencialmente propia de la animalidad, sino solamente 
una ilustración comparativa”,4 cuyo objetivo es aproximarse por contras-
te a la configuración de mundo propia del Dasein. Puede afirmarse que 
es una indicación formal sobre el modo de ser animal, pero no implica 
ninguna apuesta sobre su más profunda esencia. Sobre el tema, Hernán 
Candiloro afirma que “la pobreza no será —como una lectura apresura-
da de Los conceptos fundamentales podría concluir— una simple cualidad 
peyorativa que degrada la patencia del mundo propia del animal a un ni-
vel inferior, sino que, por el contrario, se convertirá en el acontecimiento 
por el cual el hombre podrá alcanzar, en su hora más dura, la plenitud 
de lo propiamente humano”.5 En suma, la tesis de la pobreza de mundo 
habla más del ser humano, pero no deja de remitir a su contraste con la 
vida animal.

En el segundo volumen de los Cuadernos negros, Überlegungen VII-IX 
(GA 95), el pensador presenta una reformulación de la tesis anterior y, de 
forma llamativa, califica la perspectiva de los Grundbegriffe der Metaphy-
sik como insuficiente. En esta nueva aproximación, reconoce la dificul-
tad que implica por sí sola la expresión pobre de mundo (Weltarm) referi-
da al animal, que ha suscitado tantas polémicas. En este replanteamiento 

3	 Cfr. Martin Heidegger, La pobreza / Die Armut (Buenos Aires: Amorrortu, 2005).
4	 Heidegger, GA 29/30, 393.
5	 Hernán Candiloro, “Pobreza, vida y animalidad en el pensamiento de Heidegger”, Areté 24, núm 2 

(2012): 272.  



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  15

Dossier · La piedra, el animal y el ser humano replanteados

Heidegger señala: “Las expresiones más adecuadas para el ámbito de la 
cuestión no son sin mundo, pobre de mundo y configurador de mundo, 
sino sin campo y sin mundo / cautivado en su campo y sin mundo / configu-
rando mundo y abriendo la tierra [feld-und weltlos, feldbenommen-weltlos, 
weltbildend-erderschliessend]”.6 

En este artículo se analizarán las diferencias entre ambas formulacio-
nes, toda vez que Heidegger no ofrece una mayor aclaración en el con-
texto de los Cuadernos negros; así como las implicaciones filosóficas que 
acarrea dicho replanteamiento, tanto al interior del pensamiento heide-
ggeriano como en lo relativo a las interpretaciones y críticas de la citada 
tesis, en especial la lectura que ofreció en su momento Jacques Derrida, 
en L’animal que donc je suis, la cual se retomará al final del escrito para 
evaluar si algunas de sus conclusiones podrían ser modificadas, confir-
madas o replanteadas.

Cabe aclarar que no se busca hacer una nueva exégesis de la conocida y 
controvertida tesis de la pobreza de mundo, tal como fue planteada en el 
curso de 1929-1930, un tema que ha sido estudiado con relativa profun-
didad. Al respecto, en el contexto iberoamericano, el lector puede remitirse 
a los estudios realizados por Robson Ramos,7 Hernán Neira y Diana Au-
renque,8 Enrique Muñoz,9 Pilar Gilardi.10 En otros idiomas se recomienda 

6	 Martin Heidegger, GA 95: Überlegungen VII-IX (Schwarze Hefte 1938/1939) (Fráncfort del Meno: 
Vittorio Klostermann, 2014), 282.

7	 Cfr. Robson Ramos, “Heidegger: a vida como possibilidade e mistério”, Aurora 24, núm. 35 (ju-
lio-diciembre de 2012): 481-507.

8	 Cfr. Hernán Neira y Diana Aurenque, “¿Pobres y ricos de mundo? Repensando la noción heidegge-
riana de la animalidad”, Aurora 26, núm. 38 (enero-junio de 2014): 315-342.

9	 Cfr. Enrique Muñoz, “Ser humano, animal y animalidad. Novedad y alcance de los Conceptos 
fundamentales de la metafísica. Mundo, finitud, soledad 1929/30 de Martin Heidegger”, Veritas 29 
(2013): 77-96; “El aporte de Jakob von Uexküll a los Conceptos fundamentales de la metafísica. 
Mundo, finitud, soledad 1929/30 de Martin Heidegger”, Diánoia 75 (2015): 85-103.

10	 Cfr. Pilar Gilardi, “Una lectura deconstructiva de la frase ‘el animal es pobre de mundo’”, Ápeiron. 
Estudios de filosofía 8 (2018): 99-114.



César Alberto Pineda Saldaña

16  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

consultar: Frank Schalow,11 Cristiane Bailey,12 Brett Buchanan,13 Raoni 
Padui,14 Min Seol15 y Joël Balazut.16 No obstante, hasta ahora no se había 
ofrecido una comparativa de ambas versiones de las tesis —la de los Grun-
dbegriffe y la de los Schwarze Hefte—, en ello radica el principal aporte de 
esta investigación.

Al hacer una comparación preliminar de ambas formulaciones, resaltan 
al menos tres grandes diferencias, las cuales servirán como hilo conductor 
para el presente texto: a) en la segunda formulación se añade la expresión 
campo (Fel  d), se insinúa que la piedra y lo que no está vivo no sólo carecen 
de mundo, sino también de campo; b) el animal no es presentado como 
pobre de mundo (weltarm), sino como sin mundo (weltlos), además se le 
considera absorto o cautivo en su campo; c) finalmente, a la existencia hu-
mana se le añade el rasgo de abrir la tierra. Para fines simplemente didácti-
cos, resulta de ayuda una comparación directa de ambas tesis:

Tesis de 1929-1930 Tesis de 1938-1939

La piedra es sin mundo, el animal 

es pobre de mundo y el hombre es 

configurador de mundo

La piedra es sin campo y sin mundo, el 

animal es cautivado en su campo y sin 

mundo, el hombre está configurando 

mundo y abriendo la tierra

11	 Cfr. Frank Schalow, The Incarnality of Being. The Earth, Animals and the Body in Heidegger’s Thought 
(Nueva York, SUNY Press: 2006).

12	 Cfr. Christiane Bailey, “La vie végétative des animaux: la déstruction heideggérienne de l’animalité”, 
PhaenEx 2 (otoño-invierno de 2007): 81-123

13	 Cfr. Brett Buchanan, Onto-Ethologies. The Animal Environments of Uexküll, Heidegger, Merleau-Pon-
ty and Deleuze (Nueva York: SUNY Press, 2008).

14	 Cfr. Raoni Padui, “From the Facticity of Dasein to the Dacticity of Nature: Naturalism, Animality, 
and Metontology”, Gatherings: The Heidegger Circle Annual 3 (2013): 50-75.

15	 Cfr. Min Seol, Das Ansichsein der Natur in der Weltoffenheit bei Martin Heidegger (Wurzburgo: 
Königshausen & Neumann, 2014).

16	 Cfr. Joël Balazut, “L’homme, l’animal et la question du monde chez Heidegger”, Klesis 16 (2010): 
8-26.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  17

Dossier · La piedra, el animal y el ser humano replanteados

A partir de las diferencias esbozadas se pueden plantear las siguientes 
preguntas: ¿Cuál es el sentido filosófico de la expresión campo y cuál es su 
diferencia respecto a mundo? ¿Qué implica que ahora el animal sea pre-
sentado como sin mundo? ¿Qué sentido tiene el ser humano en la aper-
tura de la tierra y cuál es la relación de esta idea con la configuración de 
mundo? ¿Cómo se relaciona este replanteamiento con la obra posterior 
de Heidegger? ¿Sería necesario replantear algunas lecturas críticas como 
la que en su momento ofreció Derrida?

El mundo como apertura y su carácter de 
acontecimiento

De las tres diferencias mencionadas, comenzaremos con la segunda, es de-
cir, la cuestión del mundo (Welt), ya que es probablemente la más aborda-
da y conocida entre los especialistas. Al comparar ambas tesis observamos 
que el concepto de mundo se mantiene, pero con un cambio drástico: 
el animal pasa de ser pobre de mundo a no tenerlo en absoluto, lo cual 
implica que la diferencia entre el ser humano y los otros seres vivos no es 
algo gradual o dado por estratos, como plantearían las principales corrien-
tes de la antropología filosófica,17 sino algo súbito y radical, con lo que se 
acentúa el carácter de acontecimiento del mundo. Así pues, la hipótesis 
propuesta consiste en que esta noción (Welt) se mantiene, en general, 

17	 Sobre el diálogo complejo, en medio de coincidencias y divergencias, entre Heidegger y la antro-
pología filosófica de su tiempo, representada por autores como Helmuth Plessner y Max Scheler, 
vale la pena revisar el trabajo realizado por Enrique Muñoz: “Una discusión epocal: la formación de 
mundo en Heidegger y la excentricidad en Plessner”, Ápeiron. Estudios de filosofía 9 (2018): 89-97. 
En específico sobre el trabajo antropológico de Plessner en relación con la biología, véase: Tommaso 
Menegazzi, “Helmuth Plessner: antropología y bio-filosofía a comienzos del siglo xx”, Thémata 43 
(2010): 289-315.



César Alberto Pineda Saldaña

18  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

como la referencia a la totalidad de lo ente en su conjunto, es decir, con 
un sentido muy aproximado al planteamiento de los Grundbegriffe, pero 
con una serie de diferencias y matices que es preciso señalar. 

No es nuestro objetivo profundizar en las diferencias entre el proyecto 
heideggeriano y la propuesta de la antropología filosófica de autores como 
Plessner y Scheler; baste señalar, para los objetivos de nuestro estudio, al-
gunas consideraciones. La principal diferencia radica en que Heidegger 
destaca el carácter de acontecimiento de la existencia humana; a su modo de 
ver, el planteamiento de los estratos —dicho en términos tradicionales, lo 
inorgánico, lo orgánico y lo simbólico— plantea el tránsito de un nivel a 
otro, como una consecuencia o resultado de la suma de los anteriores. Por 
ello, para el autor de Ser y tiempo, dicho planteamiento antropológico se 
condensa en la antigua fórmula del ser humano como animal rationale, 
esto es, como resultado de la suma de dos o más órdenes.

En los Cuadernos negros la crítica al proyecto del animal rationale es en 
particular aguda y tenaz. Al meditar sobre la opinión promedio de la ac-
tualidad y el sano sentido común que considera al hombre como animal 
racional, Heidegger señala: “Se lanzan nuevamente de cabeza al hombre 
(a la concepción del hombre) que ahora se encarga de practicar el final 
del último hombre: el hombre como animal rationale”.18 Para el filósofo 
alemán, el enfoque del animal rationale encuentra su culminación en la 
técnica moderna, pues con ella se cumplen los fines tanto de la anima-
lidad (adaptación, supervivencia, bienestar) como de la razón (claridad, 
explicabilidad, calculabilidad). En cambio, lo particular de lo humano 
consiste más en un salto o en una ruptura con lo anterior,19 lo cual tiene 
el carácter de un acontecimiento. 

18	 Martin Heidegger, GA 94: Überlegungen II-VI (Schwarze Hefte 1931-1938) (Fráncfort del Meno: 
Vittorio Klostermann, 2014), 367.

19	 Es posible considerar que la posición excéntrica de Helmuth Plessner no esté tan alejada de las ideas 
de Heidegger, quien, no obstante, nunca se refiere a Plessner en su obra. 



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  19

Dossier · La piedra, el animal y el ser humano replanteados

Así, en el mismo volumen de los Cuadernos negros, Heidegger plantea 
el problema en términos de un salto consistente en soltarse (Sichloswer-
fen): “Como aquél que está en el ser, el hombre ha preparado temprana-
mente su soltarse arrojado [Sichloswerfen], y no sólo después de una pre-
sunta finalización de su ‘desarrollo’ como mamífero, sino que, más bien, 
este desarrollo es ya una recaída de la forma fundamental del hombre”.20 
Observamos que la peculiaridad óntica-ontológica del ser humano no es 
resultado progresivo, acumulativo o evolutivo de una serie de cualidades 
biológicas, al contrario, parece tener el carácter de una interrupción o 
ruptura con ese orden natural, lo cual es más patente en las líneas que 
escribe inmediatamente después, un fragmento que también aporta va-
liosas pistas sobre los términos que replanteará respecto a la tesis del 
animal pobre de mundo:

Si el animal y lo viviente “se dieran cuenta” [erkennen] en general, entonces 
jamás podrían vivir ni tener cuerpo: quedarían paralizados por lo ente y ellos 
mismos pasarían a quedar fijados como entes. Sin embargo, esto es lo que le 
sucedió al hombre, que con ello no alcanzara un objetivo ni una meta, sino 
que se le asignó la tarea totalmente distinta de configurar el mundo [Welt-
bildung] y de anexionar la corporalidad a lo ente, que sólo ahora resultaba 
apropiable. Al arrojarse soltarse y arrojarse [Sichloswerfen] es cuando comien-
za el proyecto [Entwurf], y en este proyecto en cuanto tal —junto con él, y 
no acaso como una consecuencia posterior— es cuando se produce el haber 
sido arrojado [Geworfenheit] como un quedar de manifiesto lo terrible: pro-
yecto arrojado [geworfener Entwurf] como apertura del resquebrajamiento 
[Zerklüftung] y como capacitación del esenciar [Ermächtigung des Wesens].21

20	 Heidegger, GA 94, 85.
21	 Heidegger, GA 94, 85.



César Alberto Pineda Saldaña

20  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

La existencia proyectiva planteada en Ser y tiempo, en cuyos términos se 
da el ser-en-el-mundo, no constituye entonces el último fundamento del 
Dasein, esto sólo es posible desde aquel salto o Sichloswefen, expresión 
que Alberto Ciria, traductor al español de los Cuadernos negros, presenta 
como: arrojarse soltando amarras. Cabe preguntar, ¿de qué o respecto a 
qué se suelta el hombre? Nuestra hipótesis apunta a que se suelta, en un 
acontecimiento que él no decide de manera voluntaria, de su cautividad 
(benommenheit) a un entorno natural, aquel designado como Umwelt o, 
en la segunda formulación de la tesis, Fel  d. Pero no se trata de un desa-
rrollo evolutivo y progresivo que culmine en el hombre o en el Dasein; 
al contrario, todo desarrollo o mejora evolutiva es una reinserción en el 
campo natural y, con ello, un progreso del animal rationale. 

Por eso, la tecnificación de la vida humana no es nada negativo, nin-
guna falla ni decadencia humana, sino el más pleno desarrollo evolutivo 
y adaptativo del homo sapiens en donde todas sus fallas, inacabamientos y 
deficiencias son subsanadas; se trata, por ende, de la máxima humaniza-
ción (Vermenschung), término frecuente a su vez en los Cuadernos negros. 
Más aún, la apertura al ser, vista en clave biológica y adaptativa, parece 
más bien una patología en medio de la naturaleza. Si otros seres vivos 
entablaran una relación con el ser del ente como tal, fallarían en el acto 
como animales y, en ese sentido, paralizados en su relación con lo ente, 
propiamente no vivirían ni tendrían cuerpo.22 

Así pues, la condición óntica-ontológica del ser humano no consti-
tuye ninguna mejora ni superioridad en cuanto a los otros seres vivos. 
Desde una peculiar pobreza de Umwelt, el ser humano ha sido puesto en 

22	 Peter Sloterdijk ha buscado hacer una lectura de las posibles relaciones entre el Dasein y su pasado 
biológico. En ese contexto, afirma lo siguiente: “Se podría llegar hasta a designar al hombre como 
el ser que ha fracasado en ser y permanecer animal. Por su fracaso animal, el ser indeterminado se 
precipita fuera del medio ambiente y gana así el mundo en sentido ontológico”. Peter Sloterdijk, Sin 
salvación. Tras las huellas de Heidegger (Madrid: Akal, 2011), 210. 



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  21

Dossier · La piedra, el animal y el ser humano replanteados

relación con el mundo, en tanto desocultamiento de lo ente en general. 
En este marco se comprende mejor la siguiente afirmación de Über den 
Anfang, en la cual se muestra, además, que el término pobreza (Armut) 
no tiene una connotación negativa: “sólo la magnanimidad de la pobre-
za [Armut] en el ente predispone al Da-sein”.23 Dado que dicho salto 
no es decisión humana, es preciso entenderlo como un acontecimiento 
del mundo (Weltereignis), donde el genitivo tiene tanto sentido objetivo 
como subjetivo, es decir, como un acontecer propio del mundo y que 
tiene lugar en él. De acuerdo con ello, Heidegger anota en los Cuadernos 
negros:

No hay que asir la pregunta por el ser desde el “existir”, sino en el comienzo en 
cuanto que un soltarse arrojado al esenciar [als dem Sichloswerfen ins Wesen]. 
Éste es el acontecimiento del mundo [Weltereignis] en cuanto tal: al hombre de 
nuestra historia se le ha dado entrada en el final del recorrido del impulso de di-
cho acontecimiento, ciertamente sin que él intuya nada de lo inaudito del acon-
tecimiento en cuanto que afloramiento de la nada y su decadencia en el “no”.24

Con este nuevo énfasis en la apertura del mundo, anterior incluso a la 
historia humana como tal, Joël Baluzut25 señala que Heidegger pasa de 
una concepción trascendental del mundo, la cual opera todavía en los 
años de Ser y tiempo, a una cosmológica en sentido pleno, de modo que, 
al final, mundo (Welt) terminará por designar la donación misma del ser. 
De acuerdo con lo anterior, es posible observar a grandes rasgos que el 
concepto de mundo (Welt) atraviesa por tres momentos en la obra hei-
deggeriana: el cristalizado en la época de Ser y tiempo, a partir de la on-

23	 Martin Heidegger, GA 70: Über den Anfang (Fráncfort del Meno: Vittorio Klostermann, 2005), 84.
24	 Heidegger, GA 94, 94-95.
25	 Joel Balazut, “L’homme, l’animal et la question”.



César Alberto Pineda Saldaña

22  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

tología fundamental; el de los años de los Grundbegriffe der Metaphysik, 
en relación con lo que sería llamado metafísica del Dasein y metaontología; 
y el de la obra tardía, ligado a las ideas de acontecimiento y cuaternidad 
(Geviert). Consideramos que esta tercera acepción es la que está en juego 
en el replanteamiento de la tesis de la pobreza de mundo. 

En suma, si la nueva formulación dice que tanto la piedra como el 
animal son sin mundo (ohne Welt), ello significa que no han sido des-
prendidos o soltados —en alusión al Sichloswerfen— de su íntima perte-
nencia a la vida, lo cual, lejos de constituir una inferioridad respecto al 
ser humano, los pone en una situación de mayor plenitud vital. A partir 
de esta conclusión preliminar, podemos ahora pasar a preguntar: ¿cuál 
es la diferencia entre Welt y Fel  d? ¿Por qué la piedra no tiene campo y el 
animal está cautivo en su campo?

La indicación poética del campo (Fel  d) y la apertura 
de la tierra (Erde)

De todos los términos puestos en juego en la nueva formulación de la 
tesis sobre la piedra, el animal y el ser humano, probablemente el cam-
po (Fel  d) es la idea sobre la cual Heidegger ofrece menos indicaciones, 
especialmente en comparación con las varias reflexiones que emprende 
en torno a nociones como mundo (Welt) y tierra (Erde). Por ello, ésta 
será inevitablemente la sección más provisional de este estudio, se de-
berá conformar con algunas indicaciones generales en espera de futu-
ras aproximaciones más detalladas. Comencemos por presentar nuestra 
hipótesis: campo (Fel  d) es una expresión poética que puede entenderse 
como la apertura de cada ser vivo en particular, incluyendo a los seres 
humanos. En otras palabras, sería equivalente al concepto de Umwelt, lo 
cual explica que la piedra carezca de ello y que el animal esté cautivado 
(Feldbenommen).



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  23

Dossier · La piedra, el animal y el ser humano replanteados

Para entender este punto es preciso volver al trabajo de Jakob von 
Uexküll, en el cual se basan las interpretaciones propuestas por Heide-
gger en los Grundbegriffe der Metaphysik. Von Uexküll plantea que cada 
especie animal tiene un Umwelt particular, irreductible e incomparable 
con el de cualquier otra especie. Desde esta perspectiva es absurdo juzgar 
o valorar la particular relación que una garrapata tiene con su Umwelt, 
al compararla con la relación que una abeja, un águila o un ser humano 
tienen, a su vez, con el suyo. Cada ser vivo es una relación incomparable 
con su entorno, no hay ninguno que esté mejor o peor adaptado. Enrique 
Muñoz explica al respecto:

Según el biólogo estonio, el “medio ambiente” (Umwelt) es una realidad 
subjetiva en la que cada ser vivo interactúa. La extensión, es decir, el ho-
rizonte de este espacio, se determina por la organización de cada ser vivo. 
De este modo, cada ser vivo establece el punto central de ese horizonte. En 
consecuencia, el medio ambiente de las medusas es un mero medio ambiente 
de alimentación, el medio ambiente de la abeja está compuesto de las cosas 
propias de las abejas (flores, plantas, polen, miel, etc.) y el medio ambiente 
del ser humano, valga la redundancia, tiene características humanas.26 

Esto permite comprender por qué cada animal es concebido como cauti-
vo en su Umwelt, que es incomparable e insustituible respecto a todas las 

26	 Enrique Muñoz, “El aporte de Jakob von Uexküll”, 100.
27	 El término Umwelt designa una especie de esfera de subjetividad propia de los animales, un motivo 

que estuvo detrás del hecho de que Von Uexküll lo prefiriera contra Milieu, empleado en su obra 
temprana. Como observa Alberto Bastard, “el cambio terminológico de Milieu a Umwelt obedece 
a la exigencia uexkülliana de un cambio de paradigma biológico, de uno mecanicista, privilegiado 
en las ciencias de la vida pero inadecuado para el biofilósofo báltico en tanto que concibe al orga-
nismo animal como mera máquina, a uno subjetivista”. Alberto Bastard, “El cambio del concepto 
de Milieu al de Umwelt en el marco de la crítica uexkülliana al mecanicismo en biología”, Revista 
Colombiana de Filosofía de la Ciencia 21, núm. 43 (2021): 45. 



César Alberto Pineda Saldaña

24  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

otras especies animales.27 Lo anterior todavía no aclara por qué aparece, 
en la nueva formulación de la tesis, la idea de Fel  d. En el mismo volumen 
de los Cuadernos negros, encontramos la expresión Umfeld, precisamente 
en el contexto de una reflexión sobre el modo en que el pensamiento 
tradicional ha tematizado la vida:

Pero la “vida” ha sido distinguida con la seguridad del crecimiento, lo cual no 
se entiende solamente como agrandamiento, sino el desarrollo de las predis-
posiciones, y además con el afianzamiento de toda la consistencia; este desa-
rrollo que se afianza a sí mismo lo entendemos como un echar raíces e incluir 
un entorno [Umfeld  ] de (lo ente) como condición para la consistencia.28

Es digno de mención que en alemán la palabra Fel  d también se usa en ex-
presiones como campo de sentido (Sinnfel d), por lo que alude a un ám-
bito de referencias significativas. Así, dicha expresión haría más justicia al 
contenido semántico que tiene el concepto de Umwelt en Von Uexküll, 
pues, como es sabido, el biólogo estonio es considerado iniciador de la 
biosemántica. Fel  d denominaría el campo de sentido donde se mueve 
cada ser vivo, lo cual incluye al ser humano; sin embargo, mientras que 
otras especies animales permanecen cautivas en su campo (Fel  dbenom-
men), el ser humano ha sido desprendido de ese cautivamiento, todo lo 
contrario a un progreso evolutivo. Resulta una señal de ese desprendi-
miento o desasimiento (Sichloswerfen) que el ser humano puede saber 
que no percibe su mundo como una abeja, como una garrapata o un 
lagarto. 

Además, con su peculiar estilo poético de los años siguientes, Heidegger 
se refiere en varias ocasiones a la vida cotidiana de los mortales —esto es, 
los seres humanos— como una vida en medio del campo. Esto significaría 

28	 Heidegger, GA 95, 129.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  25

Dossier · La piedra, el animal y el ser humano replanteados

que animales y hombres comparten la pertenencia a un campo, a su cam-
po, con la diferencia de que el animal está absorto en su propio campo 
(Feldbenommen), sin la posibilidad de salir de él. Los hombres, por su par-
te, no sólo se mantienen como configuradores o constructores de mundo, 
sino que también abren la tierra. Sobre esta noción (Erde) tenemos más 
indicaciones textuales en la obra heideggeriana; sabemos, en especial tras la 
serie de conferencias sobre El origen de la obra de arte, que la tierra la piensa 
en pugna con el mundo; mientras que este último apunta a una apertura 
del ámbito significativo, la tierra se define por la tendencia opuesta, el 
cierre: “la confrontación de mundo y tierra es una disputa [Streit]. Por su 
puesto, falsificamos con demasiada facilidad la naturaleza de la disputa al 
concebirla como mera discordia y lucha y, por lo tanto, sólo la entendemos 
como desorden y destrucción”.29 

En cambio, la disputa conflictiva entre mundo y tierra se acerca más 
al pólemos de Heráclito, esto incluye a la par un matiz armónico y cons-
tructivo. Por su parte, lo peculiar del ser humano no sólo es su relación 
con la apertura del mundo, sino que también llega a tener noticia y a 
vincularse con lo que se resiste a la apertura, esto es, aquello que escapa 
a su configuración del mundo. Si el hombre puede decir que la piedra 
es sin mundo y sin campo, esto sólo es posible a través de una referencia a 
la tierra, lo que se cierra, lo que resiste a la apertura del mundo. Por ello 
tierra y mundo libran una contienda esencial. Tomando en cuenta que 
el pensamiento heideggeriano posterior a la década de 1930 enfatiza el 
carácter del ser como rehúso (Entzug), cabe considerar que la relación de 
la existencia humana con el cierre de la tierra es algo más fundamental 
que la apertura y configuración de mundo. En todo caso, los mortales 
se sitúan en medio de la contienda y, en esta medida, abren la tierra y 
configuran el mundo. 

29	 Martin Heidegger, GA 5: Holzwege (Fráncfort del Meno: Vittorio Klostermann, 1977), 35.



César Alberto Pineda Saldaña

26  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

El ser humano es uno de los escenarios —otro es la obra de arte— en 
donde más álgidamente se despliega esa lucha entre tierra y mundo: la 
tierra tiende al cierre, la vuelta a lo natural y animal, la pertenencia simple 
a un campo o mundo entorno (Fel  d, Umwelt); mientras que el mundo 
tiende al sentido, la apertura y la explicación, apunta en última instancia 
al dominio y control de la tierra; la técnica es un despliegue despropor-
cionado de esta segunda tendencia. Lo paradójico es que el triunfo de 
uno u otro contendiente, el cierre de la tierra o la apertura del mundo, 
significaría en esencia lo mismo: el cese u obliteración de la apertura 
del ser, la anulación del Weltereignis. La existencia humana se sitúa en 
una decisión fundamental, entre el repliegue hacia la vida, el instinto, el 
entorno natural (cierre) y el triunfo del cálculo y la planificación (apertu-
ra); el triunfo de alguna de las dos posibilidades implicaría un armisticio 
entre tierra y mundo, un cese del conflicto. 

De acuerdo con lo anterior, se propone la hipótesis de que el hombre 
comparte con los animales la pertenencia a un Umwelt o, dicho en el len-
guaje poético tardío, a un campo (Fel  d). Después de todo, el ser humano 
es también un ser vivo, un mamífero antropoide entre otros; también 
necesita respirar, comer, dormir, siente el impulso de la ira, el miedo o la 
atracción reproductiva. Esto implica un peculiar problema: si el hombre 
no deja de ser un animal más, ¿cómo se relaciona su posible pertenencia 
al ser con esa animalidad? ¿Una cosa es indiferente de la otra? ¿Están en 
una relación de conflicto o contradicción? Estas preguntas no son plan-
teadas de ningún modo en los Grundbegriffe der Metaphysik.

Después de todo, si el hombre no viviera, no habría pregunta por el 
ser. ¿Cómo fue que en medio de lo ente —aún impensado como tal—, 
entre la naturaleza y los animales, surgió en uno de ellos una relación con 
el ser, y más aún, la posibilidad de preguntar por él? Se podría denomi-
nar acontecimiento antropológico a la irrupción de ese ente que llamamos 
hombre en medio de la naturaleza. ¿Dicha irrupción tiene algo que ver 
con el ser? ¿Prepara el acontecimiento del ser en cierto modo? ¿Se trata 



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  27

Dossier · La piedra, el animal y el ser humano replanteados

más bien de un encuentro completamente fortuito y contingente? ¿O 
acaso no hay tal cosa como un acontecimiento que irrumpe en lo natu-
ral, sino que es un fenómeno más, en medio de la materia cósmica? Para 
adentrarnos en estas preguntas es necesario afinar la mirada hacia lo que 
se ha denominado vida, naturaleza y, por supuesto, ser humano. 

Tres dimensiones del acontecimiento antropológico

Con el esbozo previo de la idea de tierra hemos visto que la vida o natura-
leza no tienden por sí mismas hacia la apertura del ser. Por ello Heidegger, 
al contrario de Nietzsche, se esfuerza tanto por no confundir ambas ins-
tancias, vida y ser. En la tradición metafísica la vida ha sido comprendida 
usualmente como lo fluido y cambiante, perpetuo movimiento, en oposi-
ción a la permanencia y estabilidad; pero si la vida es tendencia al cierre, 
apuntaría también al anquilosamiento en lo estable. Para Heidegger, la 
pregunta por la vida no basta para llegar a la pregunta por el ser o, más 
preciso, son preguntas que apuntan a senderos distintos. 

Frente a la apertura del ser, lo vivo tendría una rigidez inclusive mayor 
a la de la piedra misma, pues al ser apertura se mantiene en lo anquilosa-
do, mientras que lo inerte no tiene si quiera esa posibilidad. En tal caso, 
¿latiría en lo vivo la remota posibilidad de no permanecer en semejante 
anquilosamiento? Si es así, el ámbito del ser y el de la vida no estarían tan 
desligados —el pensamiento más tardío de Heidegger, el de la cuaterni-
dad, se aproxima a esta posibilidad, a condición de tomar distancia de la 
concepción tradicional de vida, y de comprender la singular noción de 
tierra (Erde)—. En otras palabras, la pregunta es: ¿hay en la vida posibili-
dad como tal o todo se reduce a necesidad  ? ¿Qué es lo que arranca a un ser 
vivo de su estricta ligación con lo necesario para ser llevado a lo posible? 
¿Qué instancia impulsó al radical desasimiento (Sichloswerfen) del ente 
vivo que un día sería llamado humano?



César Alberto Pineda Saldaña

28  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

En el contexto de los Grundbegriffe, Heidegger considera que en todo 
lo viviente, a pesar de la riqueza y diversidad de sus formas, falta la aper-
tura al ente en tanto ente. Desde este enfoque todo lo vivo tiende a 
incorporar y fijar lo exterior en el círculo previamente trazado por su 
Umwelt, o bien, para emplear la expresión posterior, su campo (Fel  d), 
al cual el ser vivo se mantiene anquilosado (Erstarrung), noción que se 
puede pensar como anquilosamiento, solidificación o estupor, una conno-
tación cercana a Benommenheit. La pregunta es, entonces, toda vez que el 
hombre sigue siendo un ente vivo, ¿cómo rompe o puede llegar a romper 
con dicho anquilosamiento? ¿Lo viviente resiste a esa ruptura? ¿O más 
bien hay en lo viviente algo que pudo impulsar hacia ella? 

Heidegger solamente llegó a aproximarse a esta cuestión, una pregun-
ta por el acontecimiento antropológico —que no se debe confundir con el 
Ereignis—, tomando en cuenta que la apertura del ser es irreductible al 
círculo de los impulsos y las necesidades del campo (Fel  d) de lo vivo; aún 
más, como hemos visto, la apertura de un horizonte ontológico rompe 
con la entrega a esa inmediatez. Lo único que sabemos es que esa ruptura 
se da en la contienda de mundo y tierra, pero en medio de esta lucha, la 
naturaleza y la animalidad previas no quedan explicadas como condición 
de posibilidad del hombre.

Si suponemos que la tierra es más antigua que el mundo, ¿de dónde 
proviene este último? ¿De la tierra misma? ¿De algo distinto a ella? ¿Pudo 
la tierra hacer brotar de sí misma a su propio contendiente, a la manera 
de Atenea que nace armada de la cabeza de Zeus? Sin lograr dar respuesta 
a estas cuestiones, aquí se propone la tesis de que el hombre, su esencia, 
consiste justamente en la irrupción de esa contienda entre mundo y tie-
rra. El hombre es el principal escenario de esa lucha, el primer ente en el 
cual tiene lugar dicha pugna; si tal conflicto llegase a terminar, la esencia 
del hombre como tal se desvanecería, esto es, se anularía el acontecimien-
to antropológico. Pero esta irrupción no se debe confundir con el aconte-
cimiento apropiador o Ereignis; este último consiste en la apropiación his-



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  29

Dossier · La piedra, el animal y el ser humano replanteados

tórica del hombre por parte del ser, según la cual el hombre pertenece, se 
adentra y pregunta por la verdad del ser, pensada en su esencia rehusada; 
ésta es una posibilidad histórica y en continuo por venir. 

Después de todo, tal apropiación no sería siquiera posible si no hu-
biese un ente del cual apropiarse; ese ente, lo sabemos ya, es el hombre. 
Por su parte, el primer comienzo (erste Anfang) dado en la antigua Gre-
cia, consiste en el primer esbozo histórico de esa apropiación. Heidegger 
siempre se opuso a preguntar más allá de ese primer comienzo, pero, 
¿acaso no había hombres antes del primer comienzo? ¿No fueron tam-
bién hombres Anaximandro, Parménides y Heráclito, mortales en me-
dio del mundo? Si hemos de tomar en serio la menesterosidad del ser, su 
necesidad y llamado a dirigir al hombre, ¿no necesitaban el comienzo y 
el acontecimiento que el hombre irrumpiera previamente en medio del 
mundo? ¿Esa irrupción tiene algo que ver con el comienzo y el aconteci-
miento? ¿O son dos ámbitos por completo desligados que se encuentran 
contingentemente? 

Cabe hacer algunas distinciones conceptuales. El ser humano es un ser 
vivo como otros, un animal que puede considerarse un mamífero antro-
poide; además, este ser vivo se encuentra en una referencia significativa 
frente a las cosas, se sitúa en una apertura desde la cual se refiere a los en-
tes y trata con ellos en su vida cotidiana, esto constituye su campo (Fel  d). 
Finalmente, guarda la posibilidad de ser sustraído o desprendido de dicha 
referencialidad cotidiana y, con ello, posiblemente, de preguntar por la 
apertura misma. Estas tres dimensiones o sustratos se dan en el hombre 
al unísono, pero no necesariamente de manera armónica y pacífica. 

La sola condición de ser vivo no da al hombre su esencia humana, sino 
que la apertura al mundo es la instancia que lo encamina a su esencia; 
sólo lo encamina, porque el hecho de que se dé tal apertura no garantiza 
que el hombre asuma y se inserte completamente en ella. Cuando el 
hombre al fin vuelve la mirada pensante hacia esa apertura, para pregun-
tar por ella y habitar su mundo a partir de la misma, se da una realiza-



César Alberto Pineda Saldaña

30  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

ción de su esencia, misma que, no obstante, no puede ser una meta fija 
y segura, pues en tal caso no se da más la apertura. Dicha apertura es un 
evento por sí mismo, no es equiparable inmediatamente al hombre como 
ente; el ente que llamamos hombre antecede a dicha apertura, pero sólo 
a través de ella es arrancado de la inmediatez de su campo (Fel  d) para ser 
el hombre que es. 

Tendríamos, en conclusión, tres momentos o instancias para tema-
tizar al ser humano y su posible relación con el ser: a) Momento antro-
pológico, donde el hombre es pensado y definido como un animal, con 
necesidades y comportamientos naturales, perfectamente asimilables al 
desenvolvimiento de cualquier animal en su Umwelt o campo (Fel  d). 
b) Evento de apertura, cuando el hombre es arrancado o separado de 
su referencia limitada y necesaria a una serie de marcadores de sentido 
previamente establecidos por el círculo desinhibidor de su Umwelt; en 
otras palabras, pasa de una referencialidad amplia, sumamente rica, pero 
limitada, a una ilimitada, más aún, a una experiencia de lo ilimitado, lo 
que en el marco de los Grundbegriffe será denominado totalidad de lo 
ente. Esta apertura tiene profundas consecuencias en la condición hu-
mana, pues nos desprende de la exclusiva referencia a lo real y presente, 
para colocarnos frente a la interrogación por lo necesario y, sobre todo, 
de lo posible. Con la apertura de esta referencialidad se inaugura también 
el horizonte temporal para el hombre, incluso podría decirse, en los tér-
minos de Ser y tiempo, que el tiempo es ya esa apertura originaria, una 
de cuyas principales implicaciones es la experiencia que tiene el hombre 
de su propia muerte, de su más íntima finitud, por ello consideramos 
que la tematización heideggeriana de los hombres pensados como los 
mortales (die Sterblichen) apunta a este segundo momento. Finalmente, 
c) la fundación del Da-sein, cuando los mortales no sólo experimentan su 
apertura ontológica y habitan a partir de ella, sino que se interrogan por 
ella a partir de una experiencia histórica de la misma.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  31

Dossier · La piedra, el animal y el ser humano replanteados

Al hacer una evaluación crítica de estos tres momentos, que no nece-
sariamente siguen una secuencia cronológica, será posible esbozar una 
respuesta a las preguntas iniciales de esta reflexión, más allá de lo plan-
teado: ¿Cuál es el sentido filosófico de la expresión campo y cuál es su 
diferencia respecto a mundo? ¿Qué implica que ahora el animal sea pre-
sentado sin mundo? ¿Qué sentido tiene el ser humano en la apertura de 
la tierra y cuál es la relación de esta idea con la configuración de mundo? 
¿Qué implica este replanteamiento para el pensamiento de Heidegger?

A manera de conclusión: el diálogo con Derrida,  
de nuevo

El calificativo pobre de mundo (weltarm) referido al animal es insuficien-
te, como el propio Heidegger afirma en los Cuadernos negros, en gran me-
dida porque representa un criterio completamente ajeno al animal, con el 
cual, a pesar de todo, se le considera y analiza. Es tan absurdo como decir 
que el ser humano es pobre de ramas respecto al árbol, pobre de mirada 
y alas respecto al águila, o pobre de fuego respecto al Sol. En la segunda 
versión de la tesis —el animal es cautivo en su campo y sin mundo—, el 
filósofo alemán retrocede y considera que no hay puente, ni sólido ni en-
deble, entre el animal y el mundo, lo cual no constituye ninguna merma 
para el animal, sino todo lo contrario, una riqueza de pertenencia a su 
campo de sentido (Fel  d). Con este nuevo matiz, es posible responder a 
una observación crítica que planteó en su momento Derrida: “decir que el 
animal es pobre de mundo es mostrar que tiene un mundo. Y Heidegger 
dice constantemente cosas deliberadamente contradictorias, a saber, que 
el animal tiene un mundo al modo del ‘no tenerlo’”.30 Considerar al ani-
mal respecto al mundo implicaba interpretarlo con un baremo humano. 

30	 Jaques Derrida, El animal que luego estoy si(gui)endo (Madrid: Trotta, 2008), 183.



César Alberto Pineda Saldaña

32  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

El hombre por su parte, animal pobre de campo, fue arrancado de esa 
pertenencia, de un modo que aún deben aclarar la filosofía y la ciencia. 
Llegados a este punto, nos quedamos con más dudas: ¿cómo pensar ese 
desprendimiento (Sichloswerfen) del hombre, en el cual se le pone en un 
camino que, a la postre, apuntará a pertenecer al ser? ¿Cómo pensar esa 
hendidura (Zerklüftung) o herida (Verwundung) en medio de la tierra? Con 
estas preguntas y conclusiones en mente, podemos volver al diálogo que 
Derrida entabló con Heidegger. En su revisión sobre el modo en que di-
versos pensadores, incluido el autor de Ser y tiempo, interpretaron el pro-
blema del animal, Jaques Derrida enfatizó que entre el hombre y el animal 
se mantiene una brecha insalvable, pero no una brecha única, pues existe 
previamente un quiebre semejante entre cada especie, de modo que cada 
una sería una singularidad radical. Un gesto metafísico consistiría en bo-
rrar esas grietas o ignorarlas.

Para Derrida la cuestión principal no radica en restituir al animal aque-
llo de lo que fue privado por parte de Heidegger —acceso al mundo, 
es decir, al ente en cuanto tal—, sino en preguntar si el hombre mismo 
tiene en verdad acceso a ello. El francés resume su propuesta del siguiente 
modo: “no consistiría sólo en desplegar, multiplicar, hojear la estructura 
del ‘como tal’ o la oposición del ‘como tal’ y del ‘no como tal’, ni tampoco 
en devolver al animal aquello de lo que Heidegger dice que está ‘privado’, 
sino en la necesidad de preguntarse si el hombre, por su parte, posee el 
‘en cuanto tal’”.31 Esto encuadra con lo que Heidegger sostuvo al final 
de la década de 1920, en la época de Ser y tiempo, en cuyo borde aún se 
encuentran los Grundbegriffe der Metaphysik, dando a entender que el ser 
humano ya está, inevitablemente, en una relación con mostrarse de lo 
ente en general, es decir, con la estructura del en tanto tal. Una señal de 
esto es que el filósofo aún emplea expresiones como Dasein humano.

31	 Derrida, El animal, 188.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  33

Dossier · La piedra, el animal y el ser humano replanteados

Sin embargo, a partir de la década de 1930 el discernimiento entre ser 
humano y Dasein, que es donde se realiza el desocultamiento del ser en 
tanto tal, se agudiza. En los textos publicados de manera póstuma —la 
mayoría de los cuales Derrida no alcanzó a conocer— Heidegger llegó 
a coincidir, sin saberlo, con el juicio del pensador francés, a saber, que 
probablemente también al ser humano le puede ser denegado aquello de 
lo que antes se había desprovisto al animal: una relación con lo ente en 
tanto tal. Aunque éste es un tema más amplio, que requeriría un estudio 
pormenorizado, baste señalar una expresión de los Beiträge zur Philoso-
phie en la cual Heidegger señala la posibilidad de que el ser humano pier-
da su relación con el ser: la expresión de animal tecnificado (technisierten 
Tier): “¿Qué se prepara entonces? El tránsito al animal tecnificado, que co-
mienza a reemplazar los instintos, que ya se tornan más débiles y toscos 
a través de lo gigantesco de la técnica”.32

En otras palabras, el ser humano puede volver a asirse de aquello de 
lo cual se había soltado, puede volver a su campo (Fel  d) para quedar ab-
sorto o cautivo en él, un campo tecnificado que, no obstante, se anuncia 
como más débil y tosco comparado con el de los otros animales. La refor-
mulación de la tesis sobre el animal vendría a responder dos objeciones 
de Derrida: la aporía consistente en considerar al animal con algo que no 
le pertenece por defecto (el mundo), y que el ser humano también puede 
carecer de aquello negado al animal: la referencia al ente y al ser. 

Éste no es el final del diálogo, pues el filósofo francés apunta a otro 
problema del que no parece querer hacerse cargo el pensamiento heide-
ggeriano: la radical singularidad de cada especie animal. Bien podría ob-
jetarse que es necio pedirle a un pensador algo que no tiene la intención 
de indagar; para decirlo de manera caricaturesca, sería como reclamar a 

32	 Martin Heidegger, GA 65: Beiträge zur Philosophie (Fráncfort del Meno: Vittorio Klostermann, 
1989), 98.



César Alberto Pineda Saldaña

34  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Heidegger por no abordar la diferencia entre los diversos tipos de cuer-
pos celestes. Sin embargo, consideramos que la meditación en torno a los 
animales, dicho necesariamente en plural, podría aportar valiosas pistas 
para una de las preguntas que salió al paso: ¿Cómo pensar esa hendidura 
(Zerklüftung) o herida (Verwundung) en medio de la tierra? ¿De dónde 
provino el desprendimiento (Sichloswerfen) del que participa el ser hu-
mano si no es de lo previamente vivo? 

Quizá los animales son portadores de esas grietas como posibilidades 
inauditas de singularidad y disrupción, como señala Calarco al reflexio-
nar sobre el pensamiento del filósofo de la différance: “Derrida sugiere 
que los animales llevan consigo una fuerza potencialmente disruptiva, 
fuerza que nos afecta y desafía antes de alguna reflexión explícita, teoré-
tica o de algún debate que deberíamos tener sobre el estatus ético de los 
animales”.33 Tal vez habría que seguir la pista de los animales, pues esos 
quiebres singulares anunciarían el rastro de la hendidura en la cual fue 
puesto el animal humano, en medio de un Weltereignis cuyo pensamien-
to queda pendiente. O bien, puede tratarse de una animalidad que es 
nuestra todavía, la cual reconocemos en el dolor, el hambre, la fatiga; 
entonces habría que seguir el rastro del animal que somos. 

33	 Matthew Calarco, “Derrida, los animales y el futuro de las humanidades”, Disertaciones 10, núm 2 
(2021): 16.



Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  35

Dossier · La piedra, el animal y el ser humano replanteados

Referencias
Bailey, Christiane. “La vie végétative des animaux: la déstruction heide-

ggérienne de l’animalitéº.” PhaenEx 2, núm. 2 (otoño-invierno de 
2007): 81-123.

Balazut, Joël. “L’homme, l’animal et la question du monde chez Heide-
gger.” Klesis 16 (2010): 8-26.

Bastard, Alberto. “El cambio del concepto de Milieu al de Umwelt en 
el marco de la crítica uexkülliana al mecanicismo en biología.” 
Revista Colombiana de Filosofía de la Ciencia 21, núm. 43 (2021), 
43-68.

Buchanan, Brett. Onto-Ethologies. The Animal Environments of Uexküll, 
Heidegger, Merleau-Ponty and Deleuze. Nueva York: SUNY Press, 
2008.

Calarco, Matthew. “Derrida, los animales y el futuro de las humanida-
des.” Disertaciones 10, núm 2 (2021): 7-20.

Candiloro, Hernán. “Pobreza, vida y animalidad en el pensamiento de 
Heidegger”. Areté 24, núm 2 (2012): 263-287.

Derrida, Jacques. El animal que luego estoy si(gui)endo. Traducido por 
Cristina de Peretti y Cristina Rodríguez. Madrid: Trotta, 2008.

Gilardi, Pilar. “Una lectura deconstructiva de la frase ‘el animal es pobre 
de mundo’.” Ápeiron. Estudios de filosofía 8 (2018): 99-114.

Heidegger, Martin. GA 5: Holzwege. Fráncfort del Meno: Vittorio Klos-
termann, 1977.
. GA 29/30: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt–Endlichkeit–
Einsamkeit. Fráncfort del Meno: Vittorio Klostermann, 1983.
. GA 65: Beiträge zur Philosophie. Fráncfort del Meno: Vittorio 
Klostermann, 1989.
. GA 70: Über den Anfang. Fráncfort del Meno: Vittorio Kloster-
mann, 2005.
. La pobreza / Die Armut [edición bilingüe]. Traducido por Irene 
Agoff. Buenos Aires: Amorrortu, 2005.



César Alberto Pineda Saldaña

36  / Revista de Filosofía · año 57 · núm. 158 · enero-junio 2025 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

. GA 94: Überlegungen II-VI (Schwarze Hefte 1931-1938). Fránc-
fort del Meno: Vittorio Klostermann, 2014.
. GA 95: Überlegungen VII-IX (Scharze Hefte 1938/39). Fráncfort 
del Meno: Vittorio Klostermann, 2014.

Menegazzi, Tommaso. “Helmuth Plessner: Antropología y bio-filosofía a 
comienzos del siglo xx.” Thémata 43 (2010): 289-315.

Muñoz, Enrique. “Ser humano, animal y animalidad. Novedad y alcance 
de los Conceptos fundamentales de la metafísica. Mundo, finitud, 
soledad 1929/30 de Martin Heidegger.” Veritas 29 (2013): 77-96.
. “El aporte de Jakob von Uexküll a los Conceptos fundamentales 
de la metafísica. Mundo, finitud, soledad (1929-1930) de Martin 
Heidegger.” Diánoia 75 (2015): 85-103.
. “Una discusión epocal: la formación de mundo en Heidegger y la 
excentricidad en Plessner.” Ápeiron. Estudios de filosofía 9 (2018): 
89-97. 

Neira, Hernán y Diana Aurenque. “¿Pobres y ricos de mundo? 
Repensando la noción heideggeriana de la animalidad.” Aurora 
26, núm. 38 (enero-junio de 2014): 315-342.

Padui, Raoni. “From the Facticity of Dasein to the Dacticity of Nature: 
Naturalism, Animality, and Metontology.” Gatherings: The Heide-
gger Circle Annual 3 (2013): 50-75.

Ramos, Robson. “Heidegger: a vida como possibilidade e mistério.” Au-
rora 24 núm. 35 (julio-diciembre 2012): 481-507.

Schalow, Frank. The Incarnality of Being. The Earth, Animals, and the 
Body in Heidegger’s Thought. Nueva York: SUNY Press, 2006.

Seol, Min. Das Ansichsein der Natur in der Weltoffenheit bei Martin Hei-
degger. Wurzburgo: Königshausen & Neumann, 2014.

Sloterdijk, Peter. Sin salvación. Tras las huellas de Heidegger. Traducido 
por Joaquín Chamorro. Madrid: Akal, 2011.




