DOSSIER

[.a piedra, el animal y el
ser humano replanteados
por Heidegger en los
Cuadernos negros

The Stone, the Animal and

Human Being, Revisited
by Heidegger in the Black
Notebooks

César Alberto Pineda Saldana™

BENEMERITA UNIVERSIDAD AUTONOMA DE PUEBLA, MEXICO
cesar7alberto@gmail.com

ORCID: 0000-0003-1593-9574

@ MO0 Esta obra estd bajo una licencia de Creative Commons Attribution-NonCommercial-
A ShareAlike 4.0 International License.
doi: 10.48102/rdf.v57i158.280
Revista de Filosofia - ano 57 - num. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) + pp. 10-36



DoOsSIER - La PIEDRA, EL ANIMAL Y EL SER HUMANO REPLANTEADOS

Resumen

En el curso de 1929-1930, Los conceptos fundamentales de la metafisica, Heidegger
presentd una famosa y controvertida tesis: la piedra es sin mundo, el animal es
pobre de mundo y el ser humano es configurador de mundo. Durante mucho
tiempo, en medio de diversas criticas e interpretaciones, ésta pasé como la palabra
definitiva del pensador alemdn respecto al problema de los animales y la vida. Sin
embargo, cerca de una década después, en los Cuadernos negros, se presenta una
reformulacién critica de la conocida tesis, la cual habfa sido calificada por Hei-
degger como insuficiente. Este articulo tiene por objetivo analizar las diferencias
entre ambas versiones, para evaluar sus implicaciones dentro del pensamiento
heideggeriano y para las posibles criticas e interpretaciones; por ejemplo, la que

en su momento ofrecié Jacques Derrida.

PaLABRAS cLaVE: Ontologia, antropologia filoséfica, filosofia de la naturaleza,

Derrida, animalidad.

Abstract

In his lessons of 1929-30, The Fundamental Concepts of Metaphysics, Heidegger
presented a famous and controversial thesis: the stone lacks a world, the animal
is poor in world, the human is world building. For a long time, amid very di-
verse criticisms and interpretations, this was considered as the ultimate word of
the German thinker regarding the problem of animals and life. However, about
a decade later, in the Black Notebooks, a critical reformulation of the well-known
thesis is presented, which is described by Heidegger as insufficient. This article
aims to analyze the differences between both versions of the thesis, to evaluate
its implications for Heideggerian thought and for possible criticisms and inter-

pretations, for example, the one offered by Jacques Derrida.

Keyworps: Ontology, Philosophical anthropology, Philosophy of nature, Der-
rida, Animality.

Recepcion: 1-03-2024 / Aceptacién: 6-08-2024

doi: 10.48102/rdf.v57i158.280
Revista de Filosofia - ano 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) * pp. 10-36



CESAR ALBERTO PINEDA SALDARNA

* Doctor en Filosofia Contempordnea por la Buap, en la linea de Hermenéutica y Fenome-
nologfa. Realiz6 una estancia de investigacién doctoral en la Albert-Ludwigs-Universitit
Freiburg, Alemania. Maestro en Filosoffa por la uNam, con especializacién en Ontologia y
Metafisica. Es licenciado en Comunicacién y Filosoffa también por la unam. Cuenta con
un diplomado en Teologfa por la Universidad Iberoamericana y un certificado en Teorfa
Critica en 17, Instituto de Estudios Criticos. Es miembro del Sistema Nacional de Inves-
tigadores, nivel candidato. Recibié la medalla Alfonso Caso, otorgada por la uNam a la
excelencia académica. Es miembro fundador del Seminario Interuniversitario de Ontologia
y Metafisica (stom). Ha impartido clases de Ontologfa, Hermenéutica, Fenomenologia,
Ftica, Teorifa del Conocimiento, Estética, entre otras. Actualmente realiza una estancia de

investigacion posdoctoral en la Facultad de Filosoffa y Letras de la Buap.

12 / Revista de Filosofia - ano 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA PIEDRA, EL ANIMAL Y EL SER HUMANO REPLANTEADOS

Introduccion: el replanteamiento de la tesis de los
Grundbegrifte

Es ampliamente conocido que en el curso de 1929-1930, Die Grundbe-
griffe der Metaphysik, Martin Heidegger esbozé una controvertida tesis
respecto a la caracterizacién esencial de los seres vivientes: la piedra es
sin mundo (weltlos), el animal es pobre de mundo (weltarm) y el hombre
es configurador de mundo (welthildend)." A partir de este enfoque, el
filésofo alemdn problematizé la singularidad de la existencia humana, en
contraste con la vida del animal. Dicho curso constituye el momento de
la obra heideggeriana en el cual el problema del animal y lo viviente en
general se analiza con mayor amplitud. Dado que en los afios siguientes
el pensador alemdn no volvié a desplegar el tema, al menos no con la
misma extension y profundidad, serfa ficil pensar que dicho curso re-
presenté su ultima palabra sobre el problema de la vida y la animalidad.
De hecho, las criticas y comentarios dirigidos a Heidegger en este asunto
suelen cefiirse exclusivamente a dicho curso.

Consideremos que el calificativo pobre de mundo (weltarm) ha llevado
a pensar que Heidegger establece una valoracién jerdrquica que deja a los
animales en un lugar inferior al ser humano. Sin embargo, en el mismo
curso, el filésofo anticipa este sefialamiento y aclara: “esta comparacion
entre el animal y el hombre en la descripcién de la pobreza de mundo y la
configuracién de mundo no permite ninguna apreciacién ni valoracién
en cuanto a la perfeccién o imperfeccién”.* Probablemente esta observa-
cién se entienda mejor si se considera que el término pobreza (Armut)

no tiene un matiz despectivo en el vocabulario heideggeriano; muestra

' Martin Heidegger, GA 29/30: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt—Endlichkeit—Einsamkeit
(Francfort del Meno: Vittorio Klostermann, 1983), 261 y ss.
> Heidegger, GA 29/30, 286.

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 13



CESAR ALBERTO PINEDA SALDARNA

de ello es la conferencia dictada en 1945, al final de la guerra, titulada
precisamente Die Armut.? En esa oportunidad el autor retoma un verso
de Holderlin: “wir sind arm geworden, um reich zu werden” (nos hemos
vuelto pobres para llegar a ser ricos), es decir, que la pobreza es también
la posibilidad de otro tipo de enriquecimiento y magnanimidad.

Asimismo, vale la pena tener en mente otra aclaracion de los Grund-
begriffe: “La tesis de la pobreza de mundo del animal no es entonces una
interpretacién esencialmente propia de la animalidad, sino solamente
una ilustracién com;mrativa”,4 cuyo objetivo es aproximarse por contras-
te a la configuracién de mundo propia del Dasein. Puede afirmarse que
es una indicacién formal sobre el modo de ser animal, pero no implica
ninguna apuesta sobre su mds profunda esencia. Sobre el tema, Herndn
Candiloro afirma que “la pobreza no serd —como una lectura apresura-
da de Los conceptos fundamentales podria concluir— una simple cualidad
peyorativa que degrada la patencia del mundo propia del animal a un ni-
vel inferior, sino que, por el contrario, se convertird en el acontecimiento
por el cual el hombre podrd alcanzar, en su hora més dura, la plenitud
de lo propiamente humano”.” En suma, la tesis de la pobreza de mundo
habla mds del ser humano, pero no deja de remitir a su contraste con la
vida animal.

En el segundo volumen de los Cuadernos negros, Uberlegungen VII-IX
(GA 95), el pensador presenta una reformulacién de la tesis anterior y, de
forma llamativa, califica la perspectiva de los Grundbegriffe der Metaphy-
sik como insuficiente. En esta nueva aproximacién, reconoce la dificul-
tad que implica por si sola la expresién pobre de mundo (Weltarm) referi-

da al animal, que ha suscitado tantas polémicas. En este replanteamiento

3 Cfr. Martin Heidegger, La pobreza / Die Armut (Buenos Aires: Amorrortu, 2005).

4 Heidegger, GA 29/30, 393.

Herndn Candiloro, “Pobreza, vida y animalidad en el pensamiento de Heidegger”, Areté 24, ntim 2
(2012): 272.

14 | Revista de Filosofia - ano 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA PIEDRA, EL ANIMAL Y EL SER HUMANO REPLANTEADOS

Heidegger sefiala: “Las expresiones mds adecuadas para el 4mbito de la
cuestién no son sin mundo, pobre de mundo y configurador de mundo,
sino sin campo y sin mundo / cautivado en su campo y sin mundo / configu-
rando mundo y abriendo la tierra [feld-und weltlos, feldbenommen-weltlos,
weltbildend-erderschliessend]”.°

En este articulo se analizardn las diferencias entre ambas formulacio-
nes, toda vez que Heidegger no ofrece una mayor aclaracién en el con-
texto de los Cuadernos negros; asi como las implicaciones filoséficas que
acarrea dicho replanteamiento, tanto al interior del pensamiento heide-
ggeriano como en lo relativo a las interpretaciones y criticas de la citada
tesis, en especial la lectura que ofrecié en su momento Jacques Derrida,
en Lanimal que donc je suis, la cual se retomara al final del escrito para
evaluar si algunas de sus conclusiones podrian ser modificadas, confir-
madas o replanteadas.

Cabe aclarar que no se busca hacer una nueva exégesis de la conocida y
controvertida tesis de la pobreza de mundo, tal como fue planteada en el
curso de 1929-1930, un tema que ha sido estudiado con relativa profun-
didad. Al respecto, en el contexto iberoamericano, el lector puede remitirse
a los estudios realizados por Robson Ramos,” Herndn Neira y Diana Au-

renque,® Enrique Mufioz,” Pilar Gilardi.'” En otros idiomas se recomienda

¢ Martin Heidegger, GA 95: Uberlegungen VII-IX (Schwarze Hefie 1938/1939) (Francfort del Meno:
Vittorio Klostermann, 2014), 282.

Cfr. Robson Ramos, “Heidegger: a vida como possibilidade e mistério”, Aurora 24, ntim. 35 (ju-
lio-diciembre de 2012): 481-507.

Cfr. Herndn Neira y Diana Aurenque, “;Pobres y ricos de mundo? Repensando la nocién heidegge-
riana de la animalidad”, Aurora 26, nim. 38 (enero-junio de 2014): 315-342.

Cfr. Enrique Mufoz, “Ser humano, animal y animalidad. Novedad y alcance de los Conceptos
fundamentales de la metafisica. Mundo, finitud, soledad 1929/30 de Martin Heidegger”, Veritas 29
(2013): 77-96; “El aporte de Jakob von Uexkiill a los Conceptos fundamentales de la metafisica.
Mundo, finitud, soledad 1929/30 de Martin Heidegger”, Didnoia 75 (2015): 85-103.

Cf. Pilar Gilardi, “Una lectura deconstructiva de la frase ‘el animal es pobre de mundo™, Apeiron.

Estudios de filosofia 8 (2018): 99-114.

10

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 15



CESAR ALBERTO PINEDA SALDARNA

consultar: Frank Schalow," Cristiane Bailey,'* Brett Buchanan,"” Raoni
Padui," Min Seol" y Joél Balazut.'® No obstante, hasta ahora no se habia
ofrecido una comparativa de ambas versiones de las tesis —la de los Grun-
dbegriffe y la de los Schwarze Hefte—, en ello radica el principal aporte de
esta investigacion.

Al hacer una comparacién preliminar de ambas formulaciones, resaltan
al menos tres grandes diferencias, las cuales servirin como hilo conductor
para el presente texto: a) en la segunda formulacién se anade la expresién
campo (Feld), se insintia que la piedra y lo que no estd vivo no sélo carecen
de mundo, sino también de campo; b) el animal no es presentado como
pobre de mundo (weltarm), sino como sin mundo (weltlos), ademis se le
considera absorto o cautivo en su campo; c) finalmente, a la existencia hu-
mana se le anade el rasgo de abrir la tierra. Para fines simplemente diddcti-

cos, resulta de ayuda una comparacién directa de ambas tesis:

Tesis de 1929-1930 Tesis de 1938-1939

La piedra es sin campo y sin mundo, el
La piedra es sin mundo, el animal
animal es cautivado en su campo y sin
es pobre de mundo y el hombre es
mundo, el hombre estd configurando
configurador de mundo

mundo y abriendo la tierra

""" Cfr. Frank Schalow, 7he Incarnality of Being. The Earth, Animals and the Body in Heidegger’s Thought
(Nueva York, SUNY Press: 2006).
> (fr. Christiane Bailey, “La vie végétative des animaux: la déstruction heideggérienne de I'animalité”,
PhaenEx 2 (otono-invierno de 2007): 81-123
5 Cfr. Brett Buchanan, Onto-Ethologies. The Animal Environments of Uexkiill, Heidegger, Merleau-Pon-
ty and Deleuze (Nueva York: SUNY Press, 2008).
4" Cfr. Raoni Padui, “From the Facticity of Dasein to the Dacticity of Nature: Naturalism, Animality,
and Metontology”, Gatherings: The Heidegger Circle Annual 3 (2013): 50-75.
> Cf. Min Seol, Das Ansichsein der Natur in der Weltoffenheit bei Martin Heidegger (Wurzburgo:
Kénigshausen & Neumann, 2014).
1 Cfr. Joél Balazut, “Chomme, I'animal et la question du monde chez Heidegger”, Klesis 16 (2010):
8-26.

16 / Revista de Filosofia - ano 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA PIEDRA, EL ANIMAL Y EL SER HUMANO REPLANTEADOS

A partir de las diferencias esbozadas se pueden plantear las siguientes
preguntas: ;Cudl es el sentido filoséfico de la expresién campo y cudl es su
diferencia respecto a mundo? ;Qué implica que ahora el animal sea pre-
sentado como sin mundo? ;Qué sentido tiene el ser humano en la aper-
tura de la tierra y cudl es la relacién de esta idea con la configuracién de
mundo? ;Cémo se relaciona este replanteamiento con la obra posterior
de Heidegger? ;Seria necesario replantear algunas lecturas criticas como

la que en su momento ofrecié Derrida?

EI mundo como aperturay su caracter de
acontecimiento

De las tres diferencias mencionadas, comenzaremos con la segunda, es de-
cir, la cuestién del mundo (Welz), ya que es probablemente la mds aborda-
da y conocida entre los especialistas. Al comparar ambas tesis observamos
que el concepto de mundo se mantiene, pero con un cambio drdstico:
el animal pasa de ser pobre de mundo a no tenerlo en absoluto, lo cual
implica que la diferencia entre el ser humano y los otros seres vivos no es
algo gradual o dado por estratos, como plantearian las principales corrien-
tes de la antropologia filoséfica,'” sino algo sibito y radical, con lo que se
acentia el cardcter de acontecimiento del mundo. Asi pues, la hipdtesis

propuesta consiste en que esta nocién (Welz) se mantiene, en general,

Sobre el didlogo complejo, en medio de coincidencias y divergencias, entre Heidegger y la antro-
pologia filoséfica de su tiempo, representada por autores como Helmuth Plessner y Max Scheler,
vale la pena revisar el trabajo realizado por Enrique Mufioz: “Una discusién epocal: la formacién de
mundo en Heidegger y la excentricidad en Plessner”, A‘peiron. Estudios de filosofia 9 (2018): 89-97.
En especifico sobre el trabajo antropoldgico de Plessner en relacion con la biologfa, véase: Tommaso
Menegazzi, “Helmuth Plessner: antropologia y bio-filosofia a comienzos del siglo xx”, Thémata 43
(2010): 289-315.

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 17



CESAR ALBERTO PINEDA SALDARNA

como la referencia a la totalidad de lo ente en su conjunto, es decir, con
un sentido muy aproximado al planteamiento de los Grundbegriffe, pero
con una serie de diferencias y matices que es preciso sefalar.

No es nuestro objetivo profundizar en las diferencias entre el proyecto
heideggeriano y la propuesta de la antropologia filoséfica de autores como
Plessner y Scheler; baste sefalar, para los objetivos de nuestro estudio, al-
gunas consideraciones. La principal diferencia radica en que Heidegger
destaca el caricter de acontecimiento de la existencia humana; a su modo de
ver, el planteamiento de los estratos —dicho en términos tradicionales, lo
inorgdnico, lo orgdnico y lo simbélico— plantea el trdnsito de un nivel a
otro, como una consecuencia o resultado de la suma de los anteriores. Por
ello, para el autor de Ser y tiempo, dicho planteamiento antropoldgico se
condensa en la antigua férmula del ser humano como animal rationale,
esto es, como resultado de la suma de dos o mds 4rdenes.

En los Cuadernos negros la critica al proyecto del animal rationale es en
particular aguda y tenaz. Al meditar sobre la opinién promedio de la ac-
tualidad y el sano sentido comin que considera al hombre como animal
racional, Heidegger senala: “Se lanzan nuevamente de cabeza a/ hombre
(a la concepcién del hombre) que ahora se encarga de practicar el final
del dltimo hombre: el hombre como animal rationale” ** Para el filésofo
alemdn, el enfoque del animal rationale encuentra su culminacién en la
técnica moderna, pues con ella se cumplen los fines tanto de la anima-
lidad (adaptacion, supervivencia, bienestar) como de la razén (claridad,
explicabilidad, calculabilidad). En cambio, lo particular de lo humano
consiste mds en un salto o en una ruptura con lo anterior,"” lo cual tiene

el cardcter de un acontecimiento.

'8 Martin Heidegger, GA 94: Uberlegungen II-VI (Schwarze Hefie 1931-1938) (Francfort del Meno:
Vittorio Klostermann, 2014), 367.
Es posible considerar que la posicién excéntrica de Helmuth Plessner no esté tan alejada de las ideas

de Heidegger, quien, no obstante, nunca se refiere a Plessner en su obra.

18 / Revista de Filosofia - ano 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA PIEDRA, EL ANIMAL Y EL SER HUMANO REPLANTEADOS

Asi, en el mismo volumen de los Cuadernos negros, Heidegger plantea
el problema en términos de un salto consistente en soltarse (Sichloswer-
fen): “Como aquél que estd en el ser, el hombre ha preparado temprana-
mente su soltarse arrojado [Sichloswerfen], y no sélo después de una pre-
sunta finalizacién de su ‘desarrollo’ como mamifero, sino que, mds bien,
este desarrollo es ya una recaida de la forma fundamental del hombre”.?
Observamos que la peculiaridad éntica-ontoldgica del ser humano no es
resultado progresivo, acumulativo o evolutivo de una serie de cualidades
bioldgicas, al contrario, parece tener el cardcter de una interrupcién o
ruptura con ese orden natural, lo cual es mds patente en las lineas que
escribe inmediatamente después, un fragmento que también aporta va-
liosas pistas sobre los términos que replanteard respecto a la tesis del

animal pobre de mundo:

Si el animal y lo viviente “se dieran cuenta” [erkennen] en general, entonces
jamds podrian vivir ni tener cuerpo: quedarian paralizados por lo ente y ellos
mismos pasarfan a quedar fijados como entes. Sin embargo, esto es lo que le
sucedié al hombre, que con ello no alcanzara un objetivo ni una meta, sino
que se le asigné la tarea totalmente distinta de configurar el mundo [Welt-
bildung] y de anexionar la corporalidad a lo ente, que sdélo ahora resultaba
apropiable. Al arrojarse soltarse y arrojarse [Sichloswerfen] es cuando comien-
za el proyecto [Entwurf], y en este proyecto en cuanto tal —junto con él, y
no acaso como una consecuencia posterior— es cuando se produce el haber
sido arrojado [Geworfenheir] como un quedar de manifiesto lo terrible: pro-
yecto arrojado [geworfener Entwurf] como apertura del resquebrajamiento

[Zerkliifiung] y como capacitacion del esenciar [Ermidchtigung des Wesens).*!

% Heidegger, GA 94, 85.
21 Heidegger, GA 94, 85.

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 19



CESAR ALBERTO PINEDA SALDARNA

La existencia proyectiva planteada en Ser y tiempo, en cuyos términos se
da el ser-en-el-mundo, no constituye entonces el tltimo fundamento del
Dasein, esto sblo es posible desde aquel salto o Sichloswefen, expresion
que Alberto Ciria, traductor al espafiol de los Cuadernos negros, presenta
como: arrojarse soltando amarras. Cabe preguntar, ;de qué o respecto a
qué se suelta el hombre? Nuestra hipdtesis apunta a que se suelta, en un
acontecimiento que él no decide de manera voluntaria, de su cautividad
(benommenheit) a un entorno natural, aquel designado como Umuwelt o,
en la segunda formulacién de la tesis, Feld. Pero no se trata de un desa-
rrollo evolutivo y progresivo que culmine en el hombre o en el Dasein;
al contrario, todo desarrollo o mejora evolutiva es una reinsercién en el
campo natural y, con ello, un progreso del animal rationale.

Por eso, la tecnificacién de la vida humana no es nada negativo, nin-
guna falla ni decadencia humana, sino el mds pleno desarrollo evolutivo
y adaptativo del homo sapiens en donde todas sus fallas, inacabamientos y
deficiencias son subsanadas; se trata, por ende, de la maxima humaniza-
cion (Vermenschung), término frecuente a su vez en los Cuadernos negros.
Mis aun, la apertura al ser, vista en clave biolégica y adaptativa, parece
mds bien una patologia en medio de la naturaleza. Si otros seres vivos
entablaran una relacién con el ser del ente como tal, fallarian en el acto
como animales y, en ese sentido, paralizados en su relacién con lo ente,
propiamente no vivirfan ni tendrfan cuerpo.”

Asi pues, la condicién dntica-ontolégica del ser humano no consti-
tuye ninguna mejora ni superioridad en cuanto a los otros seres vivos.

Desde una peculiar pobreza de Umuwelt, el ser humano ha sido puesto en

Peter Sloterdijk ha buscado hacer una lectura de las posibles relaciones entre el Dasein y su pasado
biolégico. En ese contexto, afirma lo siguiente: “Se podria llegar hasta a designar al hombre como
el ser que ha fracasado en ser y permanecer animal. Por su fracaso animal, el ser indeterminado se
precipita fuera del medio ambiente y gana asi el mundo en sentido ontoldgico”. Peter Sloterdijk, Sin
salvacion. Tras las huellas de Heidegger (Madrid: Akal, 2011), 210.

20 / Revista de Filosofia - ano 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA PIEDRA, EL ANIMAL Y EL SER HUMANO REPLANTEADOS

relacién con el mundo, en tanto desocultamiento de lo ente en general.
En este marco se comprende mejor la siguiente afirmacién de Uber den
Anfang, en la cual se muestra, ademds, que el término pobreza (Armut)
no tiene una connotacién negativa: “sélo la magnanimidad de la pobre-
za [Armut] en el ente predispone al Da-sein”.*> Dado que dicho salto
no es decisién humana, es preciso entenderlo como un acontecimiento
del mundo (Weltereignis), donde el genitivo tiene tanto sentido objetivo
como subjetivo, es decir, como un acontecer propio del mundo y que
tiene lugar en él. De acuerdo con ello, Heidegger anota en los Cuadernos

negros:

No hay que asir la pregunta por el ser desde el “existir”, sino en el comienzo en
cuanto que un soltarse arrojado al esenciar [als dem Sichloswerfen ins Wesen].
Este es el acontecimiento del mundo [ Weltereignis] en cuanto tal: al hombre de
nuestra historia se le ha dado entrada en el final del recorrido del impulso de di-
cho acontecimiento, ciertamente sin que él intuya nada de lo inaudito del acon-

tecimiento en cuanto que afloramiento de la nada y su decadencia en el “no”.*

Con este nuevo énfasis en la apertura del mundo, anterior incluso a la
historia humana como tal, Joél Baluzut® senala que Heidegger pasa de
una concepcién trascendental del mundo, la cual opera todavia en los
afnos de Ser y tiempo, a una cosmoldgica en sentido pleno, de modo que,
al final, mundo (We/r) terminard por designar la donacién misma del ser.
De acuerdo con lo anterior, es posible observar a grandes rasgos que el
concepto de mundo (Welz) atraviesa por tres momentos en la obra hei-

deggeriana: el cristalizado en la época de Ser y tiempo, a partir de la on-

% Martin Heidegger, GA 70: Uber den Anfang (Francfort del Meno: Vittorio Klostermann, 2005), 84.
*  Heidegger, GA 94, 94-95.

»  Joel Balazut, “Chomme, 'animal et la question”.

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 21



CESAR ALBERTO PINEDA SALDARNA

tologia fundamental; el de los afos de los Grundbegriffe der Metaphysik,
en relacién con lo que seria llamado metafisica del Dasein y metaontologia;
y el de la obra tardia, ligado a las ideas de acontecimiento y cuaternidad
(Geviert). Consideramos que esta tercera acepcion es la que estd en juego
en el replanteamiento de la tesis de la pobreza de mundo.

En suma, si la nueva formulacién dice que tanto la piedra como el
animal son sin mundo (ohne Welt), ello significa que no han sido des-
prendidos o soltados —en alusion al Sichloswerfen— de su intima perte-
nencia a la vida, lo cual, lejos de constituir una inferioridad respecto al
ser humano, los pone en una situacién de mayor plenitud vital. A partir
de esta conclusién preliminar, podemos ahora pasar a preguntar: ;cudl
es la diferencia entre Welt y Feld? ;Por qué la piedra no tiene campo y el

animal estd cautivo en su campo?

[La indicacion poctica del campo (/#e/4) y 1a apertura
de la tierra (Erde)

De todos los términos puestos en juego en la nueva formulacién de la
tesis sobre la piedra, el animal y el ser humano, probablemente el cam-
po (Feld) es la idea sobre la cual Heidegger ofrece menos indicaciones,
especialmente en comparacién con las varias reflexiones que emprende
en torno a nociones como mundo (Wel) y tierra (Erde). Por ello, ésta
serd inevitablemente la seccién mds provisional de este estudio, se de-
berd conformar con algunas indicaciones generales en espera de futu-
ras aproximaciones mds detalladas. Comencemos por presentar nuestra
hipétesis: campo (Feld) es una expresién poética que puede entenderse
como la apertura de cada ser vivo en particular, incluyendo a los seres
humanos. En otras palabras, serfa equivalente al concepto de Umwelt, lo
cual explica que la piedra carezca de ello y que el animal esté cautivado

(Feldbenommen).

22 | Revista de Filosofia - ano 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA PIEDRA, EL ANIMAL Y EL SER HUMANO REPLANTEADOS

Para entender este punto es preciso volver al trabajo de Jakob von
Uexkiill, en el cual se basan las interpretaciones propuestas por Heide-
gger en los Grundbegriffe der Metaphysik. Von Uexkiill plantea que cada
especie animal tiene un Umwelt particular, irreductible e incomparable
con el de cualquier otra especie. Desde esta perspectiva es absurdo juzgar
o valorar la particular relacién que una garrapata tiene con su Umuwelt,
al compararla con la relacién que una abeja, un dguila o un ser humano
tienen, a su vez, con el suyo. Cada ser vivo es una relacién incomparable
con su entorno, no hay ninguno que esté mejor o peor adaptado. Enrique

Munoz explica al respecto:

Segun el bidlogo estonio, ¢l “medio ambiente” (Umwelt) es una realidad
subjetiva en la que cada ser vivo interactia. La extension, es decir, el ho-
rizonte de este espacio, se determina por la organizacién de cada ser vivo.
De este modo, cada ser vivo establece el punto central de ese horizonte. En
consecuencia, el medio ambiente de las medusas es un mero medio ambiente
de alimentacién, el medio ambiente de la abeja estd compuesto de las cosas
propias de las abejas (flores, plantas, polen, miel, etc.) y el medio ambiente

del ser humano, valga la redundancia, tiene caracteristicas humanas.?

Esto permite comprender por qué cada animal es concebido como cauti-

vo en su Umuwelt, que es incomparable e insustituible respecto a todas las

% Enrique Mufioz, “El aporte de Jakob von Uexkiill”, 100.

El término Umuwelt designa una especie de esfera de subjetividad propia de los animales, un motivo
que estuvo detrds del hecho de que Von Uexkiill lo prefiriera contra Milieu, empleado en su obra
temprana. Como observa Alberto Bastard, “el cambio terminoldgico de Milieu a Umwelt obedece
a la exigencia uexkiilliana de un cambio de paradigma bioldgico, de uno mecanicista, privilegiado
en las ciencias de la vida pero inadecuado para el biofilésofo béltico en tanto que concibe al orga-
nismo animal como mera médquina, a uno subjetivista’. Alberto Bastard, “El cambio del concepto

. »

de Milien al de Umwelt en el marco de la critica uexkiilliana al mecanicismo en biologia”, Revista

Colombiana de Filosofia de la Ciencia 21, ntim. 43 (2021): 45.

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 23



CESAR ALBERTO PINEDA SALDARNA

otras especies animales.”” Lo anterior todavia no aclara por qué aparece,
en la nueva formulacién de la tesis, la idea de Fel/d. En el mismo volumen
de los Cuadernos negros, encontramos la expresion Umfeld, precisamente
en el contexto de una reflexién sobre el modo en que el pensamiento

tradicional ha tematizado la vida:

Pero la “vida” ha sido distinguida con la seguridad del crecimiento, lo cual no
se entiende solamente como agrandamiento, sino el desarrollo de las predis-
posiciones, y ademds con el afianzamiento de toda la consistencia; este desa-
rrollo que se afianza a si mismo lo entendemos como un echar raices e incluir

un entorno [Umfeld] de (lo ente) como condicién para la consistencia.?®

Es digno de mencién que en alemdn la palabra Fe/d también se usa en ex-
presiones como campo de sentido (Sinnfeld), por lo que alude a un dm-
bito de referencias significativas. Asi, dicha expresién haria mds justicia al
contenido semdntico que tiene el concepto de Umwelt en Von Uexkiill,
pues, como es sabido, el bidlogo estonio es considerado iniciador de la
biosemdntica. Feld denominaria el campo de sentido donde se mueve
cada ser vivo, lo cual incluye al ser humano; sin embargo, mientras que
otras especies animales permanecen cautivas en su campo (Feldbenom-
men), el ser humano ha sido desprendido de ese cautivamiento, todo lo
contrario a un progreso evolutivo. Resulta una sefal de ese desprendi-
miento o desasimiento (Sichloswerfen) que el ser humano puede saber
que 7o percibe su mundo como una abeja, como una garrapata o un
lagarto.

Ademds, con su peculiar estilo poético de los afos siguientes, Heidegger
se refiere en varias ocasiones a la vida cotidiana de los mortales —esto es,

los seres humanos— como una vida en medio del campo. Esto significaria

#  Heidegger, GA 95, 129.

24 | Revista de Filosofia - ano 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA PIEDRA, EL ANIMAL Y EL SER HUMANO REPLANTEADOS

que animales y hombres comparten la pertenencia a un campo, a s cam-
po, con la diferencia de que el animal estd absorto en su propio campo
(Feldbenommen), sin la posibilidad de salir de él. Los hombres, por su par-
te, no sélo se mantienen como configuradores o constructores de mundo,
sino que también abren la tierra. Sobre esta nocién (Erde) tenemos mids
indicaciones textuales en la obra heideggeriana; sabemos, en especial tras la
serie de conferencias sobre E/ origen de la 0bra de arte, que la tierra la piensa
en pugna con el mundo; mientras que este tltimo apunta a una apertura
del dmbito significativo, la tierra se define por la tendencia opuesta, el
cierre: “la confrontacién de mundo y tierra es una disputa [Szreif]. Por su
puesto, falsificamos con demasiada facilidad la naturaleza de la disputa al
concebirla como mera discordia y lucha y, por lo tanto, sélo la entendemos
como desorden y destruccién”.”

En cambio, la disputa conflictiva entre mundo y tierra se acerca mds
al pdlemos de Herdclito, esto incluye a la par un matiz arménico y cons-
tructivo. Por su parte, lo peculiar del ser humano no sélo es su relacién
con la apertura del mundo, sino que también llega a tener noticia y a
vincularse con lo que se resiste a la apertura, esto es, aquello que escapa
a su configuracién del mundo. Si el hombre puede decir que la piedra
es sin mundo 'y sin campo, esto sélo es posible a través de una referencia a
la tierra, lo que se cierra, lo que resiste a la apertura del mundo. Por ello
tierra y mundo libran una contienda esencial. Tomando en cuenta que
el pensamiento heideggeriano posterior a la década de 1930 enfatiza el
cardcter del ser como rehuso (Entzug), cabe considerar que la relacién de
la existencia humana con el cierre de la tierra es algo mds fundamental
que la apertura y configuracién de mundo. En todo caso, los mortales
se sitdan en medio de la contienda y, en esta medida, abren la tierra y

configuran el mundo.

¥ Martin Heidegger, GA 5: Holzwege (Francfort del Meno: Vittorio Klostermann, 1977), 35.

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 25



CESAR ALBERTO PINEDA SALDARNA

El ser humano es uno de los escenarios —otro es la obra de arte— en
donde mis dlgidamente se despliega esa lucha entre tierra y mundo: la
tierra tiende al cierre, la vuelta alo natural y animal, la pertenencia simple
a un campo o mundo entorno (Feld, Umwelt); mientras que el mundo
tiende al sentido, la apertura y la explicacién, apunta en Gltima instancia
al dominio y control de la tierra; la técnica es un despliegue despropor-
cionado de esta segunda tendencia. Lo paradédjico es que el triunfo de
uno u otro contendiente, el cierre de la tierra o la apertura del mundo,
significaria en esencia lo mismo: el cese u obliteracién de la apertura
del ser, la anulacién del Welrereignis. La existencia humana se sitda en
una decisién fundamental, entre el repliegue hacia la vida, el instinto, el
entorno natural (cierre) y el triunfo del calculo y la planificacién (apertu-
ra); el triunfo de alguna de las dos posibilidades implicaria un armisticio
entre tierra y mundo, un cese del conflicto.

De acuerdo con lo anterior, se propone la hipétesis de que el hombre
comparte con los animales la pertenencia a un Umuwelt o, dicho en el len-
guaje poético tardio, a un campo (Feld). Después de todo, el ser humano
es también un ser vivo, un mamifero antropoide entre otros; también
necesita respirar, comer, dormir, siente el impulso de la ira, el miedo o la
atraccién reproductiva. Esto implica un peculiar problema: si el hombre
no deja de ser un animal mds, ;cémo se relaciona su posible pertenencia
al ser con esa animalidad? ;Una cosa es indiferente de la otra? ;Estdn en
una relacién de conflicto o contradiccién? Estas preguntas no son plan-
teadas de ningin modo en los Grundbegriffe der Metaphysik.

Después de todo, si el hombre no viviera, no habria pregunta por el
ser. ;Coémo fue que en medio de lo ente —atin impensado como tal—,
entre la naturaleza y los animales, surgié en uno de ellos una relacién con
el ser, y més atn, la posibilidad de preguntar por él? Se podria denomi-
nar acontecimiento antropoldgico a la irrupcién de ese ente que llamamos
hombre en medio de la naturaleza. ;Dicha irrupcién tiene algo que ver

con el ser? ;Prepara el acontecimiento del ser en cierto modo? ;Se trata

26 | Revista de Filosofia - ano 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA PIEDRA, EL ANIMAL Y EL SER HUMANO REPLANTEADOS

mds bien de un encuentro completamente fortuito y contingente? ;O
acaso no hay tal cosa como un acontecimiento que irrumpe en lo natu-
ral, sino que es un fenémeno mds, en medio de la materia csmica? Para
adentrarnos en estas preguntas es necesario afinar la mirada hacia lo que

se ha denominado vida, naturaleza 'y, por supuesto, ser humano.

T'res dimensiones del acontecimiento antropologico

Con el esbozo previo de la idea de tierra hemos visto que la vida o natura-
leza no tienden por si mismas hacia la apertura del ser. Por ello Heidegger,
al contrario de Nietzsche, se esfuerza tanto por no confundir ambas ins-
tancias, vida y ser. En la tradicién metafisica la vida ha sido comprendida
usualmente como lo fluido y cambiante, perpetuo movimiento, en oposi-
cién a la permanencia y estabilidad; pero si la vida es tendencia al cierre,
apuntarfa también al anquilosamiento en lo estable. Para Heidegger, la
pregunta por la vida no basta para llegar a la pregunta por el ser o, mds
preciso, son preguntas que apuntan a senderos distintos.

Frente a la apertura del ser, lo vivo tendrifa una rigidez inclusive mayor
a la de la piedra misma, pues al ser apertura se mantiene en lo anquilosa-
do, mientras que lo inerte no tiene si quiera esa posibilidad. En tal caso,
;latirfa en lo vivo la remota posibilidad de no permanecer en semejante
anquilosamiento? Si es asi, el dmbito del ser y el de la vida no estarian tan
desligados —el pensamiento mds tardio de Heidegger, el de la cuaterni-
dad, se aproxima a esta posibilidad, a condicién de tomar distancia de la
concepcién tradicional de vida, y de comprender la singular nocién de
tierra (Erde)—. En otras palabras, la pregunta es: ;hay en la vida posibili-
dad como tal o todo se reduce a necesidad? ;Qué es lo que arranca a un ser
vivo de su estricta ligacién con lo necesario para ser llevado a lo posible?
;Qué instancia impulsé al radical desasimiento (Sichloswerfen) del ente

vivo que un dia serfa llamado humano?

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 27



CESAR ALBERTO PINEDA SALDARNA

En el contexto de los Grundbegriffe, Heidegger considera que en todo
lo viviente, a pesar de la riqueza y diversidad de sus formas, falta la aper-
tura al ente en tanto ente. Desde este enfoque todo lo vivo tiende a
incorporar y fijar lo exterior en el circulo previamente trazado por su
Umuwelt, o bien, para emplear la expresién posterior, su campo (Feld),
al cual el ser vivo se mantiene anquilosado (Erstarrung), nocién que se
puede pensar como anquilosamiento, solidificacién o estupor, una conno-
tacion cercana a Benommenbeit. La pregunta es, entonces, toda vez que el
hombre sigue siendo un ente vivo, ;cémo rompe o puede llegar a romper
con dicho anquilosamiento? ;Lo viviente resiste a esa ruptura? ;O mds
bien hay en lo viviente algo que pudo impulsar hacia ella?

Heidegger solamente llegd a aproximarse a esta cuestion, una pregun-
ta por el acontecimiento antropolégico —que no se debe confundir con el
Ereignis—, tomando en cuenta que la apertura del ser es irreductible al
circulo de los impulsos y las necesidades del campo (Feld) de lo vivo; atn
mds, como hemos visto, la apertura de un horizonte ontolégico rompe
con la entrega a esa inmediatez. Lo tnico que sabemos es que esa ruptura
se da en la contienda de mundo y tierra, pero en medio de esta lucha, la
naturaleza y la animalidad previas no quedan explicadas como condicion
de posibilidad del hombre.

Si suponemos que la tierra es mds antigua que el mundo, ;de dinde
proviene este tltimo? ;De la tierra misma? ;De algo distinto a ella? ;Pudo
la tierra hacer brotar de si misma a su propio contendiente, a la manera
de Atenea que nace armada de la cabeza de Zeus? Sin lograr dar respuesta
a estas cuestiones, aqui se propone la tesis de que el hombre, su esencia,
consiste justamente en la irrupcién de esa contienda entre mundo vy tie-
rra. El hombre es el principal escenario de esa lucha, el primer ente en el
cual tiene lugar dicha pugna; si tal conflicto llegase a terminar, la esencia
del hombre como tal se desvaneceria, esto es, se anularia el acontecimien-
to antropoldgico. Pero esta irrupcién no se debe confundir con el aconte-

cimiento apropiador o Ereignis; este Gltimo consiste en la apropiacion his-

28 | Revista de Filosofia - ano 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA PIEDRA, EL ANIMAL Y EL SER HUMANO REPLANTEADOS

térica del hombre por parte del ser, segtin la cual el hombre pertenece, se
adentra y pregunta por la verdad del ser, pensada en su esencia rehusada;
ésta es una posibilidad histérica y en continuo por venir.

Después de todo, tal apropiacién no serfa siquiera posible si no hu-
biese un ente del cual apropiarse; ese ente, lo sabemos ya, es el hombre.
Por su parte, el primer comienzo (erste Anfang) dado en la antigua Gre-
cia, consiste en el primer esbozo histérico de esa apropiaciéon. Heidegger
siempre se opuso a preguntar mds alli de ese primer comienzo, pero,
sacaso no habfa hombres antes del primer comienzo? ;No fueron tam-
bién hombres Anaximandro, Parménides y Herdclito, mortales en me-
dio del mundo? Si hemos de tomar en serio la menesterosidad del ser, su
necesidad y llamado a dirigir al hombre, ;no necesitaban el comienzo y
el acontecimiento que el hombre irrumpiera previamente en medio del
mundo? ;Esa irrupcién tiene algo que ver con el comienzo y el aconteci-
miento? ;O son dos dmbitos por completo desligados que se encuentran
contingentemente?

Cabe hacer algunas distinciones conceptuales. El ser humano es un ser
vivo como otros, un animal que puede considerarse un mamifero antro-
poide; ademds, este ser vivo se encuentra en una referencia significativa
frente a las cosas, se sitlia en una apertura desde la cual se refiere a los en-
tes y trata con ellos en su vida cotidiana, esto constituye su campo (Feld).
Finalmente, guarda la posibilidad de ser sustraido o desprendido de dicha
referencialidad cotidiana y, con ello, posiblemente, de preguntar por la
apertura misma. Estas tres dimensiones o sustratos se dan en el hombre
al unisono, pero no necesariamente de manera arménica y pacifica.

La sola condicién de ser vivo no da al hombre su esencia humana, sino
que la apertura al mundo es la instancia que lo encamina a su esencia;
s6lo lo encamina, porque el hecho de que se dé tal apertura no garantiza
que el hombre asuma y se inserte completamente en ella. Cuando el
hombre al fin vuelve la mirada pensante hacia esa apertura, para pregun-

tar por ella y habitar su mundo a partir de la misma, se da una realiza-

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 29



CESAR ALBERTO PINEDA SALDARNA

cién de su esencia, misma que, no obstante, no puede ser una meta ﬁja
y segura, pues en tal caso no se da més la apertura. Dicha apertura es un
evento por si mismo, no es equiparable inmediatamente al hombre como
ente; el ente que llamamos hombre antecede a dicha apertura, pero sélo
a través de ella es arrancado de la inmediatez de su campo (Feld) para ser
el hombre que es.

Tendriamos, en conclusién, tres momentos o instancias para tema-
tizar al ser humano y su posible relacién con el ser: a) Momento antro-
polédgico, donde el hombre es pensado y definido como un animal, con
necesidades y comportamientos naturales, perfectamente asimilables al
desenvolvimiento de cualquier animal en su Umwelt o campo (Feld).
b) Evento de apertura, cuando el hombre es arrancado o separado de
su referencia limitada y necesaria a una serie de marcadores de sentido
previamente establecidos por el circulo desinhibidor de su Umuwelt; en
otras palabras, pasa de una referencialidad amplia, sumamente rica, pero
limitada, a una ilimitada, mds adn, a una experiencia de lo ilimitado, lo
que en el marco de los Grundbegriffe serd denominado rotalidad de lo
ente. Esta apertura tiene profundas consecuencias en la condicién hu-
mana, pues nos desprende de la exclusiva referencia a lo real y presente,
para colocarnos frente a la interrogacién por lo necesario y, sobre todo,
de lo posible. Con la apertura de esta referencialidad se inaugura también
el horizonte temporal para el hombre, incluso podria decirse, en los tér-
minos de Ser y tiempo, que el tiempo es ya esa apertura originaria, una
de cuyas principales implicaciones es la experiencia que tiene el hombre
de su propia muerte, de su mds {ntima finitud, por ello consideramos
que la tematizacién heideggeriana de los hombres pensados como los
mortales (die Sterblichen) apunta a este segundo momento. Finalmente,
¢) la fundacion del Da-sein, cuando los mortales no s6lo experimentan su
apertura ontoldgica y habitan a partir de ella, sino que se interrogan por

ella a partir de una experiencia histérica de la misma.

30 / Revista de Filosofia - ano 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA PIEDRA, EL ANIMAL Y EL SER HUMANO REPLANTEADOS

Al hacer una evaluacién critica de estos tres momentos, que no nece-
sariamente siguen una secuencia cronolégica, sera posible esbozar una
respuesta a las preguntas iniciales de esta reflexién, mds alld de lo plan-
teado: ;Cudl es el sentido filos6fico de la expresion campo y cudl es su
diferencia respecto a mundo? ;Qué implica que ahora el animal sea pre-
sentado sin mundo? ;Qué sentido tiene el ser humano en la apertura de
la tierra y cudl es la relacidn de esta idea con la configuracién de mundo?

sQué implica este replanteamiento para el pensamiento de Heidegger?

A manera de conclusion: el didlogo con Derrida,
de nuevo

El calificativo pobre de mundo (weltarm) referido al animal es insuficien-
te, como el propio Heidegger afirma en los Cuadernos negros, en gran me-
dida porque representa un criterio completamente ajeno al animal, con el
cual, a pesar de todo, se le considera y analiza. Es tan absurdo como decir
que el ser humano es pobre de ramas respecto al drbol, pobre de mirada
y alas respecto al dguila, o pobre de fuego respecto al Sol. En la segunda
versién de la tesis —el animal es cautivo en su campo y sin mundo—, el
filésofo alemdn retrocede y considera que no hay puente, ni sélido ni en-
deble, entre el animal y el mundo, lo cual no constituye ninguna merma
para el animal, sino todo lo contrario, una riqueza de pertenencia a su
campo de sentido (Feld). Con este nuevo matiz, es posible responder a
una observacién critica que plante en su momento Derrida: “decir que el
animal es pobre de mundo es mostrar que tiene un mundo. Y Heidegger
dice constantemente cosas deliberadamente contradictorias, a saber, que
el animal tiene un mundo al modo del ‘no tenerlo’”.* Considerar al ani-
mal respecto al mundo implicaba interpretarlo con un baremo humano.

30

Jaques Derrida, £/ animal que luego estoy si(gui)endo (Madrid: Trotta, 2008), 183.

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 31



CESAR ALBERTO PINEDA SALDARNA

El hombre por su parte, animal pobre de campo, tue arrancado de esa
pertenencia, de un modo que atn deben aclarar la filosofia y la ciencia.
Llegados a este punto, nos quedamos con mds dudas: ;cémo pensar ese
desprendimiento (Sichloswerfen) del hombre, en el cual se le pone en un
camino que, a la postre, apuntard a pertenecer al ser? ;Cémo pensar esa
hendidura (Zerkliiftung) o herida (Verwundung) en medio de la tierra? Con
estas preguntas y conclusiones en mente, podemos volver al didlogo que
Derrida entablé con Heidegger. En su revisién sobre el modo en que di-
versos pensadores, incluido el autor de Ser y tiempo, interpretaron el pro-
blema del animal, Jaques Derrida enfatizé que entre el hombre y el animal
se mantiene una brecha insalvable, pero no una brecha tnica, pues existe
previamente un quiebre semejante entre cada especie, de modo que cada
una serfa una singularidad radical. Un gesto metafisico consistirfa en bo-
rrar esas grietas o ignorarlas.

Para Derrida la cuestién principal no radica en restizuir al animal aque-
llo de lo que fue privado por parte de Heidegger —acceso al mundo,
es decir, al ente en cuanto tal—, sino en preguntar si el hombre mismo
tiene en verdad acceso a ello. El francés resume su propuesta del siguiente
modo: “no consistirfa sélo en desplegar, multiplicar, hojear la estructura
del ‘como tal’ o la oposicién del ‘como tal’ y del ‘no como tal’, ni tampoco
en devolver al animal aquello de lo que Heidegger dice que estd ‘privado’,
sino en la necesidad de preguntarse si el hombre, por su parte, posee el
‘en cuanto tal”.*" Esto encuadra con lo que Heidegger sostuvo al final
de la década de 1920, en la época de Ser y tiempo, en cuyo borde ain se
encuentran los Grundbegriffe der Metaphysik, dando a entender que el ser
humano ya estd, inevitablemente, en una relacién con mostrarse de lo
ente en general, es decir, con la estructura del ez tanto tal. Una sefial de

esto es que el filésofo ain emplea expresiones como Dasein humano.

3t Derrida, El animal, 188.

32 | Revista de Filosofia - afio 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA PIEDRA, EL ANIMAL Y EL SER HUMANO REPLANTEADOS

Sin embargo, a partir de la década de 1930 el discernimiento entre ser
humano y Dasein, que es donde se realiza el desocultamiento del ser en
tanto tal, se agudiza. En los textos publicados de manera péstuma —la
mayoria de los cuales Derrida no alcanzé a conocer— Heidegger llegé
a coincidir, sin saberlo, con el juicio del pensador francés, a saber, que
probablemente también al ser humano le puede ser denegado aquello de
lo que antes se habia desprovisto al animal: una relacién con lo ente en
tanto tal. Aunque éste es un tema mds amplio, que requeriria un estudio
pormenorizado, baste sefialar una expresién de los Beitrige zur Philoso-
phie en la cual Heidegger sefala la posibilidad de que el ser humano pier-
da su relacién con el ser: la expresién de animal tecnificado (technisierten
Tier): “;Qué se prepara entonces? El trdnsito al animal tecnificado, que co-
mienza a reemplazar los instintos, que ya se tornan mds débiles y toscos
a través de lo gigantesco de la técnica”.?

En otras palabras, el ser humano puede volver a asirse de aquello de
lo cual se habia soltado, puede volver a su campo (Feld) para quedar ab-
sorto o cautivo en él, un campo tecnificado que, no obstante, se anuncia
como mds débil y tosco comparado con el de los otros animales. La refor-
mulacién de la tesis sobre el animal vendria a responder dos objeciones
de Derrida: la aporia consistente en considerar al animal con algo que no
le pertenece por defecto (el mundo), y que el ser humano también puede
carecer de aquello negado al animal: la referencia al ente y al ser.

Este no es el final del didlogo, pues el filésofo francés apunta a otro
problema del que no parece querer hacerse cargo el pensamiento heide-
ggeriano: la radical singularidad de cada especie animal. Bien podria ob-
jetarse que es necio pedirle a un pensador algo que no tiene la intencién

de indagar; para decirlo de manera caricaturesca, seria como reclamar a

32

Martin Heidegger, GA 65: Beitriige zur Philosophie (Francfort del Meno: Vittorio Klostermann,
1989), 98.

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 33



CESAR ALBERTO PINEDA SALDARNA

Heidegger por no abordar la diferencia entre los diversos tipos de cuer-
pos celestes. Sin embargo, consideramos que la meditacién en torno a los
animales, dicho necesariamente en plural, podria aportar valiosas pistas
para una de las preguntas que sali6 al paso: ;Cémo pensar esa hendidura
(Zerkliiftung) o herida (Verwundung) en medio de la tierra? ;De dénde
provino el desprendimiento (Sichloswerfen) del que participa el ser hu-
mano si no es de lo previamente vivo?

Quizd los animales son portadores de esas grietas como posibilidades
inauditas de singularidad y disrupcién, como sefiala Calarco al reflexio-
nar sobre el pensamiento del filésofo de la différance: “Derrida sugiere
que los animales llevan consigo una fuerza potencialmente disruptiva,
fuerza que nos afecta y desafia antes de alguna reflexién explicita, teoré-
tica o de algtin debate que deberfamos tener sobre el estatus ético de los
animales”.” Tal vez habria que seguir la pista de los animales, pues esos
quiebres singulares anunciarfan el rastro de la hendidura en la cual fue
puesto el animal humano, en medio de un Weltereignis cuyo pensamien-
to queda pendiente. O bien, puede tratarse de una animalidad que es
nuestra todavia, la cual reconocemos en el dolor, el hambre, la fatiga;

entonces habria que seguir el rastro del animal que somos.

3 Matthew Calarco, “Derrida, los animales y el futuro de las humanidades”, Disertaciones 10, nim 2

(2021): 16.

34 | Revista de Filosofia - ano 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



DOSSIER - LA PIEDRA, EL ANIMAL Y EL SER HUMANO REPLANTEADOS

Referencias

Bailey, Christiane. “La vie végétative des animaux: la déstruction heide-
ggérienne de 'animalitée.” PhaenEx 2, nim. 2 (otofio-invierno de
2007): 81-123.

Balazut, Joél. “Chomme, 'animal et la question du monde chez Heide-
gger.” Klesis 16 (2010): 8-26.

Bastard, Alberto. “El cambio del concepto de Miliew al de Umwelt en
el marco de la critica uexkiilliana al mecanicismo en biologia.”
Revista Colombiana de Filosofia de la Ciencia 21, nim. 43 (2021),
43-68.

Buchanan, Brett. Onto-Ethologies. The Animal Environments of Uexkiill,
Heidegger, Merleau-Ponty and Deleuze. Nueva York: SUNY Press,
2008.

Calarco, Matthew. “Derrida, los animales y el futuro de las humanida-
des.” Disertaciones 10, nim 2 (2021): 7-20.

Candiloro, Herndn. “Pobreza, vida y animalidad en el pensamiento de
Heidegger”. Areté 24, nim 2 (2012): 263-287.

Derrida, Jacques. E/ animal que luego estoy si(gui)endo. Traducido por
Cristina de Peretti y Cristina Rodriguez. Madrid: Trotta, 2008.

Gilardi, Pilar. “Una lectura deconstructiva de la frase ‘el animal es pobre
de mundo’.” Apeiron. Estudios de filosofia 8 (2018): 99-114.

Heidegger, Martin. GA 5: Holzwege. Frincfort del Meno: Vittorio Klos-
termann, 1977.

— . GA 29/30: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt—Endlichkeit—
Einsamkeit. Fraincfort del Meno: Vittorio Klostermann, 1983.

— . GA 65: Beitrige zur Philosophie. Francfort del Meno: Vittorio
Klostermann, 1989.

— . GA 70: Uber den Anfang. Francfort del Meno: Vittorio Kloster-
mann, 2005.

— . La pobreza / Die Armut [edicién bilingiie]. Traducido por Irene
Agoff. Buenos Aires: Amorrortu, 2005.

Revista de Filosofia - afo 57 - nim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 35



CESAR ALBERTO PINEDA SALDARNA

— . GA 94: Uberlegungen 1I-VI (Schwarze Hefte 1931-1938). Franc-
fort del Meno: Vittorio Klostermann, 2014.

. GA 95: Uberlegungen VII-IX (Scharze Hefie 1938/39). Francfort
del Meno: Vittorio Klostermann, 2014.

Menegazzi, Tommaso. “Helmuth Plessner: Antropologia y bio-filosofia a
comienzos del siglo xx.” Thémata 43 (2010): 289-315.

Mufioz, Enrique. “Ser humano, animal y animalidad. Novedad y alcance
de los Conceptos fundamentales de la metafisica. Mundo, finitud,
soledad 1929/30 de Martin Heidegger.” Veritas 29 (2013): 77-96.

— . “El aporte de Jakob von Uexkiill a los Conceptos fundamentales
de la metafisica. Mundo, finitud, soledad (1929-1930) de Martin
Heidegger.” Didnoia 75 (2015): 85-103.

— . “Unadiscusién epocal: la formacién de mundo en Heidegger y la
excentricidad en Plessner.” A‘peimn. Estudios de filosofia 9 (2018):
89-97.

Neira, Herndn y Diana Aurenque. “;Pobres y ricos de mundo?
Repensando la nocién heideggeriana de la animalidad.” Awurora
26, nim. 38 (enero-junio de 2014): 315-342.

Padui, Raoni. “From the Facticity of Dasein to the Dacticity of Nature:
Naturalism, Animality, and Metontology.” Gatherings: The Heide-
gger Circle Annual 3 (2013): 50-75.

Ramos, Robson. “Heidegger: a vida como possibilidade e mistério.” Au-
rora 24 nam. 35 (julio-diciembre 2012): 481-507.

Schalow, Frank. 7he Incarnality of Being. The Earth, Animals, and the
Body in Heideggers Thought. Nueva York: SUNY Press, 2006.

Seol, Min. Das Ansichsein der Natur in der Weltoffenheit bei Martin Hei-
degger. Wurzburgo: Konigshausen & Neumann, 2014.

Sloterdijk, Peter. Sin salvacion. Tras las huellas de Heidegger. Traducido
por Joaquin Chamorro. Madrid: Akal, 2011.

36 / Revista de Filosofia - ano 57 - ntim. 158 - enero-junio 2025 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)





