INVESTIGACION

<Is el "Apéndice ala
dialéctica trascendental”
una amenaza para ¢l
proyecto de la Critica de la
razon pura:

Is the ‘Appendix to the
‘I'ranscendental Dialectic a
threat for the Critique of Pure
Reason's project?

Julia Munoz Velasco*
UNIVERSIDAD NACIONAL AUTONOMA DE MEXICO
vmj36@hotmail.com

orcID: 0000-0002-6853-029X

@ MO0 Esta obra estd bajo una licencia de Creative Commons Attribution-NonCommercial-
BY NC

“ ShareAlike 4.0 International License.
doi: 10.48102/rdf.v56i157.248
Revista de Filosofia - afio 56 - nim. 157 - julio-diciembre 2024 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) + pp. 380-404



INVESTIGACION - ¢:Es EL “APENDICE A LA DIALECTICA TRASCENDENTAL’...?

Resumen

El propésito de la “Dialéctica trascendental” es exponer como la razén es el
origen de la ilusién trascendental, para prevenir los errores que puedan deri-
varse de ella. Sin embargo, en el “Apéndice”, Kant sostiene que la razén no
s6lo tiene este aspecto negativo o problemdtico, también es una facultad que le
proporciona al entendimiento la meta de lograr una unidad sistemdtica de todo
conocimiento. En el presente texto abordaré dos preocupaciones interpretativas
en torno al “Apéndice”. La primera cuestiona si Kant se contradice a si mismo
en esta seccion al plantear que el principio de unidad sistemdtica es, simultd-
neamente, subjetivo y objetivo. La segunda reflexiona si se trata de una seccién
que contradice las tesis centrales de la “Analitica trascendental”, al presentar una
nueva condicidn necesaria para el conocimiento, mds alld de las establecidas por

el entendimiento y la sensibilidad.

PALABRAS CLAVE: razdn, conocimiento, unidad sistemdtica, Kant, tener por

verdadero.

Abstract:

The purpose of the “Transcendental Dialectic” is to explain how the transcen-
dental illusion stems from human reason, so that we can avoid the mistakes
that arise from it. Nonetheless, reason will not be reduced to being a negative
or problematic faculty. In the “Appendix to the Transcendental Dialectics” Kant
says that reason also provides the understanding with the goal of achieving the
systematic unity of all knowledge. In the following lines I will address two con-
cerns that come from this important section. First, I will ask whether Kant con-
tradicts himself by saying that the principle of systematic unity is, simultane-
ously, subjective and objective. Then, I analyze if the Appendix contradicts the
rest of the first Critigue by establishing a new necessary condition of knowledge

beyond the ones provided by understanding and the sensibility.

Keyworps: Reason, Knowledge, Systematic Unity, Kant, holding to be true.

Recepcién 11-1-24 / Aceptacién 28-2-24

doi: 10.48102/rdf.v56i157.248
Revista de Filosofia - ano 56 - num. 157 - julio-diciembre 2024 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) « pp. 380-404



Juria MuRoz VeLasco

* Doctora en Filosofia por la unam, institucién en la que también cursé sus estudios de
maestrfa. Actualmente es profesora de la FryL, uNam. Estudié la licenciatura en Filosoffa
en la Universidad La Salle, donde colabora como docente de la maestria en Filosofia Social.
Ha participado en varios congtesos, tanto nacionales como internacionales. Sus principales
publicaciones giran en torno a la filosofia kantiana (tanto teérica como prictica), el derecho

humano a la salud, los discursos de odio o la perspectiva de género.

382 / Revista de Filosofia - afio 56 - ntim. 157 - julio-diciembre 2024 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



INVESTIGACION - :Es EL “APENDICE A LA DIALECTICA TRASCENDENTAL’...?

Introduccion

En el presente texto abordaré dos preocupaciones interpretativas en tor-
no al “Apéndice a la dialéctica trascendental”, con enfoque en la posi-
bilidad de un principio de la unidad sistemdtica del conocimiento. La
primera es si se trata de una seccién autocontradictoria. La segunda se
pregunta si el “Apéndice” niega las tesis centrales de la “Analitica trascen-
dental”. Para abordar ambos puntos, formularé ambas preocupaciones
a manera de pregunta. Primero, el principio de unidad sistemdtica es
subjetivo u objetivo? Encontramos varios pasajes en los cuales Kant pa-
reciera sostener, de manera contradictoria, ambas caracterizaciones del
principio. La segunda pregunta es: sel principio de unidad sistemdtica es
necesario para el conocimiento? Aqui la cuestion es que Kant parece dar
una nueva condicién constitutiva para el conocimiento, al cuestionar los
avances logrados por la “Estética” y la “Analitica trascendental”.

Frente a la primera interrogacién, mostraré por qué el “Apéndice” no
es una seccién autocontradictoria por sostener que el principio es tanto
subjetivo como objetivo, siempre que lo entendamos, simultdneamente,
como un postulado y como un principio heuristico. Respecto a la segun-
da inquietud, resaltaré la importancia de distinguir entre la unidad de la
experiencia y la unidad sistemdtica del conocimiento. Esto me permiti-
rd mostrar por qué no hay una contraposicién entre el “Apéndice” y la
“Analitica trascendental”. Lo anterior me llevard, a su vez, a enfatizar la

distincién entre conocimiento [Erkenntniff] y saber [ Wissen].

Revista de Filosofia - ao 56 - ndm. 157 - julio-diciembre 2024 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 383



Juria MuRoz VeLasco

1. <Por qué un “Apéndice a la dialéctica
trascendental”?

El propésito de la “Dialéctica trascendental” es exponer en qué consiste
la ilusién trascendental, para prevenir los errores que puedan derivarse de
ella. Dicho fin podria llevarnos a pensar que la razén serd caracterizada
s6lo de manera negativa dentro de esta seccién de la primera Critica, por
ser el origen de dicha ilusién. Esta lectura encontraria apoyo en aquellos
pasajes en los que leemos que la razdén tiene una “propensioén natural™
para conducirnos a ese tipo de errores. Mientras que la sensibilidad y
el entendimiento son los “dos troncos del conocimiento humano”,? la
razén es descrita como una facultad que, de no ser limitada, amenaza
incluso con aniquilarse a s misma.’

Sin embargo, esto es tan sélo la mitad de la historia. Kant no sélo
contempla este aspecto negativo de la razén, sino que también le asigna
un rol relevante para el conocimiento. Esto ocurre al final de la “Dialéc-
tica”, en la seccién del “Apéndice a la dialéctica trascendental”. Ahi Kant
sostiene que la razén no es inicamente la sede de la ilusién trascendental,
sino que se puede distinguir entre un uso correcto y uno incorrecto de la
misma. Esto debido a que “todo lo que estd fundado en la naturaleza de
nuestras facultades debe ser funcional, y concordante con el uso correcto
de ellas, siempre que podamos impedir cierto equivoco y que podamos

encontrar la direccién propia de ellas”.*

Immanuel Kant, Critica de la razén pura, trad. Mario Caimi (Ciudad de México: Fondo de Cultura
Econdémica/unam/uam, 2009), A642/B670.

Kant, Critica de la razén pura, B29.

Kant sostiene que si la filosoffa critica no fuera capaz de limitar a la razén, ésta provocarfa su propia
eutanasia (Kant, Critica de la razén pura, A407/B434) por el conflicto de las antinomias. En estos
casos, la razén se encuentra ante una disyuntiva que no puede evitar ni resolver pues “es inducida
a la tentacién, ya de entregarse a una desesperanza escéptica, ya de adoptar un empecinamiento
dogmatico”. (Kant, Critica de la razén pura, A407/B434.

* Kant, Critica de la razon pura, AG42-3/B670-1.

384 | Revista de Filosofia - ano 56 - ntim. 157 - julio-diciembre 2024 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



INVESTIGACION - :Es EL “APENDICE A LA DIALECTICA TRASCENDENTAL’...?

En “El canon de la razén pura”, Kant reconoce que una de las mayores
aportaciones de la Critica de la razén pura es determinar los limites de la
razén en relacién del conocimiento, para lograr “el silencioso mérito de
impedir los errores”.” Ahora bien, frente a esta tiltima cita resulta necesario
hacer una aclaracién. Kant considera que precisamente en el “Canon” ha-
brd un uso correcto de la razén pura, mismo que serfa posible tinicamente
en el terreno préctico, puesto que todo uso especulativo de la razén es un
uso dialéctico.® No obstante, esta caracterizacién positiva va en contra de
lo que descubrimos en el “Apéndice a la dialéctica trascendental”,” donde
el filésofo presenta una meta dada por la razén que no puede reducirse al
dmbito préctico, y que aportard un elemento valioso para el conocimien-
to: “debe haber en algiin lado una fuente de conocimientos positivos que
pertenezcan al dominio de la razén pura, y que quizd s6lo por equivoca-
cién den ocasién para los errores, pero que en verdad constituyen /z meta
del empeno de la razon” ®

En el “Apéndice”, la razén adquiere un papel de gran importancia.
Aqui, Kant sostiene que la razén se caracteriza por proporcionarle una
meta al entendimiento’ consistente en lograr una unidad sistemdtica de
todo conocimiento. Gracias a la razén podemos distinguir entre un “mero
agregado contingente” de juicios frente a un “sistema interconectado” de
los mismos. En otras palabras, la razén ofrece como meta “lo sistemdtico

del conocimiento”.!?

> Kant, Critica de la razén pura, A795/B823.

¢ Kant, Critica de la razén pura, A797/B825.

Para esta defensa de lo presentado en el “Apéndice” sigo a Frederick Rauscher cuando sostiene que,
en contra de lo dicho en el “Canon”, “Kant ya habfa presentado un wuso tedrico legitimo de la razén
100 pdginas antes en el Apéndice de la Dialéctica trascendental”. Frederick Rauscher, “The Appen-
dix to the Dialectic and the Canon of Pure Reason: the Positive Role of Reason”, en 7he Cambridge
Companion to Kants Critique of Pure Reason, ed. Paul Guyer (Cambridge: Cambridge University
Press, 2010), 290.

8 Kant, Critica de la razén pura, A795-6/B823-4.

* Kant, Critica de la razén pura, A644/B672.

10 Kant, Critica de la razén pura, A645/B673.

Revista de Filosofia - ano 56 - nim. 157 - julio-diciembre 2024 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 385



Juria MuRoz VeLasco

En la filosofia tedrica, la razén nos exige “poner al entendimiento en
integral interconexién consigo mismo”,'" por medio de un principio que
unifique al conocimiento tanto como sea posible. Sin embargo, esta exi-
gencia por si misma no es positiva ni negativa. Podria ser negativa si cae-
mos en el malentendido [Mifverstand] de considerar a dicho principio
como trascendental, que “incurriendo en precipitacion, postula en los ob-
jetos mismos tal integridad ilimitada de la serie de las condiciones”.'* En
cambio, una vez que la Critica aclara el malentendido, podemos emplear el
principio de la razén de manera correcta al asumirlo como “un mero pre-
cepto légico de aproximarse, al ascender a condiciones cada vez mds eleva-
das, a la integridad de ellas, introduciendo asi en nuestro conocimiento la
méxima unidad racional posible para nosotros”.'* En este contexto, que el
principio sea sélo un precepto légico significa que es meramente subjetivo,
al expresar una demanda de la razén que no representa una condicién
constitutiva de la experiencia (no es trascendental). Lamentablemente, tras
establecer esta conclusién, nos encontramos con varios problemas inter-

pretativos al interior de esta seccién de la primera Critica.

2. Dos problemas interpretativos en torno al
principio de unidad sistematica

El “Apéndice” es una seccién que se ha considerado problemadtica porque
parece estar en contradiccién con otros momentos de la primera Critica,

incluso porque se ha leido como una seccién que, en si misma, estd llena

" Kant, Critica de la razén pura, A306/B362.
2 Kant, Critica de la razén pura, A309/B365-6.
Y Kant, Critica de la razén pura, A309/B365.

386 / Revista de Filosofia - ano 56 - ntim. 157 - julio-diciembre 2024 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



INVESTIGACION - :Es EL “APENDICE A LA DIALECTICA TRASCENDENTAL’...?

de contradicciones.' Mark Pickering hace un resumen de estas contra-

dicciones cuando senala:

El cargo de ser [una seccidn] auto-contradictoria fue planteado famosamente
por Norman Kemp Smith: “Las ensefanzas de esta seccion son extremada-
mente auto-contradictorias, alternando entre una interpretacién subjetiva
y una interpretacién objetiva de las Ideas de la Razén” (Kemp Smith 1962:
547) Dichas contradicciones pueden exponerse bajo distintos términos. Por
ejemplo, en el Apéndice, Kant dice que la idea de la naturaleza como un
sistema es objetivamente necesaria (1998: 713; CPR A648/B676), objeti-
vamente valida (1998: 715; CPR A651/B679), trascendental (1998: 715,
725; CPR A650/B678, A663/B691), indispensable (1998: 710; CPR A644/
B672), pero también dice que es indeterminada (1998: 726; A664-5/B692-
3), heuristica (1998: 725, 731; CPR A663-4/B691-2, A671/B699), una re-
gla escolar (Schulregel) (1998: 716; CPR A652/B680), y una mera mdxima
(1998: 727; CPR AG66/B694)."°

En los siguientes apartados, abordaré dichas contradicciones a partir de
la formulacién de dos preguntas: la idea de la unidad sistemdtica, ;es
un principio subjetivo u objetivo? Y, ses un principio necesario para el

conocimiento?

" Mark Pickering, “The Idea of the Systematic Unity of Nature as a Transcendental lllusion”, Kantian

Review, vol. 16, nim. 3 (2011: 429.
> Pickering, “The Idea of the Systematic Unity”, 430.

Revista de Filosofia - ao 56 - ndm. 157 - julio-diciembre 2024 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 387



Juria MuRoz VeLasco

2.1 Laidea de unidad sistematica: ¢un principio subjetivo u
objetivo?

En el “Apéndice” hallamos varios pasajes en los que Kant parece contra-
decirse respecto a si el principio de la unidad sistemdtica de la razén es

objetivo o subjetivo. Tomemos por ejemplo la siguiente cita:

[... scon qué derecho puede exigir la razdn [...] tratar como [si fuera] una
unidad, s6lo que escondida, la multiplicidad de las fuerzas que la naturaleza
nos da a conocer [...] si ella pudiera admitir que era igualmente posible que
todas las fuerzas fuesen heterogéneas y que la unidad sistemdtica de la deriva-
cién de ellas no fuese adecuada a la naturaleza? Pues entonces ella procederia
en contra de su propia destinacién al proponerse por meta una idea que

contradijese por completo la disposicién de la naturaleza.'®

En reiteradas ocasiones afirma que el principio de la unidad sistemdtica
es un principio subjetivo, pues su validez se limita a la meta que la razén
da al entendimiento. Este cardcter subjetivo estd intimamente relacionado
con el hecho de su fundamentacién en un focus imaginarius, en una idea
de la razén que no tiene referentes empiricos y que, por ello mismo, po-
dria conducirnos a la ilusién de creer que tal unidad sistemdtica estd dada.

En claro contraste con esta caracterizacién del aspecto subjetivo del
principio, en la cita anterior Kant sostiene que la razén no tendria nin-
gin derecho de organizar al conocimiento de acuerdo con esta proyec-
cién si no presupusiera, de manera necesaria, que la naturaleza de hecho
posee esa misma unidad sistemdtica. ;Se trata entonces de un principio
objetivo? ;La naturaleza posee una unidad sistemdtica o s6lo es la forma

en la que —subjetivamente— podemos pensarla? Este problema es re-

1 Kant, Critica de la razén pura, A651/B679.

388 / Revista de Filosofia - afio 56 - ntim. 157 - julio-diciembre 2024 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



INVESTIGACION - :Es EL “APENDICE A LA DIALECTICA TRASCENDENTAL’...?

conocido en la pregunta: “;cémo pretendo asegurarles, sin embargo, un
uso regulativo, y junto con él, alguna validez objetiva?”."”

Lo que debemos descifrar, en este caso, es si la unidad que persigue
la razén estd basada en los objetos de la experiencia, o si es algo que sélo
deberfamos pensar como una guia subjetiva. En ocasiones, Kant parece
reafirmar la primera posibilidad, al sostener que: “debemos presuponer
la unidad sistemdtica de la naturaleza como objetivamente vélida y nece-
saria’.'® Sin embargo, también parece apoyar la segunda opcién, cuando
insiste en que la unidad sistemdtica es slo una idea de la razén, y que
ésta es empleada Gnicamente de manera hipotética. ;Cémo explicar esta
aparente contradiccion?

En este punto podemos apreciar una vez mds la ambigiiedad con la
que el pensador utiliza la dupla subjetivo/objetivo. Para comenzar a solu-
cionar este problema, primero es importante precisar de qué otra forma
podriamos entender dichos términos.

Autoras como Michelle Grier o Sasha Mudd insisten en que sostener
la objetividad de la idea de unidad sistemdtica no se contrapone con su
cardcter subjetivo. Al contrario, al parecer este tltimo se deriva de aquél.
Comencemos por la explicacién de Grier.

Una de las principales ventajas que nos ofrece su reconstruccién es
que sustituye el contraste entre lo subjetivo/objetivo, por la diferencia
entre un principio heuristico y un principio trascendental. Por un lado,
el principio de la unidad sistemdtica es trascendental, en el sentido en que
“harfa que la unidad sistemdtica no fuese necesaria sélo subjetivamente y
légicamente, como método, sino objetivamente”," para evitar que el uso

hipotético de la razén fuera simplemente un capricho sin fundamento.

7 Kant, Critica de la razén pura, A664/B691.
8 Kant, Critica de la razén pura, A651/B679.
Y Kant, Critica de la razén pura, AG48/B676.

Revista de Filosofia - ao 56 - ndm. 157 - julio-diciembre 2024 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 389



Juria MuRoz VeLasco

Por otro lado, este mismo principio seria heuristico,”® en la medida en
que es un recurso de la razén para guiar nuestras investigaciones y la
construccién de redes de coherencia entre diversos conocimientos. Con
estas dos caracterizaciones, la cuestién es: ;cémo un principio puede ser
trascendental y a la vez heuristico?

Grier sostiene que debemos entender que dicho principio es trascen-
dental, sélo en la medida en que es un postulado.”' Esto significa que no
es un principio trascendental en el mismo sentido en que lo son las cate-
gorias, esto es, como condiciones constitutivas  priori de la experiencia.
Kant define postulado en la primera Critica como aquella “proposicion
préctica que no contiene nada mds que la sintesis por medio de la cual
nos damos, ante todo, un objeto, y generamos el concepto de é1”.%

En este sentido, un postulado no puede determinar nada sobre el ob-
jeto, pero aun asi ser trascendental. Este principio de la razén es tras-
cendental porque, en tanto postulado, nos da un objeto —la unidad
sistemdtica del conocimiento— para generarlo en consecuencia. Esto
permite entender por qué Kant no va en contra de su propia caracte-
rizacién de las condiciones a priori como trascendentales expuesta en
la “Analitica trascendental”, y también comprender en qué sentido su
validez objetiva no es incompatible con su caracterizacién como un prin-
cipio meramente heuristico o subjetivo.

En la Critica de la razén prictica, el fildsofo caracteriza a los postulados

de la razén pura prictica de la siguiente manera:

[... éstos] no son dogmas tedricos, sino bz’po’tm’s presupuestas necesariamente

desde un punto de vista préctico y, por lo tanto, aunque no ensanchan el

2 Kant, Critica de la razén pura, AG63/B690.

Michelle Grier, Kants Doctrine of Transcendental Illusion (Cambridge: Cambridge University Press,
2001), 274.

2 Kant, Critica de la razén pura, A234/B287.

390 / Revista de Filosofia - afio 56 - ntim. 157 - julio-diciembre 2024 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



INVESTIGACION - :Es EL “APENDICE A LA DIALECTICA TRASCENDENTAL’...?

conocimiento especulativo, si confieren una realidad objetiva universal (a
través de su relacidén con lo prictico) a las ideas de la razén especulativa,
permitiéndole adjudicarse conceptos de los cuales en otro caso no hubiera

podido afirmar ni tan siquiera su posibilidad.?

Siguiendo a Grier, considero que nuestra comprensién del principio de
unidad sistemdtica avanzarfa significativamente si lo consideramos un
postulado de la razén, que tiene una dimensién eminentemente practica,
incluso si se desempefa dentro del 4mbito tedrico. Con esto podriamos
concluir, con Grier, que para que el principio cumpla con su funcién
heuristica debe también ser trascendental en este sentido.

La interpretacién de Mudd de esta aparente contradiccién permite
llegar a la misma conclusién. Para ella, es un error leer a Kant pensando
que los proyectos de la razén teérica y de la razén préctica son radical-
mente distintos y que, por ello, deben comprenderse por separado. En
su lugar, afirma: “la razén es ‘una unidad’ porque todo razonamiento,
incluyendo al razonamiento tedrico, funciona précticamente”.** En otras
palabras, al caracterizar el aspecto objetivo y trascendental del principio
de la unidad sistemdtica como postulado podemos avanzar hacia una
dimensién tedrica-préctica de la razén.

De esta manera, acercar nuestra comprensién de la razén prictica a lo
que Kant presenta en el “Apéndice” nos ayuda a comprender sus diferen-
tes tensiones y a descartar que se trate de contradicciones. Para Mudd,
es necesario pensar a la naturaleza como si estuviera ordenada de manera
sistemdtica para nuestros propdsitos tedrico-précticos, incluso si se trata

de una hipétesis que no podemos corroborar en la experiencia. En este

» Immanuel Kant, Critica de la razén prdctica, trad. Roberto R. Aramayo (Madrid: Alianza, 2000),
AA 5:132.

Sasha Mudd, “Rethinking the Priority of Practical Reason in Kant”, European Journal of Philosophy,
vol. 24, niim. 1 (2013): 78.

Revista de Filosofia - ano 56 - nim. 157 - julio-diciembre 2024 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 391



Juria MuRoz VeLasco

sentido, las lecturas de Mudd y Grier concuerdan. Pero también es posi-
ble rescatar otro aspecto de la lectura de Mudd fundamental para nues-
tros propositos. Ella dice que es importante pensar al principio de uni-
dad sistemdtica como un postulado pues, de lo contrario, seria irracional
proponernos una meta sin, al mismo tiempo, asumir que es posible para
nosotros alcanzarla.” Segiin su sugerencia, dirfamos que la razén actiia
irracionalmente si propone metas imposibles para nosotros. Sobre esto
hay dos elementos a destacar.

Primero, que sea posible perseguir dicha meta no significa que ésta sea
por completo asequible para nosotros. Por ello, Kant emplea la analogia
geométrica de una linea asintdtica para explicar el cardcter peculiar de la
idea de la unidad sistemdtica. La razén nos presenta esta meta hacia la
cual podemos avanzar “de una manera meramente aproximativa, sin al-
canzarla jamds”.?® Esto implica que nos justificamos en procurar y cons-
truir las relaciones de coherencia entre nuestros juicios, al apoyarnos en
el postulado de que la naturaleza también posee una unidad sistemadtica,
incluso si reconocemos que dicha red de coherencia siempre permane-
cerd inacabada.

Segundo, es importante reconocer otro punto en relacién a lo que
sefiala Mudd sobre lo irracional de proponernos una meta imposible.
El que nos acerquemos asintdticamente no borra el hecho de que, para
Kant, es fundamental establecer su posibilidad para, con ello, defender
que buscar y construir esas relaciones de coherencia entre nuestros jui-
cios es un deber.

Si no pensdramos que la naturaleza puede ser sistematizada —como
esperamos hacerlo con nuestro conocimiento—, la meta de la razén se-

ria s6lo un sinsentido. En la medida en que, como postulado, actuemos

»  Mudd, “Rethinking the Priority of Practical Reason”, 83.
% Kant, Critica de la razén pura, A663/B691.

392 / Revista de Filosofia - afio 56 - ntim. 157 - julio-diciembre 2024 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



INVESTIGACION - :Es EL “APENDICE A LA DIALECTICA TRASCENDENTAL’...?

como si la naturaleza tuviera una unidad sistemdtica, continuaremos con
nuestros esfuerzos para construir las relaciones de coherencia de nuestro
conocimiento. Sostener que la razdn prescribe una meta requiere, a su
vez, que pensemos que las acciones que presupone son posibles.

Guyer explica esto tltimo en relacién a la meta de la razén en el 4m-
bito de la moral de la siguiente manera: “serfa irracional de nuestra parte
actuar con la finalidad de realizar un fin o construir un objeto si no cre-
yéramos que es posible —o si supiéramos que es imposible— [...] por
tanto, serd racional para nosotros actuar como la moralidad requiere sélo
si la esfera dentro de la cual actuamos puede concebirse como una en
donde es posible realizar los resultados de nuestra accién”.”

Con base en todo lo dicho hasta ahora, podemos comprender por qué
no hay una contradiccién al interior del “Apéndice” cuando Kant afirma
que la unidad sistemdtica es un principio tanto objetivo como subjetivo.
Para aclarar posibles malentendidos, he propuesto —en linea con Grier
y Mudd— que pensemos esta caracterizacién a partir de los términos:
trascendental y heuristico. La idea de unidad sistemdtica es un principio
trascendental porque, en tanto postulado, nos proponemos un objeto
con la finalidad de realizarlo. También porque es una gufa metodolégica
para dar mayor coherencia a nuestro conocimiento, sin que esto nos
permita justificadamente atribuir dicha unidad a los objetos de la expe-

riencia o a las cosas en si.

7 Paul Guyer, Kant’s System of Nature and Freedom: Selected Essays (Oxford: Oxford University Press,
2005), 284.

Revista de Filosofia - ano 56 - nim. 157 - julio-diciembre 2024 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 393



Juria MuRoz VeLasco

2.2 Laidea de unidad sistematica: ¢un principio necesario
para el conocimiento?

La pregunta sobre si la idea de unidad sistemdtica es necesaria para el cono-
cimiento no es simplemente aclaratoria; encierra el desafio de entender por
qué Kant sostendria que una idea es un principio necesario para el conoci-
miento, si (se supone) las condiciones necesarias para el conocimiento ya
habian sido cubiertas tanto en la “Estética” como en la “Analitica trascen-
dental”. ;Pueden las contradicciones del “Apéndice” amenazar los avances
hechos en las secciones previas de la primera Critica?

Kant sostiene que sin el principio de unidad sistemdtica “no tendria-
mos razén alguna, y sin ésta, ningtin uso coherente del entendimiento”.?®
Con esto, parece indicar que las operaciones del entendimiento, tal y
como son tratadas en la “Analitica trascendental”, son dependientes de la
razén y, en particular, de este principio. Esto se debe a que, si no presu-
pusiéramos cierta homogeneidad en los contenidos de la experiencia, el
entendimiento no subsumirifa bajo géneros dicha diversidad y, por tanto,
impediria el uso de conceptos.”’

Para ahondar en este problema, Stepanenko recupera a Guyer, quien
cuestiona: “Si el concepto de sistematicidad se necesita para completar
la aplicacién de las categorias a la intuicién empirica y de esta manera
conformar la unidad de la experiencia [...] sno debe la unidad de la ex-
periencia misma convertirse también en un ideal regulativo en lugar de

ser un concepto constitutivo?”.*’

*  Kant, Critica de la razén pura, A651/B679.
¥ Kant, Critica de la razén pura, A653-4/B681-2.
Pedro Stepanenko, Unidad de la conciencia y objetividad. Ensayos sobre autoconciencia, subjetividad y

escepticismo en Kant (Ciudad de México: Instituto de Investigaciones Filoséfica-unam, 2008), 148.

394 | Revista de Filosofia - ano 56 - ntim. 157 - julio-diciembre 2024 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



INVESTIGACION - :Es EL “APENDICE A LA DIALECTICA TRASCENDENTAL’...?

Frente a esta pregunta, Stepanenko sostiene que no hay una tensién
entre las conclusiones de la “Analitica trascendental” y lo planteado en
el “Apéndice”,’" siempre y cuando aceptemos que para la unidad de la
experiencia no hace falta apelar al principio de la razén de la unidad sis-
temdtica. Por un lado, las condiciones a priori dadas por las categorias se
cumplen cabalmente y determinan la unidad de la experiencia —junto
con el espacio y el tiempo—, de tal manera que ésta “no puede perder
su cardcter necesario y convertirse en una tarea que sélo se cumple gra-
dualmente”.# Por otro lado, Stepanenko sefiala que, por medio de la idea
regulativa de la unidad sistemdtica, podemos pensar en “lo que necesita-
mos presuponer para adquirir conceptos empiricos”.*> Acorde con este
punto, Kant enfatiza que: “la unidad de la razén no es, pues, la unidad de
una experiencia posible, sino que se distingue esencialmente de ésta, que
es la unidad del entendimiento”.* Un poco mds adelante, insiste en esta

diferencia entre dos tipos de unidad:

[...] a ésta se la puede llamar la unidad de razdén de los fenémenos, tal como a
aquella que la categoria expresa se la puede llamar unidad del entendimiento.
Asi, segtin esto, la razén se refiere solamente al uso del entendimiento, y ello
no en la medida en que éste contiene el fundamento de una experiencia po-
sible [...] sino para prescribirle [Vorzuchreiben) la direccién hacia una cierta

unidad de la que el entendimiento no tiene concepto alguno.”

Es importante sefialar que Stepanenko sigue la clave de lectura propuesta por Guyer, al sostener
que con el juicio reflexionante de la tercera Critica, Kant plantea con mayor claridad lo tratado en
el “Apéndice” en relacién con la unidad sistemdtica. En el presente trabajo no abordaré este punto,
no sélo por motivos de extensién, sino también porque no creo que haga falta apelar a la Critica
de la facultad de juzgar para resolver el segundo problema interpretativo que se reconstruye aqui.
Stepanenko, Unidad de la conciencia y objetividad, 148.

Stepanenko, Unidad de la conciencia y objetividad, 159.

Stepanenko, Unidad de la conciencia y objetividad, 158.

% Kant, Critica de la razén pura, A307/B363.

% Kant, Critica de la razén pura, A326/B383.

Revista de Filosofia - ano 56 - nim. 157 - julio-diciembre 2024 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 395



Juria MuRoz VeLasco

Para explicar la posibilidad de la unidad de la experiencia, entonces, no
hace falta presuponer la idea de unidad sistemdtica como principio de la
razén. La razén no determina nada en la experiencia; sélo trabaja con el
conocimiento alcanzado por medio de la cooperacién entre el entendi-
miento y la sensibilidad. Las prescripciones de la razén pueden dirigirse
de manera legitima sélo a la relacién guardada por distintas cogniciones
entre si. Asi entendemos la metdfora kantiana de que la filosofia critica
ha encontrado los “limites inalterables” de la tierra o isla de la verdad.*
Estos son inalterables gracias a la delimitacién de la experiencia dada por
las condiciones & priori constitutivas. En cambio, al interior de esa isla,
descubrimos una diversidad de conocimientos que debemos organizar
para alcanzar una unidad que no puede ser dada a priori, misma que sélo
se alcanza de manera paulatina y asintética.

Ahora bien, es cierto que a Kant le preocupa imaginar un mundo en
donde exista tal diversidad de contenidos que el entendimiento se vea re-
basado.?” Pero cuando sostiene que la experiencia posible presupone cierta
unidad (como afinidad u homogeneidad), no afirma esto de manera que
pudiera generarse un conflicto entre lo dicho en el “Apéndice” y lo escrito
en la “Analitica trascendental”. No estd diciendo que la idea de unidad
sistemdtica sea constitutiva de la experiencia. En cambio, puede ser un
principio necesario para el conocimiento sélo en la medida en que nos
preocupamos por alcanzar la meta dada por la razén.

Distinguir entre la unidad de la experiencia y la unidad sistemdtica del
conocimiento permite aclarar en qué sentido no hay una contradiccién en-
tre lo avanzado por la “Analitica trascendental” y el uso correcto de la razén
expuesto en el “Apéndice”. Sin embargo, aun con la distincién entre la uni-

dad de la experiencia y la unidad de la razén, cabria preguntar: ;por qué el

% Kant, Critica de la razén pura, B294.

396 | Revista de Filosofia - ano 56 - ntim. 157 - julio-diciembre 2024 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



INVESTIGACION - :Es EL “APENDICE A LA DIALECTICA TRASCENDENTAL’...?

conocimiento requerirfa de ideas, si Kant insiste que para éste hacen falta
slo la sensibilidad y el entendimiento? En otras palabras, ;cémo interpretar
ese pasaje en el que sostiene que “todo conocimiento humano comienza con
intuiciones, de alli pasa a conceptos, y termina en ideas’?*® Para responder,

hace falta revisar ahora cudl es distincién entre conocer y saber.

3. La distincion entre saber y conocer

Al final del “Apéndice”, Kant afirma que el conocimiento comienza con las
intuiciones y termina con las ideas. Considero que existen buenas razones
para oponernos a esta conclusion. Para resolver la tensién sobre por qué,
por un lado, Kant sefala que los tinicos dos troncos del conocimiento son la
sensibilidad y el entendimiento, y por otro, que el conocimiento acaba con
las ideas, propongo tomar en consideracién la distincién entre Erkenntnif3 y
Wissen. Aunque ambos términos puedan traducirse al espafiol como conoci-
miento, ganamos comprension si por Erkenntniff entendemos conocimiento
como cognicion, mientras que Wissen serfa un conocimiento en tanto saber.
Pero, ;cudl es la diferencia entre ambos?

Primero que nada, Wissen no debe entenderse como una variante de
la cognicién. En realidad: “El conocimiento [como Wisser] no tiene nin-
gtn lugar en la progresién de y hacia la cognicién, en su lugar, Kant lo
sitia en la culminacién de una progresién separada y ortogonal”.* Es
decir, serfa un error describir al saber cémo una cognicién con un mayor
grado de perfeccién. Esto porque Wissen es una variante del tener por

verdadero, pero no de la cognicién.

¥ Kant, Critica de la razén pura, A653-4/B681-2.
*  Kant, Critica de la razén pura, A702/B730.
Clinton Tolley, “Kant on the Place of Cognition in the Progression of our Representations”, Synthe-

se 197 (2020): 3216

Revista de Filosofia - ano 56 - nim. 157 - julio-diciembre 2024 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 397



Juria MuRoz VeLasco

Esta distincién tiene repercusiones importantes. Nos permite reafir-
mar la distincién entre una unidad formal de la experiencia, para la cual
se precisan Unicamente las condiciones @ priori de la sensibilidad y el
entendimiento, de la unidad sistemdtica que la razén hace posible. Esto
porque para conocer, en el sentido de Erkennmif, s6lo hace falta presupo-
ner la unidad formal, no la unidad sistemdtica. En cambio, para Wissen
hacen falta otros elementos. Gracias a esta distincién podemos clasificar
“nuestras experiencias cotidianas de objetos™ como casos de cognicién,
pero no (atn) de saber.

El punto fundamental de esta distincién —y de la lectura que Tolley
hace de ella— es que para la “cognicién no necesitamos, sin embargo,
involucrar la comprehensién completa de su objeto [...] ni siquiera una
consciencia ‘desde la razén’ de las relaciones inferenciales (sistemdticas)
de nuestra cognicién”.*! Esto reforzaria la tesis de que no es necesario
presuponer la unidad sistemdtica para explicar la posibilidad de la uni-
dad formal de la experiencia. A su vez, considero que permite compren-
der la relacién entre el principio de la unidad sistemdtica dado por la
razén y el tener por verdadero.

Es posible encontrar tres definiciones distintas del concepto del tener
por verdadero. Al inicio de la tercera seccién del “Canon” de la primera
Critica, Kant sostiene que es un “acontecimiento en nuestro entendi-
miento, que puede descansar en fundamentos objetivos, pero que tam-
bién exige causas subjetivas en la mente de quien juzga”.”* Lineas mds
tarde, sostiene que es “la validez subjetiva del juicio”.®® Por su parte,
en la Ldgica Jische, Kant apunta: “el juicio a través del cual algo es re-

presentado como verdadero —la relacién con un entendimiento y por

0 Tolley, “Kant on the Place of Cognition”, 3242.
4 Tolley, “Kant on the Place of Cognition”, 3240.
2 Kant, Critica de la Razén Pura, A820/B848.
© Kant, Critica de la Razén Pura, A822/B850.

398 / Revista de Filosofia - afio 56 - ntim. 157 - julio-diciembre 2024 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



INVESTIGACION - :Es EL “APENDICE A LA DIALECTICA TRASCENDENTAL’...?

consiguiente con un sujeto particular— es subjetivamente el tener por
verdadero”.* Estas citas aportan elementos diferentes a la definicién de
tener por verdadero y conviene detenerse en los detalles implicitos en
cada una de ellas.

Primero, es relevante entender que, en este contexto, Kant no usa la con-
traposicion subjetividad/objetividad de la misma forma en que la encontra-
mos en otras partes de su obra, segun la cual subjetivo implicaria “falta de
objetividad”. El aspecto subjetivo del tener por verdadero debe entenderse
como una relacién que un sujeto particular mantiene con aquella propie-
dad objetiva de su juicio, es decir, con su posible verdad. Esta aclaracién es
de gran ayuda para comprender la segunda definicién que Kant presenta
del tener por verdadero dentro de la primera Crética, donde queda definido
como “la validez subjetiva del juicio”.”* Esta forma de describir al tener por
verdadero es bastante problemdtica porque, una vez mds, podrfamos pensar
que Kant supone por validez subjetiva del juicio un tipo de validez que se
contrapone a la objetiva.

Al analizar con mayor detenimiento a qué se refiere Kant por validez
subjetiva en este pasaje, nos daremos cuenta de que el término podria
sustituirse por validez particular o privada. Asi, que Kant defina al te-
ner por verdadero como un “acontecimiento en nuestro entendimiento”,
debe interpretarse siempre en alusién a un sujeto particular, en un mo-
mento dado, en referencia a la posible verdad de un juicio en especifico.
En ese sentido, el tener por verdadero es un acontecimiento psicolégico
diferente en cada caso, segin la relacién que cada persona establezca con
su respectivo juicio.

Con esta consideracién entendemos la distincién que Kant hace entre

los fundamentos objetivos y las causas subjetivas del tener por verdadero.

4 Immanuel Kant, Ldgica, trad. Marfa Jests Vdzquez Lobeiras (Madrid: Akal, 2001), AA 9:65-6.
© Kant, Critica de la razén pura, A822/B850.

Revista de Filosofia - ano 56 - nim. 157 - julio-diciembre 2024 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 399



Juria MuRoz VeLasco

Las “causas subjetivas en la mente de quien juzga™® pueden entenderse
como ese elemento psicolégico que afiade un sujeto particular a un juicio
cuando realiza el acto de asentir o dar por verdadero su juicio; mientras
que los fundamentos objetivos se refieren al valor de verdad del juicio
como expresion de su propiedad objetiva.

En ese mismo pasaje de la primera Critica, Kant refiere que el tener
por verdadero puede descansar en fundamentos objetivos, pero exige
causas subjetivas.” Aqui hay un elemento importante que no deberia
pasar desapercibido: todo tener por verdadero es un acontecimiento que
requiere causas subjetivas, pero podria no tener fundamentos objetivos.
Esto significa que podemos tener el estado psicolégico de asumir un jui-
cio como verdadero sin contar con algin fundamento objetivo; incluso
si nuestros juicios son completamente falsos o ni siquiera pueden aspirar
a tener valor de verdad.

Si esto es asi, podemos comprender mejor por qué Kant presenta, justo
después de definir Firwahrhalten, la distincién entre conviccién y per-
suasién. La conviccidn, sefiala, es un tener por verdadero que es “vélido
para cualquiera, con tal que posea razén” y cuyo fundamento es “objeti-
vamente suficiente”. La persuasién, en cambio, “tiene su fundamento sélo
en la particular constitucion del sujeto”.*® La conviccion y la persuasién
son los dos subgéneros principales del tener por verdadero, aluden a la
distincién mds general trazable entre los tipos de asentimiento: aquellos
con algiin fundamento objetivo y que, por ello mismo, deben ser vélidos
para cualquier persona, y aquellos cuyo fundamento reside Ginicamente
en Nosotros.

A diferencia de la conviccién, Kant sostiene que la persuasién “es una

mera apariencia, porque el fundamento del juicio, que reside solamente

6 Kant, Critica de la razén pura, A820/B848.
Y Kant, Critica de la razén pura, A820/B848.
% Kant, Critica de la razén pura, A820/B848.

400 / Revista de Filosofia - ano 56 - ntim. 157 - julio-diciembre 2024 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



INVESTIGACION - :Es EL “APENDICE A LA DIALECTICA TRASCENDENTAL’...?

en el sujeto, es tenido por objetivo”.* Esto convierte a la persuasién en
un “asenso engafioso”.’’ En otras palabras, cuando alguien adopta esta
actitud, se autoengana al creer que lo que siente o experimenta de mane-
ra privada es, de hecho, algo con validez objetiva. Ahora bien, a diferen-
cia de la persuasion, la conviccién tiene tres grados bdsicos, dependiendo
de la suficiencia tanto objetiva como subjetiva que presuponga cada tipo

de asenso. Estos tres grados de la conviccién son:!

I.  Opinar (Meinen) que serd insuficiente tanto objetiva como subjetiva-
mente.

II. Creer o tener fe (Glauben) que serd insuficiente objetivamente, pero
suficiente subjetivamente.

II1. Saber (Wissen) que serd suficiente tanto objetiva como subjetivamente.

Se debe aclarar que opinar no implica ningtn tipo de ilusién. Quien
persuade no sabe de la insuficiencia de su juicio y por eso se engana. En
cambio, la persona que adopta una opinién estd consciente de la insu-
ficiencia de su juicio.’> Opinar es una variante de la conviccién y no de
la persuasién, porque ésta si tiene una relacién con la verdad del juicio:
“No me es licito arrogarme la potestad de opinar, sin saber, al menos
algo, por medio de lo cual el juicio, que en si es meramente problemiti-
co, recibe una conexién con la verdad, la cual [conexién], aunque no sea
completa, es, sin embargo, algo mds que una ficcién caprichosa”.*?

Al opinar, adopto una actitud en relacién con un juicio problemdti-

co, esto es, con un juicio caracterizado por afirmar o negar algo como

© Kant, Critica de la razén pura, A820/B848.
0 Kant, Critica de la razén pura, A821/B849.
U Kant, Critica de la razén pura, A822/B850.
2 Kant, Critica de la razén pura, A822/B850.
> Kant, Critica de la razén pura, A822/B850.

Revista de Filosofia - ano 56 - nim. 157 - julio-diciembre 2024 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 401



Juria MuRoz VeLasco

meramente posible.”* En otras palabras, sostenemos una opinién cuando
estamos conscientes de que nuestro juicio es tan sélo una hipdtesis. En
cambio, saber es un tipo de conviccién propio de los juicios apodicticos.
De ahi que Kant sostenga: “es absurdo opinar en la matemdtica pura;

uno debe saber, o bien debe abstenerse de juzgar”.”

4. Conclusiones

En lo expuesto hasta aqui busqué construir una lectura que enfatice el
papel positivo de la razén en relacién al conocimiento, tal como se pre-
senta en el “Apéndice a la dialéctica trascendental”. Lejos de ser tnica-
mente el origen de la ilusién trascendental, la razén es también aquella
facultad que prescribe la construccién de un sistema del conocimiento.
Para defender esta lectura del “Apéndice”, fue preciso revisar dos posibles
objeciones. La primera sostiene que Kant se contradice al afirmar que
el principio de la unidad sistemdtica del conocimiento es, simultdnea-
mente, objetivo y subjetivo. La segunda asevera que, al afirmar que este
principio es necesario para el conocimiento, irfa en contra de lo esta-
blecido en la “Estética” y en la “Analitica trascendental” en cuanto a las
condiciones necesarias para el conocimiento.

Para descartar la primera objecidn, recuperé las interpretaciones de
Mudd y Grier, y asi afirmar que no hay una contradiccién al reiterar que
este principio de la razén es tanto subjetivo como objetivo. Esto debido a
que es objetivo s6lo en tanto postulado, en tanto un principio que nos da
un objeto (el sistema de conocimiento) que nosotros debemos construir.

Mientras que es subjetivo en la medida en que no puede determinar nada

> Kant, Critica de la razén pura, A74/B100.
> Kant, Critica de la razén pura, A823/B851.

402 / Revista de Filosofia - ano 56 - ntim. 157 - julio-diciembre 2024 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)



INVESTIGACION - :Es EL “APENDICE A LA DIALECTICA TRASCENDENTAL’...?

en los objetos, sino que es sélo una meta que nos debemos plantear en
relacion al conocimiento.

Frente a la segunda objecidn, sostuve que tampoco hay un conflicto
entre lo planteado en el “Apéndice” y las condiciones constitutivas de
la sensibilidad y el entendimiento; al contrario, nos permite distinguir
entre la unidad de la experiencia y la unidad sistemdtica del conocimien-
to. Para la primera, sélo hacen falta las condiciones constitutivas de la
sensibilidad y el entendimiento. Para la segunda es preciso sumar las de-
mandas que hace la razén en su uso legitimo. Esto, a su vez, me condujo
a mostrar cémo para la posibilidad de la cognicién [Erkennmif] bastan
las condiciones constitutivas de la sensibilidad y el entendimiento. En
cambio, para evaluar y desarrollar las actitudes proposicionales del opi-
nar [Meinen] y el saber [ Wissen] es preciso considerar, ademds, la meta de

la unidad sistemdtica del conocimiento.

Revista de Filosofia - ano 56 - nim. 157 - julio-diciembre 2024 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea) / 403



Juria MuRoz VeLasco

Refererencias

Grier, Michelle. Kants Doctrine of Transcendental Illusion. Cambridge:
Cambridge University Press, 2001.

Guyer, Paul. “The Struggle for Freedom: Freedom of Will in Kant and
Reinhold.” En Kant on Persons and Agency, editado por Eric Wa-
tkins, 120-137. Cambridge: Cambridge University Press, 2017.

— . Kant’s System of Nature and Freedom: Selected Essays. Oxford:
Oxford University Press, 2005.

Kant, Immanuel. Critica de la razén pura. Traducido por Mario Caimi.
Ciudad de México: Fondo de Cultura Econédmica/unam/uam,
2009.

— . Critica de la razén prictica. Traducido por Roberto R. Aramayo.
Madrid: Alianza, 2000.

_ . Ldgica. Traducido por Maria Jests Vizquez Lobeiras. Madrid:
Akal, 2001.

Mudd, Sasha. “Rethinking the Priority of Practical Reason in Kant.”
European Journal of Philosophy, vol. 24, nim. 1 (2013): 78-102.

Pickering, Mark. “The Idea of the Systematic Unity of Nature as a Trans-
cendental Illusion.” Kantian Review. vol. 16, nim. 3 (2011): 429-
448.

Rauscher, Frederick. “The Appendix to the Dialectic and the Canon
of Pure Reason: the Positive Role of Reason.” En 7he Cambrid-
ge Companion to Kants Critique of Pure Reason, editado por Paul
Guyer, 290-309. Cambridge: Cambridge University Press, 2010.

Stepanenko, Pedro. Unidad de la conciencia y objetividad. Ensayos sobre
autoconciencia, subjetividad y escepticismo en Kant. Ciudad de Mé-
xico: Instituto de Investigaciones Filoséficas-unam, 2008.

Tolley, Clinton. “Kant on the Place of Cognition in the Progression of
Our Representations.” Synthese 197 (2020): 3215-3244.

404 | Revista de Filosofia - ano 56 - ntim. 157 - julio-diciembre 2024 - ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en linea)





