
INVESTIGACIÓN

Revista de Filosofía · año 56 · núm. 157 · julio-diciembre 2024 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Esta obra está bajo una licencia de  Creative Commons Attribution-NonCommercial-

ShareAlike 4.0 International License.

• pp. 380-404

doi: 10.48102/rdf.v56i157.248

¿Es el “Apéndice a la 
dialéctica trascendental” 

una amenaza para el 
proyecto de la Crítica de la 

razón pura?
Is the ‘Appendix to the 

Transcendental Dialectic’ a 
threat for the Critique of Pure 

Reason’s project?
Julia Muñoz Velasco* 

Universidad Nacional Autónoma de México

vmj36@hotmail.com

orcid: 0000-0002-6853-029X



Revista de Filosofía · año 56 · núm. 157 · julio-diciembre 2024 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) • pp. 380-404

doi: 10.48102/rdf.v56i157.248

Recepción 11-1-24 / Aceptación 28-2-24

Investigación · ¿Es el “Apéndice a la dialéctica trascendental”...?

Resumen 
El propósito de la “Dialéctica trascendental” es exponer cómo la razón es el 
origen de la ilusión trascendental, para prevenir los errores que puedan deri-
varse de ella. Sin embargo, en el “Apéndice”, Kant sostiene que la razón no 
sólo tiene este aspecto negativo o problemático, también es una facultad que le 
proporciona al entendimiento la meta de lograr una unidad sistemática de todo 
conocimiento. En el presente texto abordaré dos preocupaciones interpretativas 
en torno al “Apéndice”. La primera cuestiona si Kant se contradice a sí mismo 
en esta sección al plantear que el principio de unidad sistemática es, simultá-
neamente, subjetivo y objetivo. La segunda reflexiona si se trata de una sección 
que contradice las tesis centrales de la “Analítica trascendental”, al presentar una 
nueva condición necesaria para el conocimiento, más allá de las establecidas por 
el entendimiento y la sensibilidad. 

Palabras clave: razón, conocimiento, unidad sistemática, Kant, tener por  
verdadero.

Abstract:
The purpose of the “Transcendental Dialectic” is to explain how the transcen-
dental illusion stems from human reason, so that we can avoid the mistakes 
that arise from it. Nonetheless, reason will not be reduced to being a negative 
or problematic faculty. In the “Appendix to the Transcendental Dialectics” Kant 
says that reason also provides the understanding with the goal of achieving the 
systematic unity of all knowledge. In the following lines I will address two con-
cerns that come from this important section. First, I will ask whether Kant con-
tradicts himself by saying that the principle of systematic unity is, simultane-
ously, subjective and objective. Then, I analyze if the Appendix contradicts the 
rest of the first Critique by establishing a new necessary condition of knowledge 
beyond the ones provided by understanding and the sensibility. 

Keywords: Reason, Knowledge, Systematic Unity, Kant, holding to be true.



Julia Muñoz Velasco

382  / Revista de Filosofía · año 56 · núm. 157 · julio-diciembre 2024 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

*	Doctora en Filosofía por la unam, institución en la que también cursó sus estudios de 
maestría. Actualmente es profesora de la ffyl, unam. Estudió la licenciatura en Filosofía 
en la Universidad La Salle, donde colabora como docente de la maestría en Filosofía Social. 
Ha participado en varios congresos, tanto nacionales como internacionales. Sus principales 
publicaciones giran en torno a la filosofía kantiana (tanto teórica como práctica), el derecho 
humano a la salud, los discursos de odio o la perspectiva de género. 



Revista de Filosofía · año 56 · núm. 157 · julio-diciembre 2024 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  383

Investigación · ¿Es el “Apéndice a la dialéctica trascendental”...?

Introducción 

En el presente texto abordaré dos preocupaciones interpretativas en tor-
no al “Apéndice a la dialéctica trascendental”, con enfoque en la posi-
bilidad de un principio de la unidad sistemática del conocimiento. La 
primera es si se trata de una sección autocontradictoria. La segunda se 
pregunta si el “Apéndice” niega las tesis centrales de la “Analítica trascen-
dental”. Para abordar ambos puntos, formularé ambas preocupaciones 
a manera de pregunta. Primero, ¿el principio de unidad sistemática es 
subjetivo u objetivo? Encontramos varios pasajes en los cuales Kant pa-
reciera sostener, de manera contradictoria, ambas caracterizaciones del 
principio. La segunda pregunta es: ¿el principio de unidad sistemática es 
necesario para el conocimiento? Aquí la cuestión es que Kant parece dar 
una nueva condición constitutiva para el conocimiento, al cuestionar los 
avances logrados por la “Estética” y la “Analítica trascendental”.

Frente a la primera interrogación, mostraré por qué el “Apéndice” no 
es una sección autocontradictoria por sostener que el principio es tanto 
subjetivo como objetivo, siempre que lo entendamos, simultáneamente, 
como un postulado y como un principio heurístico. Respecto a la segun-
da inquietud, resaltaré la importancia de distinguir entre la unidad de la 
experiencia y la unidad sistemática del conocimiento. Esto me permiti-
rá mostrar por qué no hay una contraposición entre el “Apéndice” y la 
“Analítica trascendental”. Lo anterior me llevará, a su vez, a enfatizar la 
distinción entre conocimiento [Erkenntniβ] y saber [Wissen].   



Julia Muñoz Velasco

384  / Revista de Filosofía · año 56 · núm. 157 · julio-diciembre 2024 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

1. ¿Por qué un “Apéndice a la dialéctica 
trascendental”? 

El propósito de la “Dialéctica trascendental” es exponer en qué consiste 
la ilusión trascendental, para prevenir los errores que puedan derivarse de 
ella. Dicho fin podría llevarnos a pensar que la razón será caracterizada 
sólo de manera negativa dentro de esta sección de la primera Crítica, por 
ser el origen de dicha ilusión. Esta lectura encontraría apoyo en aquellos 
pasajes en los que leemos que la razón tiene una “propensión natural”1 
para conducirnos a ese tipo de errores. Mientras que la sensibilidad y 
el entendimiento son los “dos troncos del conocimiento humano”,2 la 
razón es descrita como una facultad que, de no ser limitada, amenaza 
incluso con aniquilarse a sí misma.3 

Sin embargo, esto es tan sólo la mitad de la historia. Kant no sólo 
contempla este aspecto negativo de la razón, sino que también le asigna 
un rol relevante para el conocimiento. Esto ocurre al final de la “Dialéc-
tica”, en la sección del “Apéndice a la dialéctica trascendental”. Ahí Kant 
sostiene que la razón no es únicamente la sede de la ilusión trascendental, 
sino que se puede distinguir entre un uso correcto y uno incorrecto de la 
misma. Esto debido a que “todo lo que está fundado en la naturaleza de 
nuestras facultades debe ser funcional, y concordante con el uso correcto 
de ellas, siempre que podamos impedir cierto equívoco y que podamos 
encontrar la dirección propia de ellas”.4 

1	 Immanuel Kant, Crítica de la razón pura, trad. Mario Caimi (Ciudad de México: Fondo de Cultura 
Económica/unam/uam, 2009), A642/B670.

2	 Kant, Crítica de la razón pura, B29.
3	 Kant sostiene que si la filosofía crítica no fuera capaz de limitar a la razón, ésta provocaría su propia 

eutanasia (Kant, Crítica de la razón pura, A407/B434) por el conflicto de las antinomias. En estos 
casos, la razón se encuentra ante una disyuntiva que no puede evitar ni resolver pues “es inducida 
a la tentación, ya de entregarse a una desesperanza escéptica, ya de adoptar un empecinamiento 
dogmático”. (Kant, Crítica de la razón pura, A407/B434. 

4	 Kant, Crítica de la razón pura, A642-3/B670-1.



Revista de Filosofía · año 56 · núm. 157 · julio-diciembre 2024 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  385

Investigación · ¿Es el “Apéndice a la dialéctica trascendental”...?

En “El canon de la razón pura”, Kant reconoce que una de las mayores 
aportaciones de la Crítica de la razón pura es determinar los límites de la 
razón en relación del conocimiento, para lograr “el silencioso mérito de 
impedir los errores”.5 Ahora bien, frente a esta última cita resulta necesario 
hacer una aclaración. Kant considera que precisamente en el “Canon” ha-
brá un uso correcto de la razón pura, mismo que sería posible únicamente 
en el terreno práctico, puesto que todo uso especulativo de la razón es un 
uso dialéctico.6 No obstante, esta caracterización positiva va en contra de 
lo que descubrimos en el “Apéndice a la dialéctica trascendental”,7 donde 
el filósofo presenta una meta dada por la razón que no puede reducirse al 
ámbito práctico, y que aportará un elemento valioso para el conocimien-
to: “debe haber en algún lado una fuente de conocimientos positivos que 
pertenezcan al dominio de la razón pura, y que quizá sólo por equivoca-
ción den ocasión para los errores, pero que en verdad constituyen la meta 
del empeño de la razón”.8 

En el “Apéndice”, la razón adquiere un papel de gran importancia. 
Aquí, Kant sostiene que la razón se caracteriza por proporcionarle una 
meta al entendimiento9 consistente en lograr una unidad sistemática de 
todo conocimiento. Gracias a la razón podemos distinguir entre un “mero 
agregado contingente” de juicios frente a un “sistema interconectado” de 
los mismos. En otras palabras, la razón ofrece como meta “lo sistemático 
del conocimiento”.10  

5	 Kant, Crítica de la razón pura, A795/B823.
6	 Kant, Crítica de la razón pura, A797/B825.
7	 Para esta defensa de lo presentado en el “Apéndice” sigo a Frederick Rauscher cuando sostiene que, 

en contra de lo dicho en el “Canon”, “Kant ya había presentado un uso teórico legítimo de la razón 
100 páginas antes en el Apéndice de la Dialéctica trascendental”. Frederick Rauscher, “The Appen-
dix to the Dialectic and the Canon of Pure Reason: the Positive Role of Reason”, en The Cambridge 
Companion to Kant’s Critique of Pure Reason, ed. Paul Guyer (Cambridge: Cambridge University 
Press, 2010), 290.

8	 Kant, Crítica de la razón pura, A795-6/B823-4.
9	 Kant, Crítica de la razón pura, A644/B672.
10	 Kant, Crítica de la razón pura, A645/B673.



Julia Muñoz Velasco

386  / Revista de Filosofía · año 56 · núm. 157 · julio-diciembre 2024 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

En la filosofía teórica, la razón nos exige “poner al entendimiento en 
integral interconexión consigo mismo”,11 por medio de un principio que 
unifique al conocimiento tanto como sea posible. Sin embargo, esta exi-
gencia por sí misma no es positiva ni negativa. Podría ser negativa si cae-
mos en el malentendido [Miβverstand] de considerar a dicho principio 
como trascendental, que “incurriendo en precipitación, postula en los ob-
jetos mismos tal integridad ilimitada de la serie de las condiciones”.12 En 
cambio, una vez que la Crítica aclara el malentendido, podemos emplear el 
principio de la razón de manera correcta al asumirlo como “un mero pre-
cepto lógico de aproximarse, al ascender a condiciones cada vez más eleva-
das, a la integridad de ellas, introduciendo así en nuestro conocimiento la 
máxima unidad racional posible para nosotros”.13 En este contexto, que el 
principio sea sólo un precepto lógico significa que es meramente subjetivo, 
al expresar una demanda de la razón que no representa una condición 
constitutiva de la experiencia (no es trascendental). Lamentablemente, tras 
establecer esta conclusión, nos encontramos con varios problemas inter-
pretativos al interior de esta sección de la primera Crítica. 

2. Dos problemas interpretativos en torno al 
principio de unidad sistemática

El “Apéndice” es una sección que se ha considerado problemática porque 
parece estar en contradicción con otros momentos de la primera Crítica, 
incluso porque se ha leído como una sección que, en sí misma, está llena 

11	 Kant, Crítica de la razón pura, A306/B362.
12	 Kant, Crítica de la razón pura, A309/B365-6.
13	 Kant, Crítica de la razón pura, A309/B365.



Revista de Filosofía · año 56 · núm. 157 · julio-diciembre 2024 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  387

Investigación · ¿Es el “Apéndice a la dialéctica trascendental”...?

de contradicciones.14 Mark Pickering hace un resumen de estas contra-
dicciones cuando señala: 

El cargo de ser [una sección] auto-contradictoria fue planteado famosamente 
por Norman Kemp Smith: “Las enseñanzas de esta sección son extremada-
mente auto-contradictorias, alternando entre una interpretación subjetiva 
y una interpretación objetiva de las Ideas de la Razón” (Kemp Smith 1962: 
547) Dichas contradicciones pueden exponerse bajo distintos términos. Por 
ejemplo, en el Apéndice, Kant dice que la idea de la naturaleza como un 
sistema es objetivamente necesaria (1998: 713; CPR A648/B676), objeti-
vamente válida (1998: 715; CPR A651/B679), trascendental (1998: 715, 
725; CPR A650/B678, A663/B691), indispensable (1998: 710; CPR A644/
B672), pero también dice que es indeterminada (1998: 726; A664-5/B692-
3), heurística (1998: 725, 731; CPR A663-4/B691-2, A671/B699), una re-
gla escolar (Schulregel) (1998: 716; CPR A652/B680), y una mera máxima 
(1998: 727; CPR A666/B694).15 

En los siguientes apartados, abordaré dichas contradicciones a partir de 
la formulación de dos preguntas: la idea de la unidad sistemática, ¿es 
un principio subjetivo u objetivo? Y, ¿es un principio necesario para el 
conocimiento? 

14	 Mark Pickering, “The Idea of the Systematic Unity of Nature as a Transcendental Illusion”, Kantian 
Review, vol. 16, núm. 3 (2011: 429.

15	 Pickering, “The Idea of the Systematic Unity”, 430.



Julia Muñoz Velasco

388  / Revista de Filosofía · año 56 · núm. 157 · julio-diciembre 2024 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

2.1 La idea de unidad sistemática: ¿un principio subjetivo u 
objetivo?

En el “Apéndice” hallamos varios pasajes en los que Kant parece contra-
decirse respecto a si el principio de la unidad sistemática de la razón es 
objetivo o subjetivo. Tomemos por ejemplo la siguiente cita: 

[... ¿con qué derecho puede exigir la razón […] tratar como [si fuera] una 
unidad, sólo que escondida, la multiplicidad de las fuerzas que la naturaleza 
nos da a conocer […] si ella pudiera admitir que era igualmente posible que 
todas las fuerzas fuesen heterogéneas y que la unidad sistemática de la deriva-
ción de ellas no fuese adecuada a la naturaleza? Pues entonces ella procedería 
en contra de su propia destinación al proponerse por meta una idea que 
contradijese por completo la disposición de la naturaleza.16

En reiteradas ocasiones afirma que el principio de la unidad sistemática 
es un principio subjetivo, pues su validez se limita a la meta que la razón 
da al entendimiento. Este carácter subjetivo está íntimamente relacionado 
con el hecho de su fundamentación en un focus imaginarius, en una idea 
de la razón que no tiene referentes empíricos y que, por ello mismo, po-
dría conducirnos a la ilusión de creer que tal unidad sistemática está dada. 

En claro contraste con esta caracterización del aspecto subjetivo del 
principio, en la cita anterior Kant sostiene que la razón no tendría nin-
gún derecho de organizar al conocimiento de acuerdo con esta proyec-
ción si no presupusiera, de manera necesaria, que la naturaleza de hecho 
posee esa misma unidad sistemática. ¿Se trata entonces de un principio 
objetivo? ¿La naturaleza posee una unidad sistemática o sólo es la forma 
en la que —subjetivamente— podemos pensarla? Este problema es re-

16	 Kant, Crítica de la razón pura, A651/B679.



Revista de Filosofía · año 56 · núm. 157 · julio-diciembre 2024 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  389

Investigación · ¿Es el “Apéndice a la dialéctica trascendental”...?

conocido en la pregunta: “¿cómo pretendo asegurarles, sin embargo, un 
uso regulativo, y junto con él, alguna validez objetiva?”.17

Lo que debemos descifrar, en este caso, es si la unidad que persigue 
la razón está basada en los objetos de la experiencia, o si es algo que sólo 
deberíamos pensar como una guía subjetiva. En ocasiones, Kant parece 
reafirmar la primera posibilidad, al sostener que: “debemos presuponer 
la unidad sistemática de la naturaleza como objetivamente válida y nece-
saria”.18 Sin embargo, también parece apoyar la segunda opción, cuando 
insiste en que la unidad sistemática es sólo una idea de la razón, y que 
ésta es empleada únicamente de manera hipotética. ¿Cómo explicar esta 
aparente contradicción? 

En este punto podemos apreciar una vez más la ambigüedad con la 
que el pensador utiliza la dupla subjetivo/objetivo. Para comenzar a solu-
cionar este problema, primero es importante precisar de qué otra forma 
podríamos entender dichos términos. 

Autoras como Michelle Grier o Sasha Mudd insisten en que sostener 
la objetividad de la idea de unidad sistemática no se contrapone con su 
carácter subjetivo. Al contrario, al parecer este último se deriva de aquél. 
Comencemos por la explicación de Grier. 

Una de las principales ventajas que nos ofrece su reconstrucción es 
que sustituye el contraste entre lo subjetivo/objetivo, por la diferencia 
entre un principio heurístico y un principio trascendental. Por un lado, 
el principio de la unidad sistemática es trascendental, en el sentido en que 
“haría que la unidad sistemática no fuese necesaria sólo subjetivamente y 
lógicamente, como método, sino objetivamente”,19 para evitar que el uso 
hipotético de la razón fuera simplemente un capricho sin fundamento. 

17	 Kant, Crítica de la razón pura, A664/B691.
18	 Kant, Crítica de la razón pura, A651/B679.
19	 Kant, Crítica de la razón pura, A648/B676.



Julia Muñoz Velasco

390  / Revista de Filosofía · año 56 · núm. 157 · julio-diciembre 2024 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Por otro lado, este mismo principio sería heurístico,20 en la medida en 
que es un recurso de la razón para guiar nuestras investigaciones y la 
construcción de redes de coherencia entre diversos conocimientos. Con 
estas dos caracterizaciones, la cuestión es: ¿cómo un principio puede ser 
trascendental y a la vez heurístico? 

Grier sostiene que debemos entender que dicho principio es trascen-
dental, sólo en la medida en que es un postulado.21 Esto significa que no 
es un principio trascendental en el mismo sentido en que lo son las cate-
gorías, esto es, como condiciones constitutivas a priori de la experiencia. 
Kant define postulado en la primera Crítica como aquella “proposición 
práctica que no contiene nada más que la síntesis por medio de la cual 
nos damos, ante todo, un objeto, y generamos el concepto de él”.22

En este sentido, un postulado no puede determinar nada sobre el ob-
jeto, pero aun así ser trascendental. Este principio de la razón es tras-
cendental porque, en tanto postulado, nos da un objeto —la unidad 
sistemática del conocimiento— para generarlo en consecuencia. Esto 
permite entender por qué Kant no va en contra de su propia caracte-
rización de las condiciones a priori como trascendentales expuesta en 
la “Analítica trascendental”, y también comprender en qué sentido su 
validez objetiva no es incompatible con su caracterización como un prin-
cipio meramente heurístico o subjetivo. 

En la Crítica de la razón práctica, el filósofo caracteriza a los postulados 
de la razón pura práctica de la siguiente manera: 

[... éstos] no son dogmas teóricos, sino hipótesis presupuestas necesariamente 
desde un punto de vista práctico y, por lo tanto, aunque no ensanchan el 

20	 Kant, Crítica de la razón pura, A663/B690.
21	 Michelle Grier, Kant’s Doctrine of Transcendental Illusion (Cambridge: Cambridge University Press, 

2001), 274.
22	 Kant, Crítica de la razón pura, A234/B287.



Revista de Filosofía · año 56 · núm. 157 · julio-diciembre 2024 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  391

Investigación · ¿Es el “Apéndice a la dialéctica trascendental”...?

conocimiento especulativo, sí confieren una realidad objetiva universal (a 
través de su relación con lo práctico) a las ideas de la razón especulativa, 
permitiéndole adjudicarse conceptos de los cuales en otro caso no hubiera 
podido afirmar ni tan siquiera su posibilidad.23

Siguiendo a Grier, considero que nuestra comprensión del principio de 
unidad sistemática avanzaría significativamente si lo consideramos un 
postulado de la razón, que tiene una dimensión eminentemente práctica, 
incluso si se desempeña dentro del ámbito teórico. Con esto podríamos 
concluir, con Grier, que para que el principio cumpla con su función 
heurística debe también ser trascendental en este sentido. 

La interpretación de Mudd de esta aparente contradicción permite 
llegar a la misma conclusión. Para ella, es un error leer a Kant pensando 
que los proyectos de la razón teórica y de la razón práctica son radical-
mente distintos y que, por ello, deben comprenderse por separado. En 
su lugar, afirma: “la razón es ‘una unidad’ porque todo razonamiento, 
incluyendo al razonamiento teórico, funciona prácticamente”.24 En otras 
palabras, al caracterizar el aspecto objetivo y trascendental del principio 
de la unidad sistemática como postulado podemos avanzar hacia una 
dimensión teórica-práctica de la razón.

De esta manera, acercar nuestra comprensión de la razón práctica a lo 
que Kant presenta en el “Apéndice” nos ayuda a comprender sus diferen-
tes tensiones y a descartar que se trate de contradicciones. Para Mudd, 
es necesario pensar a la naturaleza como si estuviera ordenada de manera 
sistemática para nuestros propósitos teórico-prácticos, incluso si se trata 
de una hipótesis que no podemos corroborar en la experiencia. En este 

23	 Immanuel Kant, Crítica de la razón práctica, trad. Roberto R. Aramayo (Madrid: Alianza, 2000), 
AA 5:132.

24	 Sasha Mudd, “Rethinking the Priority of Practical Reason in Kant”, European Journal of Philosophy, 
vol. 24, núm. 1 (2013): 78.



Julia Muñoz Velasco

392  / Revista de Filosofía · año 56 · núm. 157 · julio-diciembre 2024 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

sentido, las lecturas de Mudd y Grier concuerdan. Pero también es posi-
ble rescatar otro aspecto de la lectura de Mudd fundamental para nues-
tros propósitos. Ella dice que es importante pensar al principio de uni-
dad sistemática como un postulado pues, de lo contrario, sería irracional 
proponernos una meta sin, al mismo tiempo, asumir que es posible para 
nosotros alcanzarla.25 Según su sugerencia, diríamos que la razón actúa 
irracionalmente si propone metas imposibles para nosotros. Sobre esto 
hay dos elementos a destacar. 

Primero, que sea posible perseguir dicha meta no significa que ésta sea 
por completo asequible para nosotros. Por ello, Kant emplea la analogía 
geométrica de una línea asintótica para explicar el carácter peculiar de la 
idea de la unidad sistemática. La razón nos presenta esta meta hacia la 
cual podemos avanzar “de una manera meramente aproximativa, sin al-
canzarla jamás”.26 Esto implica que nos justificamos en procurar y cons-
truir las relaciones de coherencia entre nuestros juicios, al apoyarnos en 
el postulado de que la naturaleza también posee una unidad sistemática, 
incluso si reconocemos que dicha red de coherencia siempre permane-
cerá inacabada. 

Segundo, es importante reconocer otro punto en relación a lo que 
señala Mudd sobre lo irracional de proponernos una meta imposible. 
El que nos acerquemos asintóticamente no borra el hecho de que, para 
Kant, es fundamental establecer su posibilidad para, con ello, defender 
que buscar y construir esas relaciones de coherencia entre nuestros jui-
cios es un deber.

Si no pensáramos que la naturaleza puede ser sistematizada —como 
esperamos hacerlo con nuestro conocimiento—, la meta de la razón se-
ría sólo un sinsentido. En la medida en que, como postulado, actuemos 

25	 Mudd, “Rethinking the Priority of Practical Reason”, 83.
26	 Kant, Crítica de la razón pura, A663/B691.



Revista de Filosofía · año 56 · núm. 157 · julio-diciembre 2024 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  393

Investigación · ¿Es el “Apéndice a la dialéctica trascendental”...?

como si la naturaleza tuviera una unidad sistemática, continuaremos con 
nuestros esfuerzos para construir las relaciones de coherencia de nuestro 
conocimiento. Sostener que la razón prescribe una meta requiere, a su 
vez, que pensemos que las acciones que presupone son posibles. 

Guyer explica esto último en relación a la meta de la razón en el ám-
bito de la moral de la siguiente manera: “sería irracional de nuestra parte 
actuar con la finalidad de realizar un fin o construir un objeto si no cre-
yéramos que es posible —o si supiéramos que es imposible— […] por 
tanto, será racional para nosotros actuar como la moralidad requiere sólo 
si la esfera dentro de la cual actuamos puede concebirse como una en 
donde es posible realizar los resultados de nuestra acción”.27

Con base en todo lo dicho hasta ahora, podemos comprender por qué 
no hay una contradicción al interior del “Apéndice” cuando Kant afirma 
que la unidad sistemática es un principio tanto objetivo como subjetivo. 
Para aclarar posibles malentendidos, he propuesto —en línea con Grier 
y Mudd— que pensemos esta caracterización a partir de los términos: 
trascendental y heurístico. La idea de unidad sistemática es un principio 
trascendental porque, en tanto postulado, nos proponemos un objeto 
con la finalidad de realizarlo. También porque es una guía metodológica 
para dar mayor coherencia a nuestro conocimiento, sin que esto nos 
permita justificadamente atribuir dicha unidad a los objetos de la expe-
riencia o a las cosas en sí. 

27	 Paul Guyer, Kant’s System of Nature and Freedom: Selected Essays (Oxford: Oxford University Press, 
2005), 284.



Julia Muñoz Velasco

394  / Revista de Filosofía · año 56 · núm. 157 · julio-diciembre 2024 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

2.2 La idea de unidad sistemática: ¿un principio necesario 
para el conocimiento?  

La pregunta sobre si la idea de unidad sistemática es necesaria para el cono-
cimiento no es simplemente aclaratoria; encierra el desafío de entender por 
qué Kant sostendría que una idea es un principio necesario para el conoci-
miento, si (se supone) las condiciones necesarias para el conocimiento ya 
habían sido cubiertas tanto en la “Estética” como en la “Analítica trascen-
dental”. ¿Pueden las contradicciones del “Apéndice” amenazar los avances 
hechos en las secciones previas de la primera Crítica?

Kant sostiene que sin el principio de unidad sistemática “no tendría-
mos razón alguna, y sin ésta, ningún uso coherente del entendimiento”.28 
Con esto, parece indicar que las operaciones del entendimiento, tal y 
como son tratadas en la “Analítica trascendental”, son dependientes de la 
razón y, en particular, de este principio. Esto se debe a que, si no presu-
pusiéramos cierta homogeneidad en los contenidos de la experiencia, el 
entendimiento no subsumiría bajo géneros dicha diversidad y, por tanto, 
impediría el uso de conceptos.29

Para ahondar en este problema, Stepanenko recupera a Guyer, quien 
cuestiona: “Si el concepto de sistematicidad se necesita para completar 
la aplicación de las categorías a la intuición empírica y de esta manera 
conformar la unidad de la experiencia […] ¿no debe la unidad de la ex-
periencia misma convertirse también en un ideal regulativo en lugar de 
ser un concepto constitutivo?”.30

28	 Kant, Crítica de la razón pura, A651/B679.
29	 Kant, Crítica de la razón pura, A653-4/B681-2.
30	 Pedro Stepanenko, Unidad de la conciencia y objetividad. Ensayos sobre autoconciencia, subjetividad y 

escepticismo en Kant (Ciudad de México: Instituto de Investigaciones Filosófica-unam, 2008), 148.



Revista de Filosofía · año 56 · núm. 157 · julio-diciembre 2024 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  395

Investigación · ¿Es el “Apéndice a la dialéctica trascendental”...?

Frente a esta pregunta, Stepanenko sostiene que no hay una tensión 
entre las conclusiones de la “Analítica trascendental” y lo planteado en 
el “Apéndice”,31 siempre y cuando aceptemos que para la unidad de la 
experiencia no hace falta apelar al principio de la razón de la unidad sis-
temática. Por un lado, las condiciones a priori dadas por las categorías se 
cumplen cabalmente y determinan la unidad de la experiencia —junto 
con el espacio y el tiempo—, de tal manera que ésta “no puede perder 
su carácter necesario y convertirse en una tarea que sólo se cumple gra-
dualmente”.32 Por otro lado, Stepanenko señala que, por medio de la idea 
regulativa de la unidad sistemática, podemos pensar en “lo que necesita-
mos presuponer para adquirir conceptos empíricos”.33 Acorde con este 
punto, Kant enfatiza que: “la unidad de la razón no es, pues, la unidad de 
una experiencia posible, sino que se distingue esencialmente de ésta, que 
es la unidad del entendimiento”.34 Un poco más adelante, insiste en esta 
diferencia entre dos tipos de unidad: 

[...] a ésta se la puede llamar la unidad de razón de los fenómenos, tal como a 
aquella que la categoría expresa se la puede llamar unidad del entendimiento. 
Así, según esto, la razón se refiere solamente al uso del entendimiento, y ello 
no en la medida en que éste contiene el fundamento de una experiencia po-
sible […] sino para prescribirle [Vorzuchreiben] la dirección hacia una cierta 
unidad de la que el entendimiento no tiene concepto alguno.35

 
31	 Es importante señalar que Stepanenko sigue la clave de lectura propuesta por Guyer, al sostener 

que con el juicio reflexionante de la tercera Crítica, Kant plantea con mayor claridad lo tratado en 
el “Apéndice” en relación con la unidad sistemática. En el presente trabajo no abordaré este punto, 
no sólo por motivos de extensión, sino también porque no creo que haga falta apelar a la Crítica 
de la facultad de juzgar para resolver el segundo problema interpretativo que se reconstruye aquí. 
Stepanenko, Unidad de la conciencia y objetividad, 148.

32	 Stepanenko, Unidad de la conciencia y objetividad, 159.
33	 Stepanenko, Unidad de la conciencia y objetividad, 158.
34	 Kant, Crítica de la razón pura, A307/B363.
35	 Kant, Crítica de la razón pura, A326/B383.



Julia Muñoz Velasco

396  / Revista de Filosofía · año 56 · núm. 157 · julio-diciembre 2024 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Para explicar la posibilidad de la unidad de la experiencia, entonces, no 
hace falta presuponer la idea de unidad sistemática como principio de la 
razón. La razón no determina nada en la experiencia; sólo trabaja con el 
conocimiento alcanzado por medio de la cooperación entre el entendi-
miento y la sensibilidad. Las prescripciones de la razón pueden dirigirse 
de manera legítima sólo a la relación guardada por distintas cogniciones 
entre sí. Así entendemos la metáfora kantiana de que la filosofía crítica 
ha encontrado los “límites inalterables” de la tierra o isla de la verdad.36 
Éstos son inalterables gracias a la delimitación de la experiencia dada por 
las condiciones a priori constitutivas. En cambio, al interior de esa isla, 
descubrimos una diversidad de conocimientos que debemos organizar 
para alcanzar una unidad que no puede ser dada a priori, misma que sólo 
se alcanza de manera paulatina y asintótica. 

Ahora bien, es cierto que a Kant le preocupa imaginar un mundo en 
donde exista tal diversidad de contenidos que el entendimiento se vea re-
basado.37 Pero cuando sostiene que la experiencia posible presupone cierta 
unidad (como afinidad u homogeneidad), no afirma esto de manera que 
pudiera generarse un conflicto entre lo dicho en el “Apéndice” y lo escrito 
en la “Analítica trascendental”. No está diciendo que la idea de unidad 
sistemática sea constitutiva de la experiencia. En cambio, puede ser un 
principio necesario para el conocimiento sólo en la medida en que nos 
preocupamos por alcanzar la meta dada por la razón.

Distinguir entre la unidad de la experiencia y la unidad sistemática del 
conocimiento permite aclarar en qué sentido no hay una contradicción en-
tre lo avanzado por la “Analítica trascendental” y el uso correcto de la razón 
expuesto en el “Apéndice”. Sin embargo, aun con la distinción entre la uni-
dad de la experiencia y la unidad de la razón, cabría preguntar: ¿por qué el 

36	 Kant, Crítica de la razón pura, B294.



Revista de Filosofía · año 56 · núm. 157 · julio-diciembre 2024 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  397

Investigación · ¿Es el “Apéndice a la dialéctica trascendental”...?

conocimiento requeriría de ideas, si Kant insiste que para éste hacen falta 
sólo la sensibilidad y el entendimiento? En otras palabras, ¿cómo interpretar 
ese pasaje en el que sostiene que “todo conocimiento humano comienza con 
intuiciones, de allí pasa a conceptos, y termina en ideas”?38 Para responder, 
hace falta revisar ahora cuál es distinción entre conocer y saber. 

3. La distinción entre saber y conocer 

Al final del “Apéndice”, Kant afirma que el conocimiento comienza con las 
intuiciones y termina con las ideas. Considero que existen buenas razones 
para oponernos a esta conclusión. Para resolver la tensión sobre por qué, 
por un lado, Kant señala que los únicos dos troncos del conocimiento son la 
sensibilidad y el entendimiento, y por otro, que el conocimiento acaba con 
las ideas, propongo tomar en consideración la distinción entre Erkenntniβ y 
Wissen. Aunque ambos términos puedan traducirse al español como conoci-
miento, ganamos comprensión si por Erkenntniβ entendemos conocimiento 
como cognición, mientras que Wissen sería un conocimiento en tanto saber. 
Pero, ¿cuál es la diferencia entre ambos? 

Primero que nada, Wissen no debe entenderse como una variante de 
la cognición. En realidad: “El conocimiento [como Wissen] no tiene nin-
gún lugar en la progresión de y hacia la cognición, en su lugar, Kant lo 
sitúa en la culminación de una progresión separada y ortogonal”.39 Es 
decir, sería un error describir al saber cómo una cognición con un mayor 
grado de perfección. Esto porque Wissen es una variante del tener por 
verdadero, pero no de la cognición. 

37	 Kant, Crítica de la razón pura, A653-4/B681-2.
38	 Kant, Crítica de la razón pura, A702/B730.
39	 Clinton Tolley, “Kant on the Place of Cognition in the Progression of our Representations”, Synthe-

se 197 (2020): 3216



Julia Muñoz Velasco

398  / Revista de Filosofía · año 56 · núm. 157 · julio-diciembre 2024 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Esta distinción tiene repercusiones importantes. Nos permite reafir-
mar la distinción entre una unidad formal de la experiencia, para la cual 
se precisan únicamente las condiciones a priori de la sensibilidad y el 
entendimiento, de la unidad sistemática que la razón hace posible. Esto 
porque para conocer, en el sentido de Erkenntniβ, sólo hace falta presupo-
ner la unidad formal, no la unidad sistemática. En cambio, para Wissen 
hacen falta otros elementos. Gracias a esta distinción podemos clasificar 
“nuestras experiencias cotidianas de objetos”40 como casos de cognición, 
pero no (aún) de saber.  

El punto fundamental de esta distinción —y de la lectura que Tolley 
hace de ella— es que para la “cognición no necesitamos, sin embargo, 
involucrar la comprehensión completa de su objeto […] ni siquiera una 
consciencia ‘desde la razón’ de las relaciones inferenciales (sistemáticas) 
de nuestra cognición”.41 Esto reforzaría la tesis de que no es necesario 
presuponer la unidad sistemática para explicar la posibilidad de la uni-
dad formal de la experiencia. A su vez, considero que permite compren-
der la relación entre el principio de la unidad sistemática dado por la 
razón y el tener por verdadero. 

Es posible encontrar tres definiciones distintas del concepto del tener 
por verdadero. Al inicio de la tercera sección del “Canon” de la primera 
Crítica, Kant sostiene que es un “acontecimiento en nuestro entendi-
miento, que puede descansar en fundamentos objetivos, pero que tam-
bién exige causas subjetivas en la mente de quien juzga”.42 Líneas más 
tarde, sostiene que es “la validez subjetiva del juicio”.43 Por su parte, 
en la Lógica Jäsche, Kant apunta: “el juicio a través del cual algo es re-
presentado como verdadero —la relación con un entendimiento y por 

40	 Tolley, “Kant on the Place of Cognition”, 3242.
41	 Tolley, “Kant on the Place of Cognition”, 3240.
42	 Kant, Crítica de la Razón Pura, A820/B848.
43	 Kant, Crítica de la Razón Pura, A822/B850.



Revista de Filosofía · año 56 · núm. 157 · julio-diciembre 2024 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  399

Investigación · ¿Es el “Apéndice a la dialéctica trascendental”...?

consiguiente con un sujeto particular— es subjetivamente el tener por 
verdadero”.44 Estas citas aportan elementos diferentes a la definición de 
tener por verdadero y conviene detenerse en los detalles implícitos en 
cada una de ellas. 

Primero, es relevante entender que, en este contexto, Kant no usa la con-
traposición subjetividad/objetividad de la misma forma en que la encontra-
mos en otras partes de su obra, según la cual subjetivo implicaría “falta de 
objetividad”. El aspecto subjetivo del tener por verdadero debe entenderse 
como una relación que un sujeto particular mantiene con aquella propie-
dad objetiva de su juicio, es decir, con su posible verdad. Esta aclaración es 
de gran ayuda para comprender la segunda definición que Kant presenta 
del tener por verdadero dentro de la primera Crítica, donde queda definido 
como “la validez subjetiva del juicio”.45 Esta forma de describir al tener por 
verdadero es bastante problemática porque, una vez más, podríamos pensar 
que Kant supone por validez subjetiva del juicio un tipo de validez que se 
contrapone a la objetiva. 

Al analizar con mayor detenimiento a qué se refiere Kant por validez 
subjetiva en este pasaje, nos daremos cuenta de que el término podría 
sustituirse por validez particular o privada. Así, que Kant defina al te-
ner por verdadero como un “acontecimiento en nuestro entendimiento”, 
debe interpretarse siempre en alusión a un sujeto particular, en un mo-
mento dado, en referencia a la posible verdad de un juicio en específico. 
En ese sentido, el tener por verdadero es un acontecimiento psicológico 
diferente en cada caso, según la relación que cada persona establezca con 
su respectivo juicio. 

Con esta consideración entendemos la distinción que Kant hace entre 
los fundamentos objetivos y las causas subjetivas del tener por verdadero. 

44	 Immanuel Kant, Lógica, trad. María Jesús Vázquez Lobeiras (Madrid: Akal, 2001), AA 9:65-6.
45	 Kant, Crítica de la razón pura, A822/B850.



Julia Muñoz Velasco

400  / Revista de Filosofía · año 56 · núm. 157 · julio-diciembre 2024 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Las “causas subjetivas en la mente de quien juzga”46 pueden entenderse 
como ese elemento psicológico que añade un sujeto particular a un juicio 
cuando realiza el acto de asentir o dar por verdadero su juicio; mientras 
que los fundamentos objetivos se refieren al valor de verdad del juicio 
como expresión de su propiedad objetiva. 

En ese mismo pasaje de la primera Crítica, Kant refiere que el tener 
por verdadero puede descansar en fundamentos objetivos, pero exige 
causas subjetivas.47 Aquí hay un elemento importante que no debería 
pasar desapercibido: todo tener por verdadero es un acontecimiento que 
requiere causas subjetivas, pero podría no tener fundamentos objetivos. 
Esto significa que podemos tener el estado psicológico de asumir un jui-
cio como verdadero sin contar con algún fundamento objetivo; incluso 
si nuestros juicios son completamente falsos o ni siquiera pueden aspirar 
a tener valor de verdad. 

Si esto es así, podemos comprender mejor por qué Kant presenta, justo 
después de definir Fürwahrhalten, la distinción entre convicción y per-
suasión. La convicción, señala, es un tener por verdadero que es “válido 
para cualquiera, con tal que posea razón” y cuyo fundamento es “objeti-
vamente suficiente”. La persuasión, en cambio, “tiene su fundamento sólo 
en la particular constitución del sujeto”.48 La convicción y la persuasión 
son los dos subgéneros principales del tener por verdadero, aluden a la 
distinción más general trazable entre los tipos de asentimiento: aquellos 
con algún fundamento objetivo y que, por ello mismo, deben ser válidos 
para cualquier persona, y aquellos cuyo fundamento reside únicamente 
en nosotros.

A diferencia de la convicción, Kant sostiene que la persuasión “es una 
mera apariencia, porque el fundamento del juicio, que reside solamente 

46	 Kant, Crítica de la razón pura, A820/B848.
47	 Kant, Crítica de la razón pura, A820/B848.
48	 Kant, Crítica de la razón pura, A820/B848.



Revista de Filosofía · año 56 · núm. 157 · julio-diciembre 2024 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  401

Investigación · ¿Es el “Apéndice a la dialéctica trascendental”...?

en el sujeto, es tenido por objetivo”.49 Esto convierte a la persuasión en 
un “asenso engañoso”.50 En otras palabras, cuando alguien adopta esta 
actitud, se autoengaña al creer que lo que siente o experimenta de mane-
ra privada es, de hecho, algo con validez objetiva. Ahora bien, a diferen-
cia de la persuasión, la convicción tiene tres grados básicos, dependiendo 
de la suficiencia tanto objetiva como subjetiva que presuponga cada tipo 
de asenso. Estos tres grados de la convicción son:51 

I.	 Opinar (Meinen) que será insuficiente tanto objetiva como subjetiva-
mente. 

II.	 Creer o tener fe (Glauben) que será insuficiente objetivamente, pero 
suficiente subjetivamente. 

III.	Saber (Wissen) que será suficiente tanto objetiva como subjetivamente. 

Se debe aclarar que opinar no implica ningún tipo de ilusión. Quien 
persuade no sabe de la insuficiencia de su juicio y por eso se engaña. En 
cambio, la persona que adopta una opinión está consciente de la insu-
ficiencia de su juicio.52 Opinar es una variante de la convicción y no de 
la persuasión, porque ésta sí tiene una relación con la verdad del juicio: 
“No me es lícito arrogarme la potestad de opinar, sin saber, al menos 
algo, por medio de lo cual el juicio, que en sí es meramente problemáti-
co, recibe una conexión con la verdad, la cual [conexión], aunque no sea 
completa, es, sin embargo, algo más que una ficción caprichosa”.53

Al opinar, adopto una actitud en relación con un juicio problemáti-
co, esto es, con un juicio caracterizado por afirmar o negar algo como 

49	 Kant, Crítica de la razón pura, A820/B848.
50	 Kant, Crítica de la razón pura, A821/B849.
51	 Kant, Crítica de la razón pura, A822/B850.
52	 Kant, Crítica de la razón pura, A822/B850.
53	 Kant, Crítica de la razón pura, A822/B850.



Julia Muñoz Velasco

402  / Revista de Filosofía · año 56 · núm. 157 · julio-diciembre 2024 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

meramente posible.54 En otras palabras, sostenemos una opinión cuando 
estamos conscientes de que nuestro juicio es tan sólo una hipótesis. En 
cambio, saber es un tipo de convicción propio de los juicios apodícticos. 
De ahí que Kant sostenga: “es absurdo opinar en la matemática pura; 
uno debe saber, o bien debe abstenerse de juzgar”.55

4. Conclusiones

En lo expuesto hasta aquí busqué construir una lectura que enfatice el 
papel positivo de la razón en relación al conocimiento, tal como se pre-
senta en el “Apéndice a la dialéctica trascendental”. Lejos de ser única-
mente el origen de la ilusión trascendental, la razón es también aquella 
facultad que prescribe la construcción de un sistema del conocimiento. 
Para defender esta lectura del “Apéndice”, fue preciso revisar dos posibles 
objeciones. La primera sostiene que Kant se contradice al afirmar que 
el principio de la unidad sistemática del conocimiento es, simultánea-
mente, objetivo y subjetivo. La segunda asevera que, al afirmar que este 
principio es necesario para el conocimiento, iría en contra de lo esta-
blecido en la “Estética” y en la “Analítica trascendental” en cuanto a las 
condiciones necesarias para el conocimiento. 

Para descartar la primera objeción, recuperé las interpretaciones de 
Mudd y Grier, y así afirmar que no hay una contradicción al reiterar que 
este principio de la razón es tanto subjetivo como objetivo. Esto debido a 
que es objetivo sólo en tanto postulado, en tanto un principio que nos da 
un objeto (el sistema de conocimiento) que nosotros debemos construir. 
Mientras que es subjetivo en la medida en que no puede determinar nada 

54	 Kant, Crítica de la razón pura, A74/B100.
55	 Kant, Crítica de la razón pura, A823/B851.



Revista de Filosofía · año 56 · núm. 157 · julio-diciembre 2024 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea) /  403

Investigación · ¿Es el “Apéndice a la dialéctica trascendental”...?

en los objetos, sino que es sólo una meta que nos debemos plantear en 
relación al conocimiento. 

Frente a la segunda objeción, sostuve que tampoco hay un conflicto 
entre lo planteado en el “Apéndice” y las condiciones constitutivas de 
la sensibilidad y el entendimiento; al contrario, nos permite distinguir 
entre la unidad de la experiencia y la unidad sistemática del conocimien-
to. Para la primera, sólo hacen falta las condiciones constitutivas de la 
sensibilidad y el entendimiento. Para la segunda es preciso sumar las de-
mandas que hace la razón en su uso legítimo. Esto, a su vez, me condujo 
a mostrar cómo para la posibilidad de la cognición [Erkenntniβ] bastan 
las condiciones constitutivas de la sensibilidad y el entendimiento. En 
cambio, para evaluar y desarrollar las actitudes proposicionales del opi-
nar [Meinen] y el saber [Wissen] es preciso considerar, además, la meta de 
la unidad sistemática del conocimiento. 



Julia Muñoz Velasco

404  / Revista de Filosofía · año 56 · núm. 157 · julio-diciembre 2024 · ISSN: 0185-3481 (impreso) 2954-4602 (en línea)

Refererencias
Grier, Michelle. Kant’s Doctrine of Transcendental Illusion. Cambridge: 

Cambridge University Press, 2001.
Guyer, Paul. “The Struggle for Freedom: Freedom of Will in Kant and 

Reinhold.” En Kant on Persons and Agency, editado por Eric Wa-
tkins, 120-137. Cambridge: Cambridge University Press, 2017. 
. Kant’s System of Nature and Freedom: Selected Essays. Oxford: 
Oxford University Press, 2005.

Kant, Immanuel. Crítica de la razón pura. Traducido por Mario Caimi. 
Ciudad de México: Fondo de Cultura Económica/unam/uam, 
2009. 
. Crítica de la razón práctica. Traducido por Roberto R. Aramayo. 
Madrid: Alianza, 2000. 
. Lógica. Traducido por María Jesús Vázquez Lobeiras. Madrid: 
Akal, 2001.

Mudd, Sasha. “Rethinking the Priority of Practical Reason in Kant.” 
European Journal of Philosophy, vol. 24, núm. 1 (2013): 78-102.

Pickering, Mark. “The Idea of the Systematic Unity of Nature as a Trans-
cendental Illusion.” Kantian Review. vol. 16, núm. 3 (2011): 429-
448.

Rauscher, Frederick. “The Appendix to the Dialectic and the Canon 
of Pure Reason: the Positive Role of Reason.” En The Cambrid-
ge Companion to Kant’s Critique of Pure Reason, editado por Paul 
Guyer, 290-309. Cambridge: Cambridge University Press, 2010. 

Stepanenko, Pedro. Unidad de la conciencia y objetividad. Ensayos sobre 
autoconciencia, subjetividad y escepticismo en Kant. Ciudad de Mé-
xico: Instituto de Investigaciones Filosóficas-unam, 2008.

Tolley, Clinton. “Kant on the Place of Cognition in the Progression of 
Our Representations.” Synthese 197 (2020): 3215-3244. 




