LA “NOCHE OSCURA DEL ALMA” Y EXTERNALISMO SOBRE LA FE

Begona Pessis Garcia
Instituto de Filosofia, Pontificia Universidad Catélica de Chile

bpessis@uc.cl

José Tomas Alvarado Marambio
Instituto de Filosofia, Pontificia Universidad Catodlica de Chile

jose.tomas.alvarado@gmail.com

Resumen

Se han presentado recientemente diferentes propuestas
acerca de la naturaleza de la fe. En muchas de ellas no hay
una comprension y una discusion suficientes de varios feno-
menos que le ocurren a algunas personas con una vida inte-
rior de fe profunda. Uno de estos fenomenos es la “noche
oscura del alma” —tal como fue denominado por san Juan
de la Cruz—. En una noche oscura la presencia de Dios se
oscurece para el fiel; de hecho, le parece que no tiene fe. Ni
las teorias internalistas de la fe, ni las teorias no cognitivistas
de la fe parecen aptas para explicar adecuadamente como es
posible un fenomeno como la noche oscura. En cambio, las
teorias de la fe cognitivistas y externalistas parecen apropia-

das.

Palabras clave: cognitivismo, externalismo, fe sobrenatural,

internalismo, noche oscura.

Recibido: 10/03/2014 - Aceptado: 05/06/2014

Open Insight « Volumen VI « N° 9 (enero-junio 2015) « pp. 109-140

109



THE ‘DARK NIGHT OF THE SouL’ AND EXTERNALISM ON FAITH

Abstract

Different proposals have been presented recently about the
nature of faith. In many of these theories there has not been
a sufficient understanding and discussion of several phenom-
ena that occurs to people with a deep interior life of faith.
One of these phenomena is the noche oscura del alma —as it
was dubbed by Saint John of the Cross. In a noche oscura the
presence of God is darkened for the faithful. In fact, it seems
to him that he has no faith. Neither internalist theories of
faith, nor non-cognitivist theories of faith seem able to ex-
plain properly how it is possible a phenomenon like la noche
oscura. Instead, cognitivist and externalist theories of faith

seem appropriate .

Keywords: Cognitivism, Dark Night of the Soul, Externalismo,

Internalism, Supernatural Faith.

La “noche oscura del alma”y externalismo sobre la fe - Begoia Pessis Garcia
José Tomas Alvarado Marambio

110



En tiempos recientes ha aparecido una serie de propuestas teoricas
para comprender la naturaleza de la fe en filosofia de la religion. Por
un lado, se han presentado teorias para las que la fe es un tipo de
estado cognitivo especial (Swinburne, 2003; Plantinga, 1983, 2000;
Alston, 1993) en el que se posee cierto conocimiento o creencia
justificada. Por otra parte, se han intentado desarrollar teorias en las
que la fe tiene que ver mas bien con algin estado emocional o afec-
tivo, o bien con un estado volitivo de “resolucion interior” (Bishop,
2007, 2010). La disputa fundamental entre estas alternativas tiene
que ver con el caracter de conocimiento o de justificacion que la fe
pueda tener. Esto esta conectado, ademas, con cuestiones mas gene-
rales de epistemologia de la religion y teologia natural. Por ejemplo,
es posible estar mas inclinado a sostener que la fe tiene que ver ante
todo con componentes afectivos y volitivos o bien estar mas inclina-
do a otorgarle un valor epistemologico. En uno o en otro caso, sin
embargo, se ha desatendido —crucialmente— la experiencia de vida
concreta de fe de los fieles. A veces pareciera que los filosofos —tal
vez por un afan de simplificar y clarificar el analisis atendiendo a
ciertos ‘tipos ideales’— trabajan pensando en un estereotipo acerca
de aquello en lo que consista tener fe y sobre como es la vida de fe
de una persona. Este trabajo tiene por objetivo corregir, en parte,
esta desatencion, o —si se quiere— contribuir al desarrollo de un tra-
tamiento mas equilibrado en este punto.

El fenémeno de la “noche oscura del alma” es un caso de anali-
sis especialmente importante e ilustrativo de estas desatenciones. Se
trata de un fenomeno muy documentado que le ocurre a personas
con mucha vida interior de oracion, que estan fuertemente compro-
metidas en vivir su fe y que han logrado configurar un caracter moral
definido en conformidad con estas resoluciones interiores. Sucede a
personas cuya vida ha sido presentada por la Iglesia Catolica como
un ejemplo de virtudes cristianas puestas en obra y, en particular, de
fe, esperanza y caridad. Se trata, por lo tanto, de un tipo de fenome-
no de especial importancia para comprender la naturaleza de la fe.Y,
tal como se hara ver, hay tesis sustantivas que parecen tener aptitud
explicativa para tratar este fenomeno, mientras que hay otras que no

la tienen. En especial, se va a sostener aqui que una consideracion

Open Insight « Volumen VI « N° 9 (enero-junio 2015) « pp. 109-140 111



atenta de la “noche oscura del alma” parece obligar a algan tipo de
teoria externalista de la fe.

Se ha hecho ya notar la importancia del fenomeno de la noche os-
cura del alma en filosofia de la religion, pero atendiendo a la cuestion
del “ocultamiento de Dios” (Howard-Snyder y Moser, 2002; Moser
2008) y no a la cuestion de la naturaleza de la fe y de su valor episte-
mologico. Lo que interesa aqui, en cambio, es contestar la pregunta
acerca de qué es la fe y considerar que tipo de restricciones impone el
fenomeno de la noche oscura para comprender su naturaleza.

En lo que sigue, por lo tanto, se haran en la primera seccion
algunas precisiones conceptuales. Luego, se explicara en la segunda
seccion la naturaleza de la llamada “noche oscura del alma”. En la
tercera seccion se explicaran los problemas que el fenomeno de la
noche oscura del alma genera para las teorias internalistas y no cog-
nitivistas. En la cuarta seccion, por tltimo, se presentara un modelo
diferente, externalista, donde el fenomeno de la “noche oscura” es

explicable.

1. Precisiones conceptuales

En discusiones tematicas de este tipo, ante la inexcusable pregunta
inicial “;que es la fe?”, puede ser util considerar la caracterizacion
catolica tradicional. En el capitulo 3 de la Constitucion Dogmatica
Dei Filius del Concilio Vaticano I del 24 de abril de 1870, se senala
que la fe es una “virtud sobrenatural por la que, con inspiracion y
ayuda de la gracia de Dios, creemos ser verdadero lo que por ¢l ha
sido revelado, no por la intrinseca verdad de las cosas, percibida por
la luz natural de la razon, sino por la autoridad del mismo Dios que
revela, el cual no puede ni enganarse ni enganarnos” (DH 3008; cf.
los canones 1y 2, DH 3031 y 3032, respectivamente; tambien, Pio
IX, Enciclica Qui Pluribus de 9 de noviembre de 1846, en DH 2778).
Una virtud es una propiedad disposicional de un sujeto racional y li-
bre por la que pueden realizar acciones moralmente buenas de cier-
to tipo con ‘facilidad’. La virtud sobrenatural de la fe se especifica
porque dispone para creer ser verdadero lo que ha sido revelado por

La “noche oscura del alma”y externalismo sobre la fe - Begoia Pessis Garcia
José Tomas Alvarado Marambio

112



Dios. El acto de fe sobrenatural es, entonces, el acto de creer ser ver-
dadero lo que ha sido revelado por Dios, por la autoridad del mismo
Dios que revela, el cual no puede engafiarse ni engafiarnos.

Es caracteristico de esta concepcion catolica el que la fe sea te-
nida por una creencia con un objeto proposicional, que es aquello
que se cree, y cuyo motivo es la revelacion que Dios ha hecho de
tal verdad (Tomas de Aquino, ST II-1I, q. 1, aa. 7-9). Una “creen-
cia” es una actitud proposicional por la que se acepta una propo-
sicion como verdadera, sea que el sujeto de tal creencia tenga una
justificacion adecuada para pensar que la proposicion en cuestion es
verdadera, sea que tenga una justificacion inadecuada, o sea que no
tenga ninguna justificacion. La creencia de que p es neutral, por lo
tanto, en cuanto a si p es verdadera o falsa, y en cuanto a si el sujeto
de la creencia esta epistemologicamente legitimado para adoptarla.
Se trata, en efecto, de una actitud proposicional, pues el objeto del
estado mental es una proposicion, que es aquello que es creido y que
es portador de un valor de verdad.' La justificacion que ha de tener
el sujeto de la creencia para adoptarla, si es que se trata realmente
de un caso de fe sobrenatural, es la revelacion de Dios, quien posee
autoridad epistémica maxima —“no puede engafarse ni enganarnos”.
La fe sobrenatural se presenta como un caso de justificacion por tes-
timonio en el que la fe o confianza en quien asevera la proposicion
que va a ser objeto de aceptacion es el motivo por el que uno resulta
epistemologicamente legitimado para creer tal proposicion. El acto
de habla de aseveracion por el que el testigo enuncia la proposicion
objeto de fe se ha denominado “revelacion”. En el caso de la fe sobre-

natural, el testigo es, por supuesto, Dios mismo.’

1 Laforma estdndar en que describimos los estados mentales de un sujeto es mediante
laindicacién de qué actitud tiene este sujeto respecto de diferentes proposiciones que
-se supone- ese sujeto puede comprender.

2 En la concepcién catdlica, entonces, la fe sobrenatural es “sobrenatural” debido a que
el testigo de la verdad de las proposiciones objeto de fe es Dios mismo. No es “sobrena-
tural” porque se requiera un auxilio especial de la gracia para este asentimiento, aunque
nada de lo que se diga aqui obste para asignarle una funcién fundamental a la gracia (cf.
Constituciéon Dogmética Dei Filius del Concilio Vaticano |, canon 5, DH 3035). Tampoco es
“sobrenatural” porque las proposiciones objeto de fe estén haciendo atribuciones a una
entidad que se encuentra por encima de las realidades ‘naturales; esto es, Dios.

Open Insight « Volumen VI « N° 9 (enero-junio 2015) « pp. 109-140

113



Es importante destacar que en esta concepcion la fe sobre-
natural se presenta como una forma de conocimiento. El ‘conoci-
miento’ puede ser caracterizado —sin necesidad de entrar a prejuzgar
ninguna de las cuestiones de fondo debatidas en la epistemologia
de los ultimos cincuenta afios— como el estado mental factivo mas
general (Williamson, 2000: p. 27-48). Un estado mental ® respecto
de una proposicion p es factivo si y solo si, si el sujeto S @ que p,
entonces p. Esto es, el objeto de tal estado de mental debe tomarse
como un hecho (factum). El conocimiento es el estado mental factivo
mas general porque, (i) si § conoce que p, entonces p —esto es, el
conocimiento es un estado mental factivo—y, (ii) si ® es un estado
mental factivo, entonces si § ® que p, entonces S conoce que p. Si un
tipo de estado mental es factivo en los terminos indicados, entonces
se trata de un tipo de conocimiento.’ La fe sobrenatural se presenta
aqui como un estado mental factivo porque las proposiciones sobre
las que versa son —de entrada— verdades reveladas por Dios. Sucede,
en efecto, que si § tiene fe sobrenatural de que p entonces p, pues la
proposicion objeto de fe no podria no ser verdadera (cf. Lumen fidei,
nn. 23-36). Si no lo fuese, entonces no se trataria realmente de un
caso de fe sobrenatural, tal como si alguien pensase que p y p fuese
falsa, entonces no tendria conocimiento de que p, no importa lo buena
que pueda ser la justificacion que tuviese para pensar que p.

Esta es una concepcion cognitiva de la fe sobrenatural, en donde
se trata de una actitud proposicional con valor epistemologico. Tal
como se ha indicado mas arriba, se han defendido recientemente
otras teorfas cognitivas de la fe. Alvin Plantinga y los restantes de-
fensores de la llamada “epistemologia reformada” han sostenido que
poseemos creencias basicas dotadas de “garantia” (warrant) acerca de
Dios (Plantinga, 1983, 2000; Alston, 1993). En la teoria epistemo-
logica general de Plantinga, la “garantia” es lo que se requiere para
que una creencia cuente como conocimiento (Plantinga, 1993b:
pp- 3-47; 1993a: pp. 43-46, pp. 51-65). Sostener, por lo tanto, que

"o

3 Son casos de conceptos de estados mentales factivos, por ejemplo, “ver”, “oir” o “re-
cordar”, al menos, tal como se utilizan ordinariamente. Si “ver” es, entonces, un estado
mental factivo —pues si uno ve que p, entonces p— entonces “ver” designa una forma
especifica de conocer.

114 La “noche oscura del alma”y externalismo sobre la fe - Begoia Pessis Garcia
José Tomas Alvarado Marambio



poseemos creencias basicas dotadas de garantia acerca de Dios es
sostener que tenemos conocimiento acerca de Dios. Se trataria de
creencias “basicas” pues no son creencias que se encuentren justifi-
cadas por vinculos inferenciales con otras proposiciones que sean
objeto de creencia, tal como las creencias perceptivas no se adquie-
ren por inferencia a partir de otras creencias. Una creencia basica
cuenta como conocimiento, al poseer una “garantia”, si y solo si ha
sido generada por la operacion de una facultad cognitiva funcionan-
do adecuadamente en el ambiente para el que ha sido disenada.Y
una facultad cognitiva funciona adecuadamente si y solo si esta facultad
esta disefiada para alcanzar la verdad y hay una probabilidad objetiva-
mente alta de que las creencias generadas en virtud de la operacion
de tal facultad sean verdaderas (Plantinga, 1993b: pp. 3-20). Se tra-
ta de una teoria externalista del conocimiento y la justificacion, tal
como se explicara mas abajo. Lo que resulta fundamental para lo que
interesa aqui es que hay una facultad cognitiva especial para gene-
rar creencias verdaderas acerca de Dios si funciona adecuadamente.
Siguiendo a Calvino, Plantinga ha designado a esta facultad un sensus
divinitatis (Plantinga, 2000: pp. 167-198). Para las creencias espe-
cificamente cristianas lo que opera es la accion directa del Espiritu
Santo que “ensena internamente” sobre las verdades reveladas a los
fieles (Plantinga, 2000: pp. 241-289).

Otra importante teoria cognitivista de la fe es la que ha sido
desarrollada por Richard Swinburne. Swinburne esta consciente de
las diferencias entre una concepcion de la fe como un tipo de ac-
titud proposicional de mera creencia y otras formas de fe en que
debe admitirse un componente adicional de “compromiso” a actuar
en conformidad con las creencias aceptadas bajo un sentimien-
to de “confianza” en Dios. El primer modelo es denominado por
Swinburne “tomista” y el segundo “luterano” (cf. Swinburne, 2003,
138-147). En ambos casos la fe es, en su nucleo, una actitud pro-
posicional de creencia. La diferencia es que en el modelo luterano
no basta el aspecto cognitivo de creencia sin un correlato volitivo y
afectivo adicional. Es notorio, sin embargo, que la fe tiene que ver,
por lo menos, con la creencia en ciertas proposiciones —las de los

simbolos de la fe— cualquiera sea la forma en que uno ha Hegado a

Open Insight « Volumen VI « N° 9 (enero-junio 2015) « pp. 109-140 115



estar justificado en la aceptacion de tales creencias. Uno posee una
justificacion racional para creer que p dada la evidencia e si y solo sila
probabilidad epistemica de p condicional en la evidencia e es mayor
que 0,5. Una condicion necesaria para tener fe —dejando a un lado
los requerimientos adicionales de modelos “luteranos™ es que uno
est¢ justificado racionalmente para creer el simbolo de la fe. No in-
teresa la forma en que se haya obtenido tal evidencia. No importa si
se ha obtenido por testimonio, tal como lo supone la teoria catolica
tradicional, por evidencia empirica directa o por alguna forma de in-
ferencia. Swinburne ha argumentado extensamente, por ejemplo, a
favor de la existencia de Dios y de sus principales atributos mediante
una argumentacion probabilistica acumulativa por la que se defien-
de que es mas racional creer que Dios existe a creer que no existe
(Swinburne, 2004). Si alguien movido por esta argumentacion lle-
ga a creer que Dios existe, entonces esto sera, al menos en parte,
constitutivo de la fe en tal sujeto. Por supuesto, requerira tambien
asignar una probabilidad epistémica positiva a los restantes articulos
de la fe, pero no interesa la fuente de la justificacion, sino lo que esta
siendo justificado. La teoria de Swinburne, por lo demas, difiere en
un aspecto crucial respecto de la epistemologia reformada, pues es
internalista, de acuerdo a lo que se explicara. Las creencias basicas
dotadas de “garantia” que para Plantinga constituyen conocimien-
to, no lo constituyen para Swinburne. La evidencia de que se trate
debe resultar “accesible” al sujeto que la posee (Swinburne, 2001:
pp- 152-158; pp. 206-211).

Hay también una pléyade de teorias no cognitivistas de la fe. En
algunas de estas teorias la fe involucra una actitud proposicional de
creencia, en otras no. En ninguna de ellas, sin embargo, se espera
algin valor epistemologico para la fe. La fe no tiene que ver con la
existencia de un tipo especial de justificacion —tal como sucede en
la teoria catolica y en la epistemologia reformada— o en la posesion
de justificacion para ciertas proposiciones especificas —tal como su-
cede en la teoria de Swinburne. Las teorifas no cognitivistas de la
fe parten de la base de que no hay justificacion racional epistemica
para creer las proposiciones que integran los simbolos de la fe. La
naturaleza de la fe no puede buscarse, entonces, en un tipo especial

La “noche oscura del alma”y externalismo sobre la fe - Begoia Pessis Garcia
José Tomas Alvarado Marambio

116



de justificacion o de evidencia, o de proposiciones para las que se
tiene justificacion o evidencia. Probablemente la propuesta reciente
en este sentido mas desarrollada es la de John Bishop de un “fideismo
moderado”(Bishop, 2007), la cual se enmarca en un “modelo prag-
matista” de la consideracion de la fe. Sostiene Bishop que la evidencia
epistemica es neutral tanto a favor de las proposiciones del simbolo
de la fe como para sus negaciones. Esto no impide, sin embargo,
que pueda estar “practicamente justificada” una “empresa doxastica”
(doxastic venture) (Bishop, 2007, 101-150).

Tal como se ha indicado mas arriba, el fen6meno de la noche os-
cura parece ofrecer dificultades especiales a teorias internalistas de
la fe y parece favorecer, en cambio, teorias externalistas. Convendra
aclarar, entonces, el contraste entre “internalismo” y “externalismo”.
Estas expresiones se han usado de varios modos en varios contex-
tos. Para lo que interesa aqui, sin embargo, la distincion tiene que
ver con la accesibilidad de la evidencia para el sujeto que la posee
(BonJour, 2002). En una concepcion internalista de la justificacion y
del conocimiento, si alguien tiene conocimiento de que p entonces
el hecho de poseer tal conocimiento debe resultar accesible para ¢l
desde su perspectiva de primera persona. Del mismo modo, si tie-
ne alguna justificacion para creer que p, el hecho de poseerla debe
resultarle transparente. Asi, si un sujeto § conoce que p entonces
S debe conocer que conoce que p. Si S tiene una justificacion para
creer que p, entonces S debe estar justificado en creer que tiene una
justificacion para creer que p.

Tradicionalmente se ha supuesto que el internalismo acerca del
conocimiento y de la justificacion se encuentra fundado en la trans-
parencia que deben tener todos los estados mentales para su po-
seedor. Un estado mental, despues de todo, designa precisamente
aquellos estados en que se encuentra un sujeto respecto de los que
solo ¢l es autoridad incorregible. Solo el sujeto que posee un estado
mental puede conocer con completa certeza que lo posee. Del mis-
mo modo, se supone que si un sujeto posee un estado mental, enton-
ces debe conocer que posee tal estado mental. Nadie podria tener un
estado mental sin saber que tiene ese estado. Poseer cierta evidencia,

ya sea que sea suficiente o no para constituir conocimiento, es un

Open Insight « Volumen VI « N° 9 (enero-junio 2015) « pp. 109-140

117



tipo de estado mental. Luego, si uno tiene cierta evidencia uno debe
saber que tiene tal evidencia. En todas las concepciones cognitivistas
de la fe ésta consiste, al menos en parte, en una actitud proposicional
con valor epistemologico al estar —de un modo u otro— justificada.
Un internalista deberia, por lo tanto, sostener que la posesion de fe
deberia ser algo perfectamente transparente para el sujeto que la
posee. En las teorias no cognitivistas, la fe no posee valor epistemo-
logico y puede o no ser entendida como acompanada o constituida
por una actitud proposicional. Cualquiera que sea esta actitud, ella
también deberia resultar perfectamente transparente para el sujeto
que la posee. También lo deberian ser los estados afectivos y volitivos
constitutivos de la fe, cualquiera que sea la importancia que se les
otorgue.

El internalismo ha sido la posicion obvia en epistemologia desde
Descartes y por buena parte del siglo pasado. Parece ser la concep-
cion mas razonable que uno deberia adoptar si es que la evidencia
que pueda tener un sujeto deberia ser relevante para que este sujeto
pueda satisfacer sus responsabilidades epistémicas. Sin embargo, no
parece una teoria adecuada para caracterizar los estados epistémicos
en que puedan encontrarse sujetos poco sofisticados, con poca capa-
cidad reflexiva o con ninguna capacidad reflexiva. No parece razona-
ble suponer, por ejemplo, que un animal posee el concepto de “co-
nocimiento”. Ninglin animal podria, por lo tanto, conocer que tiene
conocimiento. Sin embargo, es obvio que los animales superiores
tienen conocimiento. Lo mismo sucede con nifos pequenos. El in-
ternalismo parece requerir un nivel de reflexividad exorbitante para
sujetos como nosotros, con capacidades cognitivas finitas (Goldman,
1999). Por esto, parece dejar nuestras practicas epistémicas vulne-
rables al escepticismo. En las concepciones externalistas se relaja el
requerimiento de completa reflexividad. Uno puede tener conoci-
miento y, sin embargo, no es necesario que uno conozca que tiene
conocimiento. De un modo semejante, uno puede tener una justifi-
cacion para creer que p y no conocer o no estar justificado en creer
que uno tiene una justificacion para creer que p. Por ejemplo, para el
externalista uno puede tener una creencia perceptiva justificada si es
que las facultades cognitivas que se han ejercido son objetivamente

La “noche oscura del alma”y externalismo sobre la fe - Begoia Pessis Garcia
José Tomas Alvarado Marambio

118



confiables, esto es, si es que es objetivamente probable que su ope-
racion genere creencias verdaderas. No es necesario que el sujeto
conozca o tenga creencias bien justificadas acerca del caracter con-
fiable de sus capacidades cognitivas. Basta con que sean confiables.
Entre las teorfas que han sido mencionadas aqui, la teoria de
Plantinga es claramente externalista. La existencia de fe depende
solamente de que el sensus divinitatis y el Espiritu Santo estén fun-
cionando adecuadamente, tal como ¢l entiende la nocion. No se re-
quiere que uno conozca que estan operando tales mecanismos cog-
nitivos y que son confiables. La teoria de Swinburne es claramente
internalista. Toda justificacion epistemologicamente aceptable para
Swinburne debe ser “internamente” accesible al sujeto que la posee.
Entre las teorias no cognitivistas no hay una tnica posicion clara al
respecto, pero parte de la motivacion de Bishop para su “fideismo
moderado” es la operacion de exigencias internalistas para la justi-
ficacion racional de las creencias que uno posea (Bishop, 2007: pp.
26-100). En el caso de la teoria catolica de la fe, en donde ésta esta
fundada en testimonio, caben alternativas internalistas y externa-
listas. Depende del modo en que sea tratado el testimonio como
mecanismo de justificacion. En lo que sigue se van a considerar estas
diferentes alternativas para concebir la naturaleza de la fe sobrenatu-
ral, no porque sean las tnicas teorias existentes, sino por ser las mas

recientes o las mas destacadas.

2. La noche oscura del alma o noche pasiva del espiritu

Si bien es razonable pensar que a una persona que tiene una vida
interior profunda le deberia constar subjetivamente que posee fe,
en la practica es posible encontrar una amplia literatura que prueba
la existencia de contraejemplos. No es dificil hallar testimonios de
muchos santos, en los que reportan haberse sentido privados de toda
fe y haber experimentado una sensacion de abandono por parte de
un Dios supuestamente ausente. San Juan de la Cruz, poeta emble-
matico del misticismo espafiol del siglo XVI, acuha una expresion
para designar este estado de vacio y desolacion espiritual: “noche

Open Insight « Volumen VI « N° 9 (enero-junio 2015) « pp. 109-140

119



oscura del alma” o del espiritu. Dicho padecimiento, que trae consi-
go muchas pruebas y tribulaciones, se devela en realidad como una
via de purificacion intensa que prepara a las almas maduras y avan-
zadas para la uni6én o matrimonio espiritual con Dios, esto es, para
la santidad. Aunque, en efecto, el caso de san Juan de la Cruz y de su
contemporanea santa Teresa de Avila sean los mas difundidos a causa
de la belleza de sus composiciones artisticas, es posible encontrar
un corpus mucho mas vasto de insignes religiosos que atravesaron
el mismo trance: san Pio de Pietralcina, san Francisco de Asis, santa
Teresa del nino Jests, san Alfonso Maria de Ligorio, san Benito, san
Ignacio de Loyola, entre otros. La nomina de personalidades no se
agota en el pasado, puesto que nuevas investigaciones informan de
casos mas recientes, entre los que destaca el de la beata Teresa de
Calcuta.

La tradicion cristiana reconoce tres fases en el camino espiritual
que emprende un buen creyente dedicado a trabajar en su fe y a pro-
fundizar en su contacto intimo con Dios. Estas “estaciones” han sido
conocidas cominmente como las tres edades de la vida espiritual: la
via purgativa, la via iluminativa y la via unitiva; estas corresponden,
respectivamente, a la de los principiantes o incipientes, a la de los
proficientes, aprovechados o avanzados y a la de los perfectos (Garri-
gou-Lagrange, 1944: p. 259). En aras de esbozar una descripcion de
la noche oscura del alma, es menester, en primer lugar, distinguirla
de otro peldafio caracteristico de la ascendente vida espiritual casi
homoénimo: la “noche oscura de los sentidos”; ésta se trata de una
purgacion no voluntaria, por ello pasiva, de los sentidos externos e
internos, de las pasiones, la inteligencia, la memoria y la voluntad.
Este trance prepara el alma para el siguiente estadio espiritual: la
contemplacion infusa de Dios (Garrigou-Lagrange, 1944: pp. 585-
610; Tanquerey, 1930: 1420-1434) . Pese a la notable importancia
del fenomeno recién enunciado, la noche oscura que interesa deta-
llar aqui consiste en una purificacion, ya no de naturaleza sensible,
sino de corte espiritual. La “noche oscura del alma” se ubica, en el
mapa vertical que supone la vida interior, en una posicion interme-
dia entre la via iluminativa y la unitiva. Este ltimo grado consuma

y corona la trayectoria espiritual del hombre en la tierra. Antes de

La “noche oscura del alma”y externalismo sobre la fe - Begoia Pessis Garcia
José Tomas Alvarado Marambio

120



alcanzarlo, es necesario atravesar por la noche oscura; “[pJara pu-
rificar y corregir el alma, deja Dios al entendimiento en tinieblas, a la
voluntad en la sequedad, a la memoria sin recuerdos, y a los cg%ctos perdidos
en el dolor y la angustia”(Tanquerey, 1930: p. 937). Especificamente,
la forma en la que esto ocurre es que el sujeto se ve acometido por
fuertes y tenaces tentaciones contra las virtudes teologales de la fe,
la esperanza y la caridad. Dichas virtudes conforman uno de los nt-
cleos principales de la vida cristiana, de modo que su falta, o bien
la creencia subjetiva de su falta, vuelve dificultosa y penosa la per-
severancia en el camino de la santidad. No obstante, la superacion
exitosa de las tentaciones tiene como resultado una purificacion de
las virtudes teologales de las imperfecciones y defectos; de esta ma-
nera, la fe, la esperanza y la caridad se ven fortalecidas, robustecidas
y renovadas mediante el destierro de todo motivo demasiado hu-
mano y sensible para practicarlas y mediante la emergencia marca-
da y predominante del motivo formal sobrenatural que las sostiene
(Garrigou-Lagrange, 1944 pp. 977-998). En este sentido, no pare-
ce majadero insistir en que la noche oscura tiene como fin adecuar
y encaminar “al alma a aquella perfecta union con Dios que llama-
mos union transformante [...] y aparece como necesaria para hacer
desaparecer los defectos de los aprovechados” (Garrigou-Lagrange,
1944: p. 1089).

Aunque dicho estado esté ordenado a la santidad y a la comunion
divina, los rasgos constitutivos que lo caracterizan infringen al indi-
viduo gran tormento y malestar, puesto que a este le parece que en
lugar de avanzar en su encuentro con Dios, mas bien retrocede y se
extravia. Llevar a cabo una descripcion detenida del fenomeno de la
noche oscura es arduo, puesto que incluso quienes la han vivido su-
brayan su inefabilidad y ponen de manifiesto la dificultad que supo-
ne explicarla y hacerla inteligible para el resto. Aun asi, un examen
de los testimonios personales y de la literatura especializada que ha
sistematizado la experiencia en cuestion hace posible identificar al
menos tres caracteristicas esenciales que se reconocen en toda apa-
ricion de la noche oscura, a saber, (1) el sentimiento de abandono y
desamor por parte de Dios y, al mismo tiempo, (2) una sed intensa
de Dios y (3) la creencia honesta de que se carece de fe sobrenatural,

Open Insight « Volumen VI « N° 9 (enero-junio 2015) « pp. 109-140

121



que es la que mas interesa para los efectos de este trabajo. Dichos
rasgos se pueden ver transparentados en un pasaje de Teresa de Cal-

cuta en el cual se sintetiza el trinomio mencionado:

En mi corazon no hay fe—mni amor—mni confianza— hay tan-
tisimo dolor—el dolor del anhelo, el dolor de no ser querida

[(2008: p. 238)].

Estas caracteristicas sintomaticas de la noche oscura no hacen sino
poner al descubierto las tentaciones a las que se ven sometidos los
afectados, es decir, aquellas relativas a las virtudes teologales. Las
notas que se revisan a continuacion representan una muestra de al-
gunos de los modos concretos en los que se ponen a prueba dichas
virtudes y, también, permiten al sujeto cultivar la auténtica virtud
de la humildad.

Respecto de la primera caracteristica mentada, es posible desta-
car la sensacion de abandono y desamor por parte de Dios. En este
momento, el individuo tiene una vision muy profunda de la fragi-
lidad, miseria y pequenez humana en comparacion con la realidad
divina. Esta conciencia hace que Dios parezca demasiado lejos del
hombre y se agudiza la consideracion de uno mismo como una cria-
tura demasiado imperfecta y defectuosa. Quienes han sufrido este
dolor aseguran no sentir la presencia de Dios y, en cambio, experi-
mentarlo ausente, lejano e indiferente. San Juan de la Cruz expresa

esta sensacion en términos de ocultamiento divino (1994: p. 127):

;A donde te escondiste,

Amado, y me dejaste con gemido?
Como el ciervo huiste,
habiéndome herido;

sali tras ti clamando, y eras ido.

Ese “sentimiento de ausencia de Dios” (Teresa de Calcuta, 2008: p.
204) implica también la impresion de que El, voluntariamente ha de-
cidido desaparecer. Este hecho intensifica la desesperacion y la tristeza
de los individuos afectados. Teresa de Calcuta se lamenta diciendo:

La “noche oscura del alma”y externalismo sobre la fe - Begoia Pessis Garcia
José Tomas Alvarado Marambio

122



Nuestro Sefior penso que era mejor para mi estar en el ta-
nel —asf El se fue de nuevo dejandome [...] la realidad de la
oscuridad y de la frialdad y del vacio es tan grande que nada

mueve mi alma (2008: pp. 220-232).

{ . . . . . .
SantaTeresa de Avila nominaliza su sentimiento de pesar y desdicha a
través de metaforas amorosas que describen la situacion menesterosa

en la que queda el alma cuando siente lejos a Dios (1994: p. 442):

Mi alma afligida
gime y desfallece.
iAy! ;Quien de su Amado

puede estar ausente?

Ademas de las penurias del abandono, en este estado el individuo no
se siente amado y protegido por Dios, sino que, por el contrario, se
siente aborrecido y despreciado por El. La madre Teresa confiesa, en
su correspondencia intima, sentir que cuanto mas quiere a Dios, £l
menos la quiere (2008: p. 204). El pasaje copiado a continuacion es
uno de los que mejor cristaliza la desesperacion de la beata respecto

a este punto:

En las tinieblas [...] Sefior, Dios mio, ;quién soy yo para que Ta
me abandones? La nina de Tu amor—y ahora convertida en la

mas odiada—Ila que Tt has desechado como despreciada— no

amada (2008: p. 231).

El segundo rasgo identificado esta profundamente vinculado a
los otros dos y es, precisamente, el que genera mayor tension y do-
lorosa contradiccion: el anhelo intenso e insaciable de Dios pese a
las tribulaciones que este comporta. La agonia resultante de adole-
cer de incredulidad y desconfianza junto con la sensacion de aban-
dono y desamor se multiplica cuando los sujetos desean la union y
proximidad con la divinidad. La convivencia entre “una gran aridez
espiritual y vivisimos deseos de la perfeccion” (Garrigou-Lagrange,
1944: p. 951) genera mucha inquietud y lucha interior. Teresa de

Open Insight « Volumen VI « N° 9 (enero-junio 2015) « pp. 109-140

123



Calcuta insiste en que “la desolacion es tan grande y al mismo tiem-
po el anhelo por el ‘Ausente’ tan profundo” (2008: p. 206). Aun en
el momento en que sus obras caritativas eran fecundas y su devocion
inspiraba a tantas personas, la beata escribe:

Hay tanta contradiccion en mi alma.—Un deseo tan profundo
de Dios—tan profundo que es doloroso—un sufrimiento con-
tinuo y sin embargo no soy querida por Dios—rechazada—va-
cla—ni fe—ni amor—mni fervor.— Las almas no me atraen—el
Cielo no significa nada—me parece un lugar vacio—Ila idea del

Cielo no significa nada para mi y sin embargo este atormentador
anhelo de Dios. (2008: p. 211).

4
Santa Teresa de Avila expresa el mismo sentimiento en sus versos

(1941: p. 442-443):

Ansiosa de verte

deseo morir. [ .. .]

En vano mi alma

te busca, oh, mi dueho;
ta siempre invisible

no alivias su anhelo.

San Juan de la Cruz le ruega a Dios que se manifieste para calmar su
espiritu contrito (1994: p. 133):

Descubre tu presencia
/ .
y mateme tu vista y hermosura;
mira que la dolencia
de amor, que no se cura

sino con la presencia y la figura.

El tercer rasgo enumerado es el que, aunque no se entiende sin
la presencia de los otros, despierta mas interes en el ambito epis-
temologico de la posesion de la fe en los casos relativos a la “noche
oscura”. El hecho paradojal que entrafia este fenomeno es que los

124 La “noche oscura del alma”y externalismo sobre la fe - Begoia Pessis Garcia
José Tomas Alvarado Marambio



individuos afirman con sinceridad desconocer que tienen fe sobre-
natural pese a que efectivamente la poseen. En otras palabras, los
sujetos se hallan en una situacion de oscuridad u opacidad epistémica
respecto a su propia fe. En estos casos, el individuo afirma descono-
cer que tiene fe y presenta radicales dudas e inseguridades respecto
de la existencia de Dios y de lo revelado por el mismo. En esta medi-
da se entiende que “la purificacion pasiva del espiritu parece consistir,
[principalmente], en la ausencia de las luces anteriormente recibidas
acerca de los misterios de la fe” (Garrigou-Lagrange, 1944: p. 943).
La firmeza y entereza con las que solian practicar la virtud de la fe
se ven amenazadas. En la noche oscura el individuo se ve privado de
los motivos secundarios que ayudan al hombre a conservar su fe y
a perseverar en ella; por este motivo “el acto de fe nos resulta [...]
demasiado dificultoso. Lo cual acontece cuando la divina luz purifica-
dora nos presenta lo que en estos misterios hay de mds elevado y aparente-
mente menos conforme con la razon...” (Garrigou-Lagrange, 1944
p- 984). Pese a que la oscuridad en la que se sienten sumergidos los
sujetos afectados constituya en efecto una luminosidad mucho mas
elevada que la que conocian anteriormente, esta luz es interpretada
como noche en un primer momento dado que “una luz vivisima nos
da la impresion de oscuridad en razon de su propia intensidad y de la
misma alteza del objeto al cual nos conduce. Ademas, hacenos sufrir
por causa de nuestra impureza y pequenez, que se hace sentir mas
vivamente ante ciertas tentaciones del demonio, que en este periodo
se presentan” (Garrigou-Lagrange, 1944: p. 961). En esta linea, es
posible comprender por qué los autores que han padecido la noche
oscura suelen emplear metaforas luminicas para mentar la supuesta
carencia de fe sobrenatural. En esta medida, el fenébmeno es nomina-
lizado como si se tratase de una “fe ciega”, es decir, de una fe que no
descansa en el conocimiento de si misma y en una confianza solida en

la Revelacion. En consonancia con esto, San Juan de la Cruz escribe

(1994: p. 106):

Ni yo miraba cosa,
sin otra luz ni guia,

sino la que en el corazon ardia

Open Insight « Volumen VI « N° 9 (enero-junio 2015) « pp. 109-140

125



Con dichos versos el poeta afirma no poder descansar en las luces
del entendimiento para que su propia fe le sea transparente y acce-
sible en términos cognitivos. La incapacidad de ver puede interpre-
tarse como el desconocimiento de la propia fe y la falta de luz puede
referir a la sensacion de abandono y de privacion de auxilio divino
para dicho conocimiento. Aunque alglin elemento interior inclina al
sujeto hacia Dios (aquello que arde en su corazon), es evidente que
este afirma desconocer que tiene una fe consciente de si misma. Te-
resa de Calcuta también sostiene desconocer que tiene fe y da cuenta
de la incapacidad de su entendimiento para acceder a su propia fe

cuando afirma:

Solo la fe ciega me sostiene, ya que en realidad para mi todo esta

en tinieblas (2008: p. 203).

En la misma linea, la beata pone al descubierto su falta de confianza
y de certezas:

;Donde esta mi fe?—Incluso en lo mas profundo, todo dentro,
no hay nada sino vacio y oscuridad (...) No tengo fe (...) Tan-
tas preguntas sin respuesta viven dentro de mi— me da miedo
descubrirlas— a causa de la blasfemia. —Si Dios existe, por fa-
vor perdoname. (...) En mi alma siento precisamente ese dolor
terrible (...) de que Dios realmente no existe (...) Esa oscuri-
dad que me rodea por todas partes—no puedo elevar mi alma a
Dios—mno entra luz alguna ni inspiracion en mi alma (2008: pp.

231-238).

Es importante notar que, en realidad, el oscurecimiento de la
propia fe, que inclina a dudar de las verdades reveladas, es el rasgo
mas destacado de la noche oscura. Esto es asi porque la fe es la base
de la vida sobrenatural y de las demas virtudes, tanto de las teo-
logales como de las morales (Tanquerey, 1930: pp. 751-763). En
esta medida, es comprensible que si titubea este pilar fundamental,
todo el edificio espiritual tiemble y se estremezca. En las antipo-

das

“el alma, que esta confirmada en la fe, puede hacer frente a las

b

La “noche oscura del alma”y externalismo sobre la fe - Begoia Pessis Garcia
José Tomas Alvarado Marambio

126



tempestades del espiritu [...dado que la fe es] un foco de luz para el
entendimiento, una fuerza y un consuelo para la voluntad” (Tanquerey,
1930: p. 756). Dado que esta caracteristica del fenomeno analizado
constituye el necesario punto de partida para que se lleve a cabo la
purificacion pasiva del espiritu, se recrudece la urgencia de inten-
tar aducir una aproximacion epistemologica que permita acogerla y

contenerla.

3. ¢Explicacion internalista?

El fenomeno de la noche oscura del alma parece estar directamente
en conflicto con las concepciones internalistas de la fe. No importa
si se trata de teorias cognitivistas o no cognitivistas de la fe. Esto
es especialmente notorio si se considera la concepcion de la fe de
Swinburne: tener fe es tener creencias justificadas en las proposi-
ciones del simbolo de la fe —o, eventualmente, tener una creencia
justificada de la conjuncion de todas esas proposiciones; tener una
justificacion es algo que debe resultar accesible internamente para
el sujeto que la posee; tener una creencia es un estado subjetivo que
debe resultar también transparente para el sujeto que la posee; si
alguien tiene fe, por lo tanto, deberia conocer que tiene fe. ;Como
puede esto suceder, sin embargo, si alguien esta en una etapa de
noche oscura del alma? De entrada, parece que, en un caso tal como
los reportados arriba, sencillamente no se tiene fe, pues no se sabe
que se tiene fe. En abstracto, el internalista podria intentar un par de
estrategias para resolver esta cuestion.

Una primera estrategia es sostener que realmente en los casos
de noche oscura no hay fe. Esto exigiria re-describir el fenomeno de
un modo bastante radical. Uno podria sostener que se trata de algo
asl como una patologia, una suerte de histeria religiosa. Personas
que por mucho tiempo han tenido una vida profunda de oracion,
pierden stibitamente la fe, tal vez por un burn-out debido al esfuerzo
excesivo sostenido por anos. Como esto sucede a personas conside-
radas “santas” en sus respectivas tradiciones religiosas, se ve en tales

tradiciones la necesidad de explicar este proceso penoso como una

Open Insight « Volumen VI « N° 9 (enero-junio 2015) « pp. 109-140

127



especial purificacion interior querida por Dios. Los mismos sujetos
de este proceso lo explican ex post —si es que finalmente logran so-
breponerse a ¢l como tal purificacion inscrita en un plan divino. Un
problema que tiene esta estrategia es que exige poner en cuestion de
manera global las tradiciones religiosas en las que se inscribe el fe-
némeno. NiTeresa de Avila, ni Juan de la Cruz, ni Teresa de Calcuta
deberian ser tomados como ejemplos de vida de fe para nosotros.
Al seguir esta estrategia de rebajar la importancia del fenomeno se
estaria sugiriendo que el ideal del seguimiento de Cristo tal como
lo han vivido los santos es un extremo patologico que conduce, pa-
radojicamente, a la pérdida de una caracteristica considerada cen-
tral de la vida cristiana: la fe. Una teoria que pretende explicar la
naturaleza de la fe desde una perspectiva que se toma en serio la
experiencia de vida de los cristianos, no puede suponer como una
consecuencia razonable de tal teoria que las personas que —segtin los
parametros internos de la tradicion religiosa— han sido un ejemplo
de vida cristiana, no han tenido fe. Swinburne, por lo pronto, no
tiene ninguna intencion de involucrarse en un programa de critica
tan radical. Tampoco lo tiene Bishop ni, por supuesto, el Magisterio
de la Iglesia Catolica. Lo razonable es suponer, por el contrario, que
personas como san Juan de la Cruz, santa Teresa de Avila y la beata
Teresa de Calcuta son personas de fe.

Una segunda estrategia seria sostener que los sujetos que se en-
cuentran enfrentados a una noche oscura, a pesar de las apariencias
en contrario, si saben que tienen fe. La unica forma de acomodar
un alegato de este tipo para explicar el fenomeno seria sostener que
el sujeto que esta padeciendo una noche oscura del alma tiene fe,
sabe que tiene fe, pero no sabe que sabe que tiene fe. Por supuesto, un
caso de este estilo no seria extrafio para una concepcion externalista
acerca de la fe en donde uno puede saber algo y no saber que uno
sabe algo, pero no lo es en una concepcion internalista. Se consigue
el conocimiento de la propia fe, pero al precio del desconocimiento
del conocimiento de la propia fe, lo que no es coherente con el inter-
nalismo. En segundo lugar, se trataria de una explicacion muy poco
creible. La estructura de un estado mental de este tipo seria bastante
peculiar, en efecto, con tres niveles sobrepuestos diferentes. El tnico

La “noche oscura del alma”y externalismo sobre la fe - Begoia Pessis Garcia
José Tomas Alvarado Marambio

128



motivo para postular tal estructura seria la pretension de mantener
—en lo que cabe— las exigencias internalistas, pues es mucho mas
simple postular que no se conoce que uno tiene fe. Presentar una
explicacion de este tipo como la forma de acomodar el fenomeno
de la noche oscura a un esquema internalista seria, por lo tanto, pe-
ticion de principio.

Entonces, no es sencillo explicar el fenomeno de la noche oscura
en una teoria internalista de la fe. Esto afecta, tal como se ha indica-
do, ala concepcion de Swinburne, pero en los casos de la concepcion
catolica y de las teorias no-cognitivistas el impacto del fenomeno de
la noche oscura del alma requiere una consideracion especial.

3.1. Internalismo acerca del testimonio y la teoria catolica de la fe

En la teoria catolica, el acto de fe sobrenatural es el acto por el que
se asiente a la verdad revelada por Dios, debido a la autoridad de
Dios que revela, quien no puede enganarse ni enganarnos. Este acto
de asentimiento ha de tener por objeto una proposicion, que es lo
revelado por Dios. El valor epistemologico de la fe depende de la
concepcion general que se tenga acerca del valor epistemologico del
testimonio. De un modo completamente general, uno esta justifica-
do en aceptar como verdadera una proposicion, sea p, por testimo-
nio si y solo si hay alguien, sea §, que ha aseverado que p, conoce que
py es veraz al aseverar que p. Tal como se ha indicado mas arriba,
lo que diferencia a la fe sobrenatural de otros casos de testimonio
es el caracter peculiar del testigo. Si la fe sobrenatural ha de tener
algtin valor epistemologico es porque: (i) de un modo general, el
testimonio es aceptable como una forma de justificacion de nuestras
creencias, y (ii) la revelacion divina es una forma cualificada de testi-
monio que merece nuestro asentimiento. Si se atiende a la discusion
acerca del valor epistemologico del testimonio se han presentado
dos grandes opciones sistematicas: el reductivismo acerca de la fe y
el anti-reductivismo acerca de la fe. Las teorias reductivistas han sido
tipicamente internalistas. Las teorias anti-reductivistas pueden ser
tanto internalistas como externalistas. El valor epistemologico de

Open Insight « Volumen VI « N° 9 (enero-junio 2015) « pp. 109-140

129



la fe sobrenatural en la teoria catolica de la fe depende de un modo
directo de qué teoria general del testimonio se acepte.

En una concepcion reductivista, el valor epistemologico del tes-
timonio se reduce a otras fuentes de justificaciéon y conocimiento.*
Lo que se espera aqui de un sujeto racional para que llegue a estar
justificado en creer aquello de que se le ha dado testimonio es que
haga una inferencia de la que se siga que el testimonio es epistemo-
logicamente confiable desde premisas que no estan —a su vez— jus-
tificadas por testimonio. Esto es, se espera que el sujeto efectie una
ponderacion racional del testimonio de acuerdo con la evidencia que
se posea. De un modo general, se puede sostener que $, esta justifi-
cado en creer que p por el testimonio que S, ha dado de p, siy solo si

S , conoce o tiene evidencia suficiente para creer que:
(i) S, haaseverado que p [premisa de contenido];

(ii) Si S, ha aseverado que p, entonces S, cree que p [premisa de

veracidad]; y

(iii) SiS, cree que p, entonces §, esta justificado en creer que p [pre-

misa de confiabilidad epistemologica].

Por aplicacion reiterada de modus ponens sobre (i)-(iii) se sigue que S,
esta justificado en creer que p. Si S, tiene evidencia suficiente para
creer (i)-(iii), entonces tiene evidencia suficiente para creer lo que
se sigue de (i)-(iii). Quienquiera que este justificado en creer que
S, esta justificado en creer que p, esta tambien justificado en creer
que p. Es crucial en una concepcion reductivista que la evidencia
que posea el testigo para la proposicion de que da testimonio debe

4 Eltestimonio por si mismo no aumenta la evidencia para una proposicion, lo mas que
se puede esperar de él es que permita preservar la evidencia que el testigo posee para
la proposicién de que esta dando testimonio. Una fuente de justificacién puede ser de-
rivativa en este sentido y, sin embargo, no ser reducible a otras. La memoria, por ejem-
plo, también es un mecanismo que permite preservar la evidencia que se ha obtenido
en el pasado por otras fuentes. Nadie podria, sin embargo, pretender dispensarse de
ella. No habria modo de transmitir la evidencia obtenida en el pasado sin su concurren-
cia. La memoria es, entonces, una fuente de justificacion derivativa sin ser reducible.

La “noche oscura del alma”y externalismo sobre la fe - Begoia Pessis Garcia
José Tomas Alvarado Marambio

130



ser ponderada por la evidencia que tenga quien reciba tal testimonio
acerca de la veracidad del testigo y su confiabilidad epistemologica.
Para efectuar esta ponderacion, quien recibe el testimonio debe re-
cabar evidencia empirica para justificar las premisas del tipo (i)-(iii).
Obligatoriamente, entonces, la evidencia que posea el testigo va a
verse sustancialmente reducida en cada cadena de transmision.

El reductivismo ha sido criticado porque resulta demasiado exi-
gente epistemologicamente e impide explicar la confianza, que exis-
te tanto en la vida diaria como en el desarrollo de la ciencia, para
nuestras practicas epistémicas. La ciencia natural es una empresa
cooperativa de caracter social que descansa en la fiabilidad del testi-
monio. Es muy dudoso que una teoria reductivista pueda reconstruir
tal fiabilidad. No es necesario, de todos modos, discutir aqui esta
cuestion, pues tanto el reductivismo como su alternativa interna-
lista estaran afectadas por el mismo problema. Quienes rechazan el
reductivismo, sin embargo, estan inclinados a pensar que la justifica-
cion que uno tenga para una creencia debe ser algo disponible inter-
namente para el sujeto. Han sostenido que el valor epistemologico

del testimonio viene dado por un principio defectible de este tipo:

(*) Si$, datestimonioa S, de que p, entonces, en condiciones nor-
males, es racional para §, creer que p debido al testimonio de
S,,amenos que S, tenga razones especiales para objetar la con-
fiabilidad o la veracidad de §,.

Este principio (*) es defectible pues, aunque legitima para aceptar el
testimonio que a uno se le entregue, obliga a efectuar una pondera-
cion tal como la pide el reductivista si es que hay razones especiales y
positivas para dudar de la veracidad o de la confiabilidad del testigo.
No existiendo tales razones positivas que puedan desvirtuar la ope-
racion del principio (*), uno simplemente debe aceptar lo que se ha
aseverado. En un caso de este tipo la evidencia que poseia el testigo
se preserva integra. Todo esto debe ser accesible para el sujeto desde
su perspectiva interna.

Una concepcion catolica de la fe podria —al menos en abstrac-
to— complementarse con una explicacion reductivista del valor del

Open Insight « Volumen VI « N° 9 (enero-junio 2015) « pp. 109-140

131



testimonio o con una explicacion internalista que postule un prin-
cipio defectible tal como (*). En el primer caso, tener fe es acep-
tar el testimonio de Dios habiendo ponderado qué tan verosimil es
que exista una entidad como Dios, que sea veraz, que sea omnis-
ciente y que haya revelado lo que se supone que ha revelado. Por
supuesto, si la fe ha de tener valor epistemologico, entonces esta
ponderacion deberia arrojar una probabilidad epistémica superior
a 0,5. En cualquier caso, si el creyente no es irracional al tener fe,
la probabilidad subjetiva’ que deberia asignarle a esta ponderacion
deberia ser superior a 0,5. Tener fe no es simplemente el acto de
aceptar la revelacion divina, sino que es tal aceptacion unida a una
ponderacion racional acerca de la calidad del testimonio que se ha
ofrecido, accesible —naturalmente— para el creyente. En el segundo
caso, tener fe es aceptar el testimonio de Dios habiendo aplicado un
principio defectible tal como el principio (*) con la conciencia de no
haber desvirtuadores para su aplicacion. Para el creyente, entonces,
debe resultar accesible tanto su aceptacion, como el principio (¥),
como la evaluacion epistemologica acerca de la presencia o ausencia
de desvirtuadores. Si un creyente no es irracional deberia, por lo
menos, tener la conviccion interna de que no hay desvirtuadores,
aunque esta conviccion sea errada.

Ninguna de estas dos alternativas funciona muy bien ante
el fenomeno de la noche oscura. Un creyente al que no se pueda
atribuir completa irracionalidad deberia tener la conviccion interna,
o bien de que la ponderacion es positiva, o bien de que no hay des-
virtuadores para el principio defectible (*). Nada de esto se le podria
atribuir a quien se encuentra en una etapa de noche oscura del alma.
La aceptacion de la revelacion divina en casos de este tipo es “ciega”.
En algunos casos hasta la mera aceptacion se torna oscura para el
fiel. Alguien sometido a una noche oscura no posee ninguna convic-

cion subjetiva —que le resulte disponible internamente— de que hay

5 La probabilidad subjetiva que un sujeto le asigna a una proposicion es una funcién
que representa el grado de ‘firmeza’ con que el sujeto cree tal proposicion mapeando
cada proposicidon a un nimero real entre o y 1. La probabilidad epistémica, en cambio,
es el grado de aceptacion que se le debe dar a la proposicién en cuestion dada la evi-
dencia existente.

La “noche oscura del alma”y externalismo sobre la fe - Begoia Pessis Garcia
José Tomas Alvarado Marambio

132



una ponderacion positiva del valor epistemologico de la revelacion
divina, o de que no hay desvirtuadores para aplicar un principio de-
fectible. Si estos son elementos constitutivos de un acto de fe, nadie

que esté pasando por una noche oscura posee fe.

3.2. La noche oscura y la “empresa doxastica”

En la concepcion no-cognitivista defendida por Bishop la fe es una
“empresa doxastica” (doxastic venture). Esto es, se trata del acto de
asumir el riesgo de actuar como si una proposicion fuese verdadera,
aunque no exista evidencia suficiente para creer que sea verdadera.
En la teoria de Bishop —que pretende ser una elaboracion de la pro-
puesta pragmatista de William James— el creyente no esta actuando
de manera irracional al embarcarse en tal empresa doxastica, pues
no se hace en contra de la evidencia para la proposicion o proposi-
ciones de que se trata. Por otro lado, asumir este riesgo es razonable
practicamente, pues hay ganancias en la propia vida que compensan
el riesgo que se esta tomando. Esto parece un “calculo estratégico”,
pero en la concepcion de Bishop el motor fundamental para asumir
una empresa doxastica es afectivo y emocional.*

El fenomeno de la noche oscura es problematico para una teoria
de este tipo por varios motivos. En primer lugar, es caracteristico
de la teoria de la empresa doxastica que no hay para el creyente

6 Uno podria estar inclinado a identificar la propuesta de Bishop con la apuesta de
Pascal (Pensamientos, Ill, §233), segun la cual la creencia en la verdad del cristianismo
se devela como mas racional que su no creencia en virtud las ganancias o beneficios
que supondria la efectiva existencia de Dios para el hombre. Si Dios existe, entonces el
creyente gana la vida eterna, si no existe, no gana nada. Empero, si Dios existe, el no
creyente no gana nada y si no existe tampoco. Ante la ausencia de evidencia a favor o
en contra de la existencia de Dios, es conveniente actuar como si Dios existiese. Pese
a que la empresa doxastica y la apuesta sean muy semejantes en ciertos aspectos, lo
cierto es que en el caso de Bishop el elemento decisivo para la creencia esta dado por
la afectividad y no por el célculo racional de beneficios. De hecho, el énfasis esta puesto
en que la creencia en la verdad cristiana no es irracional mas que en la prueba de que
es racional. Por otro lado, las ventajas practicas derivadas de la fe que reconoce Bishop
estan inscritas en el horizonte mundano o inmanente mas que en el trascendente, es
decir, se tiene en cuenta mas bien la calidad de la vida terrenal que la posible salvacién
o condena trasmundana.

Open Insight « Volumen VI « N° 9 (enero-junio 2015) « pp. 109-140

133



evidencia a favor o en contra de las proposiciones de que se trate. La
fe es una actitud que so6lo se produce en una situacion de oscuridad
evidencial. Pero esto es exactamente lo que sucede en una situacion
de noche oscura. El fiel no tiene claridad sobre la evidencia que po-
see y le parece, ademas, que no hay ninguna evidencia. Lo extraio es
que, segun los defensores del punto de vista no-cognitivista, del que
la teoria de la empresa doxastica es una representante caracteristica,
esto deberia ser la situacion normal. Todos los fieles se deberian en-
contrar en la misma situacion de oscuridad epistémica, pues eso es
lo propio de, en efecto, tener fe por oposicion a otras formas de acti-
tud proposicional. No tiene, entonces, ninglin sentido que exista un
fenomeno de purificacion interior de ocurrencia excepcional para
personas de gran vida interior que consista en tal oscurecimiento.
No tiene ningin sentido que quienes padecen una noche oscura pa-
dezcan por ella. Si se quiere, la situacion que se produce aqui respec-
to del fenomeno de la noche oscura es el inverso a la situacion que se
produce en las teorias cognitivistas internalistas. En las teorias cog-
nitivistas internalistas no deberia suceder algo asi como una noche
oscura. No deberia suceder que alguien que tuviese una fe profunda
estuviese en una situacion de opacidad interior respecto de su propia
fe. Desde la perspectiva de las teorias no-cognitivistas, por el con-
trario, no deberia suceder que la situacion de la noche oscura fuese
excepcional, pues es lo que deberia esperarse para el principiante en
la vida interior y para el fiel comn y corriente.

Seria mas razonable sostener que la “noche oscura” deberia
re-describirse en una teoria no-cognitivista como el oscurecimiento
respecto de la ponderacion interior de los riesgos que se asumen
con la empresa doxastica, respecto de la ponderacion interior de
las ventajas que se pueden alcanzar con tal empresa y respecto de
la resolucion interior a emprender. El fenomeno de la noche oscu-
ra deberia ser entendido como una situacion en donde uno llega a
no tener claro si “realmente vale la pena” la empresa asumida. Pero
esto no tiene mucho que ver con el fenomeno, tal como éste ha sido
reportado. Quienes padecen una noche oscura del alma tienen una
profunda sed de Dios. En gran parte, esto es lo que hace que su situa-
cion de oscuridad interior resulte tan dolorosa y purificadora. No es

La “noche oscura del alma”y externalismo sobre la fe - Begoia Pessis Garcia
José Tomas Alvarado Marambio

134



la situacion de “pérdida de entusiasmo” en una empresa porque uno
advierte riesgos crecientes. Es una situacion en donde uno preserva
la resolucion interior de buscar a Dios por sobre todas las cosas. Lo

que sucede es que Dios parece ocultarse.

4. Externalismo y el valor epistemologico de ]afe

Tal como se ha mostrado, entonces, ni las teorias cognitivistas de
corte internalista, ni las teorias no-cognitivistas, parecen acomodar-
se bien al fenémeno de la noche oscura del alma. Este es un motivo
que obliga a considerar alternativas, en primer lugar, externalistas
y, en segundo lugar, en donde la noche oscura es un fenomeno de
oscurecimiento cognitivo. Esto es, el fenomeno de la noche oscura
deberia poder ser entendido como una situacion en donde alguien
tiene fe pero llega a no saber que tiene fe y, ademas, es un fenomeno
donde lo que se oscurece interiormente para el fiel es el valor epis-
temologico de la fe. Solo una concepcion de la fe que respete su ca-
racter cognitivo y en donde se haga espacio para la opacidad interior
puede explicar como suceden casos de noche oscura para los santos.

Una alternativa de este tipo es la que ofrece, por supues-
to, la epistemologia reformada, pues aqui se caracteriza la fe como
una creencia basica dotada de garantia, y cuya garantia epistemolo-
gica proviene de la operacion de facultades cognitivas o mecanismos
cognitivos funcionando adecuadamente en el ambiente para el que
han sido disefiadas: el sensus divinitatis y la accion directa del Espiritu
Santo sobre la mente del fiel. No se requiere, de manera adicional,
que el fiel conozca o tenga creencias bien justificadas y accesibles
internamente acerca de la adecuacion del funcionamiento del sensus
divinitatis y de la accion del Espiritu Santo. Basta con que tales meca-
nismos estén objetivamente funcionando de manera adecuada para
que se posean creencias con garantia epistemologica. Para alguien,
entonces, puede acaecer que, de serle internamente patente que po-
see tal facultad o que esta operando el Espiritu Santo, se pasa a una
situacion de oscuridad en que la propia fe resulte opaca.

Open Insight « Volumen VI « N° 9 (enero-junio 2015) « pp. 109-140 135



No solo, sin embargo, es la epistemologia reformada la que ofre-
ce una concepcion cognitivista y externalista de la fe apta para expli-
car como puede acaecer una noche oscura del alma. También la teoria
catolica ofrece una concepcion cognitivista y externalista de la fe, si
es que el valor epistemologico del testimonio es explicado del modo
apropiado. Tal como se ha indicado mas arriba, en la concepcion ca-
tolica la fe es el acto de aceptar como verdaderas las proposiciones
reveladas por Dios. El valor epistemologico que pueda concederse a
la fe tiene que ver con el valor epistemologico que pueda concederse
al testimonio. Hay, por supuesto, teorias internalistas para explicar el
valor epistemologico del testimonio, tal como se explico mas arriba:
el reductivismo acerca del testimonio y la concepcion en donde este
depende de la aplicacion reflexiva de un principio defectible. Cuando
se integran esas dos concepciones para la conformacion de una teoria
de la fe sobrenatural, ninguna de ellas parece funcionar muy bien
para explicar como es que se puede producir un fenomeno de noche
oscura del alma. Existe también, sin embargo, una explicacion ex-
ternalista del valor epistemologico del testimonio (Goldberg, 2010;
Zagzebski, 2012). En una concepcion externalista del testimonio si
alguien, sea §, acepta que p debido al testimonio que §, ha dado de
p, Y S, esta justificado en creer que p, entonces S esta justificado en
creer que p. Del mismo modo, si S, conoce que p y S acepta el tes-
timonio de S, acerca de p, entonces S, conoce que p. Lo tnico que
se requiere para que el testimonio sea una fuente de justificacion y
de conocimiento es que la fuente de la que emana —el testigo— sea
objetivamente veraz y tenga conocimiento o justificacion. No se re-
quiere que S, tenga conocimiento ulterior de que §, es veraz al dar
testimonio de que p, ni de que §, esta justificado en creer que p. Basta
con que S, sea veraz y este justificado. Tampoco se requiere, tal como
en las concepciones internalistas, que S, quien recibe el testimonio,
consciente y reflexivamente esté aplicando una regla defectible tal
como (*) al testimonio que recibe. Puede ser que su conducta se aco-
mode a una regla como (*), pero no se requiere que ¢l conozca que
su conducta se conforma con la regla (*). Es obvio que, desde esta
perspectiva externalista del testimonio, la fe sobrenatural es conoci-

miento. Dios es omnisciente y maximamente veraz, de modo que no

La “noche oscura del alma”y externalismo sobre la fe - Begoia Pessis Garcia
José Tomas Alvarado Marambio

136



puede enganarse ni enganarnos. Es necesario que si Dios cree que p,
entonces p. Es necesario que si p, entonces Dios cree que p. La per-
feccion moral de Dios hace imposible, por otro lado, que pueda estar
pretendiendo enganarnos al hacernos creer algo. Dios no es un malin
génie. Si § llega a creer que p debido a la revelacion que ha hecho Dios
de que p, entonces S conoce que p. La evidencia que posee Dios para
la proposicion que revela se transmite integra.

Cuando se integra una concepcion de este tipo para la confor-
macion de una teoria de la fe sobrenatural, resulta posible que para
alguien llegue a resultar opaca interiormente la propia fe que se po-
see. Esto no impide que el fiel tenga fe y, lo que es mas, que tal fe
tenga valor epistemologico y sea conocimiento. De un modo analo-
go a como se producen fenomenos de oscurecimiento interior, tal
como pasa en la noche oscura del alma, también —correlativamente—
pueden darse fenomenos de “iluminacion interior” de la propia fe.
Algo de este estilo es lo que cabe esperar que suceda cuando alguien
pasa de tener una fe no muy reflexiva a una fe epistemologicamente
madura y consciente. Una concepcion cognitivista y externalista de
la fe hace posible la ocurrencia de fenomenos de este tipo. Es posi-
ble que un nifio pequeno con pocas capacidades reflexivas tenga fe
sobrenatural y, con ello, conocimiento. Luego esta fe puede verse
fortalecida al corroborar reflexivamente sus credenciales epistemo-
logicas. Para un internalista, en cambio, no hay como acomodar la fe
de ninos y creyentes epistemologicamente poco sofisticados. Para el
internalista ellos no tienen fe, o su fe no cuenta como conocimiento.
De un modo semejante, alguien de gran vida interior puede llegar a
sufrir un oscurecimiento interior profundamente purificador en que
esta misma fe le llegue a resultar opaca. Esto no impide que tenga fe

y, con ello, conocimiento.
5. Conclusiones
Se ha presentado en este trabajo el problema que plantean los feno-

menos misticos de la “noche oscura del alma” para teorias interna-

listas de la fe sobrenatural. En teorias de este tipo la fe sobrenatural,

Open Insight « Volumen VI « N° 9 (enero-junio 2015) « pp. 109-140

137



como estado subjetivo, debe ser algo inmediatamente patente
para quien la posea desde su perspectiva de primera persona. Esto
es lo que sucede en teorias como la defendida recientemente por
Swinburne y también en varias formas de interpretar la concepcion
catolica tradicional de la fe sobrenatural. El valor epistemologico
que pueda tener la fe, ya sea como una forma de conocimiento o de
justificacion, depende de que esté accesible internamente la eviden-
cia para el sujeto desde su perspectiva interna de primera persona.
Los fenomenos asociados con la “noche oscura del alma”, sin embar-
go, parecen ser incompatibles con esta descripcion. Si uno aceptase
la concepcion internalista, estos deberian ser tratados como casos
en que sencillamente se ha perdido la fe. Tampoco parecen explicar
bien el fenomeno de la noche oscura del alma las teorias no cog-
nitivistas de la fe, tal como la teoria de la “empresa doxastica”. En
estos casos, se hace inexplicable que sea penosa una noche oscura del
alma, pues deberia ser la situacion normal para cualquier fiel.

Las teorias que parecen explicar bien como es que puede ocurrir
un fenomeno de este tipo son las teorias cognitivistas y externalistas.
En un modelo externalista de la fe sobrenatural estos fenémenos de
oscurecimiento son explicables. No es necesario que uno conozca
que posee un estado mental para poseerlo. Es mas, no es necesario
que uno posea conocimiento de que uno posee conocimiento para
tener conocimiento. La fe sobrenatural puede ser admitida como
una forma de conocimiento incluso en quienes no tienen la suficien-
te capacidad reflexiva como para considerar criticamente la calidad
de la evidencia que poseen, o que —tal como sucede en los feno-
menos de la noche oscura— se encuentran en un profundo proceso
de purificacion interna en donde su propia fe, esperanza y caridad
quedan envueltas en sombras de duda.”

7 Este proyecto ha sido redactado en ejecucion del proyecto de investigacion VRI-
Pastoral N° 1565/DPCC2012 de la Vice-Rectoria de Investigacion de la Pontificia Univer-
sidad Catdlica de Chile. Una versién preliminar fue presentada en las XlIl Jornadas de
Filosofia, “Fe, Razén y Cultura: un didlogo necesario desde la filosofia’, Universidad de
la Santisima Concepcién, Concepcion, 28 y 29 de agosto de 2013. Agradecemos los co-
mentarios y sugerencias de los asistentes a estas Jornadas.

La “noche oscura del alma”y externalismo sobre la fe - Begoia Pessis Garcia
José Tomas Alvarado Marambio

138



REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ArstoN, William P. 1993. Perceiving God. The Epistemology of Religious Experience. Ithaca:
Cornell University Press.

Bisnop, John. 2007. Believing by Faith. An Essay in the Epistemology and Ethics of Religious
Belief. Oxford: Clarendon Press.

Bisnor, John. 2010. “Faith” en Ed Zalta (ed.) Stanford Encyclopedia of Philosophy, http:/ /
plato.stanford.edu/entries/faith/. Obtenido el 28 de diciembre de 2013.

Bonjour, Laurence. 2002. “Internalism and Externalism” en Paul K. Moser (ed.) The
Oxford Handbook of Epistemology. Oxford: Oxford University Press, pp. 234-
263.

DENZINGER, Heinrich y Peter Hiinermann (eds.) (DH). 1999. El magisterio de la Igle-
sia. Enchiridion symbolorum definitionum et declarationibus de rebus fidei et morum.
Barcelona: Herder.

FraNcisco, Papa. 2013. Lumen fidei, carta enciclica. Santiago: Ediciones UC.

GARRIGOU-LAGRANGE, Réginald. 1944. Las tres edades de la vida interior. Buenos Aires:
Desclee.

GoLpBERG, Sanford C. 2010. Relying on Others. An Essay in Epistemology, Oxford:
Oxford University Press.

GorpmaN, Alvin. 1999. “Internalism Exposed” en The Journal of Philosophy, 96, pp.
271-293. Reimpreso en Ernest Sosa, Jaegwon Kim, Jeremy Fantl y Matthew
McGrath (eds.), Epistemology. An Anthology, Oxford., Blackwell, 2008, pp. 379-
393.

HOWARD-SNYDER, Daniel y Paul K. Moser (eds.) 2002. Divine Hiddenness. New Essays,
Cambridge: Cambridge University Press.

Juan DE LA Cruz, san. 1994. “Poesias” en Obras completas. Madrid: Biblioteca de Auto-
res Cristianos.

Moskr, Paul K. 2008. The Elusive God. Reorienting Religious Epistemology, Cambridge:
Cambridge University Press.

PLANTINGA, Alvin. 1983. “Reason and Belief in God” en Alvin Plantinga y Nicholas
Wolterstorft (eds.), Faith and Rationality. Reason and Belief in God. Notre Dame:
University of Notre Dame Press.

PLANTINGA, Alvin. 1993a. Warrant: The Current Debate. Oxford: Oxford University
Press.

PLANTINGA, Alvin. 1993b. Warrant and Proper Function. Oxford: Oxford University
Press.

PLANTINGA, Alvin. 2000. Warranted Christian Belief. Oxford: Oxford University Press.

Open Insight « Volumen VI « N° 9 (enero-junio 2015) « pp. 109-140

139



SWINBURNE, Richard. 2001. Epistemic Justification. Oxford: Clarendon Press.

SWINBURNE, Richard. 2004. The Existence of God. Oxford: Clarendon Press (2da. edi-
cion).

SWINBURNE, Richard. 2005. Faith and Reason. Oxford: Clarendon Press (2da. edicion).

TANQUEREY, Adolphe. 1930. Compendio de teologia ascética y mistica. Paris: Desclee.

TERESA DE AviLa, Santa. 1941. “;Cuan triste es, Dios mio!” en Obras de Santa Teresa de
Jestis, Buenos Aires., Editorial Poblet.

TeresA DE CALcuTA, Beata. 2008. Madre Teresa: ven, sé mi luz. Las cartas privadas de la
santa de Calcuta. Editadas por Brian Kolodiejchuk. Barcelona: Editorial Planeta.
Traduccién de Pablo Cervera.

TomAs bE AQuINO, Santo. 1952. Summa theologiae. Roma: Marietti.

WiLLIAMSON, Timothy. 2000. Knowledge and its Limits. Oxford: Oxford University
Press.

ZAGzesskl, LindaT. 2012. Epistemic Authority. A Theory of Trust, Authority, and Autonomy in
Belief. Oxford: Oxford University Press.

La “noche oscura del alma”y externalismo sobre la fe - Begoia Pessis Garcia
José Tomas Alvarado Marambio

140





