
Sobre la relación del cristiano con la belleza en el pensamiento 
de Dietrich von Hildebrand

Ramón Díaz Olguín
Centro de Investigación Social Avanzada

ramon.diaz@cisav.org

Ensayo

	❖ Antecedentes

El ensayo de Hildebrand que presentamos lleva por título «La belle-
za a la luz de la redención».1 Apareció en lengua alemana con el títu-
lo «Die Schönheit im Lichte der Erlösung», dentro de un libro que 
recoge buena parte de su producción académica desde el comienzo 
de su actividad magisterial en la Universidad de Múnich, Alemania: 
Die Menschheit am Scheideweg. Gesammelte Abhandlungen und Aufsätze 
(1955a).2 Antes, apareció en inglés con el título «Beauty in the Light 
of the Redemption», en otro libro que compendia los principales 
trabajos escritos durante los primeros doce años transcurridos como 
profesor en la Universidad de Fordham, Estados Unidos: The New 
Tower of Babel. Essays (1953b).3

Años más tarde, el ensayo volvió a publicarse en inglés en dos 
momentos distintos: primero, en Logos. A Journal of Catholic Thought 
and Culture (vol. 4, n. 2);4 después, en un librito que lleva el mismo 
título: Beauty in the Light of the Redemption (2019a),5 que ofrece una 
brevísima selección de sus ensayos de estética. Hasta el momento, el 
ensayo sólo se ha traducido a otro idioma, fuera de sus dos lenguas 

1   En adelante, citamos este ensayo con las siglas DS, de acuerdo con la versión alemana.

2   Hildebrand (1955c: 422-438).

3   Hildebrand (1953c: 181-202).

4   Hildebrand (2001: 78-92).

5   Hildebrand (2019b: 1-28).

151Open Insight • Volumen XIII • Nº 29 (septiembre-diciembre 2022) • pp. 151-183 



originales: La bellezza alla luce della redenzione,6 a cargo de Claudio 
Fontanari, secundado por un ensayo de Roberta de Monticelli.7 Esta 
es la primera vez que se traduce al español.

Según la nota editorial que se encuentra a pie de página de este 
ensayo en la más reciente versión inglesa,8 este trabajo fue publicado 
por primera vez en el Journal of Arts and Letters (vol. III, n. 2), de los 
Hermanos Lasallistas de Minnesota, con el título «Beauty and the 
Christian»,9 pero no ha sido posible verificar la exactitud de esta in-
formación, dada la dificultad para localizar esta revista. Sin embargo, 
debe ser verdadera, pues Hildebrand mismo cita este ensayo en una 
nota a pie de página de la versión inglesa de su Ética con este último 
título,10 mientras que en la versión alemana de la misma obra lo hace 
con el otro título,11 lo cual sugiere que se trata del mismo trabajo.

	❖ Argumento

El ensayo busca elucidar la importancia de la belleza en la vida del 
cristiano.12 Hildebrand se plantea ante todo dos cuestiones fundamen-
tales: la primera, si después de haber sido alcanzado por la gracia di-
vina y de emprender decididamente el camino de transformación en 
Cristo la belleza cumple un papel relevante en la vida de un cristiano 
o más bien ocupa en ella un lugar secundario tras ocurrir este hecho;13 
la segunda, si a partir del momento de haberse convertido a Cristo y 
dejarse transformar por la gracia divina el cristiano tiene una mirada 

6   Hildebrand (2021: 15-48).

7   “Il bello di von Hildebrand. Una lettura a partire dall’Estetica (1977-1985)”. En Hilde-
brand (2021: 49-101).

8   Hildebrand (2019b: 3).

9   Hildebrand (1951: 100-111).

10   Hildebrand (1953a; citamos por la última edición inglesa: 2020: 172).

11   Hildebrand (1959: 198, nota; segunda edición: 1973: 172, nota 17).

12   DS, 422. En este sentido, parece que el título más primitivo del ensayo expresa esta 
cuestión con mayor claridad.

13   DS, 422, 424, 425, 427.

152 Sobre la relación del cristiano con la belleza en el pensamiento de Dietrich von Hildebrand 
	 • Ramón Díaz Olguín



nueva y distinta para con la belleza o esta es esencialmente la misma a 
la de los no creyentes (por ejemplo, los estetas o los paganos).14

Ambas cuestiones serán respondidas en la parte final del ensayo, 
si bien con alguna brevedad.15

Respecto a la primera cuestión, la respuesta de Hildebrand va 
por dos caminos distintos:16 por un lado, la belleza muestra ser rele-
vante para el culto divino;17 por el otro, la belleza se destaca como 
alimento espiritual para el hombre.18 En efecto, la belleza es deter-
minante para la conformación del espacio sagrado (templos), para 
la selección de los objetos religiosos (vasijas y ornamentos), para 
la creación de los cánticos espirituales (himnos). En este punto, la 
belleza es un índice adecuado de excelencia, pues, de cara a Dios  
—para propiciar el encuentro y la intimidad con Él— nada puede 
ser trivial, común o mediocre y, desde otro punto de vista, senti-
mental o sensiblero; antes bien, todo debe ser a la par profundo y 
sublime.19 Asimismo, la belleza tiene la particular virtud de transfor-
mar al hombre —incluso desde un punto de vista moral— pues en 
lugar de conducirlo hacia las cosas del mundo, de atraparlo con sus 
encantos y seducirlo con sus deleites, continuamente lo impulsa a 
elevar el espíritu, abrirse hacia el infinito y aspirar a lo eterno, pues 
en ella resuena el acento de una realidad superior, ontológicamente 
distinta, misteriosa. Esto es así, porque es un «reflejo» objetivo de 
Dios y por eso de alguna manera lo «anuncia».20

Con relación a la segunda cuestión, la respuesta de Hildebrand 
también va por un doble camino: por un lado, sostiene que la re-
lación del hombre con la belleza no viene a menos cuando éste se 

14   DS, 422, 424, 425, 428.

15   DS, 434-437.

16   Hildebrand explora estos dos caminos en un ensayo posterior, que lleva por título 
«Religion und Schönheit» (1968b: 293-305). En adelante, citado con las siglas RS.

17   DS, 436, 437.

18   DS, 436-437.

19   DS, 436-437.

20   DS, 432, 433, 434.

153Open Insight • Volumen XIII • Nº 29 (septiembre-diciembre 2022) • pp. 151-183 



entrega a Cristo, sino que se transfigura a través de Él;21 por el otro, 
afirma que la relación con Cristo abre para el hombre que se entrega 
a Él dimensiones más profundas de la belleza.22 El amor a Cristo 
tiene un efecto muy hondo en la relación del hombre con los bienes 
naturales: todos aquellos que de alguna manera encienden su orgu-
llo o enardecen su concupiscencia pierden su atractivo y reducen su 
dominio, mientras que todos aquellos que poseen un valor genuino 
en el contexto del mundo realzan su importancia y resplandecen con 
otro brillo.23 Esto es particularmente claro con la belleza, como lo 
demuestra la actitud que algunos santos asumieron ante ella, como 
Francisco de Asís.24 Por lo demás, el hombre transformado por Cris-
to aprende a ver en la belleza un claro reflejo de la grandeza de Dios 
en el mundo, descubre con plena conciencia que toda belleza de 
alguna manera remite a Él como su fuente.25 En casos excepcionales, 
puede llegar a verla como un trasunto del Verbo encarnado, de su 
voz y su rostro.26 Ciertamente, esto no significa que la belleza sea 
indispensable para la salvación del hombre, pero éste se torna más 
consciente de que se trata de uno de los dones más grandes que Dios 
ha hecho al mundo.27 De todos modos, que algunos hombres sean 
incapaces de captar la belleza y apreciarla adecuadamente no merma 
en absoluto su condición de valor elevado y profundo.28

21   DS, 434-435.

22   DS, 436.

23   DS, 435. Dicho sea de paso, esto es lo que diferencia profundamente la relación que 
guarda el esteta con la belleza. Su amor por ella es, en última instancia, desordenado, 
porque la busca como un medio para su pura satisfacción subjetiva; pero, al proceder 
de esta manera, en modo alguno hace justicia a la naturaleza específica de la belleza. 
A este respecto: RS, 293-294.

24   DS, 436.

25   DS, 435.

26   DS, 435.

27   DS, 435-436. Según Hildebrand, así como hay hombres que pueden llegar a ser 
santos sin tener capacidad para comprender verdades filosóficas o descubrir errores 
filosóficos, hay otros hombres que también pueden ser santos sin tener un gusto esté-
tico refinado o carecer incluso de la aptitud para captarla.

28   DS, 436.

154 Sobre la relación del cristiano con la belleza en el pensamiento de Dietrich von Hildebrand 
	 • Ramón Díaz Olguín



	❖ Distinción

El primer paso que da Hildebrand para responder estas preguntas 
implica aclarar la clase de belleza que está de por medio en estas 
cuestiones. Según su concepción estética general, hay dos clases de 
belleza de las cuales el hombre tiene experiencia: a una la denomina 
«belleza ontológica»29 y a otra la llama «belleza de la forma».30 Si 
bien esta distinción es muy importante en el conjunto de su pensa-
miento, su exposición en el ensayo no es exhaustiva y dista mucho 
de ser sistemática, pero ofrece los elementos suficientes para dar 
cuenta de la totalidad del argumento.31

La belleza ontológica se hace presente en experiencias muy es-
pecíficas. Por ejemplo, en la exuberancia vital de ciertos individuos, 
históricos o literarios, como Aquiles o Alejandro Magno.32 Asimismo, 
en la profundidad intelectual de algunas mentes privilegiadas, como 
la de Platón o de Aristóteles.33 De manera particular, se muestra con 

29   «Ontologische Schönheit». Sobre esta primera clase de belleza: DS, 422-423, y tam-
bién 431, 433. Más tarde, en su obra mayor de Estética, Hildebrand cambiará el nombre 
a «belleza metafísica» [metaphysische Schönheit], pero sin dar mayores explicaciones 
por el cambio.

30   «Formenschönheit». Sobre esta segunda clase de belleza: DS, 424 y, en general, el 
resto del ensayo. Este término aparecerá poco en la obra mayor de Estética; será susti-
tuido algunas veces por «Belleza de los sentidos» [Sinnenschönheit] y, con mayor profu-
sión, por «belleza de lo visible y de lo audible» [Schönheit des Sichtbaren und Hörbaren].

31   En nuestra opinión, Hildebrand no llegó nunca a dar una formulación acabada a es-
tas dos clases de belleza. Una primera presentación hasta cierto punto coherente, pero 
todavía sumaria, se encuentra en un ensayo casi contemporáneo a este y que se titula 
«Zum Problem der Schönheit des Sichtbaren und Hörbaren» (1955b: 409-421; primera 
edición: 1950: 180-191; en adelante, citado con las siglas ZP). Años más tarde, volvió 
sobre el mismo tema en el primer volumen de su Ästhetik (1977; a continuación, citado 
con la sigla A), pero en muy distintos pasajes. Así, por ejemplo, sobre las dos clases de 
belleza en general hay que ver, por un lado, el capítulo 2 (A, 90, 92-94, 100-101, 105-106) 
y, por el otro, el capítulo 13 (A, 269-270); respecto a los opuestos cualitativos de estas 
dos clases de belleza, hay que dirigirse ante todo al capítulo 12 (A, 249-267); por otro 
lado, a la aprehensión de la belleza ontológica está dedicado el capítulo 3 (A, 107-112) y 
a la aprehensión de la belleza de la forma está dedicado el capítulo 4 (A, 113-134). Hemos 
abordado con más detenimiento ambas clases de belleza en otro trabajo dedicado al 
pensamiento estético de Hildebrand (Díaz Olguín, 2020; en particular: 176-190).

32   DS, 423.

33   DS, 423.

155Open Insight • Volumen XIII • Nº 29 (septiembre-diciembre 2022) • pp. 151-183 



claridad en las virtudes morales —como la bondad, la pureza o la 
humildad— que acompañan a determinadas personas.34

En términos amplios, esta belleza consiste en un «resplandor» 
que brota de ciertos valores, sobre todo de naturaleza cualitativa; 
por ejemplo, vitales, intelectuales, morales.35 En sentido estricto, 
es el «perfume» que exhalan estos valores debido a la riqueza de su 
contenido.36 Cuanto más altos son estos valores, tanto más sublime 
y profunda es la cualidad de esta belleza.37 Por esa razón, la que 
emana de los valores sobrenaturales está fuera de comparación de 
la que irradian los valores naturales.38 Puesto que los valores vitales, 
intelectuales y morales son cualidades de ciertos objetos del mun-
do —como los hombres o los animales— puede considerarse que 
esta belleza que emana de ellos es expresión de su naturaleza,39 es 
manifestación de su dignidad ontológica.40

Con todo, esta belleza no tiene por cometido «anunciarse a sí 
misma»; más bien, acompaña de forma discreta pero efectiva la pre-
sencia de los otros valores cualitativos.41 Y lo hace precisamente en 
la forma en que se ha indicado antes: como un «perfume» que se 
expande en el ambiente o como un «destello» que se difunde por 
el espacio. Esta belleza también puede verse como el «rostro» que 

34   DS, 422. Sobre esta cuestión, Hildebrand no da ningún ejemplo concreto en este 
ensayo; pero en los «prolegómenos» a la primera edición de su Ética menciona el caso 
de San Esteban, que perdonó a los hombres que lo apedreaban (inglés, 1953a: 1; ale-
mán, 1959: 11) y en los «prolegómenos» a la segunda edición de la misma obra alude a la 
figura de Sócrates, que prefirió beber la cicuta a huir de la prisión, faltando a la justicia 
(inglés, 1972: 1; alemán, 1973: 7). En adelante, citamos esta obra por la versión alemana, 
con la sigla E.

35   DS, 422, 423. Más adelante, dirá que también los valores ontológicos «irradian» una 
belleza ontológica, e incluso los objetos materiales como tales (DS, 431).

36   DS, 422, 423.

37   DS, 423.

38   DS, 423.

39   DS, 431.

40   DS, 432.

41   DS, 423.

156 Sobre la relación del cristiano con la belleza en el pensamiento de Dietrich von Hildebrand 
	 • Ramón Díaz Olguín



presentan todos estos valores ante los hombres.42 En todo caso, se 
trata de algo que «sobreabunda» en todos estos valores, que brota de 
ellos con «profusión».43

Lo anterior significa que esta belleza no tiene un carácter 
«temático»;44 cuando los hombres aprehenden ciertos objetos, los 
datos más inmediatos que advierten en ellos son los valores que los 
cualifican (vitales, intelectuales, morales), junto con su naturaleza y 
su rango ontológico.45 Si tienen intereses teóricos, son los objetos 
como tales y sus valores respectivos los que atraen sus mentes; pero 
en ellos, a través de ellos o con ellos, también advierten su belleza: 
la que emana de cada objeto, según su rango ontológico; la que des-
piden sus valores, de acuerdo a su índole.46

Con frecuencia, esta clase de belleza es la fuente o el origen de 
respuestas específicas de parte de los hombres; una de ellas es el 
amor, que está vinculado estrechamente a la belleza que emanan los 
valores morales de las personas virtuosas.47 De hecho, los hombres 
encuentran más inspiraciones para encaminarse a la adquisición de 
las virtudes cuando son tocados interiormente por la belleza que 
irradian los valores morales de otras personas; mucho más, al me-
nos, que por un mandato externo o una decisión propia.48 Así lo con-
firman algunos de los moralistas más importantes del pasado (como 
Agustín o Lacordaire).49

La belleza de la forma comparece, a su vez, en objetos muy con-
cretos. Por ejemplo, en buena cantidad de obras artísticas, creadas 
propiamente por el ingenio humano: algunas forman parte de la es-
fera de la pintura, como La creación de Adán, de Miguel Ángel, en la 

42   DS, 423.

43   DS, 423.

44   DS, 423.

45   DS, 423.

46   DS, 423.

47   DS, 423.

48   DS, 423.

49   DS, 423.

157Open Insight • Volumen XIII • Nº 29 (septiembre-diciembre 2022) • pp. 151-183 



Capilla Sixtina,50 La tempestad, de Giorgione51 o los frescos de Masac-
cio en la Capilla Brancacci;52 otras pertenecen a la esfera de la escul-
tura, como las tumbas de los Medici, esculpidas por Miguel Ángel53 o 
la esfera de la arquitectura, como las Catedrales de Florencia,54 de Ve-
necia55 o de Chartres,56 y, en Roma, La Basílica de San Pedro,57 con la 
Columnata diseñada en su frente por Lorenzo Bernini,58 el Foro Ro-
mano59 o el Palacio Farnese;60 otras más se encuentran en la esfera de 
la música y no pueden separarse de sus respectivos creadores, como 
la Pasión según San Mateo, de Bach,61 el Ave Verum, de Mozart,62 así como 
sus óperas Don Giovanni63 o Las bodas de Fígaro,64 la Novena Sinfonía, 
de Beethoven65 o también su Missa Solemnis,66 la Séptima Sinfonía, de 
Bruckner.67 A esta clase de belleza pertenecen también múltiples pai-
sajes, muchos de los cuales son formaciones enteramente naturales, 

50   DS, 430.

51   DS, 432.

52   DS, 432.

53   DS, 424.

54   DS, 432.

55   DS, 436.

56   DS, 436.

57   DS, 432.

58   DS, 428.

59   DS, 424.

60   DS, 429.

61   DS, 432.

62   DS, 437.

63   DS, 430.

64   DS, 425, 432.

65   DS, 424, 434.

66   DS, 428.

67   DS, 431.

158 Sobre la relación del cristiano con la belleza en el pensamiento de Dietrich von Hildebrand 
	 • Ramón Díaz Olguín



como los Montes Albanos, en Roma,68 el Golfo de Nápoles69 o el 
Monte Pellegrino, en Palermo,70 aunque otros son resultado de la 
admirable simbiosis de la actividad humana con la naturaleza, como 
los campos y las villas de la región toscana,71 la campiña a las afueras 
de Roma72 y las casas medievales de la región umbría.73

El primer rasgo significativo que salta a la vista de esta clase  
de belleza es que se hace presente en objetos del mundo. A diferencia de 
la belleza ontológica, que emerge de formaciones espirituales como la 
verdad74 o las virtudes morales,75 la belleza de la forma aparece en co-
sas materiales, como edificios o montañas, mares o campos, hombres o 
animales, o formaciones materiales construidas con sonidos, como las 
melodías y las armonías.76 Esto, a su vez, significa dos cosas simultáneas: 
por un lado, que su aparición en el mundo depende en buena medida 
de condiciones materiales, como la proporción y la simetría o la com-
posición y el ritmo;77 por el otro, que su captación por parte del hombre 
involucra la actividad de sus sentidos, como los ojos y los oídos.78 Lo 
primero tiene por consecuencia que el más mínimo cambio en estas 
condiciones materiales altere la aparición de esta clase de belleza;79 lo 
segundo pone de manifiesto que la ausencia o el fallo de alguno de los 
sentidos impide al hombre la captación de esta clase de belleza.80

68   DS, 424.

69   DS, 431.

70   DS, 432, 433.

71   DS, 432.

72   DS, 424.

73   DS, 432.

74   DS, 423, 427.

75   DS, 422, 427.

76   DS, 429, 433.

77   DS, 433.

78   DS, 428-429.

79   DS, 433.

80   DS, 428-429.

159Open Insight • Volumen XIII • Nº 29 (septiembre-diciembre 2022) • pp. 151-183 



Todas estas características de la belleza de la forma pueden llevar 
a concluir que se trata de una belleza «sensible»,81 que contrasta pro-
fundamente con la belleza ontológica, a la que puede denominársele 
como belleza «espiritual».82 Y como en la escala de los seres lo es-
piritual ocupa el nivel más alto que lo sensible, se concluye a su vez 
que se trata de una belleza «inferior», en contraposición a la otra be-
lleza, a la cual se considera «superior».83 Además, mientras la belleza 
ontológica abre al hombre al mundo de lo «celestial» y «eterno», la 
belleza de la forma más bien encierra al hombre en el mundo de lo 
«terrenal» y »temporal».84

	❖ Problema

No es difícil ver con claridad que la belleza ontológica juega un papel 
importante en la vida del cristiano. Los santos son, tal vez, el testi-
monio más acabado de la existencia de esta belleza. Sus virtudes, 
tanto las naturales como, sobre todo, las sobrenaturales, atraen los 
corazones de los demás creyentes: por un lado, suscitan su admi-
ración; por el otro, los invitan a la conversión.85 Estos efectos de 
la belleza ontológica alcanzan un grado más alto y tal vez único en 
la persona de Cristo —el Santo de los santos— como testimonian 
los Evangelios: en el monte Tabor, por ejemplo, los apóstoles vieron 
su inmensa majestad;86 los hombres pecadores, en cambio, fueron 
tocados por su infinita bondad.87 No es exagerado afirmar que esta 
belleza está vinculada estrechamente con el amor, pues el amor es 
quizá la única respuesta humana proporcional a su grandeza.88

81   DS, 427.

82   DS, 427.

83   DS, 427.

84   DS, 427.

85   DS, 423.

86   DS, 423.

87   DS, 423.

88   DS, 423.

160 Sobre la relación del cristiano con la belleza en el pensamiento de Dietrich von Hildebrand 
	 • Ramón Díaz Olguín



La belleza ontológica muestra su importancia en la vida del cris-
tiano desde otro punto de vista. Por ejemplo, le permite entender 
que la «redención» obrada por Cristo en la cruz no es sino la res-
tauración de la belleza original que la creación entera tenía antes 
de la caída del hombre (como dice en el ofertorio la liturgia de la 
Santa Misa).89 Asimismo, le permite saber que la belleza de un alma 
transformada por la gracia divina es de tal índole que no se la podría 
ver directamente sin desfallecer de amor (como sostienen algunos 
autores espirituales).90

Con relación a la belleza de la forma no puede decirse lo mismo; 
existen poderosas dudas de que ésta cumpla algún papel en la vida 
del cristiano.91 Estas dudas son tanto más relevantes cuanto que son 
cristianos quienes las sustentan.92 Hildebrand dedica la parte me-
dular de su ensayo para rebatir los principales argumentos, que las 
más de las veces están basados en francos prejuicios93 o al menos en 
falsos planteamientos.94 Su exposición es gradual, en forma de espi-
ral o de círculos concéntricos; va de los argumentos más endebles y 
superficiales hasta llegar a los más consistentes y profundos. En sus 
respuestas se pueden ya entrever algunas de las tesis medulares que 
desarrollará más tarde en su obra mayor de Estética.

Análisis

	❖ Primer argumento

Hay hombres que miran con recelo a la cosas bellas porque las con-
sideran desde una perspectiva inadecuada. Piensan que pertenecen a 
la esfera de las cosas lujosas, como las joyas y los accesorios o creen 

89   DS, 423.

90   DS, 423.

91   DS, 424.

92   DS, 424.

93   DS, 425.

94   DS, 428.

161Open Insight • Volumen XIII • Nº 29 (septiembre-diciembre 2022) • pp. 151-183 



que forman parte de la esfera del entretenimiento, al lado de los jue-
gos y las diversiones.95 Ambas esferas están conformadas por cosas 
que en cierto sentido son positivas o al menos inocentes en el com-
plejo de la vida.96 Puesto que no son malas, no hay que huir de ellas, 
pero tampoco es bueno buscarlas a toda costa.97 Unas y otras forman 
parte de las cosas llamadas «superfluas»; esto es, de las que en modo 
alguno son «indispensables».98

Por un lado, hay cosas que son indispensables porque en cier-
to sentido son «útiles»; son todas aquellas que prestan un servicio 
en el complejo de la vida, como las herramientas de trabajo o los 
utensilios de cocina.99 En comparación con ellas, las cosas bellas son 
superfluas porque en el fondo son «inútiles» (por ejemplo, no es 
indispensable que un cuchillo sea bonito o elegante; no así que corte 
bien y su acero esté templado).100 Por otro lado, hay cosas que son 
indispensables porque a su vez son «prácticas» en el complejo de 
la vida; así todas aquellas que de una u otra manera pertenecen a 
la esfera social o política, económica o ética y están encaminadas a 
propiciar una existencia digna.101 En comparación con ellas, las cosas 
bellas son superfluas porque en última instancia son «poco serias» 
(por ejemplo, no es indispensable que haya un recital poético o un 
concierto de música; no así que se ofrezca de comer a los hambrien-
tos o se cuide de los enfermos).102

Esta ponderación se agudiza desde un punto de vista cristiano. 
Quien ha cambiado todo cuanto tenía porque ha encontrado la perla 
única que lo vale todo (Mt 13, 45-46), sabe que no debe entregarse 
a las cosas bellas. Éstas son secundarias; no pertenecen a la esfera 

95   DS, 424.

96   DS, 424.

97   DS, 424.

98   DS, 425. Sobre esta cuestión en particular, ver: RS, 298-301; A, 19-23.

99   DS, 424.

100   DS, 424.

101   DS, 424, 425.

102   DS, 425.

162 Sobre la relación del cristiano con la belleza en el pensamiento de Dietrich von Hildebrand 
	 • Ramón Díaz Olguín



de lo único que vale la pena (Lc 10, 42), esto es, a la esfera de lo 
que es indispensable para la salvación.103 Los estetas buscan las cosas 
bellas porque están rendidos al agrado subjetivo; los paganos per-
siguen las cosas bellas porque las anteponen a las cosas del cielo.104 
En relación con el culto divino, sabe que lo esencial es, como tal, 
el templo mismo, el altar y el tabernáculo, los vasos y ornamentos, 
pero nada de esto implica que deban ser bellos.105 En estos casos, 
además de inesencial, la belleza confiere a todas estas cosas cierto 
aspecto «frívolo».106

Por supuesto, Hildebrand rechaza la inserción de las cosas bellas 
en la esfera de las cosas «superfluas». Esta inserción es consecuencia 
ya de una mentalidad utilitaria, ya de una mentalidad pragmática, 
que están en franca oposición al espíritu del Evangelio.107 Cierta-
mente, es correcto distinguir entre lo que es superfluo y lo que es 
indispensable; pero esta distinción pierde su valía cuando por indis-
pensable se piensa en cosas útiles (como las herramientas o los uten-
silios) o en acciones prácticas (como curar a los enfermos o dar de 
comer a los hambrientos).108 Semejante identificación dejaría fuera 
lo más significativo y trascendente que hay en la esfera de la cultura 
(como las cosas bellas).109

En el Evangelio hay pasajes que expresan con claridad estas dife-
rencias. Por ejemplo, el pan es indispensable para la subsistencia de 
la vida; pero Cristo advierte sin ambages que es mejor alimentarse 
de la palabra que proviene de Dios (Mt 4, 4).110 Igualmente, hay 
preocupaciones en la mente de los hombres centradas en cosas indis-
pensables, como la comida, la bebida o las vestimentas; pero Cristo 

103   DS, 425.

104   DS, 424.

105   DS, 425.

106   DS, 425, 424.

107   DS, 425.

108   DS, 425.

109   Sobre este punto, ver: RS, 295-296; A, 21.

110   DS, 426.

163Open Insight • Volumen XIII • Nº 29 (septiembre-diciembre 2022) • pp. 151-183 



afirma que es más grande preocuparse por entrar en el reino de los 
cielos (Mt 6, 31-33).111 Asimismo, a veces es indispensable despren-
derse de ciertas cosas para satisfacer las necesidades de los pobres 
(como un perfume costoso); pero Cristo sostiene sin componendas 
que es más meritorio invertir estas cosas sólo en Él (Mt 26, 7-11).112 
Todas estas cosas y acciones que normalmente se consideran «in-
dispensables» palidecen y retroceden de cara a lo que vale la pena 
para la vida espiritual del hombre, a lo que Cristo denomina «unum 
necessarium» (Lc 10, 42).

El rasgo más decisivo de las cosas que pertenecen a esta nueva 
esfera descubierta por Cristo es la «sobreabundancia».113 En ellas hay 
un «exceso», un «derroche», una «excedencia», que remite a la infi-
nita riqueza de Dios y a su ilimitada prodigalidad.114 Bajo esta óptica 
es posible mirar el misterio de la creación.115 En las cosas creadas no 
todo se reduce a una función utilitaria ni a una intención pragmática; 
en ellas se anuncia un sentido que rebasa estos estrechos límites, 
tanto en su variedad de formas como en su diversidad de cualidades 
(colores, sonidos, olores). Si estos datos ya se dejan entrever en los 
seres inertes, aparecen con mayor claridad en los seres vivientes. 
En estos últimos, además, la capacidad para reproducirse en otros 
individuos semejantes es ya algo digno de admiración. Todo esto es 
enmarcado de manera particular por la belleza misma; de cara a to-
dos los procesos que ocurren en el mundo para garantizar su sosteni-
miento, la belleza es algo que los supera a todos porque no se ajusta 
a esos cometidos y tal vez por ello permite entender que el motivo 
mismo de la creación es un amor infinito, que se da sin medida.

111   DS, 425.

112   DS, 426.

113   DS, 426. Hildebrand dice literalmente «Prinzip der Superabundanz». Ver también: RS, 
301, donde dice «Grundprinzip der Superabundanz».

114   DS, 423, 426. Con todas estas palabras se intenta traducir el término «Überfluß» que 
Hildebrand utiliza en el ensayo al desarrollar su argumento.

115   DS, 426.

164 Sobre la relación del cristiano con la belleza en el pensamiento de Dietrich von Hildebrand 
	 • Ramón Díaz Olguín



Este amor sin medida asoma con mayor claridad en el misterio 
de la redención.116 Las palabras de Cristo y sus acciones son un anun-
cio continuo de un amor por el hombre que no teme darse hasta la 
muerte. Según la tradición cristiana, las bodas de Caná (Jn 2, 1-11) 
constituyen el primer anuncio de la divinidad de Cristo (epifanía); 
pero el milagro que ocurre en ellas también puede verse como la 
primera acción de Cristo que no fue realizada por intenciones prag-
máticas ni sujeta a finalidades utilitarias, antes bien, es expresión del 
amor divino que se da con abundancia.

Ciertamente, todas estas cuestiones conciernen ante todo al 
asunto de la salvación del hombre. Pero en esta nueva esfera descu-
bierta por Cristo, caracterizada sobre todo por la «sobreabundan-
cia», se incluyen también todas aquellas cosas que, de una u otra 
manera son importantes y significativas, esto es, «valiosas».117 Entre 
ellas se encuentran las que se caracterizan por su belleza.118 Éstas 
propiamente no «salvan» al hombre, pero continuamente lo condu-
cen por su senda. Como pocas, las cosas bellas son serias, profundas 
y en modo alguno secundarias.

	❖ Segundo argumento

Hay hombres que ponen bajo sospecha a la belleza porque la entien-
den de manera reductiva. Por un lado, consideran que es algo «exte-
rior», tal vez porque no revela la consistencia de las cosas, sino sólo 
atañe a su apariencia.119 Por el otro, piensan que es algo «inferior», 
porque se asienta en cosas materiales, que son los seres de rango 
ontológico más bajo.120 Y como son además «sensibles», representan 

116   DS, 426.

117   DS, 426.

118   RS, 301.

119   DS, 427.

120   DS, 427.

165Open Insight • Volumen XIII • Nº 29 (septiembre-diciembre 2022) • pp. 151-183 



una seria amenaza para la integridad moral del hombre, ya que estas 
cualidades pueden agitar sus apetencias.121

Esta es la razón por la que, desde el punto de vista cristiano, se 
desaconseja el trato con las cosas bellas. Pueden impulsar al hombre 
a desentenderse de las cosas del cielo porque tienen cierto carácter 
«terrenal»; forman parte de las «pompas» de este mundo, de las 
«vanidades» de la vida.122 Por eso, para favorecer el surgimiento de 
la vida espiritual, los creyentes están llamados a desprenderse de 
todo lo que implique la participación de los sentidos, como exige el 
ascetismo.123 Deben estar dispuestos a morir a sí mismos, con tal de 
poder renacer en Cristo. En esa muerte están incluidas las percep-
ciones y los agrados sensoriales; aunque ambas cosas no son de suyo 
malas, tampoco favorecen la búsqueda de las cosas del cielo.124

Hildebrand rechaza con firmeza estos planteamientos. Ve en 
ellos no pocos malentendidos sobre la naturaleza de la belleza que 
distorsionan después la índole de las cosas bellas.125 Reconoce en 
ellos dos aciertos, pero sus meticulosos análisis le impiden llegar 
a las mismas conclusiones. Por un lado, reconoce que la belleza se 
asienta verdaderamente en las cosas materiales, razón por la cual se 
habla con propiedad de «cosas bellas»: un paisaje, una pintura, un 
edificio, una escultura, una composición musical.126 Por el otro, re-
conoce que la captación de la belleza exige del hombre la ineludible 
participación de sus sentidos:127 un hombre ciego, por ejemplo, no 
es capaz de dar cuenta de la belleza del Golfo de Nápoles (paisaje) ni 
de la Catedral de San Marcos, en Florencia (edificio), tampoco pue-
de admirarse de la belleza de La Piedad de Miguel Ángel (escultura) 

121   DS, 427.

122   DS, 427.

123   DS, 427.

124   DS, 428, 427.

125   DS, 428.

126   DS, 428.

127   DS, 428.

166 Sobre la relación del cristiano con la belleza en el pensamiento de Dietrich von Hildebrand 
	 • Ramón Díaz Olguín



o de La Tempestad de Giorgione (pintura);128 un hombre sordo, por su 
parte, no puede conmoverse ante la belleza del Réquiem, de Mozart, 
ni sentirse sacudido por la belleza de la Missa solemnis de Beethoven 
(composiciones musicales).129

Ahora bien, que la captación de la belleza exija la participación 
de los sentidos del hombre no la sitúa necesariamente en el mismo 
plano ontológico; dicho brevemente, no posee el sello de lo viviente-
corpóreo que caracteriza a los ojos y a los oídos.130 Un sencillo aná-
lisis muestra con claridad que las características que competen a los 
sentidos no son idénticas a las notas que competen a la belleza. Por 
ejemplo, una luz intensa puede cegar momentáneamente los ojos; 
cuando esto pasa, los ojos reaccionan con una vivencia de desagrado. 
Igualmente, un sonido muy agudo puede aturdir por breve tiempo 
los oídos; cuando esto sucede, también los oídos reaccionan con una 
vivencia de displacer.131 Ambas experiencias, sin embargo, no dan 
elementos para afirmar por eso que tanto la luz como el sonido sean 
«feos» (la cualidad opuesta a la belleza).132 Algo semejante puede 
afirmarse en el caso contrario, aunque con algunas diferencias. Si 
los ojos son tocados por una luz tenue, pero bella, el hombre da 
cuenta de esa belleza, al tiempo que sus ojos pasan por una vivencia 
placentera. Asimismo, si sus oídos son afectados por un sonido bello, 
aunque delicado, el hombre advierte la belleza, mientras sus oídos 
tienen una experiencia de agrado.133

En ambos casos se trata de dos hechos diferentes, pero simul-
táneos: uno, encaminado a la aprehensión de un objeto (la belleza); 
otro, circunscrito a la vivencia de un sujeto (el agrado, el desagra-
do). En modo alguno puede afirmarse que la belleza se identifica con 

128   DS, 428.

129   DS, 428.

130   DS, 428.

131   DS, 428-429. Hildebrand no desarrolla en su ensayo el caso del oído; aquí lo hemos 
hecho por nuestra cuenta siguiendo sus indicaciones.

132   DS, 428-429.

133   DS, 429. Ver lo dicho sobre el caso del oído en la nota más arriba.

167Open Insight • Volumen XIII • Nº 29 (septiembre-diciembre 2022) • pp. 151-183 



esta vivencia placentera (como tampoco la fealdad puede reducirse 
a una experiencia displacentera).134 En este último caso se trata de 
«sensaciones», estructuralmente ligadas a la constitución del cuerpo; 
aunque ocurren «en» el hombre, son hasta cierto punto «externas», 
pues no tocan el punto neurálgico de su humanidad; su índole es 
infra-espiritual.135 En el otro caso, en cambio, se trata de «valores», 
cuya consistencia nada tiene que ver con el cuerpo; puesto que su 
naturaleza es espiritual, son capaces de penetrar en distintos estratos 
del hombre, por eso son «interiores», si bien nunca dejan de estar 
«ante» él y «en frente» de él.136

Dicho sea de paso, estas diferencias entre los valores (o disva-
lores) de las cosas y las sensaciones de agrado (o desagrado) de los 
sentidos sólo se aprecian con claridad en las esferas de los ojos y de 
los oídos (o, con mayor precisión, en la esfera de lo visible y de lo 
audible); es más difícil de establecer con los otros sentidos, como el 
gusto, el olfato y el tacto (o mejor dicho, en las esferas de lo gus-
table, lo olible y lo palpable).137 En estos casos, las fronteras entre 
ambos datos son más lábiles.138 Por ejemplo, lo mullido de una tela 
está vinculado estrechamente con la sensación placentera que ex-
perimenta el tacto; por su parte, el sabor delicado de un platillo no 
puede separarse totalmente de la sensación agradable que vivencia 
el gusto; igualmente, el olor delicioso de algunas fragancias depende 
en buena medida de la manera en que reacciona ante ellas el olfato. 
Así pues, en estas tres esferas no es sencillo determinar en todos 
los casos si se habla de cualidades pertenecientes a las cosas o de las 
reacciones propias de los órganos sensoriales, ya que términos como 
delicioso, exquisito, blando, pulido, ameno, grato, sabroso —o sus 

134   DS, 428, 429. Sobre esto, ver también: A, 114, 115-116; 118, 356-357.

135   DS, 428, 429.

136   DS, 428, 429.

137   DS, 429.

138   Hildebrand desarrolla los casos del gusto, el olfato y el tacto con más detenimiento 
en: A, 121-133.

168 Sobre la relación del cristiano con la belleza en el pensamiento de Dietrich von Hildebrand 
	 • Ramón Díaz Olguín



contrarios— pueden tomarse o como cualidades objetivas o como 
sensaciones subjetivas.139

A veces pueden identificarse en estas esferas cualidades de sen-
tido muy definido, como noble, común, fino, sublime (en el sentido 
de excelente, no tanto en el sentido de una belleza superior e in-
comparable); por ejemplo, cuando se habla de algunos vinos, prove-
nientes de ciertas regiones del planeta.140 Aunque son descubiertos, 
notados y experimentados por los sentidos del hombre (en este caso 
concreto, por el sentido del gusto), son cualidades de rango inferior 
al de la belleza, en última instancia, se trata de valores de nivel más 
bajo.141 Estos valores se forman sobre la base de datos sensoriales que 
poseen las cosas, por eso son en sí mismos volubles y relativos a los 
sentidos del hombre. En cambio, valores como el de la belleza, se 
forman sobre la base de ciertas condiciones de las cosas materiales, 
pero no propiamente de sus datos sensoriales; por eso son más esta-
bles y menos dependientes de los sentidos del hombre.142

De estas observaciones Hildebrand obtendrá dos conclusiones 
muy importantes, que aquí apenas están levemente esbozadas. En 
primer lugar, concluye que en la esfera estética hay valores de distin-
ta clase, que se distinguen entre sí por cierto orden jerárquico: en el 
nivel más alto se encuentra la belleza y en un nivel más bajo se hallan 
valores como lo noble, lo fino y lo sublime (en el sentido indicado 
más arriba).143 En segundo lugar, valores superiores como la belleza 
sólo aparecen en la esfera de lo visible y de lo audible, pero no en 
la esfera de lo gustable, lo olible y lo palpable; en estas tres últimas 
esferas más bien se captan valores inferiores como lo noble, lo fino y 
lo sublime (en el sentido señalado más arriba).144

139   A, 122, 127-128, 130.

140   DS, 429.

141   A, 133.

142   A, 133-134.

143   DS, 429, A, 127, 129, 133-134.

144   DS, 429.

169Open Insight • Volumen XIII • Nº 29 (septiembre-diciembre 2022) • pp. 151-183 



Sin embargo, tras estas conclusiones asoma la pregunta más impor-
tante de esta parte del ensayo; a saber, por qué la belleza comparece 
en las esferas que rigen los ojos y los oídos (la de lo visible y de 
lo audible) pero está ausente de las esferas que dominan el olfato, 
el gusto y el tacto (la de lo olible, lo gustable y lo palpable). La 
respuesta apuntada por Hildebrand no va por el camino subjetivo, 
el de los sentidos y las cualidades sensoriales; antes bien, se esta-
blece sobre bases objetivas, esto es, sobre ciertas características de 
las cosas. Según sus planteamientos, la belleza no es un dato sen-
sible que hace reaccionar a los órganos sensoriales, como las otras 
cualidades mencionadas; se trata de un valor —esto es, de un dato 
espiritual— que, para hacerse presente ante el hombre a través de 
los sentidos, requiere de ciertos «soportes»145 que estén de alguna 
manera plenamente estructurados, nítidamente diferenciados y rica-
mente formados para poder recibirla.146 En una palabra, hacen falta 
«formaciones»147 muy precisas —como las que hacen su aparición 
en las esferas de lo visible y de lo audible— para que la belleza pueda 
manifestarse. La conformación de los paisajes es un ejemplo típico 
en la primera esfera; la composición de las melodías es un caso re-
presentativo en la segunda esfera. Estas formaciones son materiales; 
por eso, un mínimo cambio en sus condiciones puede frustrar la 
aparición de la belleza.148 Pero no son sólo materiales, pues muchas 
de ellas son resultados de la actividad espiritual del hombre (como 
las obras artísticas); por eso pueden ser receptáculos de una belleza 
muy alta.149

145   Con esta palabra se traduce el término «Träger» empleado por Hildebrand en el 
ensayo (DS, 430, 431).

146   DS, 429.

147   Con esta palabra se traduce el término «Gebilden» que emplea Hildebrand en el 
ensayo (DS, 429, 432).

148   DS, 433.

149   DS, 433.

170 Sobre la relación del cristiano con la belleza en el pensamiento de Dietrich von Hildebrand 
	 • Ramón Díaz Olguín



	❖ Tercer argumento

Hay hombres que admiten la existencia de una belleza «espiritual» 
en las cosas tanto visibles como audibles; sin embargo, rechazan de 
forma decidida que ésta se encuentre vinculada a las cosas visibles y 
audibles como tales.150 Sostienen, más bien, que esta belleza se iden-
tifica con ciertas entidades puramente espirituales —como «ideas 
nobles» o «nociones elevadas»— a las cuales se accede por medio 
de los estímulos o incitaciones que provocan en el hombre las cosas 
visibles o audibles cuando son captadas (algo semejante a lo que ocu-
rre con un símbolo o un signo).151 En otras palabras, el hombre se 
remonta a estas ideas nobles o estas nociones elevadas a partir de la 
captación de las cosas visibles o audibles con ayuda de comparacio-
nes analógicas o de asociaciones espontáneas.152

Una de estas ideas elevadas es, por ejemplo, el «poder creador 
de Dios»,153 que ha dado existencia a lo que antes no tenía ser. Se tra-
ta de una idea admirable y sobrecogedora por varias razones: por un 
lado, porque existen cosas que en cierto sentido no debieran existir; 
por el otro, porque son creadas por Alguien que en absoluto necesi-
taba hacerlo. Por si fuera poco, ha hecho las cosas sin tener necesidad 
de ninguna materia pre-existente, apoyándose únicamente en la po-
tencia de su propio ser.

Esta noble idea no puede corroborarse en ninguna experiencia, 
pues su naturaleza es puramente metafísica. Se accede a ella a través 
del pensamiento; es fruto exclusivo de la reflexión. Pero es posible 
dar cuenta de ella por otro camino; uno que implica la colabora-
ción de las cosas del mundo material. Aquí, más que de la reflexión 
con el pensamiento se echa mano de analogías o de asociaciones, no 
fundadas sobre premisas lógicas, sino sobre percepciones sensibles. 

150   DS, 430. Hildebrand desarrollará este argumento con más detenimiento en varios 
pasajes de su obra mayor de Estética. Por ejemplo, el capítulo 6 (A, 151-152); el capítulo 
7 (A, 153-178); el capítulo 9 (A, 193-197). 

151   DS, 430.

152   DS, 431.

153   DS, 431. Este ejemplo está desarrollado aquí sobre la base de la obra mayor de 
Estética (A, 151-152).

171Open Insight • Volumen XIII • Nº 29 (septiembre-diciembre 2022) • pp. 151-183 



Por tanto, más que de una conclusión se trata de una comparación. 
Por ejemplo, a la vista de una imponente cadena montañosa, bañada 
de una manera particular por la luz del sol, algunos hombres son 
llevados a «pensar» en la grandeza de Dios, en su poder inmenso. Es 
entonces cuando se habla de la «belleza» de las montañas y se reco-
noce su carácter «espiritual» porque se ha llegado a concebir en el 
pensamiento la idea sublime de su omnipotencia.

En este caso, lo auténticamente bello no son las montañas, sino 
la «idea» de un Dios omnipotente. Y el goce inmenso que experi-
mentan los hombres frente a las montañas no se debe propiamente 
a las montañas, sino al carácter «noble» y «elevado» de esta idea. En 
este sentido, las montañas únicamente son la «ocasión» para que los 
hombres reparen en esta idea y se dejen tocar y transformar por su 
altura espiritual. En sentido estricto, pues, no hay tal «belleza» en 
las montañas, ya que ésta pertenece más bien a la «idea» a la que 
remiten.

Hildebrand considera que estos planteamientos son bien inten-
cionados, porque buscan demostrar aquello a lo que apunta su pro-
pio ensayo: que en el mundo de las cosas materiales es posible cons-
tatar una clase de belleza que se caracteriza sobre todo por su altura 
espiritual, pero que se distingue claramente de la belleza ontológica 
(con la que, sin embargo, guarda cierta semejanza).154 Sin embargo, 
sostiene que estos planteamientos fallan en su intento porque en el 
fondo son falsos:155 desde el punto de vista metafísico, porque pasan 
por alto que la belleza está adherida a las cosas visibles y audibles, 
que entre estas cosas materiales y la belleza hay una relación directa, 
de inherencia;156 desde el punto de vista epistemológico, porque no 
toman en cuenta que la belleza está dada intuitivamente a los sen-
tidos del hombre, esto es, sin mediaciones, por eso no se requiere 
de analogías o de asociaciones para captarla.157 Al querer mantener a 

154   DS, 431.

155   DS, 431.

156   DS, 431.

157   DS, 431.

172 Sobre la relación del cristiano con la belleza en el pensamiento de Dietrich von Hildebrand 
	 • Ramón Díaz Olguín



resguardo la belleza respecto de la materialidad del mundo de las co-
sas visibles y audibles terminan por comprometer tanto su existencia 
como su naturaleza.158

La respuesta de Hildebrand a estos planteamientos comienza con 
una distinción de extremada importancia en el complejo de su Es-
tética. Además de establecer la diferencia entre belleza ontológica y 
belleza de la forma, hace una distinción fundamental al interior de esta 
última belleza. Desde su punto de vista, existen dos clases de belleza 
de la forma en la esfera de las cosas tanto visibles como audibles, clara-
mente discernibles con ayuda de los datos de la experiencia.159

La primera tiene un carácter más bien «primitivo»;160 si bien no 
se identifica con el agrado experimentado por los ojos y los oídos, 
se encuentra de todos modos muy próxima al mundo de los datos 
sensoriales.161 En la esfera de las cosas visibles, es la belleza que se 
aprecia en un círculo, en contraposición a una figura irregular o en 
las proporciones de un rostro humano bien formado, a diferencia de 
otro más bien ordinario.162 En la esfera de las cosas audibles, es la 
belleza que se encuentra en un tono musical claro, en contraste con 
un simple ruido del ambiente o en un acorde perfecto que está a la 
base de la armonía, en oposición a una disonancia.163

La segunda tiene un carácter propiamente «elevado»;164 su apa-
rición exige la colaboración de una multiplicidad de factores que no 

158   DS, 430.

159   DS, 429-430. Esta distinción también está hecha en ZP, 410; está presente 
igualmente en A, 105, 150.

160   DS, 429; ZP, 410. Más adelante, en su obra mayor de Estética, Hildebrand denomi-
nará a esta primera clase de belleza como «belleza de los sentidos» [Sinnenschönheit] y, 
con más precisión, «belleza de segunda potencia» [Schönheit erster Potenz]. Por ejem-
plo, A, 105, 150.

161   DS, 430.

162   DS, 429-430.

163   DS, 430.

164   DS, 430; ZP, 410. Más adelante, en su obra mayor de Estética, Hildebrand llamará a 
esta segunda clase de belleza como «belleza espiritual» [geistige Schönheit], pero, sobre 
todo, con más precisión, «belleza de segunda potencia» [Schönheit zweiter Potenz]. Por 
ejemplo, A, 105, 150.

173Open Insight • Volumen XIII • Nº 29 (septiembre-diciembre 2022) • pp. 151-183 



pueden determinarse a priori, ni tampoco sujetarse a determinadas 
reglas,165 pues no sólo representa algo por completo nuevo desde el 
punto de vista cualitativo, sino también algo totalmente original des-
de el punto de vista ontológico.166 En la esfera de las cosas visibles, 
es la belleza que se capta cuando se mira la ciudad de Roma —con 
los montes Albanos en el fondo— desde el Janículo o cuando se con-
templa La creación de Adán, de Miguel Ángel, en la Capilla Sixtina.167 
En la esfera de las cosas audibles, es la belleza que se aprecia en la 
ópera Don Giovanni, de Mozart, o en la Novena Sinfonía, de Beetho-
ven.168 Esta clase de belleza está muy por encima del mundo de los 
datos sensoriales, por su eminente cualidad espiritual; por eso, más 
que apelar a los sentidos del hombre y excitar su sensualidad, pone 
en tensión su espíritu y, con él, lo más propio de su humanidad.169

Esta belleza muchas veces es acompañada por un séquito de cua-
lidades que permiten establecer distinciones esenciales allí donde 
aparece:170 por ejemplo, la diferencia entre lo poético y lo prosaico, 
determinante cuando se habla de paisajes naturales y culturales; o la 
diferencia entre lo que es auténtico de lo que es falso —junto con la 
diferencia entre lo que es original y lo que es común— relevante en 
el mundo del arte; se habla también de lo que es amplio y profundo, 
a diferencia de lo que es plano y estrecho, o de lo que es pleno y 
rico, en contraste de lo que es vacío y aburrido, que discrimina las 
obras de arte en lo tocante a su contenido.171 El conjunto de estas 
cualidades hace que la belleza de las cosas visibles y audibles sea, en 
cada caso, única.172

165   DS, 432-433.

166   DS, 430.

167   DS, 430.

168   DS, 430.

169   DS, 430.

170   DS, 430. Estas cualidades son mencionadas también en ZP, 410-411.

171   Hildebrand dedica el capítulo 10 de su obra mayor de Estética a estas cualidades 
(A, 205-239).

172   DS, 430.

174 Sobre la relación del cristiano con la belleza en el pensamiento de Dietrich von Hildebrand 
	 • Ramón Díaz Olguín



Las objeciones que comúnmente se hacen a la belleza —que es 
«sensible» y «exterior», por ejemplo— están centradas las más de 
las veces en la primera clase; en modo alguno se aplican a la segunda 
clase. Al contrario, los ejemplos aducidos por Hildebrand en su en-
sayo permiten comprender con suficiente claridad que esta otra cla-
se de belleza no puede catalogarse como «inferior» o «secundaria». 
Cuando habla de la importancia de la belleza en la vida del cristiano 
tiene en mente esta otra clase de belleza, pues sólo esta tiene un 
carácter propiamente espiritual.

Así las cosas, no es necesario salvaguardar la espiritualidad de 
la belleza trasladándola a otra instancia fuera de las cosas visibles 
y audibles, relacionándola, por ejemplo, con ideas o pensamientos 
inmateriales. Sin embargo, esto no aclara todavía por qué es posible 
constatar sin mayores dudas la presencia de una belleza espiritual en 
cosas materiales pertenecientes a ambas esferas. Al respecto, Hilde-
brand hace tres precisiones de gran relevancia.

En primer lugar, sostiene que esta belleza se adhiere directamen-
te a las cosas visibles y audibles; sin embargo, no puede considerarse 
como «expresión» de la naturaleza de estas cosas.173 Esto es una gran 
diferencia con relación a la belleza ontológica que, como se ha visto 
más arriba, es «emanación» o un «destello» tanto de la dignidad on-
tológica como de los valores cualitativos que son propios de un ser 
y, en ese sentido, lo enmarcan, al mismo tiempo que lo expresan.174 
En cambio, esta belleza de la forma de nivel superior, no «habla» 
propiamente de lo que son las cosas visibles y audibles, no pone al 
descubierto la índole específica de las cosas de estas dos esferas; an-
tes bien, abre la mirada del hombre a un mundo infinitamente más 
alto, misteriosamente más elevado: nuevo desde un cierto punto de 
vista; transfigurado desde otro punto de vista.175

En segundo lugar, afirma que esta belleza no está supeditada al 
rango ontológico de las cosas donde aparece; de hecho, su elevada 

173   DS, 431.

174   DS, 431.

175   DS, 431.

175Open Insight • Volumen XIII • Nº 29 (septiembre-diciembre 2022) • pp. 151-183 



cualidad contrasta las más de las veces con el rango ontológico de las 
cosas donde se muestra.176 Una montaña, por ejemplo, bañada por 
la luz del sol a cierta hora del día, muestra muchas veces una belle-
za sublime que trasciende la misma montaña considerada como puro 
cuerpo material (el Monte Pellegrino, de Palermo).177 Asimismo, un 
bloque de piedra, cortado, tallado y pulido de cierta manera, acomo-
dado en un orden preciso con otros bloques de piedra para formar un 
edificio, hace aparecer una excelsa belleza que contrasta con su condi-
ción material de meras piedras (el Palacio Farnese, de Roma).178 Por 
su parte, un conjunto de sonidos, combinados y armonizados de una 
forma particular, producidos con un instrumento adecuado de fric-
ción, de percusión o de aliento, es capaz de hacer presente una belleza 
profunda que supera con mucho su casi insignificante materia, que 
además se consume al instante (la Novena Sinfonía, de Beethoven).179

En tercer lugar, menciona que las cosas visibles y audibles cum-
plen una función específica en relación con esta belleza: se compor-
tan como un «pedestal», donde puede apoyarse esta belleza junto 
con el mundo espiritual del cual ella es mensajera; o, con otra ima-
gen muy semejante, actúan como un «espejo», en el cual se refleja 
el mundo espiritual del cual habla esta belleza.180 Se trata de una 

176   DS, 432, 433.

177   DS, 432, 433.

178   DS, 429.

179   DS, 434. Con relación a esto, Hildebrand gusta citar un fragmento de uno de los 
Sermones universitarios del Cardenal Newman que es muy ilustrativo: “Hay siete notas 
en la escala [musical]; pongamos catorce. ¡Qué pertrechos tan escasos para una obra 
tan inmensa! ¿Cuál de las ciencias saca tanto provecho de tan pocos elementos? […] 
¿Es posible que aquella cadencia de notas, con sus arreglos inagotables, tan rica y tan 
simple, tan revuelta y regulada, tan variada y majestuosa, no sea más que un sonido 
que se va y perece? […] No es así; no puede ser así. Deben de haberse desprendido 
de alguna esfera superior; son las emanaciones de la armonía eterna en el ámbito del 
sonido creado; son los ecos de nuestro hogar, la voz de los ángeles, el Magníficat de los 
santos, leyes vivas del gobierno divino o sus divinos atributos. Son algo más allá de sí 
mismas, algo que no podemos abarcar con el entendimiento, algo que no podemos 
articular […]” (2017: 277). Además de este ensayo (DS, 437-438), este pasaje es citado por 
Hildebrand en otras obras (E, 172-173; A, 199-200).

180   DS, 432.

176 Sobre la relación del cristiano con la belleza en el pensamiento de Dietrich von Hildebrand 
	 • Ramón Díaz Olguín



función humilde, más bien servil, pero de gran importancia, pues 
gracias a ella los hombres vislumbran algunos «destellos» de una 
realidad nueva y misteriosa, los «ecos» de una realidad profunda y 
transfigurada, que está por encima del mundo meramente huma-
no.181 Se trata del mundo de Dios y de los valores supremos, que se 
proyecta en las cosas materiales.182

A la función que desempeñan las cosas visibles y audibles en rela-
ción con la belleza Hildebrand la denomina «casi-sacramental»,183 si 
bien no da mayores razones para esta designación un tanto extraña. 
Es necesario acudir en este caso al primer volumen de su obra mayor 
de Estética para aclarar el término.184 Lo que sigue a continuación es 
una exposición un tanto libre de la cuestión, ya que la exposición de 
Hildebrand en esta otra obra no es del todo exhaustiva.

En el mundo cristiano, los sacramentos son cosas del mundo na-
tural —agua, pan, vino, aceite— a las que Dios ha confiado la tarea 
de comunicar a los hombres un don sobrenatural: la vida de la gra-
cia.185 Se denominan de esta manera precisamente porque, a través 
de ellas, los hombres son incorporados a la misma vida divina; por su 
medio, se les permite participar de ella.186  También se les denomina 
de esta forma porque los hombres no pueden comprender más que 

181   DS, 431, 432.

182   Todos los seres, por el hecho de haber sido creados por Dios, son una imagen (fi-
nita) de su ser (infinito). Esta imagen depende en buena medida del rango ontológico 
de cada uno de ellos. Esta es la razón por la cual el hombre, entre todas las creaturas, 
es la «imagen de Dios» por excelencia. Pero Hildebrand habla en su ensayo de otra 
cosa distinta; a saber, que algunas cosas de la esfera visible y audible se presentan ob-
jetivamente como un reflejo de Dios en el mundo; se vuelven como «portavoces» de 
su santidad y grandeza. El mensaje que comunican resalta de manera particular en el 
contraste con su rango ontológico, relativamente bajo (DS, 433).

183   DS, 433. Hildebrand dice explícitamente «quasi-sakramentale Funktion des Sicht-
baren und Hörbaren».

184   A, 200-201.

185   A, 200.

186   En latín, la palabra «sacramentum» está compuesta de dos vocablos: por un lado, 
el verbo «sacrare», que indica la acción de «hacer santo» o «volver sagrado» algo; por el 
otro, el sufijo «mentum», que alude al «modo» con el que se consigue este efecto o al 
«instrumento» que se requiere para lograrlo.

177Open Insight • Volumen XIII • Nº 29 (septiembre-diciembre 2022) • pp. 151-183 



a la luz de la fe tanto su operación como su eficacia; son misterios.187 
Fuera de la fe, en efecto, es imposible admitir que cosas del mundo 
natural puedan granjear a los hombres dones sobrenaturales; existe 
un abismo infinito entre ambos mundos.188

Así como el agua y el aceite, el pan y el vino, entre otras cosas 
del mundo natural, son capaces de comunicar la vida divina a los cre-
yentes, las cosas visibles y audibles son capaces a su manera de poner 
delante de los hombres una belleza sublime, profunda, que está muy 
por encima de las cosas del mundo en torno; por eso se les compara 
con los sacramentos.189 Y así como puede afirmarse con alguna razón 
que Dios ha encomendado al agua y al aceite, al pan y al vino cum-
plir esta importante misión en la esfera sobrenatural, también puede 
afirmarse con cierto sentido que Dios ha confiado a las cosas visibles 
y audibles esta tarea admirable en la esfera natural.190

Con todo, no puede pasarse por alto que se trata sólo de una 
analogía,191 porque entre ambos «misterios» hay un abismo incon-
mensurable: en uno se aborda la inefable relación entre el orden 
natural y el orden sobrenatural; en otro se trata de la enigmática 
relación entre lo material  y lo espiritual en el orden natural.192 Por 
eso, Hildebrand enfatiza la desemejanza que hay del segundo miste-
rio respecto del primero con el adverbio «casi».193 Sin embargo, en 
ambos se aprecia el mismo fenómeno; a saber, la «discrpancia» que 
existe entre las cosas de las que se echa mano (el agua y el aceite, el 
pan y el vino, en un caso; las cosas visibles y audibles, en el otro) y lo 

187   La palabra «sacramentum» busca traducir al latín el término griego “mysterion”, que 
significa «misterio» o «secreto», tal vez «oculto».

188   A, 200.

189   A, 200.

190   A, 200; DS, 432.

191   Esta palabra alude a la semejanza que hay entre dos realidades, mediada, a su vez, 
por una enorme desemejanza entre ellas mismas. Esta es la razón por la que no pueden 
equipararse sin más, porque, en última instancia, no son idénticas.

192   A, 200.

193   DS, 432; A, 200; ZP, 420.

178 Sobre la relación del cristiano con la belleza en el pensamiento de Dietrich von Hildebrand 
	 • Ramón Díaz Olguín



que a través de estas cosas se comunica a los hombres (la vida divina, 
por un lado; un mundo sublime, por el otro).194

Conclusión

El conjunto de consideraciones hechas por Hildebrand en la parte 
central de su ensayo permiten entender con claridad que la belleza 
de la forma no es algo exterior, meramente sensible. Han mostrado 
con gran precisión que la belleza de la forma no es en modo alguno 
inferior en comparación con el rango ontológico la belleza onto-
lógica. Sobre todo, han evidenciado plenamente el relevante lugar  
—para nada secundario— que ocupa la belleza de la forma en la vida 
humana, especialmente en la vida del cristiano. Para este último, la 
belleza de la forma dista muchos de ser algo puramente terrenal. 
Esto es así, porque la belleza de la forma es una realidad espiritual, 
elevada y profunda: porta consigo un mensaje divino, pero no sobre-
natural; habla de Dios, aunque no lo revela. Para ello, ciertamente, 
es indispensable no perder de vista que se trata de una belleza de 
la forma de segunda clase, pues ninguna de estas características se 
aplica a la belleza de la forma de primera clase.

Así las cosas, no hay razones para afirmar que la belleza de la 
forma torne a los hombres «sensuales» y «triviales». Tampoco hay 
motivos para sostener que la belleza de la forma «encierre» a los 
hombres en los confines del mundo, ni que con el trato continuo con 
la belleza de la forma los hombres se vuelvan «mundanos». Además 
de tocar a los hombres en los estratos más profundos de su ser, la be-
lleza de la forma suscita en los hombres una ardiente nostalgia: ésta 
los invita a elevar el espíritu y mirar hacia arriba, al mismo tiempo 
que los exhorta a no conformarse con las cosas del mundo.

Nada de esto sería posible sin las cosas visibles y audibles donde 
se asienta y aparece la belleza de la forma. Éstas ofrecen precisas con-
diciones estructurales para que la belleza de la forma surja y se ma-
nifieste en el mundo. No obstante su modesta condición ontológica, 

194   A, 200.

179Open Insight • Volumen XIII • Nº 29 (septiembre-diciembre 2022) • pp. 151-183 



dan a la belleza de la forma realidad efectiva, consistencia plena. En 
esto consiste su importante tarea que, a su vez, es un misterioso en-
cargo. A cambio, la belleza de la forma las muda en realidades subli-
mes, en materia transfigurada. Simbiosis única que apenas sí puede 
ser expresada con las palabras.

De forma magistral, Hildebrand sintetiza su pensamiento en el 
siguiente párrafo:

Es un gran misterio que Dios ha confiado a las formaciones visi-
bles y audibles: poder poner ante nosotros cualidades sublimes, 
espirituales; una belleza que, en su cualidad, refleja el mundo de 
Dios y habla de este mundo elevado y transfigurado. […] Sólo 
cuando hayamos comprendido esta función casi sacramental de 
lo visible y de lo audible —este misterio que Dios les ha con-
fiado— estaremos en condición de hacer justicia a la función de 
esta belleza en la vida de los redimidos. No es verdad que esta 
belleza nos aparte de Dios y que sea algo específicamente terre-
nal. Al contrario, contiene una llamada, en ella vive un sursum 
corda, despierta reverencia en nosotros, nos eleva por encima de 
lo que es vulgar, llena nuestro corazón de anhelo de la belleza 
eterna de Dios.195

Traducción

Esta traducción ha sido hecha de la versión alemana de 1955. Esta 
elección fue motivada sobre todo por tres razones. En primer lu-
gar, porque la versión alemana es más próxima al lenguaje técnico 
que Hildebrand empleó veinte años más tarde en la elaboración de 
su Estética, escrita en la misma lengua. En segundo lugar, porque 
entre las versiones inglesas hay diferencias de no poca importan-
cia: las dos últimas son idénticas, pero difieren de la primera en no 
pocos pasajes, tanto en lo tocante al estilo como en algunas opcio-
nes terminológicas. Y puesto que las dos últimas versiones fueron 

195   DS, 432, 433-434.

180 Sobre la relación del cristiano con la belleza en el pensamiento de Dietrich von Hildebrand 
	 • Ramón Díaz Olguín



publicadas muchos años después de la muerte del filósofo —ocurri-
da en 1977— es discutible que estos cambios de estilo y de términos 
puedan adjudicarse a su autoría (o, al menos, que las hubiese auto-
rizado para futuras ediciones). En tercer lugar, porque es probable 
que la versión primitiva del ensayo sea la alemana, pues de los tres 
trabajos tomados del libro The New Tower of Babel (1953b) que fueron 
reproducidos después en Die Menschheit am Scheideweg (1955a) este 
es el único del que no se afirma haber sido traducido del inglés por 
la editora Karla Mertens para esta otra colección,196 y esto quizá 
sólo pudo deberse al hecho de que ya existía en alemán antes de la 
publicación del libro.197

Las notas a pie de página en la traducción son todas de nuestra 
entera responsabilidad; buscan cumplir tres objetivos diferentes: el 
primero, recoger los pasajes bíblicos, litúrgicos y patrísticos citados 
por Hildebrand en latín en el cuerpo del ensayo, que fueron sus-
tituidos por sus correspondientes traducciones con miras a hacer 
más ágil la lectura; el segundo, documentar algunas anécdotas de la 
historia de la espiritualidad cristiana que Hildebrand menciona en el 
ensayo como de pasada a la hora de exponer sus argumentos filosó-
ficos; el tercero, registrar algunas de las variantes más significativas 
que hay entre la versión inglesa y la versión alemana del ensayo de 
Hildebrand.

Finalmente, tomando en cuenta que el ensayo de Hildebrand 
está escrito todo de corrido, sin división alguna,198 hemos añadido en 
la traducción algunos títulos y subtítulos que no tienen otro come-
tido que permitir entender de manera más clara tanto la estructura 

196   A diferencia, por ejemplo, de «Catholicism and Unprejudiced Knowledge» (1953b: 
129-163), traducido al alemán como «Die Idee einer katholischen Universität» (1955a: 
556-586) y de «The Role of Reverence in Education» (1953b: 167-179), vertido al alemán 
como «Die Bedeutung der Ehrfurcht in der Erziehung» (1955a: 188-199).

197   De la misma opinión es la filósofa italiana Roberta de Monticelli: “Die Schönheit im 
Lichte der Erlösung: es probable que esta sea la versión original, no obstante ver la luz 
más tarde” (2021: 55, nota 5).

198   En la versión alemana, pues la primera versión inglesa sí secciona el ensayo con 
ayuda de algunas viñetas (operación que fue suprimida en las ulteriores versiones in-
glesas).

181Open Insight • Volumen XIII • Nº 29 (septiembre-diciembre 2022) • pp. 151-183 



del texto como el hilo de la argumentación, sobre todo para aquellos 
que no están familiarizados con los términos y los planteamientos de 
este pensador.

Agradecemos al Dr. Mariano Crespo, del Departamento de Fi-
losofía de la Universidad de Navarra, su valiosa ayuda en la revisión 
de esta traducción, así como algunas oportunas sugerencias para el 
mejoramiento de algunos pasajes. De todos modos, la responsabili-
dad por el resultado final de este trabajo es por completo nuestra, 
por lo que habrá que exculparlo de antemano de las deficiencias que 
aun puedan aparecer en el texto.

Referencias

Díaz Olguín, R. (2020). “El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Die-
trich von Hildebrand”. En Open Insight, vol. 11, n. 21, pp. 163-204.

Hildebrand, D. v. (1950). “Zum Problem der Schönheit des Sichtbaren und Hörba-
ren”. En Mélanges Maréchal, vol. II. Brussels: Edition Universelle, pp. 180-191. 
Ver Hildebrand D. v. (1955: 409-421).

(1951). “Beauty and the Christian”. En Journal of Arts and Letters, vol. III, n. 2, 
Spring, pp. 100-111.

(1953a). Christian Ethics. New York: David McKay Company. Ver Hildebrand, 
D. v. (1972, 2020). 

(1953b). The New Tower of Babel. Essays. New York: Kennedy & Sons.

(1953c). “Beauty in the Light of the Redemption”. En Hildebrand, D. v. (1953b), 
pp. 181-202.

(1955a). Die Menschheit am Scheideweg. Gesammelte Abhandlungen und Aufsätze. 
Regensburg: Josef Habbel.

(1955b). “Zum Problem der Schönheit des Sichtbaren und Hörbaren”. En Hil-
debrand, D. v. (1955a), pp. 409-421.

(1955c). “Die Schönheit im Lichte der Erlösung”. En Hildebrand, D. v. 
(1955a), pp. 422-438.

(1959). Christliche Ethik. Düsseldorf: Patmos Verlag. Ver Hildebrand, D. v. 
(1973).

(1968a). Das Trojanische Pferd in der Stadt Gottes, Regensburg: Josef Habbel.

182 Sobre la relación del cristiano con la belleza en el pensamiento de Dietrich von Hildebrand 
	 • Ramón Díaz Olguín



(1968b). “Religion und Schönheit”. En Hildebrand, D. v. (1968), pp. 293-305.

(1972). Ethics. San Francisco: Franciscan Herald Press. Ver Hildebrand, D. v. 
(1953a, 2020).

(1973). Ethik. En Gesammelte Werke, Band II. Stuttgart: Kohlhammer. Ver Hilde-
brand, D. v. (1959).

(1977). Ästhetik. 1. Teil. En Gesammelte Werke, Band V. Stuttgart: Kohlhammer.

(2001). “Beauty in the Light of the Redemption”. En Logos. A Journal of Catholic 
Thought and Culture, vol. 4, n. 2, pp. 78-92.

(2016). Aesthetics. Volume 1. Steubenville, Ohio: The Hildebrand Project. Ver 
Hildebrand, D. v. (1977).

(2019a). Beauty in the Light of the Redemption. Steubenville, Ohio: Hildebrand 
Press.

(2019b). “Beauty in the Light of the Redemption”. En Beauty in the Light of the 
Redemption. Steubenville, Ohio: Hildebrand Press, pp. 1-28.

(2020). Ethics. Steubenville, Ohio: Hildebrand Press. Ver Hildebrand, D. v. 
(1953a, 1972).

(2021). La bellezza alla luce della redenzione. Traduzione di C. Fontanari. Bolog-
na: Centro Editoriale Dehoniano.

Monticelli, R. de (2021). “Il bello di von Hildebrand. Una lettura a partire dall’Estetica 
(1977-1985)”. En Hildebrand, D. v. (2021), pp. 49-101.

Newman, J. H. (2017). La fe y la razón. Quince sermones predicados ante la Universidad de 
Oxford (1826-1843). Traducción de A. Boix. Madrid: Encuentro.

183Open Insight • Volumen XIII • Nº 29 (septiembre-diciembre 2022) • pp. 151-183 


