
198 Olímpicas • René Descartes

* Fuente: Descartes, R., Œuvres de Descartes, vol. X, Ch. Adam y P. Tannery (Eds.), Léopold 
Cerf, Paris, 1908; pp. 179-188 (para Olympica) y pp. 213-248 (para Cogitationes privatae). 
El primer texto fue tomado por Adam y Tannery de A. Baillet, La Vie de M. Descartes, 
vol. I, Daniel Horthemels, Paris, 1691, pp. 50-51, 80-86 y 120 (las notas de Ch. Adam y P. 
Tannery no se han traducido, si bien se han tomado en cuenta en la elaboración de 
esta versión); el segundo texto, en cambio, fue tomado de una selección de textos de 
la versión bilingüe latino-francesa de R. Descartes, Œuvres Inédites de Descartes, L.-A. 
Foucher de Careil (Ed.), Auguste Durand, Paris, 1859; pp. 1-57. La selección de textos si-
gue los presentados en la edición francesa de Ferdinand Alquié (Descartes, 2010: 61-63). 
Traducción, apartados y notas de José Miguel Ángeles de León.



199Open Insight • Volumen XII • Nº 24 (enero-abril 2021) • pp. 199-214

Olímpicas*

René Descartes

Vie de M. Descartes

1.

Había otro tratado en forma de discurso intitulado Olímpicas [Olympi-
ca], de sólo doce páginas, y que contenía en el margen, con una tinta 
más reciente, pero de la propia mano de Descartes, una anotación 
que aún hoy ocupa a los más curiosos. Esta anotación al margen decía:

XI. Novembris 1620, cœpi intelligere fundamentum Inventi 
mirabilis…1

De tal anotación, ni Clerselier2 ni los otros cartesianos nos pu-
dieron dar explicación. Esta observación se encuentra delante de un 
texto que nos persuade que este escrito es posterior a los demás que 
se encuentran en el registro y que no se empezó sino hasta el mes de 
noviembre de 1619. Este texto dice en latín:

X. Novembris 1619, cum plenus forem Enthousiasmo, et mira-
bilis scientiæ fundamenta reperirem…3

1   “11 de noviembre de 1620, he comenzado a comprender el fundamento de un descu-
brimiento admirable…”.

2   Claude Clerselier fue el editor, albacea literario y custodio de la obra de Descar-
tes, además de cuñado de Pierre Chanut. También fue quien facilitó los manuscritos 
cartesianos a Leibniz, en 1676. Baillet no conoció a Clerselier; el material con el que 
este último escribió La Vie de M. Descartes entre 1690 y 1691 le fue ofrecido por el abad 
Jean-Baptiste Le Grand, quien sí fue aprovisionado por Clerselier (Verbeek, 2005: 49-15). 

3   “10 de noviembre de 1619, me encontraba lleno de entusiasmo y descubrí los fun-
damentos de una ciencia admirable…”. Según Rodis-Lewis (1996: 58), Leibniz no habría 
transcrito este texto por considerarlo “un episodio tan irracional en el origen de una 
búsqueda racional”.



200 Olímpicas • René Descartes

2.

En el nuevo ardor de sus descubrimientos, Descartes se comprome-
tió a ejecutar la primera parte de sus proyectos, que sólo consistía 
en destruir. Ciertamente, ésta fue la más fácil de las dos partes. Pero 
pronto se dio cuenta que deshacerse de los prejuicios no es tan fácil 
para un hombre como quemar la propia casa. Ya se había preparado 
para esta renuncia desde que dejó el colegio4 y había realizado al-
gunos intentos: primero durante su retiro en el suburbio de Saint 
Germain de París,5 y después durante su estancia en Breda.6 Con 
todas estas disposiciones, no podía sufrir menos que si tuviera que 
despojarse de sí mismo. Sin embargo, pensó que con todo aquello 
ya había culminado su empresa. Y, a decir verdad, para hacerle creer 
que había llegado a tal estado, era suficiente que su imaginación le 
presentara su ingenio completamente desnudo. Descartes sólo tenía 
amor por la Verdad, cuya búsqueda sería, de ahora en adelante, la 
ocupación de su vida. Esta fue la razón de los tormentos que hicieron 
sufrir a su ingenio por aquellos días. Pero los medios para alcanzar 
esta feliz conquista no le causaron menos perplejidad que el fin mis-
mo. La investigación que quería hacer con esos medios sumergió su 
ingenio en violentas agitaciones, que aumentaron cada vez más por 
la continua tensión en que lo tenían, sin sufrir que los paseos y las 
compañías fueran una diversión. Descartes se fatigó tanto que se le 
inflamó el cerebro, lo que le hizo caer en una suerte de entusiasmo 
que se apoderó de él, lo que dejó su ingenio abatido. El abatimiento 

4   Baillet se refiere aquí al Colegio Henri IV de La Flèche, a cargo de los jesuitas, en el 
que Descartes estudió entre 1604 y 1615 (Rodis-Lewis, 1996: 25).

5   Según Baillet (1691: 31), Descartes estuvo retirado en Saint-Germain de París entre no-
viembre o diciembre de 1614 y diciembre de 1616. Adam (1919: 40) y Rodis-Lewis (1996: 
39), en cambio, no mencionan tal retiro y ubican a Descartes entre 1615 y 1616 estudian-
do Derecho en la Universidad de Poitiers, donde vivía en la casa de un sastre.

6   Descartes estuvo en Breda quince meses, entre enero o febrero de 1618 y abril de 
1619, con el ejército de Mauricio de Nassau, quien precisamente en febrero de 1618 se 
convertiría en el príncipe de Orange, lo que Descartes también menciona en el Discurso 
del método (AT/VI: 13-14). 



201Open Insight • Volumen XII • Nº 24 (enero-abril 2021) • pp. 199-214

de su ingenio lo colocó en un estado en el que pudo recibir las im-
presiones de sus sueños y de sus visiones.

Cuenta Descartes que el 10 de noviembre de 1619 se fue a dor-
mir lleno de entusiasmo y con la idea de haber descubierto ese día los 
fundamentos de una ciencia admirable. Aquella noche tuvo tres sueños 
consecutivos, que se figuró que sólo podían haber venido del cielo.

	❖ [Primer sueño]

Después de haberse dormido, su imaginación fue afectada por la re-
presentación de algunos fantasmas que se le aparecieron y lo asus-
taron con tal fuerza que, creyendo caminar por las calles,7 se vio 
obligado a apoyarse sobre su lado izquierdo para poder avanzar hasta 
donde quería ir, porque sentía una gran debilidad en el costado dere-
cho que no le permitía sostenerse de pie. Avergonzado por caminar 
de esa manera, hizo el esfuerzo de enderezarse, pero sintió un viento 
impetuoso que, llevándolo en una especie de torbellino, le hizo dar 
tres o cuatro vueltas sobre su pie izquierdo.8 Sin embargo, no fue 
esto lo que más lo asustó. Su mayor horror fue la dificultad que tuvo 
para arrastrarse, que le hizo pensar que caería a cada paso, hasta que, 
viendo un colegio abierto en su camino, entró en éste para hallar 
refugio, así como un remedio para su mal.

Trató de llegar a la capilla del colegio, donde su primer pensa-
miento fue ir a hacer una oración; pero al darse cuenta de que se 
había cruzado con un conocido suyo sin saludarlo, quiso volver sobre 
sus pasos para hacerlo con cortesía, pero fue rechazado con violen-
cia por el viento que soplaba contra la capilla. Al mismo tiempo, a 
la mitad del patio del colegio vio a otra persona que le llamó por su 
nombre en términos corteses y gentiles y que le dijo que, si quería, 
buscara al señor N. porque éste tenía algo que darle. Descartes ima-
ginó que el señor N. le daría un melón que había traído de algún país 

7   “Al margen: Descartes, Olympica” [Nota de Baillet].

8   Según Rodis-Lewis (1997: 98), el torbellino que lo envolvió significaría la tensión 
entre una voluntad recta, tornada a Dios en la derecha, y los embates del maligno a la 
izquierda. 



202 Olímpicas • René Descartes

extranjero.9 Pero lo que más le sorprendió fue ver que quienes se 
reunían alrededor de esta persona para conversar estaban erguidos 
y firmes sobre sus pies, mientras que él estaba todavía inclinado y 
tambaleante sobre el suelo, además de que el viento —que pensó 
que lo derribaría varias veces— había disminuido mucho.

Despertó de este sueño y de inmediato sintió un dolor real, que 
le hizo temer que fuese obra de un genio maligno que había intenta-
do seducirlo.10 De inmediato se volvió sobre su lado derecho, por-
que estaba acostado del lado izquierdo cuando se quedó dormido 
y tuvo el sueño. Hizo una plegaria a Dios para que lo guardara del 
efecto malvado de su sueño y para que lo protegiera de todas las des-
gracias que pudieran amenazarlo como castigo a sus pecados, pues 
reconocía que sus pecados eran suficientes para atraer la ira del cielo 
sobre su cabeza, aunque hasta ese momento había llevado una vida 
bastante irreprochable a los ojos de los hombres.

	❖ [Segundo sueño]

En esta situación, volvió a dormirse, después de un intervalo de casi 
dos horas en el que estuvo metido en pensamientos diversos sobre 
los bienes y lo males de este mundo. Inmediatamente le vino un 
nuevo sueño, en el que creyó escuchar un ruido estridente y retum-
bante, que tomó por un trueno.11 El susto que le dio ese estruendo lo 

9   Alan Gabbey y Robert E. Hall (1998: 651-668) han hecho un estudio muy erudito tanto 
de los posibles significados del melón como del Diccionario que aparecerá más ade-
lante en la narración del segundo sueño. Según su hipótesis principal (1998: 660), en 
la que siguen a John Cole (1992: 143), el melón vendría siendo un símbolo de amistad, 
en contraste con los «encantos de la soledad» que mencionan las Olímpicas (AT/X, 185).

10   Baillet utiliza la expresión «mauvais génie», la misma expresión célebre utilizada por 
Louis Charles d’Albert de Luynes en su traducción francesa de las Meditaciones Metafísi-
cas (AT/IX: 17). Descartes, en el original latino dice «genium malignum» (AT/VII: 22). Es im-
posible saber si Descartes utilizó la misma expresión en el manuscrito de las Olímpicas, 
pero es probable que «mauvais génie» sea una transcripción literal hecha por Baillet del 
original cartesiano. En el margen de las Olímpicas, cuenta Baillet, estaba escrita la expre-
sión «A malo Spiritu ad Templum propellebar» (AT/X, 186), lo que podría sugerir también 
una relación con el «mal espíritu» de los Ejercicios espirituales de san Ignacio de Loyola.

11   Según Kennington (1961: 179), ese «ruido estridente y retumbante» sería la conexión 
con el sueño anterior porque ambos signos transmiten horror.



203Open Insight • Volumen XII • Nº 24 (enero-abril 2021) • pp. 199-214

despertó de golpe; y abriendo los ojos, vio muchas chispas de fuego 
regadas por toda la habitación. Esto ya le había sucedido en otras 
ocasiones, y no le era extraño el despertar a medianoche y tener 
los ojos tan destellados para entrever los objetos más próximos a él. 
Pero en esta última ocasión, quiso acudir a razones tomadas de la 
filosofía, obteniendo razones favorables para su espíritu después de 
observar —abriendo y cerrando los ojos alternadamente— la cuali-
dad de las especies que se le presentaron. De modo que su miedo se 
disipó y se volvió a dormir con gran calma.

	❖ [Tercer sueño]

Un momento después, Descartes tuvo un tercer sueño, que no te-
nía nada de terrible como los dos primeros.12 En ese último sueño, 
encontró un libro sobre su mesa, sin saber quién lo había puesto 
ahí. Lo abrió y al notar que era un Diccionario, estaba contento con 
la esperanza de que pudiera serle de gran utilidad. En ese mismo 
instante, se encontró otro libro bajo su mano, que no le era nuevo, 
aunque no sabía de dónde había venido. Encontró que tal libro era 
una recopilación de poesías de diferentes autores, intitulado Corpus 
poetarum.13 Tuvo la curiosidad de leer ahí alguna cosa, y, al abrir libro, 
dio con el verso «Quod vitae sectabor iter?».14

12   Según Kennington (1961: 182), los sueños presentados en las Olímpicas tendrían un 
«orden ascendente». Los dos primeros sueños (o más bien pesadillas) serían una suerte 
de purificación que concluiría con una consolación. También podrían considerarse des-
de un punto de vista ignaciano: los dos primeros sueños serían desolaciones; el tercer 
sueño, una consolación venida de Dios. En este sentido, el título Olympica, refiriéndose 
al monte Olimpo, sería una metonimia para nombrar tal ascenso de las desolaciones 
a la consolación venida del espíritu de Dios, espíritu consolador. La consolación, iden-
tificada con la cima del monte, sería el sitio donde habitarían los dioses (identificados 
con el bien), una suerte de «Contemplación para alcanzar amor» (Loyola, 2014: 92-93).

13   “Al margen: Dividido en cinco libros, impreso en Lyon y en Génova…” [nota de Bai-
llet]. Al parecer de Gabbey y Hall (1998: 654), el Corpus poetarum significaría la filosofía 
y la sabiduría en unidad, a través de la poesía. Gilbert Boss (1993: 209) considera que 
en las Olímpicas Descartes pretende mostrar que no existe oposición entre la poesía, la 
filosofía y la ciencia. 

14   “¿Qué camino debo seguir en la vida?”. Según Leibniz (1880: 331), Descartes habría 
estudiado y meditado profundamente la obra de Ausonio durante su estancia con los 
jesuitas en el colegio de La Flèche.



204 Olímpicas • René Descartes

En ese momento apareció un hombre que no conocía, pero que 
le presentó un fragmento de verso que comenzaba por «Est et non»,15 
que presumía como una obra excelente. Descartes le dijo que sabía 
de qué se trataba y que esa pieza estaba entre las Églogas de Ausonio, 
que se encontraban en el Corpus poetarum que estaba sobre su mesa. 
Él mismo quiso mostrársela a tal hombre desconocido, y comenzó a 
hojear el libro, del cual se jactaba conocer perfectamente en orden 
y contenido. Mientras buscaba el pasaje, el hombre le preguntó de 
dónde había sacado ese libro y Descartes le respondió que no podía 
decirle cómo lo había conseguido; pero un momento atrás había te-
nido otro que acababa de desparecer, sin saber quién se lo había dado 
ni quién se lo había llevado. No había terminado de hablar cuando 
volvió a ver el libro en el otro extremo de la mesa. Pero se percató 
de que ese Diccionario no estaba tan completo como el que había 
visto la primera vez. Sin embargo, encontró las poesías de Ausonio 
en el Corpus poetarum que estaba hojeando, y al no poder encontrar 
la obra que comenzaba por «Est et non», le dijo a aquel hombre que 
conocía una poesía del mismo poeta aun más bella que la otra y que 
comenzaba con las palabras «Quod vitae sectabor iter?».16 El hombre 
le rogó que se la mostrara, y Descartes comenzó a buscarla, cuando 
encontró varios pequeños retratos en huecograbado que le llevaron 
a decir que este libro era muy bello, pero que no tenía el mismo 
aspecto que el otro que conocía.  Estaba en eso cuando, de pronto, 
los libros y el hombre desaparecieron y se desvanecieron de su ima-
ginación, pero sin despertarlo. Lo singular a notar es que, dudando 
si lo que acababa de ver era un sueño o una visión, no sólo decidió 
—mientras dormía— que era un sueño, sino que también hizo su 
interpretación, antes de que el sueño lo abandonara.17 

15   “Sí y no”.

16   “¿Qué camino debo seguir en la vida?”.

17   Por esta afirmación, tanto Kennington (1961: 183) como Gouhier (1956: 205-208 y 
1958: 32-41) consideran que las Olímpicas podrían no responder a una memoria de los 
sueños del «Descartes histórico», sino a una aproximación poética a la retórica, siguien-
do la antigua tradición de la fabulación, de la cual El sueño de Escipión de Cicerón es el 
ejemplo más famoso. Kennington (1961: 184) también recuerda que en la obra cartesia-
na hay varios ejemplos de fabulación, por ejemplo, en las Reglas para la dirección del 



205Open Insight • Volumen XII • Nº 24 (enero-abril 2021) • pp. 199-214

Consideró que el Diccionario significaba todas las ciencias com-
piladas en un mismo lugar, y que la antología de poesías, intitulada 
Corpus poetarum, representaba en particular, y de una manera muy 
distinta, a la filosofía y la sabiduría juntas. Porque no creyó que nos 
debiéramos de sorprender mucho al percatarnos de que los poetas, 
inclusive aquellos que sólo dicen tonterías, están llenos de sentencias 
más importantes, más sensatas, y mejor expresadas que aquellas que 
se encuentran en los escritos de los filósofos.18 Y atribuyó tal mara-
villa a la naturaleza divina del entusiasmo y a la fuerza de la imagina-
ción, que hacía brotar las semillas de la sabiduría (que se encuentran 
en el ingenio de todos los hombres, como las chispas del fuego en 
las piedras) con mucha más facilidad, y con el mismo o con mucho 
más brillo que el que puede hacer la razón en los filósofos.19 Des-
cartes, continuando la interpretación de su sueño mientras dormía, 
consideró que la obra en verso sobre el discernimiento del tipo de 
vida que debemos escoger —y que comienza por «Quod vitae sectabor 
iter?»— significaría el buen consejo de un hombre sabio o inclusive 
la teología moral.

En esto, dudando si soñaba o si meditaba, Descartes despertó 
sin emoción y continuó, con los ojos abiertos, la interpretación de 
su sueño siguiendo la misma idea. Consideró que los poetas reunidos 
en el Corpus poetarum significaban la revelación y el entusiasmo, del 
que no desesperaba de verse favorecido. Por el fragmento «Est et non», 
que es el «Sí y no» de Pitágoras,20 consideró la verdad y la falsedad en 

ingenio (AT/X: 366-367 y 373-74), aunque el más célebre es la introducción del Discurso 
del Método: “ Pero como yo propongo este escrito tan sólo a modo de historia o, si se 
prefiere, de fábula, en la que entre algunos ejemplos que se pueden imitar quizá se 
hallen otros muchos que sería razonable no seguir…” (AT/VI: 4).

18   En este pasaje se encuentra un paralelismo con el texto 4 (según nuestra nomencla-
tura) de las Cogitationes privatæ. 

19   Aquí también hay un paralelismo con el texto 4 (de acuerdo con esta traducción) 
de las Cogitationes privatæ. La razón por la cuál Descartes podría considerar que los 
poetas son más sabios que los filósofos es que los primeros estarían «entusiasmados». 
Si atendemos a la etimología de la palabra «entusiasmo» (ἐνθουσιασμóς, esto es, «soplo 
interior de Dios»), el entusiasmo siempre tiene origen divino. Por lo tanto, sería el poeta 
y no el filósofo quien aspira a la sabiduría divina por revelación.

20   “Al margen: ναὶ καὶ οὒ” [nota de Baillet].



206 Olímpicas • René Descartes

los conocimientos humanos y en las ciencias profanas.21 Al ver que la 
interpretación de todos esos elementos la lograba tan bien a su volun-
tad, osó persuadirse de que era el Espíritu de Verdad quien había que-
rido abrirle, por ese sueño, los tesoros de todas las ciencias. Y como lo 
único que le quedaba por explicar eran los pequeños retratos en hue-
cograbado, que había encontrado en el segundo libro, ya no buscó la 
explicación tras la visita que le hizo un pintor italiano al día siguiente.

Ese último sueño, que sólo tenía cosas dulces y agradables, se-
ñalaba, a su parecer, su porvenir; significaba lo que le sucedería por 
el resto de su vida. Pero tomó los dos sueños precedentes como ad-
vertencias amenazadoras relacionadas con su vida pasada, en la que 
podría ser inocente ante los ojos de los hombres, pero no ante los de 
Dios. Consideró que tal era la razón del terror y del pavor del que 
sus dos sueños anteriores estuvieron acompañados. El melón, que le 
querían dar como regalo en el primer sueño, representaba los en-
cantos de la soledad, pero buscados solamente para las ocupaciones 
netamente humanas.22 El viento que lo arrojaba contra la capilla del 
colegio, cuando sintió un dolor en el costado derecho, no era otra 
cosa sino el genio maligno que trataba de arrojarlo con fuerza lejos 
de un lugar al que él deseaba ir voluntariamente.23

Por eso Dios no le permitió que avanzara más lejos y se dejó 
llevar, incluso a un lugar santo, por un espíritu que no había envia-
do. Como sea, Descartes estaba muy convencido de que había sido 
el Espíritu de Dios el que le había hecho dar los primeros pasos 
hacia la capilla. El terror que lo estremeció en el segundo sueño re-
presentaba, a su parecer, su sindéresis, es decir, los remordimientos 
de su conciencia relacionados con los pecados que pudiera haber 
cometido durante el curso de su vida hasta entonces. El trueno, del 

21   Según Gabbey y Hall (1998: 654), el «sí y no» de Pitágoras —que significa la verdad 
y la falsedad en el conocimiento y en las ciencias profanas— permitió a Descartes dis-
cernir que provenía del Espíritu de la verdad, que le permitió conocer los tesoros de la 
ciencia.

22   Gabbey y Hall (1998: 658) consideran que el melón podría ser un eco a la pala-
bra griega «μέλλω» que significa «ser probable», de donde vienen «τὸ μὲλλον» y  
«τα μὲλλοντα», «el futuro», «las cosas por venir». 

23   “Al margen: A malo Spiritu ad Templum propellebar” [nota de Baillet].



207Open Insight • Volumen XII • Nº 24 (enero-abril 2021) • pp. 199-214

cual escuchó su estruendo, era la señal del Espíritu de la Verdad que 
descendía sobre él para poseerlo.24

Ese último sueño tenía ciertamente algo de entusiasmo, y nos 
podría conducir, gustosamente, a considerar que Descartes había be-
bido esa noche antes de irse a dormir. En efecto, era la víspera de 
san Martín y, en aquella noche, se tenía la costumbre de entregarse 
al libertinaje, tanto en el lugar donde él se encontraba25 como en 
toda Francia. Pero Descartes aseguró que había pasado toda la noche 
y todo el día en una gran sobriedad, y que hacía tres meses enteros 
en los que no había bebido vino. Agregó que el genio, que excitaba 
en él el entusiasmo que inflamó su cerebro durante algunos días, 
había inspirado estos sueños antes de irse a la cama y que el espíritu 
humano no tenía parte en ello.

En cualquier caso, la impresión que le quedó de sus agitaciones 
le hizo reflexionar al día siguiente sobre la parte que él debía tomar. 
La vergüenza en la que se encontraba le hizo acudir a Dios para pe-
dirle que le hiciera conocer su voluntad y para que lo iluminara y lo 
condujera en la búsqueda de la verdad. Después se dirigió a la santa 
Virgen para encomendarle la búsqueda que consideraba que era lo 
más importante de su vida. Y para tratar de interesar, de manera más 
apremiante, a esta santísima Madre de Dios, aprovechó la ocasión 
del viaje que esperaba realizar a Italia días después para hacer el voto 
de un peregrinaje a Nuestra Señora de Loreto.26 Su celo iba aún más 
lejos, y por ello le prometió a la Virgen que, a partir de Venecia, haría 
el peregrinaje a pie hasta Loreto; y que, si sus fuerzas fueran infe-
riores a sus fatigas, tomaría al menos la exterioridad más devota y 

24   Gilbert Boss (2016: 211) interpreta que el rayo es el signo del entusiasmo, que viene 
de Dios, que a su vez se relaciona con la poesía. No olvidemos que el poeta sería quien 
posee el favor divino. El destello del rayo significaría la luz (la sabiduría) que ilumina al 
poeta. Nosotros vemos también aquí, siguiendo a Rodis-Lewis (1995: 62), un posible ori-
gen del título Olympica, a partir de la figura de Zeus, quien intimida y domina con sus 
rayos. El entusiasmo, en clave pagana, podría corresponder a la irrupción de lo divino 
en la vida de los hombres.

25   Ver nota 3.

26   “Al margen: Descartes, Olympica, ut supra” [nota de Baillet]. Según Rodis-Lewis 
(1996: 38-39), en La Flèche, Descartes habría leído El peregrino de Loreto del jesuita Louis 
Richeome, que lo habría inspirado a realizar tal peregrinación.



208 Olímpicas • René Descartes

humillada que le fuera posible, para así cumplir con su voto. Descar-
tes pretendía emprender su viaje antes de que concluyera el mes de 
noviembre. Pero Dios dispuso de él de manera distinta a lo que había 
deseado. Descartes tuvo que posponer el cumplimiento de su voto 
para otra ocasión, hallándose obligado de diferir su viaje de Italia por 
razones que no hemos podido saber, y no lo realizó sino casi cuatro 
años después de tal resolución.27

El entusiasmo lo dejó pocos días después, y si bien su ingenio 
reanudó su actitud ordinaria y volvió a su calma original, Descartes 
no se volvió más resuelto sobre las decisiones que había tomado. 
El tiempo en su cuartel de invierno lo transcurrió poco a poco en 
la soledad de su estufa y, para hacerlo menos fastidioso, comenzó a 
escribir un tratado, que esperaba terminar antes de las Pascuas de 
1620.28 A partir del mes de febrero pensaba buscar editores para 
tratar con ellos la publicación de tal obra. Como sea, hay mucha 
evidencia que muestra que ese tratado fue interrumpido y que des-
de entonces permaneció incompleto. Ignoramos aquello de lo que 
podría haber tratado ese texto, y es posible que jamás haya tenido 
título. Sin duda las Olímpicas fueron escritas entre finales de 1619 e 
inicios de 1620, por lo que tendrían algo en común con el tratado 
anunciado por Descartes que no fue terminado. Sin embargo, hay 
muy poco orden y relación entre el contenido de las Olímpicas y el 
resto de los manuscritos de este tiempo, por lo que es fácil concluir 
que Descartes, seguramente, jamás consideró hacer de las Olímpicas 
un tratado formal y cuidado, menos aún publicarlo.

• v •

27   Es decir, en 1624. Dice Baillet (1691: 120): “Estando en Venecia, Descartes pensó en 
desprenderse ante Dios de la obligación que se había impuesto en Alemania en el mes 
de noviembre del año 1619 [“Al margen: Olympica., mss. Cartesii”] por un voto que había 
hecho de ir a Loreto y que no había podido cumplir en aquel tiempo”.

28   “Al margen: Ibídem, Día 23 de febrero” [nota de Baillet].



209Open Insight • Volumen XII • Nº 24 (enero-abril 2021) • pp. 199-214

Cogitationes privatae29

1.

Fue en el año 1620 que he comenzado a comprender el fundamento 
de un descubrimiento admirable.30

En noviembre de 1619, tuve un sueño, en el cual recitaba el 
poema 7 de Ausonio, que comienza así: «Quod viae sectabor iter?…».31

2.

Ser reprendido por los amigos es tan útil como ser alabado por los 
enemigos; y deseamos la alabanza por parte de los enemigos y la 
verdad por parte de los amigos.

3.

Hay en todo ingenio algunas partes que, al ser ligeramente afec-
tadas, excitan fuertes pasiones. Así, un niño de alma fuerte, si lo 
regañamos, no llorará, sino se enfadará; otro, llorará. Si nos dicen 
que sucedieron muchas y grandes desgracias, nos entristecemos; si 
agregamos que alguien malo estuvo involucrado, nos enojaremos. El 
paso de una pasión a otra se hace por las pasiones vecinas; a veces, sin 
embargo, hay pasos violentos a través de los opuestos: como cuando 
en una alegre reunión se nos anuncia de improviso un hecho triste. 

29   Las Cogitationes privatæ son las transcripciones que Leibniz hizo del «Cuaderno C» 
de los papeles de Descartes en 1676. La numeración continua del 1 al 11 es nuestra, para 
distinguir la unidad de cada fragmento. Según Rodis-Lewis (1996: 78), Los fragmentos 
de las Olímpicas que Leibniz recoge en las Cogitationes privatae están centrados, sobre 
todo, en las reflexiones que Descartes hizo después de los sueños de esa noche. A su 
parecer, lo central de estas reflexiones es la posibilidad de la figuración sensible de las 
realidades espirituales, mismas que Leibniz no transcribe.

30   “Al margen: Olympica, «x nov. cœpi intelligere fundamentum inventi mirabilis…»”. 

31   “¿Qué camino debo seguir en la vida?”.



210 Olímpicas • René Descartes

4.

Así como la imaginación se vale de figuras para concebir los cuerpos, 
también el entendimiento se vale de ciertos cuerpos sensibles para 
figurarse las cosas espirituales, como el viento o la luz. De donde se 
sigue que, al filosofar en la forma más elevada, por el conocimiento, 
podemos conducir a la mente por las alturas.

Puede asombrar encontrar sentencias profundas en los escritos 
de los poetas, más que en los de los filósofos. La razón es que los 
poetas escriben más por entusiasmo y por la fuerza de la imagina-
ción. Hay en nosotros semillas de ciencia, como en la sílice hay semi-
llas de fuego; éstas son extraídas por los filósofos a través de la razón, 
pero los poetas las arrancan través de la imaginación y brillan más.32

5.

Las máximas de los sabios pueden ser reducidas a un pequeño núme-
ro de reglas generales.33

6.

Antes de que termine noviembre, arribaré a Loreto, y eso será a pie 
desde Venecia, si puedo convenientemente, y si tal es la costumbre. 
Si eso no es posible, daré al menos a ese peregrinaje toda la devoción 
que ordinariamente nadie puede dar. 

32   Gouhier y Kennington (1956: 205-208) y (1961: 63) sostienen que las Olímpicas no 
fueron soñadas por Descartes, sino compuestas poéticamente por él. Según estos au-
tores, Descartes estaría tratando de alcanzar la sabiduría por la vía poética, deudora del 
entusiasmo, pues ésta es más fructífera que la de los filósofos.

33   Esta afirmación parece ser una anticipación de la hipótesis de la mathesis universalis 
que aparece en las Reglas para dirigir el ingenio, obra inconclusa que posiblemente se es-
cribió entre 1623 y 1628 (AT/X, 378-379). La idea de la mathesis universalis le vendría a Des-
cartes de Cornelio Agrippa y Ramón Llull, quienes pretendían un conocimiento deducti-
vo universal. Según Rodis-Lewis (1996: 59) esta también podría ser la «ciencia admirable».



211Open Insight • Volumen XII • Nº 24 (enero-abril 2021) • pp. 199-214

Pero, de cualquier manera, terminaré mi tratado antes de la Pas-
cua. Si es que los libros no me faltan, y si me parece digno, lo publi-
caré como lo he prometido hoy, 23 de febrero de 1620.34

7.

Hay en las cosas una fuerza activa única: el amor, la caridad, la ar-
monía.

Las cosas sensibles nos permiten concebir las olímpicas:35 el 
viento significa el ingenio; el movimiento con la temporalidad signi-
fica la vida; la luz significa el conocimiento; el calor significa el amor; 
la actividad instantánea significa la creación. Toda forma corporal ac-
túa conforme a la armonía. Hay más cosas húmedas que secas, y más 
frías que calientes: de lo contrario, las fuerzas activas habrían obte-
nido la victoria demasiado rápido,36 y el mundo no habría durado 
tanto tiempo.

8.

Diciendo que Dios separó la luz de las tinieblas, el Génesis quiere 
decir que Dios ha separado a los ángeles buenos de los malos. No 
podemos, en efecto, separar una privación de una cualidad positiva, 
y esto así porque el texto no puede ser comprendido literalmente. 
Dios es pura inteligencia.

34   Baillet (1691: 120) sostiene que Descartes cumplió su voto en 1624, tras asistir a la 
fiesta de la Sensa en Venecia, el día de la Ascensión (16 de mayo). Sin embargo, según 
el propio Baillet (1691: 120), no habría llegado al destino de su peregrinaje a pie, sino 
en barco. Hay un error en la transcripción de Foucher de Careil, pues Baillet dice «23 de 
febrero» (AT/X: 187), en la transcripción de Adam y Tannery se corrige el error (AT/X: 218).

35   Este aforismo nos indicaría por qué Descartes intituló a este texto “Olympica”, que, 
como ya vimos, según Henri Gouhier (1958: 18) no corresponde al título de una obra, 
sino a la rúbrica de un cuaderno de notas. Por lo pronto, sólo podemos considerar que 
por “Olympica” se refiere a las cosas propias del Olimpo. Ver notas 13 y 27.

36   Según Alquié (2010: 62), la fuerza activa es el amor.



212 Olímpicas • René Descartes

9.

El Señor ha hecho tres maravillas: las cosas desde la nada, el libre 
arbitrio y el Hombre-Dios.37

10.

El hombre no conoce las cosas naturales más que por similitud de 
lo que cae en sus sentidos. El mejor filósofo y el más profundo es el 
que asimila con mayor facilidad las cosas buscadas en los objetos de 
la experiencia sensible.38

11.

La perfección absoluta que notamos en ciertas actividades de los ani-
males nos hace sospechar que ellos no poseen el libre arbitrio.39

37   Dice Rodis-Lewis (1996: 79) con relación a este fragmento: “Se vislumbra la expre-
sión de lo infinito en lo finito con la oposición del Dios, totalmente positivo y de la nada 
(ex nihilo), de donde hacer surgir la Creación; después el misterio del libre arbitrio; […] 
y por último el Hombre-Dios, centro de este cristianismo al que Descartes se adhiere 
profundamente, sin especular sobre los oscuros datos de la teología”. 

38   Ferdinand Alquié (2010: 63) apunta que aquí hay una tesis contradictoria con la 
metafísica que posteriormente desarrollará Descartes. Es decir, que las cosas espiritua-
les sólo se concebirán tras una «ascesis epistemológica» que nos habrá liberado de 
cualquier tipo de representación sensible. Comenta Rodis-Lewis (1996: 80) que, en este 
pasaje, Descartes está aún muy lejos de concebir un «pensamiento sin imágenes»; lo 
que será central tanto en su Discurso del Método como en sus Meditaciones Metafísicas.

39   Rodis-Lewis (1996: 80), sobre la base de este fragmento, dice: “Descartes no es un 
sabio como los demás, sino un pensador que quiere situar al hombre entre Dios y los 
animales”.



213Open Insight • Volumen XII • Nº 24 (enero-abril 2021) • pp. 199-214

Referencias

Adam, Ch. (1919). Vie de Descartes et œuvres. Étude historique. Paris: J. Vrin. 

Baillet, A. (1691). La Vie de M. Descartes, vol. I. Paris: Daniel Horthemels.

Boss, G. (1993). “Le songe d’une poétique philosophique (Les rêves de Descartes)”. 
En Dialectica, vol. 47, n. 2-3, 1993; pp. 199-216. 

Cole, J. (1992). The Olympian Dreams and Youthful Rebellion of René Descartes. Cham-
paign: University of Illinois Press. 

Descartes, R. (1859). Œuvres Inédites de Descartes. L.-A. Foucher de Careil (Ed.). Paris: 
Auguste Durand.

(1908) Œuvres de Descartes, vol. VI. Ch. Adam y P. Tannery (Eds.). Paris: Léo-
pold Cerf.

(1908). Œuvres de Descartes, vol. VII. Ch. Adam y P. Tannery (Eds.). Paris: Léo-
pold Cerf.

(1908). Œuvres de Descartes, vol. IX. Ch. Adam y P. Tannery (Eds.). Paris: Léo-
pold Cerf.

(1908). Œuvres de Descartes, vol. X. Ch. Adam y P. Tannery (Eds.). Paris: Léo-
pold Cerf.

(2010). Œuvres philosophiques, vol. I, 1618-1637. F. Alquié (Ed.). Paris: Classi-
ques Garnier.

Gabbey, A. and Hall, E. R. (1998). “The Melon and the Dictionary: Reflections on 
Descartes’s Dreams”. En Journal of the History of Ideas, vol. 59. n. 4; pp. 651-
668.

Gouhier, H. (1924). La pensée religieuse de Descartes, Paris : J. Vrin.

(1956). “Descartes a-t-il rêve?”. En Revue International de Philosophie, vol. 10, n. 
36 (2); pp. 203-209.

(1958). Les premières pensées de Descartes. Contribution a l’historie de l’Anti-Renais-
sance, Paris: J. Vrin.

Guy, A. (1992). “Razón y fe en Llull y Descartes”. En Studia Lulliana, n. 32; pp. 59-79.

Kennington, R. (1961). “Descartes’ Olympica”. En Social Research, vol. 28, n. 2; pp. 
171-204.

Leibniz, G. W. (1880). Die Philosophischen Schriften. C. J. Gergardt (Ed.). Berlin: Weid-
mann.

Loyola, I. (2014). Ejercicios Espirituales. S. Arzubialde, SJ (Ed.). Santander: Sal Terrae. 

Marion, J.-L. (1983). “Les trois songes ou l’éveil du philosophe”. En J. L. Marion 
(Ed.). La passion de la raison. Paris: Presses Universitaires de France; pp. 53-78.



214 Olímpicas • René Descartes

Rodis-Lewis, G. (1995). “Les aspects religieux des Olympica”. En F. Hallyn (Ed.). 
Les Olympiques de Descartes (Romanica Gardensia XXV). Genova: Librairie DROZ; 
pp. 127-140.

(1996). Descartes. Biografía. Trad. I. Sancho López. Barcelona: Península. 

(1997). Le développement de la pensée de Descartes. Paris: J. Vrin. 

Sánchez Ramón, R. (2010). “Las raíces ignacianas de Descartes. Estado de la cues-
tión”. En Pensamiento, vol. 66, n. 250; pp. 981-1002.

Verbeek, T. (2005).  “Baillet, Adrien (1649–1706)”. En L. Nolan (Ed.), The Cambridge 
Descartes Lexicon. Cambridge: Cambridge University Press; pp. 49-51.


