"Fuente: Descartes, R., Euvres de Descartes, vol. X, Ch. Adam y P.Tannery (Eds.), Léopold
Cerf, Paris, 1908; pp. 179-188 (para Olympica) y pp. 213-248 (para Cogitationes privatae).
El primer texto fue tomado por Adam y Tannery de A. Baillet, La Vie de M. Descartes,
vol. |, Daniel Horthemels, Paris, 1691, pp. 50-51, 80-86 y 120 (las notas de Ch. Adam y P.
Tannery no se han traducido, si bien se han tomado en cuenta en la elaboracién de
esta version); el segundo texto, en cambio, fue tomado de una seleccién de textos de
la version bilinglie latino-francesa de R. Descartes, CEuvres Inédites de Descartes, L.-A.
Foucher de Careil (Ed.), Auguste Durand, Paris, 1859; pp. 1-57. La seleccién de textos si-
gue los presentados en la edicién francesa de Ferdinand Alquié (Descartes, 2010: 61-63).
Traduccién, apartados y notas de José Miguel Angeles de Leén.

Olimpicas « René Descartes
198



Olimpicas*

René Descartes

Vie de M. Descartes

1.

Habia otro tratado en forma de discurso intitulado Olimpicas [Olympi-
ca], de solo doce paginas, y que contenia en el margen, con una tinta
mas reciente, pero de la propia mano de Descartes, una anotacion

que atin hoy ocupa a los mas curiosos. Esta anotacion al margen decia:

XI. Novembris 1620, coepi intelligere fundamentum Inventi

mirabilis. ..

De tal anotacion, ni Clerselier” ni los otros cartesianos nos pu-
dieron dar explicacion. Esta observacion se encuentra delante de un
texto que nos persuade que este escrito es posterior a los demas que
se encuentran en el registro y que no se empezo sino hasta el mes de

noviembre de 1619. Este texto dice en latin:

X. Novembris 1619, cum plenus forem Enthousiasmo, et mira-

bilis scientiee fundamenta reperirem. ..’

1 “11 de noviembre de 1620, he comenzado a comprender el fundamento de un descu-
brimiento admirable...".

2 Claude Clerselier fue el editor, albacea literario y custodio de la obra de Descar-
tes, ademas de cuiiado de Pierre Chanut. También fue quien facilité los manuscritos
cartesianos a Leibniz, en 1676. Baillet no conocié a Clerselier; el material con el que
este Ultimo escribid La Vie de M. Descartes entre 1690 y 1691 le fue ofrecido por el abad
Jean-Baptiste Le Grand, quien si fue aprovisionado por Clerselier (Verbeek, 2005: 49-15).

3 "10 de noviembre de 1619, me encontraba lleno de entusiasmo y descubri los fun-
damentos de una ciencia admirable...". Segun Rodis-Lewis (1996: 58), Leibniz no habria
transcrito este texto por considerarlo “un episodio tan irracional en el origen de una
busqueda racional”.

Open Insight « Volumen XII « N° 24 (enero-abril 2021) « pp. 199-214

199



2.

En el nuevo ardor de sus descubrimientos, Descartes se comprome-
tio a ejecutar la primera parte de sus proyectos, que solo consistia
en destruir. Ciertamente, ¢sta fue la mas facil de las dos partes. Pero
pronto se dio cuenta que deshacerse de los prejuicios no es tan facil
para un hombre como quemar la propia casa. Ya se habia preparado
para esta renuncia desde que dejo el colegio® y habia realizado al-
gunos intentos: primero durante su retiro en el suburbio de Saint
Germain de Paris,” y después durante su estancia en Breda.® Con
todas estas disposiciones, no podia sufrir menos que si tuviera que
despojarse de si mismo. Sin embargo, penso que con todo aquello
ya habia culminado su empresa.Y, a decir verdad, para hacerle creer
que habia llegado a tal estado, era suficiente que su imaginacion le
presentara su ingenio completamente desnudo. Descartes solo tenia
amor por la Verdad, cuya blsqueda seria, de ahora en adelante, la
ocupacion de su vida. Esta fue la razon de los tormentos que hicieron
sufrir a su ingenio por aquellos dias. Pero los medios para alcanzar
esta feliz conquista no le causaron menos perplejidad que el fin mis-
mo. La investigacion que queria hacer con esos medios sumergio su
ingenio en violentas agitaciones, que aumentaron cada vez mas por
la continua tension en que lo tenian, sin sufrir que los paseos y las
compafiias fueran una diversion. Descartes se fatigo tanto que se le
inflamo el cerebro, lo que le hizo caer en una suerte de entusiasmo

que se apodero de ¢l, lo que dejo su ingenio abatido. El abatimiento

4 Baillet se refiere aqui al Colegio Henri IV de La Fléche, a cargo de los jesuitas, en el
que Descartes estudié entre 1604 y 1615 (Rodis-Lewis, 1996: 25).

5 Segun Baillet (1691: 31), Descartes estuvo retirado en Saint-Germain de Paris entre no-
viembre o diciembre de 1614 y diciembre de 1616. Adam (1919: 40) y Rodis-Lewis (1996:
39), en cambio, no mencionan tal retiro y ubican a Descartes entre 1615 y 1616 estudian-
do Derecho en la Universidad de Poitiers, donde vivia en la casa de un sastre.

6 Descartes estuvo en Breda quince meses, entre enero o febrero de 1618 y abril de
1619, con el ejército de Mauricio de Nassau, quien precisamente en febrero de 1618 se
convertiria en el principe de Orange, lo que Descartes también menciona en el Discurso
del método (AT/VI:13-14).

Olimpicas « René Descartes

200



de su ingenio lo coloco en un estado en el que pudo recibir las im-
presiones de sus suefios y de sus visiones.

Cuenta Descartes que el 10 de noviembre de 1619 se fue a dor-
mir lleno de entusiasmo y con la idea de haber descubierto ese dia los
fundamentos de una ciencia admirable. Aquella noche tuvo tres suenos

consecutivos, que se figuro que solo podian haber venido del cielo.

% [Primer sueno]

Después de haberse dormido, su imaginacion fue afectada por la re-
presentacion de algunos fantasmas que se le aparecieron y lo asus-
taron con tal fuerza que, creyendo caminar por las calles,” se vio
obligado a apoyarse sobre su lado izquierdo para poder avanzar hasta
donde queria ir, porque sentia una gran debilidad en el costado dere-
cho que no le permitia sostenerse de pie. Avergonzado por caminar
de esa manera, hizo el esfuerzo de enderezarse, pero sintio un viento
impetuoso que, llevandolo en una especie de torbellino, le hizo dar
tres o cuatro vueltas sobre su pie izquierdo.® Sin embargo, no fue
esto lo que mas lo asust6. Su mayor horror fue la dificultad que tuvo
para arrastrarse, que le hizo pensar que caeria a cada paso, hasta que,
viendo un colegio abierto en su camino, entr6 en ¢éste para hallar
refugio, asi como un remedio para su mal.

Trato de llegar a la capilla del colegio, donde su primer pensa-
miento fue ir a hacer una oracion; pero al darse cuenta de que se
habia cruzado con un conocido suyo sin saludarlo, quiso volver sobre
sus pasos para hacerlo con cortesia, pero fue rechazado con violen-
cia por el viento que soplaba contra la capilla. Al mismo tiempo, a
la mitad del patio del colegio vio a otra persona que le llamo por su
nombre en términos corteses y gentiles y que le dijo que, si queria,
buscara al sefior N. porque éste tenia algo que darle. Descartes ima-

gino que el senor N. le daria un melon que habia traido de alglin pais

7 “Al margen: Descartes, Olympica” [Nota de Baillet].

8 Segun Rodis-Lewis (1997: 98), el torbellino que lo envolvié significaria la tensién
entre una voluntad recta, tornada a Dios en la derecha, y los embates del maligno a la
izquierda.

Open Insight « Volumen XII « N° 24 (enero-abril 2021) « pp. 199-214

201



extranjero.” Pero lo que mas le sorprendio6 fue ver que quienes se
reunian alrededor de esta persona para conversar estaban erguidos
y firmes sobre sus pies, mientras que ¢l estaba todavia inclinado y
tambaleante sobre el suelo, ademas de que el viento —que penso
que lo derribaria varias veces— habia disminuido mucho.

Desperto de este sueno y de inmediato sintio un dolor real, que
le hizo temer que fuese obra de un genio maligno que habia intenta-
do seducirlo.'” De inmediato se volvio sobre su lado derecho, por-
que estaba acostado del lado izquierdo cuando se quedo dormido
y tuvo el sueno. Hizo una plegaria a Dios para que lo guardara del
efecto malvado de su suefio y para que lo protegiera de todas las des-
gracias que pudieran amenazarlo como castigo a sus pecados, pues
reconocia que sus pecados eran suficientes para atraer la ira del cielo
sobre su cabeza, aunque hasta ese momento habia llevado una vida

bastante irreprochable a los ojos de los hombres.

# [Segundo suefio]

En esta situacion, volvio a dormirse, después de un intervalo de casi
dos horas en el que estuvo metido en pensamientos diversos sobre
los bienes y lo males de este mundo. Inmediatamente le vino un
nuevo suefio, en el que creyo escuchar un ruido estridente y retum-
bante, que tomé por un trueno.'"' El susto que le dio ese estruendo lo

9 Alan Gabbey y Robert E. Hall (1998: 651-668) han hecho un estudio muy erudito tanto
de los posibles significados del melédn como del Diccionario que aparecerd mas ade-
lante en la narracién del segundo suefio. Segun su hipétesis principal (1998: 660), en
la que siguen a John Cole (1992: 143), el melén vendria siendo un simbolo de amistad,
en contraste con los «encantos de la soledad» que mencionan las Olimpicas (AT/X, 185).

10 Baillet utiliza la expresidn «mauvais génie», la misma expresion célebre utilizada por
Louis Charles d’Albert de Luynes en su traduccion francesa de las Meditaciones Metafisi-
cas (AT/IX:17). Descartes, en el original latino dice «genium malignum» (AT/VII: 22). Es im-
posible saber si Descartes utilizé la misma expresion en el manuscrito de las Olimpicas,
pero es probable que «mauvais génie» sea una transcripcion literal hecha por Baillet del
original cartesiano. En el margen de las Olimpicas, cuenta Baillet, estaba escrita la expre-
sién «A malo Spiritu ad Templum propellebar» (AT/X, 186), lo que podria sugerir también
una relacion con el «mal espiritu» de los Ejercicios espirituales de san Ignacio de Loyola.

11 Segun Kennington (1961: 179), ese «ruido estridente y retumbante» seria la conexién
con el sueio anterior porque ambos signos transmiten horror.

Olimpicas « René Descartes

202



desperto de golpe; y abriendo los ojos, vio muchas chispas de fuego
regadas por toda la habitacion. Esto ya le habia sucedido en otras
ocasiones, y no le era extrano el despertar a medianoche y tener
los ojos tan destellados para entrever los objetos mas proximos a él.
Pero en esta Gltima ocasion, quiso acudir a razones tomadas de la
filosofia, obteniendo razones favorables para su espiritu despues de
observar —abriendo y cerrando los ojos alternadamente— la cuali-
dad de las especies que se le presentaron. De modo que su miedo se

disipo y se volvio a dormir con gran calma.

% [Tercer sueno]

Un momento después, Descartes tuvo un tercer sueno, que no te-
nia nada de terrible como los dos primeros.'” En ese ltimo suefio,
encontro un libro sobre su mesa, sin saber quién lo habia puesto
ahi. Lo abrio y al notar que era un Diccionario, estaba contento con
la esperanza de que pudiera serle de gran utilidad. En ese mismo
instante, se encontro otro libro bajo su mano, que no le era nuevo,
aunque no sabia de donde habia venido. Encontro que tal libro era
una recopilacion de poesias de diferentes autores, intitulado Corpus
poetarum."” Tuvo la curiosidad de leer ahi alguna cosa, y, al abrir libro,

dio con el verso «Quod vitae sectabor iter?y. '

12 Segun Kennington (1961: 182), los suefios presentados en las Olimpicas tendrian un
«orden ascendente». Los dos primeros suefos (o0 mas bien pesadillas) serian una suerte
de purificacién que concluiria con una consolacion. También podrian considerarse des-
de un punto de vista ignaciano: los dos primeros suefios serian desolaciones; el tercer
suefo, una consolacién venida de Dios. En este sentido, el titulo Olympica, refiriéndose
al monte Olimpo, seria una metonimia para nombrar tal ascenso de las desolaciones
a la consolacién venida del espiritu de Dios, espiritu consolador. La consolacién, iden-
tificada con la cima del monte, seria el sitio donde habitarian los dioses (identificados
con el bien), una suerte de «Contemplacién para alcanzar amor» (Loyola, 2014: 92-93).

13 “Al margen: Dividido en cinco libros, impreso en Lyon y en Génova..." [nota de Bai-
llet]. Al parecer de Gabbey y Hall (1998: 654), el Corpus poetarum significaria la filosofia
y la sabiduria en unidad, a través de la poesia. Gilbert Boss (1993: 209) considera que
en las Olimpicas Descartes pretende mostrar que no existe oposicion entre la poesia, la
filosofia y la ciencia.

14 “;Qué camino debo seguir en la vida?" Segun Leibniz (1880: 331), Descartes habria
estudiado y meditado profundamente la obra de Ausonio durante su estancia con los
jesuitas en el colegio de La Fleche.

Open Insight « Volumen XII « N° 24 (enero-abril 2021) « pp. 199-214

203



En ese momento aparecio un hombre que no conocia, pero que
le present6 un fragmento de verso que comenzaba por «Est et non»,"
que presumia como una obra excelente. Descartes le dijo que sabia
de que se trataba y que esa pieza estaba entre las Eg]ogas de Ausonio,
que se encontraban en el Corpus poetarum que estaba sobre su mesa.
El mismo quiso mostrarsela a tal hombre desconocido, y comenzo6 a
hojear el libro, del cual se jactaba conocer perfectamente en orden
y contenido. Mientras buscaba el pasaje, el hombre le pregunto de
donde habia sacado ese libro y Descartes le respondio que no podia
decirle como lo habia conseguido; pero un momento atras habia te-
nido otro que acababa de desparecer, sin saber quién se lo habia dado
ni quien se lo habia llevado. No habia terminado de hablar cuando
volvio a ver el libro en el otro extremo de la mesa. Pero se percato
de que ese Diccionario no estaba tan completo como el que habia
visto la primera vez. Sin embargo, encontro las poesias de Ausonio
en el Corpus poetarum que estaba hojeando, y al no poder encontrar
la obra que comenzaba por «Est et non», le dijo a aquel hombre que
conocia una poesia del mismo poeta aun mas bella que la otra y que
comenzaba con las palabras «Quod vitae sectabor iter?».'® El hombre
le rog6 que se la mostrara, y Descartes comenzo a buscarla, cuando
encontro varios pequefios retratos en huecograbado que le llevaron
a decir que este libro era muy bello, pero que no tenia el mismo
aspecto que el otro que conocia. Estaba en eso cuando, de pronto,
los libros y el hombre desaparecieron y se desvanecieron de su ima-
ginacion, pero sin despertarlo. Lo singular a notar es que, dudando
si lo que acababa de ver era un suefio o una vision, no solo decidi6
—mientras dormia— que era un suefio, sino que tambien hizo su

interpretacion, antes de que el suefio lo abandonara."”

15 “Siyno”.
16 “;Qué camino debo seguir en la vida?".

17 Por esta afirmacion, tanto Kennington (1961: 183) como Goubhier (1956: 205-208 y
1958: 32-41) consideran que las Olimpicas podrian no responder a una memoria de los
suenos del «<Descartes historico», sino a una aproximacion poética a la retérica, siguien-
do la antigua tradicién de la fabulacién, de la cual El suefio de Escipion de Cicerdn es el
ejemplo mas famoso. Kennington (1961: 184) también recuerda que en la obra cartesia-
na hay varios ejemplos de fabulacién, por ejemplo, en las Reglas para la direccion del

Olimpicas « René Descartes

204



Considero que el Diccionario significaba todas las ciencias com-
piladas en un mismo lugar, y que la antologia de poesias, intitulada
Corpus poetarum, representaba en particular, y de una manera muy
distinta, a la filosofia y la sabiduria juntas. Porque no creyo que nos
debiéramos de sorprender mucho al percatarnos de que los poetas,
inclusive aquellos que solo dicen tonterias, estan llenos de sentencias
mas importantes, mas sensatas, y mejor expresadas que aquellas que
se encuentran en los escritos de los filosofos."Y atribuyo tal mara-
villa a la naturaleza divina del entusiasmo y a la fuerza de la imagina-
cion, que hacia brotar las semillas de la sabiduria (que se encuentran
en el ingenio de todos los hombres, como las chispas del fuego en
las piedras) con mucha mas facilidad, y con el mismo o con mucho
mas brillo que el que puede hacer la razon en los filosofos."” Des-
cartes, continuando la interpretacion de su sueho mientras dormia,
considero que la obra en verso sobre el discernimiento del tipo de
vida que debemos escoger —y que comienza por «Quod vitae sectabor
iter’»— significaria el buen consejo de un hombre sabio o inclusive
la teologia moral.

En esto, dudando si sofiaba o si meditaba, Descartes desperto
sin emocion y continuo, con los ojos abiertos, la interpretacion de
su sueno siguiendo la misma idea. Considero que los poetas reunidos
en el Corpus poetarum significaban la revelacion y el entusiasmo, del
que no desesperaba de verse favorecido. Por el fragmento «Est et non»,
que es el «S1 y no» de Pitagoras,” considero la verdad y la falsedad en

ingenio (AT/X: 366-367 y 373-74), aunque el mas célebre es la introduccién del Discurso
del Método: " Pero como yo propongo este escrito tan sélo a modo de historia o, si se
prefiere, de fabula, en la que entre algunos ejemplos que se pueden imitar quiza se
hallen otros muchos que seria razonable no seguir...” (AT/VI: 4).

18 En este pasaje se encuentra un paralelismo con el texto 4 (seguin nuestra nomencla-
tura) de las Cogitationes privatee.

19 Aqui también hay un paralelismo con el texto 4 (de acuerdo con esta traduccién)
de las Cogitationes privatae. La razén por la cual Descartes podria considerar que los
poetas son mas sabios que los filésofos es que los primeros estarian «entusiasmados».
Si atendemos a la etimologia de la palabra «entusiasmo» (¢vBovoiaopdg, esto es, «<soplo
interior de Dios»), el entusiasmo siempre tiene origen divino. Por lo tanto, seria el poeta
y no el filésofo quien aspira a la sabiduria divina por revelacion.

20 “Al margen: vai xai od” [nota de Baillet].

Open Insight « Volumen XII « N° 24 (enero-abril 2021) « pp. 199-214

205



los conocimientos humanos y en las ciencias profanas.’' Al ver que la
interpretacion de todos esos elementos la lograba tan bien a su volun-
tad, 0s0 persuadirse de que era el Espiritu de Verdad quien habia que-
rido abrirle, por ese suefio, los tesoros de todas las ciencias.Y como lo
unico que le quedaba por explicar eran los pequefios retratos en hue-
cograbado, que habia encontrado en el segundo libro, ya no busco la
explicacion tras la visita que le hizo un pintor italiano al dia siguiente.

Ese Gltimo suefio, que solo tenia cosas dulces y agradables, se-
fialaba, a su parecer, su porvenir; significaba lo que le sucederia por
el resto de su vida. Pero tomo los dos suefios precedentes como ad-
vertencias amenazadoras relacionadas con su vida pasada, en la que
podria ser inocente ante los ojos de los hombres, pero no ante los de
Dios. Considero que tal era la razon del terror y del pavor del que
sus dos suehos anteriores estuvieron acompanados. El melon, que le
querian dar como regalo en el primer suefo, representaba los en-
cantos de la soledad, pero buscados solamente para las ocupaciones
netamente humanas.” El viento que lo arrojaba contra la capilla del
colegio, cuando sintio un dolor en el costado derecho, no era otra
cosa sino el genio maligno que trataba de arrojarlo con fuerza lejos
de un lugar al que ¢l deseaba ir voluntariamente.’

Por eso Dios no le permitio que avanzara mas lejos y se dejo
llevar, incluso a un lugar santo, por un espiritu que no habia envia-
do. Como sea, Descartes estaba muy convencido de que habia sido
el Espiritu de Dios el que le habia hecho dar los primeros pasos
hacia la capilla. El terror que lo estremecio en el segundo suefio re-
presentaba, a su parecer, su sindéresis, es decir, los remordimientos
de su conciencia relacionados con los pecados que pudiera haber
cometido durante el curso de su vida hasta entonces. El trueno, del

21 Segun Gabbey y Hall (1998: 654), el «si y no» de Pitdgoras —que significa la verdad
y la falsedad en el conocimiento y en las ciencias profanas— permitié a Descartes dis-
cernir que provenia del Espiritu de la verdad, que le permitié conocer los tesoros de la
ciencia.

22 Gabbey y Hall (1998: 658) consideran que el melén podria ser un eco a la pala-
bra griega «uélhw» que significa «ser probable», de donde vienen «to pghov» y
«to pehhovroy, «el futuroy, «las cosas por venir».

23 “Al margen: A malo Spiritu ad Templum propellebar” [nota de Baillet].

Olimpicas « René Descartes
206



cual escuch6 su estruendo, era la senal del Espiritu de la Verdad que
descendia sobre ¢l para poseerlo.”

Ese tltimo sueho tenia ciertamente algo de entusiasmo, y nos
podria conducir, gustosamente, a considerar que Descartes habia be-
bido esa noche antes de irse a dormir. En efecto, era la vispera de
san Martin y, en aquella noche, se tenia la costumbre de entregarse
al libertinaje, tanto en el lugar donde ¢l se encontraba® como en
toda Francia. Pero Descartes aseguro que habia pasado toda la noche
y todo el dia en una gran sobriedad, y que hacia tres meses enteros
en los que no habia bebido vino. Agrego que el genio, que excitaba
en ¢l el entusiasmo que inflamo6 su cerebro durante algunos dias,
habia inspirado estos suefos antes de irse a la cama y que el espiritu
humano no tenia parte en ello.

En cualquier caso, la impresion que le quedo de sus agitaciones
le hizo reflexionar al dia siguiente sobre la parte que ¢l debia tomar.
La verglienza en la que se encontraba le hizo acudir a Dios para pe-
dirle que le hiciera conocer su voluntad y para que lo iluminara y lo
condujera en la busqueda de la verdad. Después se dirigio a la santa
Virgen para encomendarle la busqueda que consideraba que era lo
mas importante de su vida.Y para tratar de interesar, de manera mas
apremiante, a esta santisima Madre de Dios, aprovecho la ocasion
del viaje que esperaba realizar a Italia dias después para hacer el voto
de un peregrinaje a Nuestra Sefiora de Loreto.” Su celo iba atin mas
lejos, y por ello le prometio a laVirgen que, a partir de Venecia, haria
el peregrinaje a pie hasta Loreto; y que, si sus fuerzas fueran infe-

riores a sus fatigas, tomaria al menos la exterioridad mas devota y

24 Gilbert Boss (2016: 211) interpreta que el rayo es el signo del entusiasmo, que viene
de Dios, que a su vez se relaciona con la poesia. No olvidemos que el poeta seria quien
posee el favor divino. El destello del rayo significaria la luz (la sabiduria) que ilumina al
poeta. Nosotros vemos también aqui, siguiendo a Rodis-Lewis (1995: 62), un posible ori-
gen del titulo Olympica, a partir de la figura de Zeus, quien intimida y domina con sus
rayos. El entusiasmo, en clave pagana, podria corresponder a la irrupcién de lo divino
en la vida de los hombres.

25 Ver nota 3.

26 “Al margen: Descartes, Olympica, ut supra” [nota de Baillet]. Segun Rodis-Lewis
(1996:38-39), en La Fléche, Descartes habria leido El peregrino de Loreto del jesuita Louis
Richeome, que lo habria inspirado a realizar tal peregrinacion.

Open Insight « Volumen XII « N° 24 (enero-abril 2021) « pp. 199-214

207



humillada que le fuera posible, para asi cumplir con su voto. Descar-
tes pretendia emprender su viaje antes de que concluyera el mes de
noviembre. Pero Dios dispuso de ¢l de manera distinta a lo que habia
deseado. Descartes tuvo que posponer el cumplimiento de su voto
para otra ocasion, hallandose obligado de diferir su viaje de Italia por
razones que no hemos podido saber, y no lo realizo6 sino casi cuatro
anos después de tal resolucion.””

El entusiasmo lo dejo pocos dias despues, y si bien su ingenio
reanudo su actitud ordinaria y volvio a su calma original, Descartes
no se volvio mas resuelto sobre las decisiones que habia tomado.
El tiempo en su cuartel de invierno lo transcurrié poco a poco en
la soledad de su estufa y, para hacerlo menos fastidioso, comenzo a
escribir un tratado, que esperaba terminar antes de las Pascuas de
1620.7° A partir del mes de febrero pensaba buscar editores para
tratar con ellos la publicacion de tal obra. Como sea, hay mucha
evidencia que muestra que ese tratado fue interrumpido y que des-
de entonces permanecio incompleto. Ignoramos aquello de lo que
podria haber tratado ese texto, y es posible que jamas haya tenido
titulo. Sin duda las Olimpicas fueron escritas entre finales de 1619 e
inicios de 1620, por lo que tendrian algo en comtn con el tratado
anunciado por Descartes que no fue terminado. Sin embargo, hay
muy poco orden y relacion entre el contenido de las Olimpicas y el
resto de los manuscritos de este tiempo, por lo que es facil concluir
que Descartes, seguramente, jamas considero hacer de las Olimpicas

un tratado formal y cuidado, menos atin publicarlo.

27 Es decir, en 1624. Dice Baillet (1691: 120): “Estando en Venecia, Descartes pensé en
desprenderse ante Dios de la obligacién que se habia impuesto en Alemania en el mes
de noviembre del afo 1619 [“Al margen: Olympica., mss. Cartesii"] por un voto que habia
hecho de ir a Loreto y que no habia podido cumplir en aquel tiempo”

28 “Al margen: Ibidem, Dia 23 de febrero” [nota de Baillet].

Olimpicas « René Descartes
208



Cogitationes pn’vatae29

1.

Fue en el ano 1620 que he comenzado a comprender el fundamento
de un descubrimiento admirable.?®
En noviembre de 1619, tuve un sueho, en el cual recitaba el

poema 7 de Ausonio, que comienza asi: «Quod viae sectabor iter?...».’!

2.

Ser reprendido por los amigos es tan util como ser alabado por los
enemigos; y deseamos la alabanza por parte de los enemigos y la
verdad por parte de los amigos.

3.

Hay en todo ingenio algunas partes que, al ser ligeramente afec-
tadas, excitan fuertes pasiones. Asi, un nifio de alma fuerte, si lo
- L , - .
regafiamos, no llorara, sino se enfadara; otro, llorara. Si nos dicen
que sucedieron muchas y grandes desgracias, nos entristecemos; si
agregamos que alguien malo estuvo involucrado, nos enojaremos. El
paso de una pasion a otra se hace por las pasiones vecinas; a veces, sin
embargo, hay pasos violentos a traves de los opuestos: como cuando

en una alegre reunion se nos anuncia de improviso un hecho triste.

29 Las Cogitationes privatae son las transcripciones que Leibniz hizo del «Cuaderno C»
de los papeles de Descartes en 1676. La numeracion continua del 1 al 11 es nuestra, para
distinguir la unidad de cada fragmento. Segun Rodis-Lewis (1996: 78), Los fragmentos
de las Olimpicas que Leibniz recoge en las Cogitationes privatae estan centrados, sobre
todo, en las reflexiones que Descartes hizo después de los suefos de esa noche. A su
parecer, lo central de estas reflexiones es la posibilidad de la figuracién sensible de las
realidades espirituales, mismas que Leibniz no transcribe.

30 “Al margen: Olympica, «x nov. coepi intelligere fundamentum inventi mirabilis....»".

31 “;Qué camino debo seguir en la vida?”".

Open Insight « Volumen XII « N° 24 (enero-abril 2021) « pp. 199-214

209



4.

Asi como la imaginacion se vale de figuras para concebir los cuerpos,
también el entendimiento se vale de ciertos cuerpos sensibles para
figurarse las cosas espirituales, como el viento o la luz. De donde se
sigue que, al filosofar en la forma mas elevada, por el conocimiento,
podemos conducir a la mente por las alturas.

Puede asombrar encontrar sentencias profundas en los escritos
de los poetas, mas que en los de los filosofos. La razon es que los
poetas escriben mas por entusiasmo y por la fuerza de la imagina-
cion. Hay en nosotros semillas de ciencia, como en la silice hay semi-
llas de fuego; estas son extraidas por los filosofos a traves de la razon,

pero los poetas las arrancan través de la imaginaci()n y brillan mas.??
5.

Las maximas de los sabios pueden ser reducidas a un pequeno nime-

ro de reglas generales,33
6.

Antes de que termine noviembre, arribare a Loreto, y eso sera a pie
desde Venecia, si puedo convenientemente, y si tal es la costumbre.
Si eso no es posible, dare al menos a ese peregrinaje toda la devocion

que ordinariamente nadie puede dar.

32 Gouhier y Kennington (1956: 205-208) y (1961: 63) sostienen que las Olimpicas no
fueron sofadas por Descartes, sino compuestas poéticamente por él. Segun estos au-
tores, Descartes estaria tratando de alcanzar la sabiduria por la via poética, deudora del
entusiasmo, pues ésta es mas fructifera que la de los fildsofos.

33 Esta afirmacion parece ser una anticipacion de la hipotesis de la mathesis universalis
que aparece en las Reglas para dirigir el ingenio, obra inconclusa que posiblemente se es-
cribié entre 1623y 1628 (AT/X, 378-379). La idea de la mathesis universalis le vendria a Des-
cartes de Cornelio Agrippa y Ramon Llull, quienes pretendian un conocimiento deducti-
vo universal. Segun Rodis-Lewis (1996: 59) esta también podria ser la «ciencia admirable».

Olimpicas « René Descartes

210



Pero, de cualquier manera, terminare mi tratado antes de la Pas-
cua. Si es que los libros no me faltan, y si me parece digno, lo publi-
caré como lo he prometido hoy, 23 de febrero de 1620.%*

7.

Hay en las cosas una fuerza activa tnica: el amor, la caridad, la ar-
monia.

Las cosas sensibles nos permiten concebir las olimpicas:* el
viento significa el ingenio; el movimiento con la temporalidad signi-
ficala vidaj; la luz significa el conocimiento; el calor significa el amor;
la actividad instantanea significa la creacion. Toda forma corporal ac-
tua conforme a la armonia. Hay mas cosas hiimedas que secas, y mas
frias que calientes: de lo contrario, las fuerzas activas habrian obte-
nido la victoria demasiado rapido,* y el mundo no habria durado

tanto tiempo.
8.

Diciendo que Dios separ6 la luz de las tinieblas, el Génesis quiere
decir que Dios ha separado a los angeles buenos de los malos. No
podemos, en efecto, separar una privacion de una cualidad positiva,
y esto asi porque el texto no puede ser comprendido literalmente.
Dios es pura inteligencia.

34 Baillet (1691: 120) sostiene que Descartes cumplié su voto en 1624, tras asistir a la
fiesta de la Sensa en Venecia, el dia de la Ascensién (16 de mayo). Sin embargo, segtin
el propio Baillet (1691: 120), no habria llegado al destino de su peregrinaje a pie, sino
en barco. Hay un error en la transcripcion de Foucher de Careil, pues Baillet dice «23 de
febrero» (AT/X:187), en la transcripcion de Adam y Tannery se corrige el error (AT/X: 218).

35 Este aforismo nos indicaria por qué Descartes intituld a este texto “Olympica’, que,
como ya vimos, segun Henri Gouhier (1958: 18) no corresponde al titulo de una obra,
sino a la rubrica de un cuaderno de notas. Por lo pronto, sélo podemos considerar que
por “Olympica” se refiere a las cosas propias del Olimpo. Ver notas 13 y 27.

36 Segun Alquié (2010: 62), la fuerza activa es el amor.

Open Insight « Volumen XII « N° 24 (enero-abril 2021) « pp. 199-214

211



9.

El Sefior ha hecho tres maravillas: las cosas desde la nada, el libre

arbitrio y el Hombre-Dios.*”
10.

El hombre no conoce las cosas naturales mas que por similitud de
lo que cae en sus sentidos. El mejor filosofo y el mas profundo es el
que asimila con mayor facilidad las cosas buscadas en los objetos de

la experiencia sensible.*®
11.

La perfeccion absoluta que notamos en ciertas actividades de los ani-

males nos hace sospechar que ellos no poseen el libre arbitrio.*

37 Dice Rodis-Lewis (1996: 79) con relacion a este fragmento: “Se vislumbra la expre-
sion de lo infinito en lo finito con la oposicidn del Dios, totalmente positivo y de la nada
(ex nihilo), de donde hacer surgir la Creacién; después el misterio del libre arbitrio; [...]
y por ultimo el Hombre-Dios, centro de este cristianismo al que Descartes se adhiere
profundamente, sin especular sobre los oscuros datos de la teologia”

38 Ferdinand Alquié (2010: 63) apunta que aqui hay una tesis contradictoria con la
metafisica que posteriormente desarrollarad Descartes. Es decir, que las cosas espiritua-
les s6lo se concebiran tras una «ascesis epistemolégica» que nos habra liberado de
cualquier tipo de representacién sensible. Comenta Rodis-Lewis (1996: 80) que, en este
pasaje, Descartes estd ain muy lejos de concebir un «pensamiento sin imagenes»; lo
que sera central tanto en su Discurso del Método como en sus Meditaciones Metafisicas.

39 Rodis-Lewis (1996: 80), sobre la base de este fragmento, dice: “Descartes no es un
sabio como los demads, sino un pensador que quiere situar al hombre entre Dios y los
animales”.

Olimpicas « René Descartes

212



Rgﬂzrencias

Adam, Ch. (1919). Vie de Descartes et ceuvres. Etude historique. Paris: J. Vrin.
Baillet, A. (1691). LaVie de M. Descartes, vol. I. Paris: Daniel Horthemels.

Boss, G. (1993). “Le songe d’une poétique philosophique (Les réves de Descartes)”.
En Dialectica, vol. 47,n. 2-3, 1993; pp. 199-216.

Cole, J. (1992). The Olympian Dreams and Youthful Rebellion of René Descartes. Cham-
paign: University of Illinois Press.

Descartes, R. (1859). Euvres Inédites de Descartes. L.-A. Foucher de Careil (Ed.). Paris:
Auguste Durand.

(1908) Euvres de Descartes, vol. VI. Ch. Adam y P. Tannery (Eds.). Paris: Léo-
pold Cerf.

(1908). Euvres de Descartes, vol. VII. Ch. Adam y P. Tannery (Eds.). Paris: Léo-
pold Cerf.

(1908). GEuvres de Descartes, vol. IX. Ch. Adam y P. Tannery (Eds.). Paris: Léo-
pold Cerf.

(1908). Euvres de Descartes, vol. X. Ch. Adam y P. Tannery (Eds.). Paris: Léo-
pold Cerf.

(2010). GEuvres philosophiques, vol. 1, 1618-1637. F. Alquié¢ (Ed.). Paris: Classi-
ques Garnier.

Gabbey, A. and Hall, E. R. (1998). “The Melon and the Dictionary: Reflections on
Descartes’s Dreams”. En Journal of the History of Ideas, vol. 59. n. 4; pp. 651-
668.

Gouhier, H. (1924). La pensée religieuse de Descartes, Paris : J. Vrin.

(1956). “Descartes a-t-il réve?”. En Revue International de Philosophie, vol. 10, n.
36 (2); pp. 203-209.

(1958). Les premiéres pensées de Descartes. Contribution a I’historie de I’ Anti-Renais-
sance, Paris: J. Vrin.

Guy,A. (1992). “Razon y fe en Llull y Descartes”. En Studia Lulliana, n. 32; pp. 59-79.

Kennington, R. (1961). “Descartes’ Olympica”. En Social Research, vol. 28, n. 2; pp.
171-204.

Leibniz, G. W. (1880). Die Philosophischen Schriften. C. ]. Gergardt (Ed.). Berlin: Weid-

mann.
Loyola, I. (2014). Ejercicios Espirituales. S. Arzubialde, S] (Ed.). Santander: Sal Terrae.

Marion, J.-L. (1983). “Les trois songes ou I’¢veil du philosophe”. En ]J. L. Marion
(Ed.). La passion de la raison. Paris: Presses Universitaires de France; pp. 53-78.

Open Insight « Volumen XII « N° 24 (enero-abril 2021) « pp. 199-214

213



Rodis-Lewis, G. (1995). “Les aspects religieux des Olympica”. En F. Hallyn (Ed.).
Les Olympiques de Descartes (Romanica Gardensia XXV). Genova: Librairie DROZ;
pp- 127-140.

(1996). Descartes. Biografia. Trad. 1. Sancho Lopez. Barcelona: Peninsula.
(1997). Le développement de la pensée de Descartes. Paris: . Vrin.

Sanchez Ramon, R. (2010). “Las raices ignacianas de Descartes. Estado de la cues-
tion”. En Pensamiento, vol. 66, n. 250; pp. 981-1002.

Verbeek, T. (2005). “Baillet, Adrien (1649—1706)”. En L. Nolan (Ed.), The Cambridge
Descartes Lexicon. Cambridge: Cambridge University Press; pp. 49-51.

Olimpicas « René Descartes

214



