Filosofia y educacion: un vinculo ineludible.
Diélogo con Francesc Torralba Rosell6.

Sagrario Chavez Arreola
Centro de Investigacién Social Avanzada
sagrario.chavez@cisav.org

Ramon Diaz Olguin
Centro de Investigacién Social Avanzada
ramon.diaz@cisav.org

Presentacion

Es sabido que solo la presencia de referentes actuales, de maestros
vivos, puede ser verdaderamente educativa para las nuevas genera-
ciones. Puede afirmarse que el filosofo Francesc Torralba Rosello es
hoy una de esas figuras, sobre todo en una ¢poca en la que, como ¢l
mismo dice: «todo invita a no pensar».

Nacido el 15 de mayo de 1967 en Barcelona, ha dedicado su vida
a la investigacion y a la ensefianza de la filosofia en distintas univer-
sidades tanto en Europa como en Sudameérica; esta casado y es padre
de cinco hijos. Obtuvo el grado de doctor en Filosofia, por la Uni-
versidad de Barcelona, en 1992; también se doctoro enTeologia, por
la Universidad de Catalunya, en 1997; finalmente, se ha doctorado
en Pedagogia, por la Universidad Ramon Llull, en 2018.

El profesor Torralba Rosell6 es autor de una ingente cantidad de
libros, monografias y articulos, entre otras publicaciones; entre las
principales de corte académico se encuentran Poctica de la libertad.
Lectura de Kierkegaard (Caparros, 1998); Rostro y sentido de la accién
educativa (Edebé, 2001); ;Qué es la dignidad humana? Ensayo sobre Peter
Singer, Tristram Engelhardt y John Harris (Herder, 2005); La ética como
angustia. Kierkegaard y Aranguren (Proteus, 2013); Formar personas. La
teologia de la educacion de Edith Stein (BAC, 2020).

También es autor de otros titulos dirigidos a un pablico mas
amplio, pero interesado en comprender —desde una perspectiva

Open Insight « Volumen XII « N° 25 (mayo-agosto 2021) « pp. 11-29

11



filosofica accesible— ciertas cuestiones relevantes en el ambito per-
sonal y social, tales como Cien valores para una vida plena: la persona
y su accién en el mundo (Milenio, 2009); El sentido de la vida (Ceac,
2011); Inteligencia espiritual (Plataforma, 2013); Mundo voldtil. Cémo
sobrevivir en un mundo incierto e inestable (Kair6s, 2018); Vivir en lo
esencial. Ideas y prequntas después de la pandemia (Plataforma, 2020).

A partir de las obras referidas, puede advertirse con claridad que
los temas en los que el profesor Torralba Rosello centra su atencion
se inscriben principalmente en las areas de la antropologia filoso-
fica, la ¢tica y la educacion. Pero tambieén hay un grupo de obras
centradas en la reflexion sobre el significado de determinados actos
y disposiciones humanas ante la vida cotidiana que muy pocos se de-
tienen a tematizar. Entre éstas se encuentran El arte de saber escuchar
(Milenio, 2007), La paciencia (Milenio, 2009), Correr para pensar y
sentir (Lectio, 2015), La humildad (San Pablo, 2021).

La seriedad, hondura y sencillez que uno constata al leer sus
publicaciones tanto academicas como divulgativas concuerda con
la madurez de su voz al elaborar ideas fulgurantes en torno a las
fuentes y ejes sobre los cuales gira su pensamiento, a la relacion tan
importante —pero descuidada por algunos— entre la filosofia y la
educacion, asi como a las dificultades y al sentido de la formacion
filosofica en nuestros dias, tal como se recupera en la entrevista que
exponemos a continuacion, la cual fue realizada, a finales del ano
2020, por la profesora Sagrario Chavez Arreola y el profesor Ramon
Diaz Olguin. Ambos son autores también de las notas bibliograficas
a pie de pagina.

Sirva esta ocasion para reiterar nuestro sincero agradecimien—
to al profesor Francesc Torralba Rosell6 por su amable disposicion
—desde el inicio y hasta el final— en las gestiones que hicieron

posible este encuentro.

12 Filosofia y educacién: un vinculo ineludible. Didlogo con Francesc Torralba Rosellé
Sagrario Chavez Arreola - Ramoén Diaz Olguin



Entrevista
% Centro, fuentes y metodo de su pensamiento filosofico

Open Insight: ;Cémo describiria su trayectoria y la evolucion de su
pensamiento? ;Hay en él rupturas y cambios radicales o mas bien
se trata de continuidades y profundizaciones?

Francesc Torralba: Mi primer libro lo publiqué en 1990, Cercles
infernals (Edicions 62), hace mas de treinta afos. Lo dediqué al
pensamiento del joven Nietzsche, especialmente a su obra El
nacimiento de la tragedia, que el pensador aleman public6é en 1872.
El ultimo libro lo publiqué en 2020, Vivir en lo esencial (Plataforma),
el cual tiene como objeto de andlisis la pandemia y las alteraciones
axioldgicas que provoca; es decir, a las transformaciones de valores
que conlleva la pandemia que estamos viviendo.

A lo largo de estos treinta afios hay algunos temas que son
recurrentes en mi pensamiento, casi diria transversales: por un lado,
la reflexion sobre la persona ha sido una cuestion permanente;
esto es, la reflexién sobre lo que somos, la identidad ultima del
ser humano; por el otro, la reflexién sobre la ética, sobre el como
debemos vivir, el qué debemos hacer.

Observo que estas dos constantes estan entrelazadas y lo que hay
es, mas bien, un desarrollo en espiral. Yo no creo que haya ruptura.
Si leo las obras de hace treinta afos o veinticinco, no encuentro
que haya ruptura o un momento de conversién, de cambio, sino un
ahondamiento, una profundizacién y una ampliacién de lecturas,
asi como de interlocutores. Por lo tanto, diria que es una evolucién
en espiral o helicoidal.

Para decirlo con un ejemplo muy claro: hace treinta afios partia
de que el ser humano es un ser capaz de libertad y sigo pensando
eso. Lo que pasa es que, a lo largo de estos anos, he podido leer
mas autores, responder a mds objeciones, tener en cuenta otros

Open Insight « Volumen XII « N° 25 (mayo-agosto 2021) « pp. 11-29

13



pensamientos, pero no puedo decir que haya cambiado de
perspectiva.

Otro ejemplo: hace treinta afios creia que la educacién tenia que
ser necesariamente integral para poder denominarse educacién
en sentido pleno y que tiene que afectar a todas las dimensiones
de la persona (fisica, psiquica, social y espiritual) y sigo creyendo
eso. Lo que pasa es que mi modo de entender lo espiritual, lo
psiquico, lo social o lo corporal se ha ampliado, se ha transformado
cualitativamente, pero no hablaria de rupturas; hablaria de una
continuidad que se desarrolla al modo de una espiral, con los
mismos temas, pero ampliando el horizonte, ampliando la reflexion.

Ol: En este recorrido que usted nos presenta ;jcudles han sido las
«fuentes» y el «centro» de su pensamiento, tanto antropolégico
como ético?

FT: Quiero reconocer dos fuentes de inspiracidon basicas: Seren
Kierkegaard y Edith Stein. Kierkegaard es una de las fuentes de
inspiracién mas evidente y mas reconocible en mis obras, sobre
todo las de mas estricta naturaleza filoséfica. Me refiero a sus
obras pseuddnimas, como La enfermedad mortal, El concepto de la
angustia, La ejercitacion en el cristianismo, Las obras del amor, pero
también a sus Diarios.' Respecto a Edith Stein, siento que tengo
una especial deuda con su magistral obra, Ser finito y ser eterno.?

Entre mis publicaciones hay dos tipos de obras: unas, de alta
divulgacion, que pretende llegar a un publico no-filoséfico, culto,
pero no iniciado en el verbo filoséfico; luego, hay otros textos que
son mas duros de roer, mas duros de digerir, sobre todo para quienes
no estan en el gremio. Son textos de naturaleza estrictamente

1 Las principales obras filosoficas de Kierkegaard han sido publicadas por las editoria-
les Trotta y Sigueme, de Espafia, mientras que los diarios han aparecido en la editorial
de la Universidad Iberoamericana, de México.

2 Fondo de Cultura Econémica, México, 1994.

14 Filosofia y educacion: un vinculo ineludible. Didlogo con Francesc Torralba Rosellé
Sagrario Chavez Arreola - Ramoén Diaz Olguin



filoséfica, donde las citas, las referencias, los autores, los implicitos,
se dan por conocidos.

Una de las fuentes de inspiracion indiscutible es, como decia,
Seren Kierkegaard. Le descubri en la Universidad de Barcelona,
gracias a un profesor excepcional, que fue José Maria Valverde,
poeta, traductor y profesor de estética.* Estamos hablando del
ano 1989. Desde entonces, me ha acompanado toda la vida, como
un confidente, como un maestro espiritual, como un interlocutor,
casi diria como un despertador de consciencia. Por otro lado, la
otra gran autora, que descubro posteriormente, es Edith Stein; la
filésofa judia, conversa al catolicismo, exterminada en Auschwitz
el 9 de agosto de 1942, discipula de Edmund Husserl. He aqui las
dos figuras que tengo que reconocer como fuentes de inspiracién
e interlocutores que tomo muy en cuenta cuando abordo cualquier
tema o cualquier cuestion.

En relacién con los grandes temas, tanto de la antropologia como
de la ética, comparto dos ideas.

Me ha interesado desarrollar una antropologia muy centrada en la
nocién de «vulnerabilidad», como idea-clave. Sobre todo, porque
me da la impresién de que hay una ocultacién de la vulnerabilidad,
que se ha convertido, incluso, en un tabu. Y me parece que no se
puede comprender al ser humano, si no se ahonda en su naturaleza
vulnerable.

La vulnerabilidad tiene multiples epifanias o manifestaciones:
la enfermedad, el sufrimiento, el dolor, el fracaso, la decrepitud,
la muerte. Todas estas dimensiones, que precisamente nuestra
sociedad oculta, son las que a mi me interesan de modo especial:
como nos enfrentamos a la vulnerabilidad y como aceptamos esta
vulnerabilidad individual y colectivamente.

3 Valencia, 1926 - Barcelona, 1996.

Open Insight « Volumen XII « N° 25 (mayo-agosto 2021) « pp. 11-29

15



Y por lo que representa la ética, especialmente me ha interesado
todo lo que son las éticas de la «alteridad», es decir, donde el centro
de la ética es el otro y donde se concibe la experiencia ética como
la capacidad de responder a la llamada del otro. La ética como
respuesta, como conminacién, como responsabilidad. Esto lo
observamos en autores como Emmanuel Lévinas, pero también
en filésofos catdlicos de inspiracion levinasiana, como Jean-Luc
Marion, por ejemplo. Se trata de una ética cuyo centro es el otro,
especialmente el otro vulnerable (como la pardbola del buen
samaritano).

En definitiva, desde mi punto de vista, «ser ético» es no pasar de
largo, es responder a la llamada del otro vulnerable. Y cuando
uno responde, le puede pasar todo: pierde el control de su vida,
puede ser herido; pero si no hay respuesta, no hay ética. Cuando
hay indiferencia, cuando hay pasividad, todavia no ha empezado la
ética. La ética es respuesta. Y uno puede responder mejor o peor,
pero «ser ético» es responder a la llamada del otro.

Estos son los dos focos de la antropologia y la ética que he tratado
de articular: una «antropologia de la vulnerabilidad» y una «ética
de la alteridad».

ol: Con respecto a la antropologfa que subyace en sus escritos,
;podemos decir entonces que su pensamiento se dirige al <knombre
concreto», quizas como un fruto de su formacion kierkegaardiana?
Y, por otro lado, la imagen del hombre como un «ser vulnerable»
es resultado de su encuentro con el pensamiento de Emmanuel
Lévinas, quien nos habla de este hombre fragil, vulnerable,
menesteroso, es decir, «el huérfano, la viuda, el extranjerox»?

FT: Si. Si tuviera que calificarlo, creo que podria reconocerme
dentro del personalismo. Me refiero al personalismo de Emmanuel
Mounier, de Jean Lacroix, de Martin Buber. Desde esta perspectiva
filosofica, el valor central es la persona, sus multiples dimensiones,
sus distintas areas, lenguajes, intereses, inclinaciones.

16 Filosofia y educacién: un vinculo ineludible. Didlogo con Francesc Torralba Rosellé
Sagrario Chavez Arreola - Ramoén Diaz Olguin



Estoy también de acuerdo con el giro existencial a lo concreto. Me
interesa «el hombre de carne y hueso» que decia Don Miguel de
Unamuno en Del sentimiento trdgico de lavida.* Esta es una herencia
kierkegaardiana. También Gabriel Marcel, en su Filosofia concreta,®
apunta hacia el ser humano histérico, el hombre que suda, que se
cansa, que siente dolor de muelas.

ol Y sobre su método filosofico para adentrarse y profundizar en
las problematicas del <hombre concreto», jcudl es el que sirve de
apoyo a su pensamiento?

FT: Me siento muy cercano al método fenomenolégico, que
consiste en lo que decia Husserl: «ir a las cosas mismas». Para ello, es
fundamental poner entre paréntesis todos esos tdpicos, prejuicios,
precomprensiones que tenemos, para tratar de intuir la esencia
de algo. En ultimo término, tal y como lo interpreta la discipula
y ayudante de Husserl, Edith Stein, me resulta iluminador esta
atencién a la cosa misma, esta voluntad constante de deconstruir
los prejuicios.

Este método no es monoldgico; tal y como yo lo entiendo, es
«dialégico». Sin didlogo no es posible comprender la complejidad
de lo real. Debemos dialogar con quienes no piensan como
nosotros, con quienes se ubican en otro universo conceptual
y espiritual. A mi, por ejemplo, me han interesado mucho los
maestros de la sospecha. Dediqué un libro a ello con este titulo: Los
maestros de la sospecha. Marx, Nietzsche y Freud (Fragmenta, 2013).
Y he tenido epistolarios con escritores ateos, como en el libro:
Con o sin Dios. Cuarenta cartas cruzadas (Fragmenta, 2012), con un
escritor catalan, ateo.

Considero relevante dialogar con quienes no participan de mis
premisas, porque es el modo de crecer intelectualmente y de

4 Akal, Madrid, 1983.

5 Revista de Occidente, Madrid, 1959.

Open Insight « Volumen XII « N° 25 (mayo-agosto 2021) « pp. 11-29

17



valorar la consistencia de tu propia posicion filoséfica. En cambio,
cuando uno sélo dialoga con quienes participan de sus ideas, de
sus implicitos, de sus creencias, se relaja. No tiene qué indagar
mas, porque todos creen lo mismo, pero cuando uno establece un
didlogo de verdad, cuando se pelea con los textos de Freud, con
los textos de Nietzsche, los textos de Marx o los de Feuerbach, se
siente muy amenazado. Eso le obliga a pensar mas, a ir mas alla de
lo que da como obvio. Y eso siempre me ha interesado.

O,
o

El pensamiento filosofico sobre la educacion

ol: Mirando el conjunto de su obra escrita podemos notar que,
ademas de los trabajos estrictamente académicos, ha publicado
una serie de libros con una direccién educativa y divulgativa mas
especifica. jEs alguna experiencia en particular lo que le ha hecho,
digamos, no abandonar el rigor, pero si la estructura académica,
para dedicarse a estos otros estudios?

FT: Si, sobre todo mi tarea de profesor. Me defino mas como
profesor que como escritor, a pesar de haber escrito mas de cien
libros. Me siento mas profesor, que escritor. Mi lugar natural es
el aula, la pizarra, la tiza y los alumnos. Es mi espacio natural, mi
habitat, mi area de confort, como dicen los psicélogos, en donde
me encuentro a mi mismo, donde puedo explayarme, donde
puedo desarrollar mi vocacibn mas originaria, la vocacion de
educar, de transferir eso que he aprendido, eso que he vivido a los
demas, para que pueda ser util, beneficioso a quienes todavia no
lo han vivido. Eso explicaria, en parte, por qué hay en mi obra una
voluntad claramente didactica, pedagdgica, educativa.

Algunos de los libros que he escrito vienen suscitados por debates en
el aula, por discusiones, por preguntas del educando. Otros vienen
suscitados por la formacién que llevo haciendo por muchos lugares
del mundo, a muchas comunidades educativas de profesores, a
claustros de escuelas publicas, concertadas, religiosas y no-religiosas.

18 Filosofia y educacién: un vinculo ineludible. Didlogo con Francesc Torralba Rosellé
Sagrario Chavez Arreola - Ramoén Diaz Olguin



Me interesa reflexionar sobre las metamorfosis de las comunidades
educativas. Pongo un ejemplo: el proceso de digitalizaciéon o de
robotizacién. Especialmente por causa de la pandemia, vivimos
un proceso de digitalizacion muy acelerado y no solo eso, sino la
desaparicion de practicas que eran tradicionales, como la clase
magistral.

Especialmente me ha interesado subrayar qué es lo que no debemos
perder en este afan de innovacion, en este afan de ponernos al dia.
Tenemos, en el aula, a educandos con grandes habilidades digitales,
pero con grandes carencias en lo que respecta ala comunicacién oral y
escrita, en lacomprension lectora, en la expresion gestual. Son cuerpos
adosados a un teclado. Sufren profundas tecno-dependencias o
tecno-adicciones. Me ha interesado subrayar ese depésito acumulado
alolargo delatradicién que no podemos dejar de lado en los procesos
de innovacién, de transformacion de la escuela, de las comunidades
educativas, de la relacién educando y educador.

En mis obras escritas hay un sesgo educativo, o una orientacién
claramente educativa, porque éste es mi habitat, el lugar en donde
desarrollo mi actividad profesional. Y por eso ahi me veo mas
reforzado: si uno no fuera profesor o educador, no hablaria tanto de
eso. Pero cuando uno lleva veintisiete afios en el aula, ya se siente,
con una cierta autoridad, para poder subrayar algunos elementos y
realizar ciertas sintesis sin sucumbir al ridiculo.

ol: A partir de lo que usted ha estudiado, por ejemplo, en la obra
de Sgren Kierkegaard o de Edith Stein, jcudl es la importancia del
proceso educativo en la vida de toda persona? jPor qué algunos
educadores podemos confundir un proceso de esa naturaleza con
otros de caracter mas bien instructivo o ideoldgico?

FT: Me ha resultado muy util el pensamiento pedagdgico de Edith
Stein. Dediqué mi tercera tesis doctoral al concepto de Bildung o de
«formacién». Ha sido publicada recientemente con el titulo: Formar
personas. La teologia de la educacién de Edith Stein (BAC, 2020).

Open Insight « Volumen XII « N° 25 (mayo-agosto 2021) « pp. 11-29

19



Bildung es un vocablo aleman que se relaciona con la idea de
Paideia griega. La Bildung, tal y como lo entiende Edith Stein, es
un proceso inacabable, infinito, que tiene como objetivo, por un
lado, desarrollar todas las potencias latentes en un ser humano,
todo eso que esta ahi en potencia, y se trata de desarrollarlo, de
ayudarlo a florecer; pero, ademas, Bildung es un proceso que tiene
como objetivo que el educando llegue a ser lo que estd llamado
a ser, tiene como finalidad no que sea lo que yo deseo que sea,
sino que llegue a ser lo que esta llamado a ser. Eso supone un gran
conocimiento de la persona y un respeto sumo a su libertad.

Demasiadas veces, el proceso educativo es un proceso de
apropiacion: «mi hijo tiene que estudiar», «<mi hijo tiene que ir»...
iPero el hijo no es una propiedad, es un sujeto de derechos, es
alguien llamado a autodeterminarse! Como dice Sa@ren Kierkegaard
en Olounoolootro,®todo individuo es una obra de arte, un proceso
unico.

Tengo la suerte de ir, casi cada semana, a una asociacioén de padres
y madres a impartir una conferencia. Cuestiono, con ahinco, esta
forma posesiva de ver al nifo: «mi hijo tiene qué hacer, debe
estudiar, tiene que hacer lo que yo no hice». Muchos padres
proyectan en sus hijos sus suefos frustrados: «<como yo no fui a la
universidad, él tiene que ir», «como yo no fui futbolista de primera
division, él tiene que serlo». Pero el hijo no es un receptaculo de sus
suefnos rotos. Es un ser llamado a ser con su vida una obra de arte,
un proyecto vital.

Quizd porque también en las Facultades de Magisterio y de
Pedagogia el pensamiento filoséfico estd muy ausente. Hay
Facultades de Pedagogia o de Ciencias de la Educacion en las que
casi no existe ni Filosofia de la Educacioén o, si existe, es de manera
optativa, pero me parece que deberia ser materia obligatoria en
primer afo.

6 Trotta, Madrid, 2018.

20 Filosofia y educacion: un vinculo ineludible. Didlogo con Francesc Torralba Rosellé
Sagrario Chavez Arreola - Ramoén Diaz Olguin



(Para qué educamos? El fin, la teleologia del acto educativo, la
causalidad final no puede dejarse de lado. ;Para qué salimos
a educar? ;Para qué vamos a dedicar nuestra vida a eso? Nos
preocupa mucho el como lo hacemos, el proceso, la didactica, el
método, pero antes de la causa formal, esta la causa final: ;para
qué educamos? Aqui detecto un profundo déficit de discurso en
muchos educadores que irrumpen en las instituciones educativas
a ensefar sin haber meditado sobre tales preguntas.

Ol ;Podria ahondar un poco mas en la relacion entre el «comon y el
«para qué» del acto educativo?

FT: Si. Ambas son muy importantes. Sin embargo, el «cémo» o la
causa formal esta supeditada ala causa final. Uno puede decir: «el fin
es construir personas que se adapten al sistema tecno-capitalista.
En tal caso, hay que desarrollar unos procesos, unos medios, para
que se adapten. Ahora, otra tesis es decir: «no, el fin es que sean
personas capaces de pensar por si mismas, capaces de cuestionar
justamente el sistema tecno-capitalista». Entonces tendremos que
introducir otras dindmicas, otros textos, otras materias, si queremos
conseguir ese objetivo. Por tanto, hay que preguntarse el para qué.

Y eso tiene que ver también con todas las areas. Muchos cuestionan
el valor de las Humanidades, porque si la finalidad es simplemente
adaptar al educando a un sistema, sin cuestionar nada, ;de qué
sirve leer un didlogo de Platon? ;De qué sirve un aforismo de
Nietzsche? ;De qué sirve una fabula de La Fontaine? jDe nadal
Se estd perdiendo el tiempo. Pero si la finalidad es que piensen
por si mismos, que analicen, que reflexionen, que sean capaces
de cuestionar lo que se les da como obvio, entonces si que tiene
sentido que lean un aforismo de Nietzsche, un texto de Montaigne,
o de Pascal, o de Wittgenstein, o de Kierkegaard. Pero primero hay
que determinar para qué educamos.

En este punto no hay para nada unanimidad. Lo que hay es un
conflicto de fines. Y también, a veces, hay un conflicto de fines

Open Insight « Volumen XII « N° 25 (mayo-agosto 2021) « pp. 11-29

21



entre padres y maestros. A veces eso incomoda mucho a los padres,
porque querrian que la escuela estuviera supeditada a sus fines.
Entonces se plantea un punto de tensién, porque el nifio es el
mismo, lo que pasa es que recibe influjos distintos desde el dmbito
escolar y el ambito familiar.

ol: Entonces, ;como lograr conciliar o cohesionar esta diversidad de
fines que parece contradictoria?

FT: Es fundamental crear comunidades de dialogo, donde sea
posible no solo un punto tangencial, sino un punto de interseccién
entre la comunidad escolar y la comunidad familiar, donde haya
unos minimos de acuerdos. Lo que no puede ser es que sea un
campo de batalla permanente.

Imaginen que una comunidad escolar subraya mucho el valor
medio-ambiental y los maestros enfatizan el valor de la eco-
sensibilidad; sin embargo, en casa de este niflo no se recicla, se
mezcla toda la basura, se deja la naturaleza sucia cuando se va al
campo. Ahi hay un conflicto de valores. Eso puede darse en muchas
areas.

También en la vida espiritual, puede ser que en una familia tenga
valor la oracion o el ritual, o tenga valor un texto sagrado vy, sin
embargo, en el dmbito escolar haya ridiculizacién, menosprecio, o
incluso satira respecto a eso. No podemos olvidar que el nifio es
un ser muy fragil, que esta en proceso de construccion y necesita
fortalecer determinados valores comunes. Debemos garantizar
que durante la infancia, que es el momento de la construccion de la
personalidad moral, haya unos consensos minimos respecto a esos
valores que queremos que queden atesorados en el alma del nifio.

Pensemos en la equidad. Para ejemplificarlo, imaginemos una
maestra que subraya este valor en clase, pero cuando la nifa llega
a su casa, la madre le obliga a cocinar, a poner la mesa y a hacer
las camas, mientras el nifio estd en el sofd mirando la televisién.

22 Filosofia y educacion: un vinculo ineludible. Didlogo con Francesc Torralba Rosellé
Sagrario Chavez Arreola - Ramoén Diaz Olguin



Aqui hay un desajuste. El valor de la equidad que se subraya en la
escuela entra en colisidon con esa practica de desigualdad explicita
que se plantea dentro del hogar, y avalada, ademas, por la madre,
que es la figura de referencia. Durante el dia se estd tejiendo, como
en el mito de Perséfone, y durante la noche se desteje.

% Dificultades y sentido de la formacion filosofica en el mundo

contemporaneo

ol: Considerando las aulas de filosoffa a las que asisten adolescentes
y jovenes, jcudles son las principales dificultades por las que
atraviesa la ensefianza de la filosofia? ;Y qué podemos hacer para
afrontarlas?

FT: Por un lado, tiene que haber una voluntad politica para que
esta materia esté contemplada en un sistema educativo, asi como
un reconocimiento de la trascendencia que tiene este saber en la
formacion integral de un ciudadano. La mayoria de los paises, mas
bien situados en la OCDE, acostumbran a reconocer esta materia
como troncal en los procesos formativos. Sin embargo, hay otros
paises que no, la consideran optativa o simplemente tangencial,
pero no imprescindible.

Por otro lado, los que nos dedicamos profesionalmente a la filosofia
tenemos que ser capaces de romper la jerga, el cripto-lenguaje que
a veces utilizamos, para llegar, para cautivar, para tocar el corazén
de los jévenes y de los adolescentes. Esto es lo que hacian Sécrates
y Jesus, respectivamente. En el caso de Jesus, comprobamos que su
discurso se adapta al destinatario. Es distinto cuando le habla a un
fariseo, cuando le habla a un pescador o cuando le habla a un sumo
sacerdote. Esto es clave también en el fildsofo.

Muchas veces la experiencia que tiene el educando de la ensefan-
za de la filosofia es que ésta es pesada, ininteligible, abstrusa, com-
pletamente estéril; una suma de obras, de teorias, completamente

Open Insight « Volumen XII « N° 25 (mayo-agosto 2021) « pp. 11-29

23



ajenas a su vida. Y, sin embargo, vive acontecimientos que pueden
ser leidos desde una clave filosdfica: se enamora, se muere su abue-
la, experimenta el desamor, tiene que decidir, tiene que obrar, plan-
tear su proyecto de vida, debe desarrollar su libertad.

Todo ese manantial de cuestiones pertenece a la filosofia: la
amistad, el amor, la libertad, el sentido, la muerte del ser amado. Sin
embargo, demasiadas veces hemos presentado a la filosofia como
un conjunto de teorias anacrdnicas, ininteligibles, completamente
extranas a la vida del educando.

Mas, cuando somos capaces de presentarla pedagdgicamente,
cuando somos capaces de adaptarnos, de aclimatarnos a su
lenguaje, el éxito estd asegurado, porque hablamos de sus vidas.
Y esa es mi experiencia como docente. Observo que cuando
uno encuentra el lenguaje adecuado se produce un punto de
interseccion y entonces la filosofia interesa, estimula la inteligencia.
Asi, el educando pasa de ser un sujeto pasivo a un ser proactivo.

ol ;Podriamos hablar, entonces, de una necesaria «pedagogizacién
de la filosoffa»? ;Qué implica esto para aquellos que nos dedicamos
a la ensefanza de la filosofia?

FT: Si. Hay algunos ejemplos muy bien articulados, como el
«Programa de Filosofia 3/18», que desarrollé Matthew Lipmany que
se lleva a cabo en algunas comunidades de Catalufia y del conjunto
de Espana, trabajando con personas desde los tres afios hasta los
dieciocho afios.” Tiene un caracter optativo, no es obligatorio ni lo
exige el sistema educativo.

Debemos ser autocriticos. Nos falta mucha didactica y mucha

7 Al respecto, puede consultarse la pagina web del Grupo de Innovacién e Investiga-
cién sobre la Ensefianza de la Filosofia (IREF, por sus siglas en catalan) cuyo esfuerzo
educativo —iniciado a finales del siglo pasado— se centra en desarrollar las habilida-
des de pensamiento de nifios y jévenes, con base en la metodologia de Filosofia para
niflos (FpN) del fildsofo estadounidense M. Lipman: https://www.grupiref.org/.

24 Filosofia y educacién: un vinculo ineludible. Didlogo con Francesc Torralba Rosellé
Sagrario Chavez Arreola - Ramoén Diaz Olguin



pedagogia. De hecho, muy pocas Facultades de Filosofia en el
mundo tienen un Departamento de Didactica o de Pedagogia de
la Filosofia, en donde se utilicen recursos audiovisuales, teleseries,
comics, o simplemente materiales que estan en la red. Y eso nos
aleja del mundo real. Quien es capaz de establecer ese punto de
interseccién, observa que hay talento, vocacién e interés, pero
tiene que haber un trabajo de adecuacién, de climatizacién del
verbo filoséfico en el ahora.

Esto eslo que hacia Sécrates. No estaba encerrado en una academia
con libros, estaba en medio de la plaza, sin techo, sin némina, sin
jerarquias, como un educador de calle, practicando la mayéutica,
ensefiando a pensar. Y esto fue lo que le condujo a la condenay a
beber la cicuta en el famoso juicio que narra su discipulo, Platén.

oL Y en su opiniodn, jcudl es el sentido de la formacion filoséfica
en un mundo en el que el significado de palabras como «verdads»,
«felicidad», «<amor», se ha desvanecido?

FT: Creo que es imprescindible. La tarea del filésofo, su objetivo
fundamental es ensefar a pensar. Enseiar el pensamiento critico,
ensefar a romper la frivolidad, la banalidad, la superficialidad,
invitar al lector a ir al fondo de los conceptos, a no quedarse en la
superficie, a cuestionar eso que se da como evidente, como claro,
como distinto, como un eslogan publicitario que se presenta como
un dogma de fe.

Me parece que son tareas imprescindibles en la educacién hoy,
porque precisamente lo que hay es mucha credulidad: los jévenes,
los adolescentes, tienden a creerse ciegamente lo que dice un
influencer, lo que dice un youtuber, lo que leen en la red, lo que
escuchan en un programa de radio. Tenemos que educarles para
interrogar lo que ven y escuchan, para cuestionar lo que parece
obvio; siguiendo la estela de Socrates.

Open Insight « Volumen XII « N° 25 (mayo-agosto 2021) « pp. 11-29

25



Sécrates en el dgora ensefaba a pensar. Y, para Socrates, filosofar
significa, esencialmente, examinar: ;COmo estoy viviendo?
({Cémo trato a mis vecinos? ;Cémo trato a mis hijos? ;Cémo trato
a mis alumnos? Este autoanalisis, esta auditoria existencial es
imprescindible. Sobre todo, en un contexto caracterizado por la
hiper-estimulacion (recibimos muchos estimulos audiovisuales),
por la velocidad, por la saturacién de mensajes.

Y por eso me parece imprescindible; ademas es contracultural
y revolucionario. Todo invita a no pensar: a consumir, a gastar, a
seguir, a escribir un like, a ser el sequidor de alguien. Justamente,
educar es dar qué pensar, activar el musculo del pensamiento. Por
eso creo mucho en el educador como una figura socratica.

A mi modo de ver, los dos grandes referentes de la educacién
occidental son Jesus y Socrates, los dos grandes maestros. Socrates,
por su capacidad interrogativa, por su habilidad de poner en tela
de juicio lo que parece evidente, en su didlogo con los sofistas.
Y Jesus, por su capacidad parabdlica de introducir relatos que
tienen multiples niveles hermenéuticos o de interpretaciéon, que
aparentemente son simples —como la parabola del hijo prédigo
o la pardbola del buen samaritano— pero permiten ahondar
en la naturaleza del amor benevolente. A mi ambos me parecen
referentes imprescindibles.

Necesitamos una educacion del pensamiento critico, una educacion
que ponga en tela de juicio topicos, prejuicios y, precomprensiones,
que se presentan como dogmas de fe, pero también una educacién
del corazén, desde donde se articule una pedagogia del amor.

% Importancia de la experiencia en la educacion
ol Ha mencionado varias veces la palabra «experiencia» en

nuestra conversacion. ;Cual es la importancia de esta nocion en la
educacion?

26 Filosofia y educacion: un vinculo ineludible. Didlogo con Francesc Torralba Rosellé
Sagrario Chavez Arreola - Ramoén Diaz Olguin



FT: Es imprescindible ese término. De hecho, la experiencia es lo
que realmente nos educa. La experiencia es haber pasado por
una situacién critica, que no habiamos planeado ni programado y
gue nos ha activado toda una serie de recursos y capacidades. Esa
experiencia vivida y superada nos da, precisamente, la autoridad
para educar.

{Cdmo ensenar algo, si uno no ha pasado por ello? En esta cuestién
el pensamiento de Santa Teresa de Avila es muy sutil. Lo repite
en muchas de sus obras: en las Moradas y en su Vida.® Dice mas
0 menos la gran mistica castellana: «No hablaré de nada que no
haya experimentado una o muchas veces». Y es que, si no hay
experiencia, hablamos de oidas, de lo que le ha pasado a alguien.

Me pregunto: jpuedo hablar de lo que es la paternidad? Pues si,
porque tengo cinco hijos. Ahora bien, yo no puedo hablar de lo que
es la vida monastica, porque no he vivido nunca en un monasterio,
ni tengo vocacién monastica. ;Puedo hablar de lo que es escribir
un libro? Si, porque he escrito bastantes libros.

La experiencia es lo que nos da la autoridad para hablar de algo.
Un mecanico que se ha pasado cuarenta afos en un taller tiene
autoridad para ensefarle a un aprendiz —que lleva dos dias—
como hay que tratar a un cliente, como hay que manejar una
motocicleta, cdmo hay que saludar y cdmo hay que facturar.

La educacion se fundamenta en la experiencia. Cuando no hay
experiencia, solo hablas de lo leido en alguna parte, de lo que
alguien me ha contado. Cuando hablas desde la experiencia, tienes
auctoritas. Esta auctoritas es reconocida por parte del educando.

Lo que pasa, muchas veces, es que empezamos a educar sin
experiencia o, a veces, se subestima la experiencia y solo se valora

el titulo, el papel, el diploma que acredita que alguien sabe cosas,

8 En Obras completas, BAC, Madrid, 1982.

Open Insight « Volumen XII « N° 25 (mayo-agosto 2021) « pp. 11-29

27



pero ;qué ha vivido?, ;qué ha sufrido?, ;qué ha experimentado?

La experiencia es clave. Tenemos que ayudar al educando a ir
digiriendo sus experiencias, a ir interpretdndolas. A lo largo de
su periplo vital, va a vivir muchas experiencias: de fracaso, de
ruptura, de desamor, de enfermedad, de todo tipo. Tenemos que
darle herramientas, utillaje, para que pueda procesar y asumir
correctamente esta variedad de experiencias que vivira.

% Desafios educativos para el mundo post-pandemia

ol: Finalmente, profesor, jcudles son los desaffos educativos que
traera consigo el mundo post-pandemia?

FT: No soy apocaliptico. Evito la caida en la retérica apocaliptica,
justamente porque abunda mucho. Abundan las profecias
distopicas. Intento no ser un profeta de calamidades, siguiendo
la estela de Juan XXIIl. Creo que los que educamos debemos
contenernos en esto. El aula no es una cloaca de nuestro malestar,
no debe ser un desaglie de nuestros suefos rotos. No podemos,
ni debemos contaminar a los jévenes con este desencanto que, a
veces, vivimos los adultos cuando contemplamos el mundo.

Yo lo vivi también como educando. Mi primer dia de clase en
la Facultad de Filosofia de la Universidad de Barcelona (1985),
el primer profesor que aparecié en el estrado nos pregunté:
«;Qué hacen ustedes aqui sentados?». Y nosotros respondimos:
«Estudiar filosofia». A lo que nos objeté: «;Ya se han comprado una
armonica?». Y todos pensamos: «;una armonica?». Y él continué:
«Si, para tocar en el metro; porque de aqui a cinco afnos, ustedes
seran pasto del desempleo».

Es verdad que lo que se avecina es muy complejo. Primer reto: la
enorme desigualdad; la pandemia ha ensanchado las desigualda-
des. Hay mas desigualdades, mas vulnerabilidades, mas radicaliza-

28 Filosofia y educacion: un vinculo ineludible. Didlogo con Francesc Torralba Rosellé
Sagrario Chavez Arreola - Ramoén Diaz Olguin



das, no solo en el cono Sur, sino dentro de las grandes ciudades del
cono Norte. Y eso tiene sus consecuencias educativas, porque los
mas fragiles, los nifios, las nifas, no tienen las mismas oportunida-
des que otros alumnos. Y, por tanto, el gran reto es como trabajar
para que haya realmente una igualdad de oportunidades educati-
vas. Es un reto de primer orden: acceso a la red, acceso a la bibliote-
ca, acceso a educacion de calidad, acceso a la universidad.

Luego, el segundo reto que también sera de primer orden en el
escenario post-pandémico: como recrear la ilusiéon, cébmo recrear
el entusiasmo, porque lo que abunda es un clima de desanimo, de
desencanto en los claustros, en las familias, en la universidad, en los
alumnos. ;Cémo activar ese entusiasmo? Necesitamos jévenes que
se entusiasmen, que tengan fe en si mismos, confianza en que las
cosas pueden cambiar, mejorar, que tengan vocacién de implicarse,
comprometerse, politica y socialmente para cambiar las cosas. Se
tiende a cultivar el pequeno jardin, a protegerse en la cocina de
casa, pero lo que es el compromiso, vinculacién, implicacion para
transformar politica y socialmente una sociedad, esta muy lejos de
la mente de los educandos. No hay entusiasmo, no hay confianza,
no hay fe, niilusion.

< Despedida

ol: Gracias, profesor Francesc Torralba. Ha sido una conversacion
muy amena, que nos brinda valiosos elementos para comprender
nuestro tiempo. Conflamos en que nuestros lectores también la
apreciaran de esa manera.

FT: Gracias a ustedes por el interés y por la lectura que han hecho
de mis textos. Siempre es una gratitud saber que uno escribe y que
alguien le lee en el mundo y que interesa lo que esta haciendo.

Open Insight « Volumen XII « N° 25 (mayo-agosto 2021) « pp. 11-29

29





