
163Open Insight • Volumen XI • Nº 21 (enero-abril 2020) • pp. 163-204 

El problema de la belleza «espiritual» 
en la estética de Dietrich von Hildebrand

Ramón Díaz Olguín
Centro de Investigación Social Avanzada

ramon.diaz@cisav.org 

Contexto

Hildebrand no es muy conocido en el mundo filosófico por sus con-
tribuciones en el campo de la Estética.1 Por lo menos, no en el mis-
mo nivel ni con la misma amplitud que en otros campos del saber 
filosófico, como el ético2, el epistemológico,3 el sociológico,4  el as-
cético.5 Su producción científica en esta disciplina es, hasta cierto 
punto, escueta y marginal, por no decir insignificante.

En efecto, fuera de los ensayos que escribió sobre tres de los 
compositores más grandes del mundo de la música clásica  —Mo-
zart, Beethoven y Schubert6—  en su bibliografía sólo se encuentran 
cuatro contribuciones de temática estrictamente estética: la prime-
ra, sobre las formas más adecuadas de relación humana con las obras 
de arte, en contraposición con la deformación espiritual denominada 

1   A este respecto, dice John Henry Crosby: “Es importante tener en cuenta que muy 
pocas personas asocian el nombre de Hildebrand con la estética o el arte, y mucho 
menos lo consideran una autoridad en estos asuntos; para la mayoría de la gente, lo 
primero que viene a su mente cuando escucha su nombre es su ética y sus escritos 
sobre religión” (2010: 477).

2   Hildebrand (1916), Hildebrand, (1922), Hildebrand (1953a), Hildebrand (1955a), Hilde-
brand (1957b), Hildebrand (1980).

3   Hildebrand (1950), Hildebrand (1960).

4   Hildebrand (1930).

5   Hildebrand (1927), Hildebrand (1933b), Hildebrand (1969).

6   Hildebrand (1962).



164 El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand •  
Ramón Díaz Olguín

«esteticismo»;7 la segunda, sobre el papel determinante que ocupa 
la belleza en la vida del auténtico creyente, en contraposición tanto 
del hombre puramente utilitario que la considera un lujo excesivo, 
como del hombre falsamente asceta que la rechaza por su cercanía 
a los sentidos y el goce sensual;8 la tercera, sobre la relación funda-
mental que guarda la belleza con la religión en general pero, sobre 
todo, con la fe cristiana en particular;9 la cuarta, cuya traducción in-
troducimos con el presente estudio, sobre el problema de la belleza 
específicamente «espiritual» en el mundo de objetos tanto visibles 
como audibles.10 A estos cuatro ensayos debe añadirse el breve, pero 
interesante recuento que hizo de su pensamiento estético en una 
autopresentación de toda su filosofía, ya hacia el final de su vida.11

Esta situación, sin embargo, contrasta fuertemente con dos he-
chos incontrovertibles de su biografía.12

Por un lado, su vida toda estuvo signada por una rica experiencia 
estética —hasta cierto punto privilegiada— tanto desde el punto 
de vista natural como desde el punto de vista artístico.13 Nació en 

7   Hildebrand (1955e: 439-465).

8   Hildebrand (1955d: 422-438).

9   Hildebrand (1968b: 293-305).

10   Hildebrand (1955c: 409-421).

11   Hildebrand (1977b: 122-125).

12   La principal fuente que existe para conocer la vida de Dietrich von Hildebrand —al 
menos hasta su llegada a los Estados Unidos, en 1940— es la biografía que compuso 
su segunda esposa sobre la base de una serie de apuntes personales que el filósofo 
escribió en su ancianidad hasta el final de sus días: Hildebrand, A. v. (2000). Un balance 
más breve de los sucesos más significativos de la vida de Hildebrand pueden verse en 
un artículo de la misma autora: Hildebrand, A. v. (1979).

13   Hildebrand, A. v. (2000: 33-34) dice al respecto: “En el momento en que el bebé 
Dietrich abrió sus ojos, todo lo que vio fue caras amables y obras de arte: pinturas, 
esculturas y muebles de estilo boloñés. Oyó adorables canciones antiguas y música 
clásica. Dietrich dio sus primeros pasos en un campo florentino que incluía una colina 
con una de las más bellas vistas de Florencia enmarcada en árboles”. Y poco antes, ha-
bía señalado: “Lo que hemos dicho basta para bosquejar la clase de mundo en el que 
nació Dietrich von Hildebrand, un mundo en el que el arte era el rey supremo, un mun-
do de cultura, un mundo de belleza. A nada de mal gusto, ni siquiera vulgar o feo, se le 
permitía la entrada en San Francesco. Estaban prohibidas las revistas de moda. Sólo la 
música clásica resonaba a través de sus salones” (30).



165Open Insight • Volumen XI • Nº 21 (enero-abril 2020) • pp. 163-204 

Florencia y creció en esta ciudad rodeado de paisajes bellos hasta la 
edad de diecisiete años; después, se instaló en Múnich y se sumer-
gió en la floreciente vida cultural de esta ciudad hasta pasados los 
cuarenta años. Su padre fue el escultor Adolf von Hildebrand (1847-
1921), conocido por sus fuentes y esculturas repartidas entre Italia y 
Alemania;14 Irene Schäuffelen (1846-1921), su madre, se distinguió 
por su refinada sensibilidad para todas las cosas bellas en virtud de la 
educación recibida desde su juventud.15 Sus cinco hermanas mayo-
res —Eva, Elisabeth, Irene, Sylvie y Bertel— además de los claros 
talentos que mostraron desde pequeñas para distintas artes (música, 
escultura, pintura, letras), se casaron o comprometieron con artistas 
de cierto renombre que frecuentaban a la familia.16 De hecho, la casa 
de sus padres fue centro de confluencia de artistas e intelectuales de 
todo tipo: entre los primeros, Richard Wagner y Franz Liszt (músi-
cos), Felix Mottl y Hermann Levi (directores), Rainer Maria Rilke 
e Isolde Kurz (poetas), Hans von Marées y Fedja Georgii (pintores) 
Hugo von Hofmannstahl y Henry James (escritores); entre los se-
gundos, William Gladstone (ministro inglés), Rudolf Otto (teólogo 
protestante), Conrad Fiedler (crítico de arte).17

Por otro lado, buena parte de su enseñanza universitaria estuvo 
dedicada al esclarecimiento de cuestiones estéticas desde el punto 
de vista filosófico, como puede constatarse en algunos registros que 
se conservan de los cursos que impartió en las universidades euro-
peas donde trabajó primero18 y en algunos testimonios de alumnos y 

14   Sobre el padre, ver Hildebrand, A. v. (2000: 21-23; 198-200).

15   Sobre la madre, ver Hildebrand, A. v. (2000: 23-27; 200-202).

16   Sobre las hermanas, ver Hildebrand, A. v. (2000: 27-30).

17   Acerca de estos invitados, ver Hildebrand, A. v. (2000: 31). Al respecto, dice John 
Henry Crosby: “San Francesco [la mansión de la familia Hildebrand, levantada sobre un 
ex-convento] fue un verdadero lugar de reunión para personas de cultura y aprendiza-
je; la lista de artistas, escritores y músicos famosos que fueron recibidos como invitados 
es realmente sorprendente” (2010: 478).

18   Acerca del contenido de estos registros, ver la esmerada (aunque desactualizada) 
bibliografía de las obras de y sobre Hildebrand preparada por Preis, A. (1992: 363-430). 
Para los cursos en la Universidad de Múnich, el apéndice iii; para los cursos en la Univer-
sidad de Viena, el apéndice iv.



166 El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand •  
Ramón Díaz Olguín

amigos que tuvo en la universidad norteamericana donde se desem-
peñó después.19 Por ejemplo, se sabe que en los quince años que pasó 
en la Universidad de Múnich (1918-1933), además de lecciones gene-
rales de Estética,20 impartió cursos sobre cuestiones fundamentales de 
Estética21 e incluso de ejercicios sobre esas cuestiones fundamentales 
de Estética.22 Por su parte, en los escasos tres años que estuvo en la 
Universidad de Viena (1935-1938), impartió al menos un curso gene-
ral de Estética23 y otro sobre problemas fundamentales de Estética.24 
Finalmente, en los casi veinte años que transcurrió en la Universidad 
de Fordham (1941-1960), se tiene noticia que, además de lecciones 
de Ética, Antropología y Epistemología, impartió varias veces cursos 
sobre cuestiones estéticas,25 si bien se desconoce el contenido preciso 
de los mismos y las ocasiones que tuvo la oportunidad de darlos.

Con la documentación disponible hasta el momento, no es po-
sible determinar con precisión por qué Hildebrand no dio forma 
unitaria y orgánica a sus concepciones estéticas durante los muchos 
años que se dedicó a la docencia con miras a publicarlas. Al respecto, 
sólo pueden aventurarse algunas hipótesis que tendrán que demos-
trarse sobre la base de nueva evidencia documental relativa a su vida 
y su trabajo intelectual.

La primera razón tal vez fue la prioridad que dio a otros proyec-
tos filosóficos que ocuparon todo su tiempo. En 1953, por ejemplo, 
publicó la que quizá fue la suma de su pensamiento ético,26 cuyas 
primeras intuiciones se remontan a los tiempos de su tesis doctoral 
(1916) y su tesis de habilitación (1922), pero que fue adquiriendo 

19   Ver, entre otros testimonios, el de Sweeney, R. D. (2008) y el de Crosby, J. H. (2010).

20   «Ästhetik» (semestres de verano de 1923, 1925 y 1931; semestre de invierno de 1932).

21   «Grundfragen der Ästhetik» (semestre de invierno de 1927 y de 1929).

22   «Übungen der Ästhetik» (semestre de invierno de 1925).

23   «Ästhetik» (semestre de verano de 1936).

24   «Grundfragen der Ästhetik» (semestre de verano de 1937).

25   Aunque escuetamente, así lo afirma John Henry Crosby: “Como profesor en Ford-
ham, von Hildebrand impartió con frecuencia cursos de estética filosófica” (2010: 483).

26   Hildebrand (1953a). Ver también Hildebrand (1973).



167Open Insight • Volumen XI • Nº 21 (enero-abril 2020) • pp. 163-204 

paulatina forma a través de algunos ensayos de principios de los años 
treinta.27 En 1960, a su vez, dio culmen a la elaboración de su pensa-
miento epistemológico28 —en cuyo centro se encuentra su personal 
concepción del conocimiento filosófico— reelaborando un pequeño 
libro publicado diez años atrás,29 pero que remite a su vez a unas 
conferencias impartidas en la segunda parte de los años treinta.30

La segunda razón hay que buscarla en las circunstancias azarosas 
de su vida, tanto personal como familiar. Desde 1921 se granjeó 
el odio mortal de los nacionalsocialistas alemanes por su oposición 
radical a la ideología Nazi, la cual consideraba no sólo pagana, sino 
profundamente anticristiana.31 Con el advenimiento de Hitler al po-
der en 1933, debió abandonar precipitadamente su casa, su cátedra, 
su país y sus amigos, con el fin de resguardar su vida de los asesinos 
que lo perseguían para eliminarlo.32 Con la posterior expansión del 
nazismo por Europa media, tuvo que pasar de Viena, Austria, donde 
se había refugiado (1933-1938), a Friburgo, Suiza (1938) y a Tou-
louse, en el sur de Francia, donde consiguió un trabajo provisional 
(1939); después, en medio de muchas vicisitudes muy apremiantes, 
se dirigió hacia España desde Marsella para cruzar hacia Portugal y 
embarcarse rumbo a Brasil, con miras a llegar finalmente a Estados 
Unidos (1940).33 De hecho, sólo con la seguridad que le dio el país 
que lo acogió y la estabilidad que le otorgó la Universidad que le dio 

27   Algunos de estos ensayos se encuentran recogidos en Hildebrand (1955b); por 
ejemplo, «Religion und Sittlichkeit» (35-60), «Die Rolle des “objektiven Gutes für die 
Person” innerhalb des Sittlichen» (61-85), «Die rechtliche und sittliche Sphäre in ihrem 
Eigenwert und in ihrem Zusammenhang» (86-106), «Die neue Sachlichkeit und das 
christliche Ethos» (212-229).

28   Hildebrand (1960a). Ver también Hildebrand (1976).

29   Hildebrand (1950).

30   Algunas noticias sobre esto en Hildebrand, A. v. (2000: 245-246; 264).

31   Sobre esta cuestión, ver Hildebrand, A. v. (2000: 219-223).

32   Hildebrand, A. v. (2000: 234-236).

33   Todos estos dramáticos desplazamientos de la familia Hildebrand están narrados 
con cierto detalle en el último capítulo de Hildebrand, A. v. (2000: 295-322). Un recuento 
más breve de los mismos acontecimientos se encuentran en las últimas líneas de la 
introducción a la misma obra (2000: 15).



168 El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand •  
Ramón Díaz Olguín

trabajo fue que pudo retomar su labor intelectual y la marcha de sus 
publicaciones académicas.

Con la llegada de la jubilación en 1960, sin embargo, las cosas 
no fueron muy diferentes. En 1965, dio a la luz un breve pero im-
portante libro donde se compendian sus principales doctrinas acerca 
de la naturaleza espiritual de la afectividad humana,34 esbozada ya, 
en sus líneas generales, en dos conferencias de los primeros años de 
esa misma década,35 pero que apuntan a muchos desarrollos par-
ciales diseminados en sus obras éticas y ascéticas de muchos años 
atrás.36 Vinieron, después, todas las obras que testimonian su honda 
preocupación por la crisis espiritual y moral vivida al interior de 
la Iglesia en la segunda parte de los años sesenta:37 el progresismo 
religioso,38 la contracepción artificial,39 el celibato apostólico.40 En 
1971, por último, apareció otra de las obras centrales de su produc-
ción filosófica, dedicada al estudio sistemático de la naturaleza del 
amor humano desde un punto de vista fenomenológico.41 Fue fruto 
de muchos años de intenso trabajo42 y debió ser escrita en medio de 
muchas dificultades de salud cada vez más graves.43

34   Hildebrand (1965a). Ver también Hildebrand (1967b).

35   La primera lleva por título «Die geistigen Formen der Affektivität» (1960: 180-190); 
la segunda, en cambio, se llama «The Human Heart» (que se encuentra como último 
capítulo de Hildebrand, 1965b: 107-119).

36   Como el capítulo primero de su tesis doctoral, «Die Handlung» (1916: 133-154), el 
capítulo tercero de su tesis de habilitación, «Die verschiedenen Arten von Tiefe in der 
Person und die Stellung der Grundhaltung» (1922: 524-579), y el capítulo diecisiete de su 
libro de ética, «Wertantwort» (1973: 201-253).

37   Sobre esto, ver Hildebrand, A. (1979: 196).

38   Hildebrand (1968a).

39   Hildebrand (1968c).

40   Hildebrand (1970).

41   Hildebrand (1971).

42   Según John F. Crosby (2009: xiii), esta obra fue comenzada aproximadamente en 
1958, si bien representa el trabajo de toda una vida, ya que el tema del amor fue uno 
de los más recurrentes en el pensamiento de Hildebrand y abarca por entero toda su 
producción filosófica.

43   Hildebrand tuvo problemas cardíacos durante los últimos años de su vida, a partir 
de un ataque al corazón que sufrió en 1964 mientras se encontraba vacacionando en la 



169Open Insight • Volumen XI • Nº 21 (enero-abril 2020) • pp. 163-204 

No fue sino hasta principios de los años setenta que Hildebrand 
pudo acometer la titánica tarea de escribir su Ästhetik.44 Con ella no 
sólo pretendió reunir en una obra homogénea todos los descubri-
mientos filosóficos realizados en esta esfera del ser a través de tantos 
años de enseñanza, sino también subsanar de manera satisfactoria el 
enorme vacío que sobre esta materia había en su vasta producción 
científica. Escrita en dos partes, en la primera da cuenta de la na-
turaleza de la belleza y de los valores estéticos sobre la base de un 
análisis fenomenológico conducido a partir de los datos mismos de 
la experiencia;45 en el segundo, intenta capturar los rasgos específi-
cos de algunos géneros artísticos  —arquitectura, escultura, pintura, 
literatura, música—  a partir de una reflexión inicial sobre la esencia 
de las obras de arte.46 Mientras que el punto central de la segunda 
parte lo ocupa la pregunta por la «belleza artística», en la primera 
parte la atención se dirige al problema de la «belleza espiritual» en 
el mundo de las cosas visibles y audibles.

A pesar de su dimensiones —poco más de novecientas páginas 
en dos volúmenes— se trata de una obra inacabada y poco pulida: en 
parte porque fue escrita en un lapso de tiempo relativamente breve;47 
en parte porque el autor muy pronto se embarcó en otros proyectos 
que lo llevaron por nuevos caminos y que le impidieron revisar a 

ciudad de México. Un recuento muy personal, pero también más detallado de estos años, 
se encuentra en un breve artículo de su segunda esposa: Hildebrand, A. (1979: 197-198).

44   En adelante, citaremos este título siempre en español. Sobre la fecha de composi-
ción de esta obra, la información que se tiene a la mano es imprecisa. Los editores de 
esta obra en inglés sostienen que fue escrita entre finales de 1969 y principios de 1970 
(Crosby, J. F. / Crosby J. H., 2019: xxv). Por su parte, la esposa afirma que fue redactada de 
febrero de 1970 a enero de 1971 (Hildebrand, A. v., 2016: xxxv-xxxvi).

45   Hildebrand (1977a: 16, 24).

46   Hildebrand (1984: 16).

47   Respecto al tiempo de elaboración de esta obra, también la información disponible 
hasta el momento es equívoca. Por ejemplo, John Henry Crosby sostiene que el primer 
volumen fue compuesto por Hildebrand en tan solo seis semanas (2010: 484). Los edito-
res de la obra en inglés afirman, en cambio, que ambos volúmenes fueron redactados 
en el lapso de nueve meses (2019: xxv). Por su parte, la esposa de Hildebrand dice, con 
mayor precisión, que el primer volumen fue escrito entre febrero y junio de 1970 y el 
segundo entre septiembre de ese mismo año y enero de 1971 (2016: xxxv-xxxvi).



170 El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand •  
Ramón Díaz Olguín

fondo su manuscrito.48 Además, Hildebrand superaba ya los ochenta 
años de vida y el estado de su salud era más que precario. De hecho, 
no pudo vivir lo suficiente para ver publicada su obra y ésta debió salir 
a la luz de manera póstuma: el primer volumen, en el mismo año de 
su muerte (1977); el segundo volumen, siete años después (1984).

A poco más de cuarenta años de su aparición, esta obra ape-
nas conoce dos traducciones a otras lenguas modernas: una en ita-
liano, que reúne en un solo libro los dos volúmenes de la edición 
alemana;49 otra en inglés, que reproduce por separado cada uno de 
los volúmenes de la edición original (el primero apareció en 201650 
y el segundo en 201951).

Ensayo

❖❖ Antecedentes
El ensayo que presentamos lleva por título «Zum Problem der 
Schönheit des Sichtbaren und Hörbaren».52 Fue publicado por pri-
mera vez en la obra colectiva en homenaje a Joseph Maréchal tras la 

48   Según su esposa, Hildebrand estuvo ocupado hasta pocas horas antes de su muer-
te en la redacción de tres libros que, a su manera, pueden considerarse, respectiva-
mente, su testamento filosófico, espiritual y personal (Hildebrand, A. v. 1979: 197). El 
primero es, por así decirlo, un complemento y, al mismo tiempo, una corrección de 
algunas de las tesis éticas sustentadas en sus obras precedentes (Hildebrand, 1980a); 
el segundo, en cambio, es una serena reflexión —tanto desde el punto de vista natural 
como sobrenatural— sobre el último e inevitable acto que se afronta con la vida (Hilde-
brand, 1980b); el tercero, por último, es el reconocimiento de que la vida, en todos los 
sentidos, está sustentada y abrazada por un amor más grande que llena de esperanza 
al hombre y, por tanto, de agradecimiento (Hildebrand, 1980c).

49   Hildebrand (2006). Introducción, traducción, notas, índice de nombres e índice de 
conceptos a cargo de Vincenzo Cicero.

50   Hildebrand (2016). Edición e introducción de John F. Crosby; traducción de Brian McNeil.

51   Hildebrand (2019). Edición de John F. Crosby y John Henry Crosby; traducción de 
Brian McNeil, John F. Crosby y John Henry Crosby.

52   En adelante, todas las referencias a este ensayo se harán con las siglas ZP, seguidas 
por los números de páginas. Para aclarar algunas ideas que en él aparecen de manera 
muy esquemática o casi de pasada, se echará mano sobre todo del primer volumen de la 
Estética, la cual será referida con la sigla A, seguida también por los números de páginas.



171Open Insight • Volumen XI • Nº 21 (enero-abril 2020) • pp. 163-204 

muerte de éste: Mélanges Joseph Maréchal (2 vols., Desclée de Brou-
wer, Bélgica, 1950). Se encuentra en el segundo volumen, que reco-
ge las diversas contribuciones de los amigos, discípulos y conocidos 
del llorado maestro belga en tres secciones distintas: filosofía, psico-
logía, historia.53

Cinco años después, el ensayo fue reeditado en un voluminoso 
libro que recoge las principales contribuciones filosóficas de Hilde-
brand tras treinta y cinco años de prolífico magisterio: Die Menschheit 
am Scheideweg. Gesammelte Abhandlungen und Aufsätze (Josef Habbel, 
Regensburg, 1950). Se encuentra en la tercera sección, dedicada a 
sus muy pocos, pero interesantes estudios de estética.54 Es de esta 
última versión del ensayo de donde está hecha la traducción que 
ahora presentamos.

No obstante su brevedad, este ensayo tiene su gran importancia. 
Ante todo, porque aborda por primera vez, de manera explícita y 
hasta cierto punto sistemática, una de las cuestiones más importan-
tes del pensamiento de Hildebrand en la esfera estética: la pregun-
ta por la belleza de los objetos del mundo que tiene un manifiesto 
carácter «espiritual» (como la de los paisajes en el mundo natural y 
la de la música en el mundo cultural). Pero, para abordar adecuada-
mente esta pregunta, el ensayo presenta en sus líneas generales el 
complejo de la teoría estética de Hildebrand, aunque no de manera 
exhaustiva: en primer lugar, los dos tipos fundamentales de belleza 
(la «belleza ontológica» y la «belleza de la forma»); en segundo lu-
gar, las dos clases de belleza que hay al interior del segundo tipo (la 
belleza de la forma «primitiva» y la «alta» belleza de la forma); en 
tercer lugar, la diferencia esencial que hay entre dos posibilidades de 
belleza espiritual (la belleza ontológica que se expresa en la esfera 
de los objetos sensibles y la alta belleza de la forma de los objetos 
visibles y audibles).

53   Volume 2: Hommages, première section, 180-191.

54   Dritter Teil: Schönheit, 409-421.



172 El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand •  
Ramón Díaz Olguín

❖❖ Argumento
El objetivo de este ensayo, como se ha dicho más arriba, es afrontar 
una de las cuestiones centrales de la Estética;55 a saber: que ciertos 
objetos del mundo son portadores de una belleza especial que, en 
virtud de su eminente cualidad, no puede considerarse propiamente 
más que de naturaleza «espiritual».56 Es una belleza de tal índole que 
no le convienen otros epítetos del lenguaje humano que «excelsa», 
«sublime», «elevada», «grandiosa», «suprema».57 De hecho, más que 
explicarla como efecto de factores puramente naturales, habría que 
considerarla como un «mensaje» proveniente de lo más alto, acaso 
de Dios mismo.58

Esta belleza se presenta al espíritu del hombre como un verda-
dero «enigma».59

Ante todo, porque está por encima del rango ontológico de los 
objetos del mundo en los cuales se manifiesta.60 En efecto, descon-
cierta constatar que semejante belleza pueda aparecer en objetos del 
mundo más bien «modestos» —muchos de ellos inertes, además de 
materiales— como plantas y piedras, sonidos y voces o, de mane-
ra más compleja pero no menos intrigante, en paisajes y melodías, 
esculturas y sinfonías.61 Salta a la vista la «desproporción» que hay 
entre la belleza que se muestra y los objetos donde se muestra62 o, 
dicho con otras palabras, la «discrepancia» ontológica que hay en el 

55   ZP, 409.

56   ZP, 409, 415.

57   Estos son algunos adjetivos con los que se vierten los adjetivos más empleados por 
Hildebrand en su ensayo: «höhere» (ZP, 409, 418), «sublime» (ZP, 409, 415, 416), «erhabe-
ner» (409).

58   ZP, 419, 420.

59   ZP, 409.

60   ZP, 409, 419, 420.

61   ZP, 409, 415, 417.

62   ZP, 409. Hildebrand señala esta «desproporción» entre la belleza espiritual y los ob-
jetos materiales con varios conceptos: el de «espejo» [Spiegel] (ZP, 417), el de «pedestal» 
[Piedestal] (ZP, 417, 420) y el de «portavoz» [Sprachrohr], ZP, 420).



173Open Insight • Volumen XI • Nº 21 (enero-abril 2020) • pp. 163-204 

ámbito del mundo natural entre la espiritualidad de la belleza y la 
materialidad de los objetos.63

Esta belleza, además, es independiente de los valores cualitativos 
que acompañan a los objetos del mundo.64 Según su rango ontológi-
co, los objetos del mundo pueden ir acompañados de ciertos valores 
cualitativos que determinan mejor o enaltecen más su naturaleza. 
Las plantas y los animales, por ejemplo, se especifican muchas veces 
por valores como el vigor, la lozanía, el dinamismo o la florescencia; 
los hombres, por su parte, se caracterizan, por un lado, por valores 
como el ingenio, la brillantez, la profundidad o la agudeza y, por otro 
lado, por valores como la humildad, la pureza, la bondad o la gene-
rosidad. A diferencia de estos valores, sin embargo, esta belleza no 
«habla» de estos objetos del mundo; de hecho, su presencia en ellos 
no busca perfilar su naturaleza: ni para definirla ni para exaltarla.65 
Con esta belleza, en realidad, resuena la «voz» de otro mundo, que 
no es el mundo de estos objetos.66

❖❖ Objeciones
La existencia de esta belleza se constata sin mayores dificultades a 
través de la experiencia. Basta escuchar con respeto las grandiosas 
composiciones de la música clásica (como las sinfonías de Mozart), 
contemplar con asombro los formidables paisajes de ciertas regiones 
del planeta (como la de la Toscana) o mirar con detenimiento las 
imponentes construcciones arquitectónicas creadas por los hombres 

63   Según Hildebrand, esta discrepancia ontológica es semejante a la que existe, en 
el caso de los sacramentos, entre el agua y el aceite, el pan y el vino y la gracia divina. 
Sin embargo, se trata sólo de una «analogía», porque se trata de dos órdenes distintos: 
en el caso de los sacramentos, entre el orden sobrenatural y el orden natural; en el 
caso de la belleza, entre el orden espiritual y el orden material (A, 200). Para indicarla y 
distinguirla, por eso, Hildebrand emplea la fórmula «función casi-sacramental» [quasi-
sakramentale Funktion] (ZP, 420; A, 200).

64    Esta idea, como tal, no se encuentra en el presente ensayo. Se trata de un desarrollo 
que Hildebrand hizo ulteriormente en su Estética (A, 150, 200).

65   ZP, 417.

66   ZP, 420.



174 El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand •  
Ramón Díaz Olguín

(como el Coliseo romano) para comprobarlo a manos llenas.67 Con 
todo, no faltan explicaciones inadecuadas sobre la posibilidad de esta 
belleza cuando se reflexiona sobre ella. Entre éstas, se destacan ante 
todo dos que niegan la existencia de esta belleza en los objetos del 
mundo, si bien por razones diametralmente distintas.

La primera sostiene que la belleza espiritual no es otra cosa que la 
trasposición de ciertas representaciones intelectuales de los hombres 
en los objetos del mundo a través de actos mentales o racionales como 
la asociación o la proyección. Son estas representaciones intelectuales 
las que en sentido estricto son espirituales, ya que los objetos del mun-
do son más bien materiales. Si bien estas representaciones intelectua-
les de los hombres preceden la captación de estos objetos del mundo, 
en la práctica la relación de ambos elementos funciona a la inversa, 
pues los hombres se remontan a estas representaciones intelectuales 
por medio de los objetos del mundo (como los signos materiales remi-
ten a estados de cosas no materiales); por eso no toman consciencia de 
que esta belleza es propiamente «pensada» en lugar de ser percibida.68

Cuando los hombres hablan de la excelsa belleza de las mon-
tañas, por ejemplo, lo que en realidad hacen es «trasferir» a estos 
objetos materiales la representación intelectual que se han hecho del 
poder de Dios; lo que llaman «belleza» es esta imagen mental del 
poder de Dios, y la consideran «excelsa» porque la conciben como 
ilimitada y soberana, esto es, omnipotente. Si hay algo «espiritual» 
en todo esto es esta idea, ya que las montañas no son más que enor-
mes masas de roca y tierra. Los hombres, pues, no se gozan a la vista 
de las montañas, sino que se regocijan en este pensamiento que hay 
en sus mentes, al que se remontan con ayuda de las montañas.69

La segunda afirma que la única belleza que existe en los objetos 
del mundo es de naturaleza sensible. Esto se prueba sobre la base de 
dos hechos: por un lado, que la captación de esta belleza presupone 
los sentidos de los hombres; por el otro, que la aparición de esta 

67   ZP, 409; 415.

68   ZP, 409; 416; 419.

69   Este ejemplo está apenas esbozado en el presente ensayo (ZP, 419). Será desarrolla-
do con un poco de más detenimiento en la Estética (A, 151-152).



175Open Insight • Volumen XI • Nº 21 (enero-abril 2020) • pp. 163-204 

belleza está condicionada por factores materiales. En sentido estric-
to, esto no significa que no haya una belleza de índole espiritual, que 
supere además la aprehensión de los sentidos; ésta existe, pero no 
está vinculada a los objetos del mundo, sino a entidades de otro nivel 
ontológico —como la verdad del entendimiento o las virtudes del 
comportamiento— a las cuales se accede por otro camino intelec-
tual. Entre ambas clases de belleza hay diferencias fundamentales: 
por un lado, la belleza sensible es «inferior» respecto a la belleza 
espiritual porque, en la jerarquía de los seres, los objetos materiales 
están por debajo de las entidades espirituales; por otro lado, la be-
lleza sensible es «externa» o incluso «superficial» porque está más 
vinculada a las sensaciones de los hombres que a su espíritu, como el 
entendimiento o la voluntad.70

Cuando los hombres, por ejemplo, alaban la egregia personali-
dad de otro hombre —como su mente brillante o su nobleza mo-
ral— es un hecho que tienen delante un dato muy diferente a cuando 
exaltan la simetría de su rostro o la disposición de sus miembros. En 
el primer caso se enfrentan a la excelsitud de sus cualidades morales 
e intelectuales; en el segundo caso, en cambio, se hallan ante la per-
fección de su cuerpo. En ambos casos hay belleza, pero de diferente 
orden, pues una es superior e interior al apelar al espíritu, mientras 
que la otra es inferior y exterior al reclamar los sentidos. Esta última 
no tiene punto de comparación con la otra y su inversión sólo puede 
ser resultado de la ignorancia o del desorden moral.71

❖❖ Respuesta
En contraposición a estas explicaciones, el ensayo busca demostrar 
principalmente dos cosas: por un lado, que en los objetos del mundo 
de la esfera sensible inhiere directamente una belleza espiritual que, 
sin embargo, no se reduce a ellos y a sus múltiples elementos;72 por 

70   ZP, 409, 415-416, 420-421.

71   Este ejemplo, como tal, no está desarrollado en el presente ensayo. Será bosquejado 
más adelante en la Estética (A, 89).

72   ZP, 420.



176 El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand •  
Ramón Díaz Olguín

el otro, que esta belleza consiste en el resplandor de contenidos es-
pirituales muy elevados que, sin embargo, no se fundamentan en la 
naturaleza de estos objetos ni en sus valores respectivos.73

Para alcanzar este cometido, es necesario ante todo realizar un 
análisis libre de prejuicios de los datos de la experiencia, tomando 
en cuenta, por un lado, en todo momento el carácter misterioso de 
estos datos y, por el otro, asumiendo sin restricciones los proble-
mas planteados por estos datos.74 Las líneas que siguen exponen, en 
una apretada síntesis, los análisis realizados por Hildebrand sobre 
la experiencia de la belleza, con el fin de identificar las principales 
categorías que permitan sustentar estas afirmaciones.

Análisis

❖❖ Distinción
El ensayo distingue, de entrada, dos tipos fundamentales de belleza. 
Una, que es «irradiación» de la dignidad ontológica de todos los 
objetos del mundo, esto es, de sus valores característicos; es como 
un «perfume» que denuncia la intrínseca preciosidad de sus valores 
propios.75 Otra, que «inhiere» en casi todos los objetos materiales 
del mundo, sobre todo en los que son visibles y audibles; es como 
una cualidad que se «adhiere» a ellos íntimamente y los sitúa en una 
nueva categoría.76

Al primer tipo se da el nombre de «belleza ontológica» [ontolo­
gische Schönheit], porque está en estrecha dependencia con el esta-
tuto ontológico de los objetos donde aparece;77 al segundo tipo, en 

73   ZP, 420.

74   ZP, 416.

75   ZP, 410.

76   ZP, 410.

77   ZP, 410. Más adelante, en la Estética, Hildebrand cambiará el término por «belleza 
metafísica» [metaphysische Schönheit] (por ejemplo: A, 94), si bien no ofrece ninguna 
explicación razonable sobre este cambio terminológico, ya que la doctrina se mantiene 
prácticamente la misma.



177Open Insight • Volumen XI • Nº 21 (enero-abril 2020) • pp. 163-204 

cambio, se le llama «belleza de la forma» [Formenschönheit], porque 
está condicionado de alguna manera por las características sensibles 
y materiales de los objetos (los colores, las figuras, las proporciones, 
en el caso de los objetos visibles; los sonidos, las melodías, las armo-
nías, en el caso de los objetos audibles).78

La belleza ontológica aparece con claridad cuando se miran con 
detenimiento ciertas acciones de algunas personas; por ejemplo, 
cuando un hombre perdona a otra persona por la injusticia que ésta 
ha cometido contra él o cuando un hombre salva la vida de otra 
persona que atraviesa por circunstancias apremiantes.79 No sólo se 
toma consciencia de la grandeza moral de estas acciones, del valor 
que confiere a estas acciones un carácter ético; también se capta en 
ellas la peculiaridad de su belleza. Ésta «emana» de tales acciones 
como un perfume, «destella» en ellas como un rayo de luz, en razón 
de su valor.80

La belleza de la forma, en cambio, se muestra en plenitud cuan-
do se contemplan con atención determinados paisajes; por ejemplo, 
la campiña romana mirada desde la altura del Capitolio, los montes 
albanos divisados desde la perspectiva del Foro romano o una mon-
taña bañada de luz o envuelta en nubes vista desde una bahía cercana, 
como el Vesubio y el golfo de Nápoles.81 Esta belleza surge de la 
conjunción de los elementos que confluyen en estos paisajes: el azul 
del cielo, la claridad de la luz, el verdor de los campos, las formas 
de los arbustos y los árboles, el diseño de las columnas y los ar-
cos, la proporción de los edificios y las residencias, el tamaño de la 

78   ZP, 410. Aunque este término todavía aparece varias veces en la Estética, Hildebrand 
lo sustituirá más bien por otros dos: el primero, «belleza de los sentidos» [Sinnenschön-
heit], cuando hace referencia al modo de acceder a este tipo de belleza por parte de los 
hombres (por ejemplo: A, 113); el segundo, «belleza de lo visible y de lo audible» [Schön-
heit des Sichtbaren und Hörbaren], cuando alude a los objetos del mundo que fungen 
como soporte o receptáculo de este tipo de belleza (por ejemplo: A, 105).

79   ZP, 411-412.

80   ZP, 412.

81   ZP, 409, 415, 417.



178 El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand •  
Ramón Díaz Olguín

montaña, la distribución de la bahía, el oleaje del mar. De alguna 
manera se «asienta» en tales paisajes y se posesiona de ellos.82

Después de estas precisiones iniciales, el siguiente cometido es 
determinar la peculiaridad de cada uno de estos tipos fundamentales 
de belleza. El primero a considerar es la «belleza ontológica»; des-
pués se hará lo propio con la «belleza de la forma».

❖❖ La belleza ontológica
Agustín de Hipona definió la belleza como «splendor veri». En esta 
fórmula, se identifica uno de los rasgos fundamentales de toda be-
lleza; a saber, que en todo objeto del mundo hay una «preciosidad» 
que emerge desde su interior, una «dignidad» que exalta y enmarca 
su naturaleza. Este «splendor» no es otra cosa sino el «rostro» de la 
valía propia de cada objeto del mundo.83 Sin embargo, a la luz de 
las precisiones hechas más arriba, esta designación corresponde con 
mayor pertinencia al primer tipo de belleza, a la llamada «belleza 
ontológica».84

Es un hecho de experiencia que todo objeto del mundo que 
comparece ante el espíritu de los hombres «irradia» desde dentro 
una específica belleza en virtud de los valores con los que está dota-
do.85 En este sentido, por ejemplo, se habla de la belleza de los seres 
apersonales (inertes, como las rocas y los cristales; vivientes, como 
las plantas, los árboles y los animales); de la belleza de los seres per-
sonales (como los hombres y los ángeles o Dios mismo); de la belle-
za de los valores intelectuales (como la profundidad, la amplitud o 
la agudeza de espíritu); de la belleza de los valores morales (como la 
justicia, la bondad, la pureza y la fidelidad).86

82   ZP, 410, 420.

83   ZP, 411.

84   ZP, 411.

85   ZP, 411.

86   ZP, 411.



179Open Insight • Volumen XI • Nº 21 (enero-abril 2020) • pp. 163-204 

Con todo, la belleza de estos objetos presenta notables diferen-
cias tanto de rango como de cualidad.87 Por ejemplo, la belleza de 
los seres personales (hombres y ángeles) no sólo es mucho más alta 
que la belleza de los seres apersonales (rocas y cristales, plantas y 
animales); también se distingue por su nobleza en razón de emanar 
de seres espirituales (dotados de entendimiento y de libertad) y no 
sólo de seres materiales (circunscritos a la esfera de la causalidad y 
la reactividad). Lo mismo puede decirse de la belleza de los valo-
res morales (como la justicia y la bondad, la pureza y la fidelidad) 
en comparación con la belleza de los valores intelectuales (como la 
profundidad, la amplitud o la agudeza de espíritu): la trascendencia 
y la seriedad de los primeros contrasta con la inmanencia terrena y 
la exterioridad natural de los segundos.88

Estas diferencias de rango y de cualidad tienen su fundamento 
ontológico en los mismos objetos del mundo de los cuales emana la 
belleza; de manera particular, del rango y la cualidad de los valores 
que poseen los objetos.89 Por tanto, si la belleza de los seres perso-
nales es más alta y más noble que la belleza de los seres apersonales 
es porque, en última instancia, el valor ontológico de los seres per-
sonales (hombres y ángeles) es muy superior al valor ontológico de 
los seres vivos (plantas y animales) y de los seres materiales (rocas 
y cristales). Igualmente, si la belleza de los valores morales (como 
la justicia y la bondad, la pureza y la fidelidad) se destaca de los va-
lores intelectuales (como la profundidad, la amplitud y la agudeza 
de espíritu) es porque estos últimos ocupan un escaño más bajo que 
los primeros en el ámbito de los valores cualitativos. Sólo los valo-
res religiosos (como la santidad y la caridad) superaran a los valores 
morales en esta misma esfera en virtud de su índole sobrenatural y 
de su carácter salvífico.90

87   ZP, 411.

88   ZP, 411.

89   ZP, 411.

90   ZP, 411.



180 El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand •  
Ramón Díaz Olguín

Las consideraciones apenas expuestas sobre esta primera clase 
de belleza son ontológicas; buscan circunscribir de manera general 
las notas más básicas de su modo específico de ser. Pero es posible 
también recabar de ella algunas de sus principales notas epistemoló-
gicas.91

En primer lugar, la aprehensión de esta belleza por parte de 
los hombres se realiza, por lo general, a través de representacio-
nes espirituales de los objetos del mundo de los cuales emana.92 Por 
ejemplo, para captar la belleza de acciones como salvar la vida de 
una persona en peligro o perdonar el mal recibido injustamente de 
manos de otra persona no es necesario ser testigos de los hechos, no 
es indispensable haber presenciado tales acciones; al respecto, es su-
ficiente representarse de tal forma estas acciones con la imaginación 
para captar con la mente su valor moral, su carácter ético. A estas 
acciones también es posible aproximarse a través de la lectura de un 
medio impreso o una conversación ocasional con otra persona.

En uno de sus pasajes, los Hechos de los Apóstoles ofrecen una 
muestra muy clara de esta belleza (Hch 7, 54-60). Mientras es ape-
dreado por sus enemigos, el apóstol Esteban desafía el odio de éstos 
con un acto de perdón generoso. Con este acto, coloca la dramática 
situación en un nivel mucho más alto, profundo y definitivo: lo pone 
en la perspectiva del amor que salva, de la misericordia que lo ab-
suelve todo. Quien lee este pasaje ve la belleza de este acto, capta 
el valor del cual se desprende, percibe su aroma de santidad, avista 
su destello de gloria, no obstante que este hecho haya ocurrido muy 
atrás en el tiempo. Ciertamente, necesita representarse esta acción 
con ayuda de un relato; mas, una vez que lo consigue, la captación 
del valor es inmediata y la presencia de la belleza es terminante.93

En segundo lugar, la aprehensión de esta belleza por parte de los 
hombres demanda dos condiciones: por un lado, que los objetos del 
mundo ofrezcan al espíritu de los hombres sus respetivos valores de 

91   ZP, 411.

92   ZP, 411.

93   ZP, 411-412.



181Open Insight • Volumen XI • Nº 21 (enero-abril 2020) • pp. 163-204 

manera intuitiva;94 por el otro, que los hombres se aproximen a estos 
valores de los objetos del mundo de forma contemplativa.95 Lo pri-
mero excluye, por tanto, el conocimiento propiamente discursivo; 
lo segundo, en cambio, prescinde de la intención puramente cog-
noscitiva. En efecto, para los hombres es posible conocer los valores 
de los objetos del mundo a través de razonamientos, como cuando 
los varones comprenden que las mujeres tienen la misma dignidad 
que ellos porque comparten la misma naturaleza. En este caso, el 
conocimiento de los valores puede ser correcto y verdadero, pero 
a través de este conocimiento no puede accederse a su respectiva 
belleza. Asimismo, los hombres pueden pretender legítimamente 
penetrar con su espíritu en la naturaleza de los valores de los objetos 
del mundo, pueden tratar de identificar sus notas principales o com-
prender su relación con otros valores. Cuando esto sucede, alcanzan 
una imagen intelectual de los valores exacta y orgánica, pero no pue-
den captar su propia belleza.

Dicho sea de paso, cuando los hombres acceden intuitivamente 
a los valores de los objetos del mundo, su espíritu realiza un acto 
intelectual mucho más elevado; pero cuando además aprehenden la 
belleza que emana de estos valores, en cierto sentido puede decirse 
que este acto intuitivo alcanza en su espíritu su cumplimiento más 
pleno.96

❖❖ La belleza ontológica «expresada» en la esfera sensible
Entre los objetos del mundo que portan valores deben mencionarse 
ciertas formaciones espirituales: las acciones con relación a los valo-
res morales; las proposiciones por parte de los valores intelectuales. 
Ambas son resultado de ciertos actos realizados por el hombre: de 
voluntad, para los primeros; de conocimiento, para los segundos. 

94   ZP, 411.

95   ZP, 411.

96   ZP, 412.



182 El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand •  
Ramón Díaz Olguín

Pero en sí mismas, estas formaciones son estructuras independientes 
del hombre y de sus actos; tienen un sentido por sí mismas.

Las acciones son portadoras de valores morales; se habla, por 
ejemplo, de acciones buenas, nobles, justas, generosas. En sentido 
estricto, no hay acciones neutras; todas ellas se caracterizan por va-
lores determinados. Su estructura específica las dispone para recibir 
dichos valores morales, para albergarlos plenamente, a tal grado que 
se cualifican totalmente por estos valores.

Las proposiciones, por su parte, son portadoras de verdad; ésta 
es vista como un valor sui géneris, sólo que relativa al entendimiento 
y al conocimiento del hombre. Más allá del estado de cosas indicado 
con una proposición, el entendimiento mira a la verdad que hay en 
dicha proposición, busca conocerla. La verdad no es propiamente un 
valor intelectual, como la profundidad, la amplitud y la agudeza de 
espíritu, pero es el valor al cual tienden estos valores intelectuales y 
en función del cual se miden en última instancia.

Lo anterior permite entender, entonces, que hay una belleza que 
emana de los valores morales que hay en las acciones y una belleza 
que brota de los valores intelectuales que están implicados en las 
proposiciones. Se trata, pues, de una belleza que remite, en última 
instancia, a formaciones espirituales; estas formaciones son los ob-
jetos del mundo que fungen como fundamento ontológico de este 
tipo de belleza.

Este tipo de belleza, sin embargo, puede estar vinculada tam-
bién a formaciones de naturaleza corpórea, tanto inertes (rocas y 
cristales) como vivientes (plantas y animales).97 Emerge a través de 
la apariencia visible de estas formaciones, cuando el modo de ser de 
cada una se extiende hasta sus características sensibles. Es la belleza 
que emerge de valores vitales, como la energía o la florescencia, la 
delicadeza corporal o la salud. Asimismo, es la belleza que brota de 
otros factores, como la constitución material de un cuerpo: dureza, 
estabilidad, blandura, elasticidad.

Con todo, hay otra forma como este tipo de belleza accede a la 
esfera sensible, no idéntica a la de las formaciones corpóreas y, por 

97   ZP, 412.



183Open Insight • Volumen XI • Nº 21 (enero-abril 2020) • pp. 163-204 

tanto, independiente del aspecto o apariencia de estas formaciones. 
Es la belleza que proviene de contenidos puramente espirituales que 
se introducen en la esfera sensible a través del peculiar fenómeno 
de la «expresión» [Ausdruck].98 En el caso del hombre, por ejemplo, 
se trata de sus propiedades espirituales, como sus virtudes morales 
(bondad, pureza, generosidad) o sus rasgos del carácter (buen co-
razón, mansedumbre, disponibilidad). Se incluyen también aquí sus 
diversos procesos psíquicos (vivencias), como el amor, la alegría, la 
felicidad.

Estos contenidos espirituales son «interiores», pero tienen la 
virtud de volverse exteriores en el rostro, en la voz, en las posturas y 
en los movimientos del hombre; es decir, se tornan visibles o audi-
bles, según el caso.99 El brillo de los ojos, el movimiento de las cejas, 
las flexiones de la frente, el color de las mejillas, las muecas de la 
boca revelan si un hombre está triste o alegre, enojado o contento. 
Por su parte, el timbre, la intensidad, la resonancia y la fluidez de la 
voz pueden mostrar si el hombre está calmado o agitado, confiado 
o temeroso. Asimismo, en la postura corporal erguida o encorvada 
puede notarse si un hombre está fatigado, somnoliento o deprimido. 
A su vez, en los movimientos ágiles o torpes de su cuerpo puede 
verse si este hombre es desdichado o bienaventurado.

La trasposición de estos contenidos espirituales a la esfera sensi-
ble por medio del fenómeno de la expresión permite acceder tam-
bién a la belleza que emana de todos ellos: a la belleza de la alegría, 

98   ZP, 412. El papel de la «expresión» en la transposición de la belleza ontológica en los 
objetos de la esfera sensible es una de las aportaciones más importantes  —y también 
de las más complejas—  de la estética de Hildebrand. En este ensayo, la idea está ape-
nas enunciada, no sin cierta oscuridad; pero es desarrollada con cierto detenimiento en 
varias partes de la Estética: en el capítulo 3 se habla del papel que juega la «expresión» 
en la aprehensión de la belleza ontológica por parte de los hombres (A, 109-112); en el 
capítulo 5, en cambio, se habla del papel que tiene la «expresión» en la presentación de 
la belleza ontológica en el rostro y el cuerpo humano, así como en el comportamiento 
de ciertos animales (A, 135-148); por su parte, en los capítulos 7 y 9 se contrapone la ma-
nera como la «expresión» traspone la belleza ontológica de las virtudes morales en la 
esfera sensible a la manera como otras formaciones puramente espirituales se vinculan 
con la esfera sensible (como en la señal, el símbolo, la analogía cualitativa, entre otras 
(A, 153-163; 173-178; A, 193-197).

99   ZP, 412-413.



184 El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand •  
Ramón Díaz Olguín

de la felicidad, del amor (procesos psíquicos); a la belleza de la pu-
reza, de la bondad, de la generosidad (virtudes morales); a la belleza 
de la mansedumbre, del buen corazón, de la disponibilidad (rasgos 
de carácter).100 Para distinguir con precisión esta belleza de la be-
lleza que remite a las formaciones corpóreas tanto inertes (rocas y 
cristales) como vivientes (plantas y animales), se le da el nombre 
específico de «belleza ontológica expresada en lo sensible».101

Esta belleza no inhiere propiamente en estos elementos sensi-
bles del hombre: ni en los rasgos del rostro, ni en la constitución de 
la voz; tampoco en las posturas y los movimientos del cuerpo.102 En 
este caso, no se habla de la belleza de estos elementos, en ninguno 
particular ni en el complejo de todos ellos. Antes bien, inhieren en 
los procesos psíquicos del hombre (vivencias) y en sus propiedades 
espirituales (las virtudes morales por un lado, los rasgos del carácter 
por el otro).103 Esta belleza emana de ellos; destella como un rayo de 
luz, se difunde como un perfume.

Al igual que en los casos anteriores, la belleza ontológica de con-
tenidos espirituales que se traspone a la esfera sensible a través del 
fenómeno de la expresión también presenta diferencias de grado y de 
cualidad.104 Estas variaciones dependen, a su vez, de las distinciones 
de grado y de cualidad que hay entre los valores que inhieren en los 
procesos psíquicos (vivencias) y las propiedades espirituales (virtu-
des morales, rasgos del carácter). Entre los primeros, por ejemplo, 
la belleza que irradia el amor es muy superior a la belleza que exhala 

100   ZP, 414-415.

101   Si bien Hildebrand caracteriza con cierta precisión esta variación de la belleza on-
tológica que ha descrito antes, el concepto que utiliza para designarla no siempre es el 
mismo; las más de las veces dice «belleza ontológica expresada» [ausgedrückte ontolo-
gische Schönheit] (ZP, 415, 416, 418, 419), pero otras veces dice más bien «belleza ontoló-
gica visible» [sichtbare ontologische Schönheit] (ZP, 412, 418); con menos frecuencia, dice 
«belleza ontológica explícitamente visible» [sichtbar ausgeprägter ontologischer Schön-
heit] (ZP, 418) o «explícita belleza ontológica visible por sí» [sichtbar sich ausprägende 
ontologische Schönheit] (ZP, 419).

102   ZP, 415.

103   ZP, 415.

104   ZP, 415.



185Open Insight • Volumen XI • Nº 21 (enero-abril 2020) • pp. 163-204 

la alegría, como ésta, a su vez, está muy por encima de la belleza que 
destella el buen humor. Entre los segundos, en cambio, la belleza de 
la generosidad ocupa un escaño inferior que la belleza de la pureza, 
pero ésta está en un nivel inferior con relación a la bondad (en el 
caso de las virtudes morales); y la belleza de la mansedumbre supera 
a la belleza de la disponibilidad, pero es superada por la belleza del 
buen corazón (con relación a los rasgos del carácter).

La aprehensión de la belleza ontológica de contenidos espiri-
tuales traspuestos a la esfera sensible por medio del fenómeno de 
la expresión implica las mismas condiciones que la aprehensión de 
la belleza ontológica en cuanto tal que se han indicado antes, no 
obstante que ahora está de por medio la participación de los senti-
dos.105 Por un lado, es indispensable que los contenidos espirituales 
de los cuales emana estén dados intuitivamente al espíritu del hom-
bre, porque sólo así se torna accesible esta belleza;106 por el otro, es 
importante que el hombre no esté entregado a una consideración 
puramente cognoscitiva de estos contenidos espirituales, sino esté 
abierto a ellos de manera contemplativa.107

❖❖ La belleza de la forma
En contraste con la «belleza ontológica» se halla ahora la «belleza 
de la forma».108 Tres cosas saltan inmediatamente a la vista de este 
tipo de belleza: por un lado, que se encuentra vinculada únicamen-
te a los objetos del mundo de la esfera sensible;109 por el otro, que 
se adhiere a los objetos del mundo de la esfera sensible como una 

105   ZP, 415.

106   ZP, 415.

107   ZP, 415.

108   ZP, 410. Hildebrand no tiene un tratamiento sistemático sobre la «belleza de la 
forma» en cuanto tal en sus escritos menores; tampoco en su obra mayor, la Estética. 
Las indicaciones fragmentarias que hay en sus escritos tienen la finalidad únicamente 
de introducir la discusión sobre la segunda clase de belleza de la forma que se verá más 
adelante: la belleza espiritual.

109   ZP, 418, 419.



186 El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand •  
Ramón Díaz Olguín

peculiar cualidad de estos mismos;110 finalmente, que su aprehensión 
está en íntima relación con los sentidos del hombre.111 Esto significa 
que no existe una belleza de la forma de formaciones espirituales 
(acciones y proposiciones) o de contenidos espirituales (procesos 
psíquicos, propiedades espirituales). También significa que la belleza 
de la forma no es irradiación de los valores poseídos por los obje-
tos del mundo (morales, intelectuales, vitales), sino un valor en sí 
misma, diferente a aquellos. Significa, asimismo, que la ausencia de 
los sentidos o el mal funcionamiento de éstos impide al hombre la 
adecuada relación con la belleza de la forma.

Este tipo es el que se tiene en mente cuando se habla de la belle-
za de un color o de un sonido, de una textura o de un murmullo, de 
una figura o de la voz humana. También es el que se tiene en mente 
cuando se alude a la belleza de una roca o de un cristal, de una planta 
o de un árbol, de un insecto o de un arácnido, de un pez o de un ave, 
de un mamífero marítimo o terrestre. Igualmente, es el que se tiene 
en mente cuando se habla de la belleza del hombre desde diferentes 
puntos de vista: ya sea de su rostro, de sus manos, de sus pies, de 
su torso, de sus cabellos, de su tono de piel, de sus partes sexuales. 
Asimismo, es el que se tiene en mente cuando se apunta a la belle-
za de un paisaje, donde entran en juego diferentes elementos de la 
naturaleza y de la cultura (composición visual) o de una sinfonía, 
donde se conjugan la sonoridad y el timbre de varios instrumen-
tos (composición auditiva). Finalmente, es el que se tiene en mente 
cuando se habla en general de las obras de arte en sus distintas clases: 
pintura (fresco, acuarela, óleo), escultura (de bronce, de mármol), 
arquitectura (casas, edificios, iglesias), literatura (poemas, novelas).

Otra nota distintiva de esta belleza es que se encuentra exclu­
sivamente en objetos del mundo sensible de la esfera visible o de la 
esfera audible.112 No así, en cambio, en objetos de la esfera olfativa, 

110   ZP, 417, 420.

111   ZP, 410.

112   ZP, 416.



187Open Insight • Volumen XI • Nº 21 (enero-abril 2020) • pp. 163-204 

de la esfera gustativa y de la esfera palpable del mundo sensible.113 
Respecto a estas esferas, en efecto, difícilmente puede hablarse de la 
belleza de los olores (aromas, fragancias, perfumes), de la belleza de 
los sabores (dulces, salados, amargos, agrios) y de la belleza de las 
sensaciones táctiles (duro, suave, liso, rugoso, frío, caliente, tibio).114 
En ellas se echa mano, más bien, de otras categorías.

Varias razones pueden aducirse sobre esta distinción tan tajante; 
algunas son de índole subjetiva, otras son de carácter objetivo.

Ante todo, esta belleza requiere de un portador con una estruc-
tura determinada.115 Los objetos del mundo donde aparece implican 
una pluralidad de elementos que, sin embargo, poseen una unidad 
originaria a través de la cual cobran mayor sentido. Son elemen-
tos vertebrados a partir de un principio de unidad denominado 
«forma»,116 cuyo resultado es una entidad definida, una formación 
objetiva.117 En la esfera visible, estos elementos son los colores, las 
texturas, las figuras, las proporciones, las simetrías;118 en la esfera 
audible, en cambio, son los sonidos, los tonos, los ritmos, las melo-
días, las armonías.119

Los objetos de las otras esferas sensibles —los olores, los sa-
bores, las texturas— son resultado de muchos elementos, pero no 
están unidos a través de una unidad originaria, esto es, a partir de 
una «forma».120 Son elementos que, a lo sumo, están mezclados, em-
palmados, combinados, coordinados, si no es que meramente 

113   ZP, 416.

114   ZP, 416.

115   ZP, 416-417.

116   ZP, 417. Hildebrand emplea aquí la palabra «Gestalt».

117   ZP, 416-417. Hildebrand usa el término «objektive Gebilde».

118   ZP, 410, 417, 420.

119   ZP, 410, 417, 420.

120   ZP, 417. Debido a la concisión de estas ideas en el ensayo, he reconstruido las notas 
que siguen con ayuda del capítulo cuarto de la Estética, dedicado al papel de los senti-
dos en la captación de la belleza (A, 113-134).



188 El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand •  
Ramón Díaz Olguín

yuxtapuestos.121 De ellos pueden derivarse cualidades nuevas, inclu-
so originales, pero no una entidad definida, una formación objeti-
va.122 Son objetos hasta cierto punto inestables y contingentes que, 
por ello, se tornan inhábiles para recibir a la belleza.

Lo anterior no significa que no puedan adherirse a estos obje-
tos ciertos valores de importancia estética.123 En la esfera olfativa, 
por ejemplo, se habla de olores nobles, finos, sublimes (si bien este 
término es entendido aquí en un sentido muy diferente a cuando se 
aplica a ciertas clases de belleza).124 En la esfera gustativa, en cam-
bio, se habla de sabores únicos, delicados, moderados.125 Estos va-
lores, sin embargo, contrastan fuertemente con este tipo de belleza 
en cuanto a cualidad y rango, pues frente a ella su presencia es más 
bien simple y modesta y, hasta cierto punto, secundaria.126 Esto hace 
suponer que todos estos valores pertenecen a órdenes distintos, aun 
siendo parte de la misma esfera estética.127

Dicho sea de paso, los valores que aparecen en los objetos de las 
esferas olfativa, gustativa y palpable están íntimamente ligados a las 
reacciones sensoriales de los hombres  —del olfato, del gusto, del 
tacto—  pues su aprehensión por parte de éstos asume la forma de 
sensaciones que se distinguen, además, por su carácter satisfactorio 
y placentero.128 Esto significa que, al relacionarse con los objetos de 
estas esferas, los hombres atienden ciertamente a la cualidad de estos 
valores pero, al mismo tiempo, están pendientes de la peculiaridad 
de sus sensaciones, de la satisfacción placentera que experimentan 
a través de ellos.129 Así sucede, por ejemplo, cuando en la esfera 

121   A, 123, 129-130.

122   A, 126-127, 129-130.

123   ZP, 416. 

124   A, 122.

125   A, 127.

126   A, 123-125, 129-130, 133-134.

127   A, 127, 129, 133-134.

128   ZP, 416. 

129   A, 122, 127-128, 130.



189Open Insight • Volumen XI • Nº 21 (enero-abril 2020) • pp. 163-204 

olfativa se habla de aromas agradables;130 en la esfera gustativa, de 
sabores deliciosos;131 en la esfera palpable, de sensaciones deleita-
bles.132 Incluso, existe el peligro de que los hombres, al precisar con 
las palabras alguno de estos valores, lo hagan a partir de la sensación 
correspondiente.

Esta vinculación de los valores que aparecen en los objetos de las 
esferas gustativa, olfativa y palpable con las sensaciones placenteras 
y satisfactorias de los hombres  —de su olfato, de su gusto, de su 
tacto—  no deja de tener sus consecuencias cuando se considera 
desde otros puntos de vista, más allá de la esfera estética.133 En la 
Ética, por ejemplo, suele verse con desconfianza el apego excesivo 
de los hombres a las sensaciones placenteras del olfato, del gusto y 
del tacto.134 Por esa razón, si no se desaprueban sin más los valores 
presentes en olores, sabores y sensaciones táctiles, se recomienda al 
menos una relación moderada con estos objetos para no poner en 
peligro la integridad moral de los hombres.135

Huelga decir que la belleza de la forma se mantiene al margen 
de ambas cuestiones. Por un lado, se distingue con toda claridad 
de las reacciones sensoriales de los hombres; en este caso, las de la 
vista y del oído.136 Ella se presenta como una cualidad que se halla 
en los objetos del mundo, que remite al complejo de factores de 
los que los objetos del mundo están constituidos; no está supedi-
tada, en sentido estricto, a las sensaciones de agrado y de placer de 
la vista y del oído.137 Por otro lado, las sensaciones de agrado y de 
placer que experimentan los hombres con la vista y el oído no 

130   A, 122.

131   A, 127.

132   A, 130.

133   ZP, 417.

134   ZP, 417.

135   ZP, 417.

136   A, 114, 115-116; 118, 356-357.

137   A, 116, 118.



190 El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand •  
Ramón Díaz Olguín

contribuyen a establecer el rango y la cualidad de esta belleza.138 Ésta 
se remite a factores que, en última instancia, son independientes de 
los sentidos de los hombres  —tanto de la vista como del oído—  
para fundamentar su jerarquía.139 Todo esto permite entender, a su 
vez, por qué la belleza de la forma no representa ningún peligro 
para la integridad moral del hombre cuando se la considera desde el 
punto de vista de la Ética.

❖❖ Clases fundamentales
Una mirada atenta al mundo de objetos tanto de la esfera visible 
como de la esfera audible puede mostrar con claridad que existen 
dos clases fundamentalmente distintas de belleza de la forma.140

Por un lado, hay una belleza «primitiva», que está en depen-
dencia muy estrecha con la esfera sensible.141 En la esfera visible, 
por ejemplo, se trata de la belleza que aparece en la regularidad 
de un círculo, en contraste con una figura trazada arbitrariamente; 
también en la proporción de ciertos rostros, a diferencia de otros 
rostros muy desiguales.142 En la esfera audible, en cambio, se trata de 
la belleza que se muestra en el agradable sonido de un instrumento, 
en contraste con el ruido que produce una máquina; asimismo, en el 
canto armonioso de algunos pájaros, en discrepancia con los grazni-
dos de otros pájaros.143

Por otro lado, hay una belleza «superior», que rebasa con mucho 
la esfera sensible por su evidente carácter espiritual.144 En compara-

138   A, 115-116; 118, 119.

139   A, 185-192.

140   ZP, 410.

141   ZP, 410. En la Estética, Hildebrand llamará a esta primera clase de belleza «belleza 
de primera potencia» [Schönheit erster Potenz] (por ejemplo, A, 105), si bien reconoce 
que se trata de un término provisional a falta de uno que circunscriba mejor esta clase 
de belleza.

142   ZP, 410.

143   ZP, 410.

144   ZP, 410. En la Estética, esta segunda clase de belleza será llamada por Hildebrand 



191Open Insight • Volumen XI • Nº 21 (enero-abril 2020) • pp. 163-204 

ción con la otra clase, puede apreciarse que se trata de una belleza en 
un sentido por completo nuevo, ya que presenta un contenido total-
mente diferente.145 Su surgimiento, además, implica de manera de-
cisiva la coordinación y la cooperación de muchos más factores que 
la primera.146 En la esfera visible, se trata de la belleza que aparece 
en algunos paisajes majestuosos, como los campos de Florencia o el 
golfo de Nápoles; también en algunas obras artísticas excepcionales, 
como el Ícaro de Brueghel o la Catedral de San Marcos, en Venecia.147 
En la esfera audible, se trata de la belleza que se muestra en algunas 
composiciones musicales, como los corales de Bach, las sinfonías de 
Beethoven o los cuartetos de Mozart.148

La aprehensión de esta belleza abre el espíritu de los hombres a 
un mundo único, excepcional, que se distingue de los demás obje-
tos del mundo sensible por su eminente altura.149 Con esta belleza, 
además, se hacen asequibles al espíritu de los hombres una serie de 
cualidades espirituales que revelan, por contraste, el carácter limita-
do, menesteroso, contingente, tedioso, deslucido, vacuo, aburrido, 
carente de relieve y de originalidad del mundo en el que se encuen-
tran (la mayoría de las veces). Esta belleza, pues, viene cargada de 
poesía, de verdad, de plenitud, de autenticidad, de amplitud, de pro-
fundidad, de intrínseca necesidad; cualidades con las que esta belleza 
muestra su capacidad para transfigurar este mundo.150

A la luz de estas diferencias fundamentales, puede apreciarse con 
claridad que el concepto de «belleza de la forma» debe emplearse en 
sentido analógico y no unívoco. Por ello, es indispensable precisar a 

«belleza de segunda potencia» [Schönheit zweiter Potenz] (por ejemplo, A, 105) y se re-
fiere siempre a lo que considera «belleza espiritual».

145   ZP, 410.

146   ZP, 410.

147   ZP, 410.

148   ZP, 410.

149   ZP, 410.

150   En la Estética, Hildebrand dedicará un largo capítulo a estas cualidades espirituales 
que «inhabitan» en la segunda clase de belleza de la forma (ver, para esto: A, 205-239).



192 El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand •  
Ramón Díaz Olguín

cada momento a cuál de las dos clases se hace referencia cuando se 
habla de la belleza en el mundo de objetos sensibles.

❖❖ Problema
Con todo, distinguir estas dos clases de belleza no representa ningún 
verdadero problema: son los mismos objetos del mundo los que se 
encargan de establecer con precisión las diferencias esenciales entre 
una y otra en cuanto a cualidad y rango. Basta considerar con aten-
ción el abismo que existe entre la belleza de un color y de una figura 
con la belleza de una pintura, o entre la belleza de la voz humana y 
de un instrumento con la belleza de una composición coral acom-
pañada de orquesta. Lo mismo puede decirse de la belleza de las 
flores, las plantas y los árboles tomadas como realidades individuales 
en comparación con la belleza integral y polifónica de un paisaje, 
donde todos los elementos confluyen para formar una entidad única, 
cualitativamente nueva.

Las dificultades se presentan cuando se comparan entre sí la 
belleza de la forma de segunda clase y la belleza ontológica que 
se muestra en los objetos sensibles a través del fenómeno de la 
expresión:151 ambas despliegan un manifiesto carácter «espiritual» 
ante la mirada de los hombres. 152 Con ellas, en efecto, se abre paso 
un mundo ontológicamente superior, que no se deja circunscribir a 
los estrechos márgenes de los objetos materiales donde aparecen.153 
Ambas, de alguna manera, se consideran como «trasuntos» de Dios 
en este mundo, como decían los filósofos antiguos (es decir, como 
«imago Dei»).154 Estas similitudes pueden inducir a pensar que, en 
el fondo, se trata de una y la misma belleza o, dicho de manera más 
precisa, que existe únicamente la belleza ontológica que se muestra 
en los objetos sensibles a través del fenómeno de la expresión al 

151   ZP, 417.

152   ZP, 418.

153   ZP, 418.

154   ZP, 418.



193Open Insight • Volumen XI • Nº 21 (enero-abril 2020) • pp. 163-204 

lado de la belleza de la forma puramente sensible y dependiente de 
factores materiales.155

Una consideración más atenta de estos dos tipos de belleza, sin 
embargo, puede mostrar con claridad sus diferencias fundamentales 
y, por lo mismo, la irreductibilidad de la belleza de la forma en su 
segunda clase a la belleza ontológica que se muestra en los objetos 
sensibles a través del fenómeno de la expresión.

La primera diferencia tiene que ver con la forma como ambos 
tipos de belleza se relacionan con los objetos del mundo donde apa-
recen.156 La belleza ontológica, en sentido estricto, no inhiere en los 
objetos, sino que «emana» propiamente de ellos; por eso se habla 
de un perfume y de una irradiación. Además, la fuente de esta be-
lleza son los valores poseídos por dichos objetos, como los valores 
morales, intelectuales y vitales, según el caso.157 Puesto que estos 
valores pertenecen de alguna manera a la naturaleza de estos obje-
tos  —están fundados en su dignidad o preciosidad—  puede decirse 
entonces que esta belleza de alguna manera «habla» de los objetos, 
revela en cierto sentido su propia naturaleza.158 Por otro lado, las 
diferencias de altura de distintas bellezas ontológicas dependen del 
rango ontológico de los mismos objetos (si son personales o aperso-
nales, naturales o culturales, por ejemplo) y de los valores cualitati-
vos de los cuales emanan (si son morales o intelectuales o más bien 
vitales).159 En todo caso, esta belleza en modo alguno rebasa el rango 
ontológico de sus respectivos objetos160 y es la razón por la que no 
plantea ningún «enigma» ante el hombre cuando es aprehendida por 
éste.161

155   ZP, 409, 415-416, 419.

156   ZP, 417, 418.

157   ZP, 412.

158   ZP, 417.

159   ZP, 411.

160   ZP, 412.

161   ZP, 412.



194 El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand •  
Ramón Díaz Olguín

La belleza de la forma de segunda clase, en cambio, se presenta 
como una cualidad que se adhiere directamente a los objetos.162 No 
proviene de estos objetos: ni de su modo de ser ni de sus valores 
propios, aunque los presupone en su manifestación.163 Antes bien, se 
trata de una cualidad que proviene de otro mundo lejano y misterio-
so pero que de alguna manera se implica en este mundo y aparece 
en sus objetos.164 Es por esto que la aparición de esta belleza en los 
objetos del mundo no sólo no «habla» propiamente de ellos  —ni 
de su naturaleza ni de sus valores—  sino, todavía más, «se vale» de 
ellos para aparecer en este mundo (como si fueran espejos en los 
cuales puede reflejarse o pedestales en los cuales puede apoyarse) y 
comunicar su «mensaje».165 Esto permite entender por qué dos ob-
jetos del mundo, aun teniendo elementos de la misma dignidad on-
tológica o valores del mismo rango axiológico  —como dos paisajes 
naturales o dos composiciones musicales—  son tan diferentes en lo 
tocante a esta belleza, en cuanto que uno la posee (o, mejor dicho, la 
«refleja») y el otro no.166

La segunda diferencia está en relación con el conocimiento de 
cada tipo de belleza por parte de los hombres.167 La aprehensión de la 
belleza ontológica por parte de los hombres es inmediata, pero exige 
la confluencia de varios factores para que esta aprehensión sea posi-
ble. Puesto que la belleza ontológica no es sino el perfume que ema-
nan los valores que poseen los objetos, el resplandor de su dignidad 
y preciosidad interna, es necesario primero que estos valores estén 
dados intuitivamente al espíritu de los hombres, pues la aprehensión 
de la belleza ontológica es concomitante a la aprehensión de los valo-
res en los que se funda. Es así como se capta, por ejemplo, la belleza 
de la humildad y de la pureza (valores morales), y también la belleza 

162   ZP, 419.

163   ZP, 419.

164   ZP, 418, 419.

165   ZP, 417.

166   ZP, 410-420.

167   ZP, 419.



195Open Insight • Volumen XI • Nº 21 (enero-abril 2020) • pp. 163-204 

de la energía y la florescencia (valores vitales). Por otro lado, para que 
la belleza ontológica aparezca en la esfera sensible  —y se vuelva, por 
tanto, asequible a la vista o al oído de los hombres—  los valores de 
los cuales emana requieren transferirse a su vez a esta misma esfera, 
deben tornarse de alguna manera también visibles o audibles para 
otros hombres, y esta trasposición de algo que en sí mismo no es 
sensible (valores) a una dimensión que es visible o es audible se logra 
a través de lo que se llama «expresión». Por tanto, sin la expresión 
de estos valores no es posible dar cuenta de su belleza. Gracias a la 
expresión, entonces, es como se capta la belleza de la humildad o de 
la pureza (valores morales) en la mirada, en la sonrisa, en el timbre de 
voz, en los movimientos del cuerpo de otra persona.168

La aprehensión de la belleza de la forma de segunda clase, por 
su parte, tiene menos presupuestos que la belleza ontológica. Si bien 
se trata de una belleza sublime y misteriosa, que no se origina de 
las características o de los valores de los objetos del mundo donde 
aparecen, ésta se capta directamente en dichos objetos del mundo; 
su «mensaje» se torna asequible a la vista o al oído a través de la mis-
ma apariencia de éstos.169 Ciertamente, este tipo de belleza requiere 
de la colaboración de muchos elementos de los objetos del mundo 
para aparecer en la esfera sensible  —como el color y la textura, 
la proporción y la simetría si son visibles, o el tono y el ritmo, la 
melodía y la armonía si son audibles—  mas no como «causas» que 
la producen, sino como «condiciones» que la posibilitan.170 Pero, en 
definitiva, este tipo de belleza los trasciende todos estos elementos 
de una manera única e impredecible, aunque se vale de todos ellos 
como instrumentos para manifestarse.171

168   ZP, 418. La exposición de esta idea tan prolija apenas rebasa en el ensayo las dos 
líneas. Hildebrand hará un desarrollo un poco más detenido de la misma  —pero sin 
pasar todavía de un mero esbozo—  en el capítulo tercero de su Estética (1977a: 107-112), 
sobre todo en su segunda parte (109-112), que trata sobre la donación y la aprehensión 
de este tipo de belleza.

169   ZP, 416, 418, 419.

170   ZP, 420.

171   ZP, 420.



196 El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand •  
Ramón Díaz Olguín

La tercera diferencia se encuentra en la manera como los dos 
tipos de belleza se consideran «trasuntos» de Dios.172 En términos ge-
nerales, puede decirse que todos los valores son «imágenes» de Dios 
porque Dios es el prototipo o ejemplar de todos los valores.173 Pero la 
forma como los valores prefiguran a Dios difiere en cada caso, de-
pendiendo si son valores ontológicos o más bien valores cualitativos. 
Respecto a los valores ontológicos, en la medida en que los objetos 
del mundo ocupan un lugar mucho más alto en la escala de los seres, 
los valores que poseen de acuerdo a su naturaleza son «reflejo» más 
acabado de la grandeza de Dios. Por ejemplo, el valor del conoci-
miento y el valor de la voluntad en los seres personales  —la capaci-
dad de apropiarse de otros objetos intencionalmente o de producir en 
el mundo estados de cosas por pura libertad—  expresan más la per-
fección de Dios que el valor de la vida consciente en otros objetos o 
el mero hecho de existir a no existir en otros objetos. En lo tocante a 
los valores cualitativos, este «reflejo» de la grandeza de Dios depende 
de la grandeza cualitativa de los valores como tales y de la misteriosa 
profundidad que se desprende de ellos. En este sentido, por ejemplo, 
los valores morales «reflejan» a Dios de manera más perfecta que los 
valores intelectuales y los valores vitales por la gravedad metafísica y 
la trascendencia religiosa que implican. En virtud de esto, los valores 
cualitativos constituyen un «mensaje» de Dios para el mundo más 
directo y profundo que el de los valores ontológicos.

La belleza en cuanto tal no es una excepción a esta condición de 
«trasunto». Como valor cualitativo, «refleja» a Dios de manera ex-
cepcional como los demás valores de esta esfera, especialmente los 
morales. Allí donde aparece, se hace presente su carácter de «men-
saje», misterioso y profundo. Pero esto depende del tipo de belleza 
que se trate. Puesto que la belleza ontológica es emanación de los 

172   ZP, 418. Hildebrand apenas bosqueja estas ideas en este ensayo. Para desarrollarla 
adecuadamente, es necesario acudir a su Ética; por ejemplo, al capítulo 14 que trata 
sobre la relación de Dios con todos los valores (1973: 169-174) o a un breve apartado del 
capítulo 10, donde habla de la diferencia de esta «imagen» en los valores ontológicos y 
los valores cualitativos (1973: 140-141).

173   En otras obras, Hildebrand utiliza el término «quintaesencia» o «suma» [Inbegriff] 
para expresar esta idea. Por ejemplo, en su Ética (1973: 170).



197Open Insight • Volumen XI • Nº 21 (enero-abril 2020) • pp. 163-204 

valores propios de los objetos  —tanto ontológicos como cualitati-
vos—  esta belleza remite, en última instancia, al modo de ser de 
estos objetos, a su rango y dignidad; «refleja» a Dios en la medida 
en que el objeto donde aparece es, como tal, un reflejo de Dios por 
razón de su nivel ontológico.174 La belleza de la forma de segunda 
clase, en cambio, «refleja» a Dios en virtud de su pura cualidad. Este 
«reflejo» es tanto más alto y profundo en cuanto que no depende de 
los objetos del mundo donde aparece, de su modo de ser y de sus 
valores propios, pues esta belleza es, hasta cierto punto, una cualidad 
que «flota» por encima de todo esto.175

La cuarta diferencia atañe a la forma como los hombres se posi-
cionan frente a cada tipo de belleza.176 La belleza ontológica, como 
excelso perfume que emanan otros valores, sobre todo cualitativos 
(como los vitales, los intelectuales y los morales), despierta en los 
hombres el «anhelo» de unirse a los objetos de la esfera sensible en 
los cuales aparece, apenas éstos toman consciencia de ellos.177 Esto 
se aprecia con toda claridad con los valores morales que aparecen 
en los comportamientos y en las acciones de ciertas personas de 
gran probidad: a la vista de su humildad o de su pureza, los hombres 
experimentan el deseo de estar cerca de ellos, de habitar en su pre-
sencia, incluso ser como éstos, en razón de su belleza.178

También la belleza de la forma de segunda clase despierta en los 
hombres que la captan un «anhelo». Éste, sin embargo, no conduce 
a los hombres a instalarse en los objetos del mundo para recrearse 
y confortarse en ellos; antes bien, lleva a los hombres a mirar «por 
encima» de éstos y a «trascender» el mundo al que pertenecen.179 
Esto es así, porque esta belleza no «habla» propiamente de estos ob-
jetos, sino que constituye un «mensaje» que proviene de otra parte  

174   ZP, 418.

175   ZP, 419-420.

176   ZP, 417-418.

177   ZP, 417-418.

178   ZP, 418.

179   ZP, 418.



198 El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand •  
Ramón Díaz Olguín

—recóndita, enigmática, inefable—  que se vale de estos objetos 
como «pregoneros» o «portavoces».180

❖❖ Cooperación
No obstante estas diferencias fundamentales, ambos tipos de belleza 
pueden cooperar admirablemente cuando coinciden en un mismo 
objeto, sea de la naturaleza (como un paisaje) o sea de la cultura 
(como una obra de arte). Juntas, entonces, dan lugar a una belleza 
de excepcional cualidad que no puede recibir otro nombre que el de 
«belleza integral» o «belleza total» [Gesamtschönheit].181 En este caso 
se encuentran, por ejemplo, el golfo de Nápoles, con el Vesubio al 
fondo y los campos de la región Toscana, al centro de Italia; también 
los quintetos de cuerda de Mozart o las últimas sinfonías de Beetho-
ven; igualmente la catedral de San Marcos, en Venecia y el Coliseo 
romano, en la Ciudad Eterna.182

Esta cooperación, sin embargo, no anula la peculiaridad de cada 
belleza, pues mientras una se sustenta en el modo de ser de los ob-
jetos donde aparece y los valores que los caracterizan (belleza onto-
lógica expresada en la esfera sensible), la otra mantiene su trascen-
dencia cualitativa y su soberanía ontológica respecto de los objetos 
donde se presenta (belleza de la forma de segunda clase).183

Conclusión

Tras estos análisis en algunas partes un poco prolijos, Hildebrand 
puede comprobar las tesis centrales de su ensayo que se han mencio-
nado al principio: por un lado, que ciertos objetos del mundo de la 
esfera sensible pueden ser portadores de una belleza que se distingue 

180   ZP, 418, 420.

181   ZP, 419.

182   ZP, 409, 410, 415, 417.

183   ZP, 419.



199Open Insight • Volumen XI • Nº 21 (enero-abril 2020) • pp. 163-204 

por su exquisita cualidad y misteriosa profundidad; por el otro, que 
esta belleza no se fundamenta en el modo de ser y los valores pro-
pios (morales, intelectuales, vitales, por ejemplo) de los objetos del 
mundo de la esfera sensible donde aparece. Lo primero distingue 
esta belleza de la belleza supeditada a las condiciones sensibles de 
los objetos del mundo (belleza de la forma de primera clase); lo se-
gundo diferencia esta belleza de la belleza que proviene del estatuto 
ontológico de otras entidades, como los valores (belleza ontológica, 
especialmente la que se expresa en la esfera sensible). Más allá de 
esto, Hildebrand ha querido dirigir la atención a la grandiosa tarea 
que se ha encomendado a los objetos del mundo sensible, no obs-
tante su modestia ontológica: ser los portadores o los receptáculos 
—tal vez inmerecidamente— de esta distinguida belleza.

Con sus propias palabras:

La tarea encomendada por Dios a los contenidos visibles y audi-
bles es transmitir […] un mensaje divino que trasciende el rango 
ontológico de lo visible y de lo audible como tal. Lo visible y 
lo audible pueden transmitir realmente una belleza, ante la que 
desempeñan un papel totalmente humilde y servicial. Aunque 
ontológicamente pertenecen a un nivel inferior en la jerarquía 
de los seres, pueden convertirse en portavoces de algo incompa-
rablemente más alto.184

Traducción

Este ensayo tuvo cierta fortuna en español pues, hasta donde es po-
sible saberlo, consiguió muy pronto no una, sino dos traducciones a 
nuestra lengua; ambas, curiosamente, del mismo año y en revistas 
del mismo país. La primera lleva por título «Un problema de Estéti-
ca: la belleza del paisaje y de la música» y apareció en la revista Cien­
cia y fe de la Facultad de teología y filosofía de San Miguel, Argentina 
(año 7, n. 28, octubre-diciembre de 1951, pp. 37-47); la segunda, 

184   ZP, 420.



200 El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand •  
Ramón Díaz Olguín

en cambio, se titula «De la belleza en lo visible y audible» y fue pu-
blicada en Criterio, una revista cultural publicada Argentina (año 24, 
n. 1153-4, diciembre de 1951, pp. 990-997). Un detalle curioso es 
que ninguna de las dos versiones indica el nombre de sus respectivos 
traductores.

Ofrezco una traducción del ensayo por completo nueva pues, 
por desgracia, ninguna de las versiones precedentes es actualmente 
utilizable por notables limitaciones que hay en ellas: en parte por di-
ficultades de comprensión de la lengua alemana, en parte por desco-
nocimiento del pensamiento estético del autor. Esto último es com-
prensible, pues como se ha mostrado más arriba, no fue sino hasta 
la muerte de Hildebrand que pudo contarse con los dos volúmenes 
que ofrecen el complejo de su estética. Pero lo primero es inexcu-
sable, en cuanto que todo trabajo de este tipo exige saber de manera 
competente de dónde se parte y a dónde se quiere llegar. En lo que 
a mí respecta, espero haber sorteado con éxito ambas dificultades en 
la versión que ofrezco.

Con el fin de favorecer la comprensión del ensayo, he realizado 
dos intervenciones sobre éste de mi entera responsabilidad, pero 
que he creído oportunas: una, colocando una serie de títulos y sub-
títulos que orienten la mirada de los lectores; otra, poniendo una se-
rie de notas a pie de página que faciliten el trabajo de los estudiosos. 
Estas notas no tienen otra pretensión que establecer el nexo de ideas 
que hay entre este ensayo menor (pero no exento de importancia) y 
la obra mayor (aunque nunca plenamente ultimada).

Quiero agradecer al Dr. César Lambert Ortiz, de la Pontificia 
Universidad Católica de Valparaíso, el cuidadoso trabajo que realizó 
en la revisión de esta traducción. Sin sus pertinentes observacio-
nes, mi trabajo tal vez hubiera aparecido con más deficiencias de las 
que ahora presenta. Si de todos modos tiene algunas, es porque no 
siempre estuve en condiciones de aceptar todos los cambios por él 
sugeridos, razón por la cual hay que exculparlo por anticipado de 
toda crítica.



201Open Insight • Volumen XI • Nº 21 (enero-abril 2020) • pp. 163-204 

Referencias

Casanova, C. (ed.) (2010). El amor a la verdad, toda verdad y en todas las cosas. Ensayos en 
honor a Josef Seifert, Santiago de Chile: Ediciones UC.

Coreth, E. / Neidl, W. M. / Pfligersdorffer, G. (eds.) (1990). Christliche Philosophie 
im katholische Denken des 19. Jahrhunderts, Band iii: Moderne Strömungen im 
20.Jahrhundert. Graz / Wien / Köln: Styria.

Crosby, J. F. (2009). “Introductory Study”. En Hildebrand (2009), pp. xiii-xxxvi .

(2010). “Dietrich von Hildebrand (1989 – 1977)”. En Reiner, H. / Embree, L. 
(2010), pp. 145-149.

Crosby, J. H. (2010). “Dietrich von Hildebrand in his Unknown Role as Master Phe-
nomenologist of Art”. En Casanova (2010), pp. 477-493.

Crosby, J. F. / Crosby J. H. (2019) “Note on the Text of the Current Edition”. En 
Hildebrand, D. v. (2019), pp. xxv-xxvii.

Hildebrand, A. v. (1979). “Dietrich von Hildebrand. Un caballero para la verdad”, en 
Anuario Filosófico, vol. 12, n. 2, pp. 185-198.

(2000). The Soul of a Lion: Dietrich von Hildebrand. San Francisco: Ignatius Press.

(julio 1 de 2004). “Debating Beauty: Jacques Maritain and Dietrich von Hil-
debrand”, en https://www.crisismagazine.com/2004/debating-beauty-jac-
ques-maritain-and-dietrich-von-hildebrand-2  (consultado el 24 de diciembre 
de 2019).

(2016). “A Note on the Text”. En Hildebrand, D. v. (2016), pp. 35-37.

Hildebrand, D. v. (1916). “Die Idee der sittlichen Handlung”, en Jahrbuch für Philoso­
phie und phänomenologische Forschung, Band iii. Halle: Niemeyer, pp. 126-251.

(1922). “Sittlichkeit und ethische Werterkenntnis”, en Jahrbuch für Philosophie 
und phänomenologische Forschung, Band v. Halle: Niemeyer, pp. 462-602.

(1927). Reinheit und Jungfraulichkeit. Köln / München / Wien: Oratoriums.

(1929). Die Ehe. München: Ars Sacra.

(1930). Metaphysik der Gemeinschaft. Untersuchungen über Wesen und  Wert der 
Gemeinschaft. Augsburg: Haas & Grabherr.

(1932). Zeitliches im Lichte des Ewigen. Regensburg: Josef Habbel.

(1933a). Liturgie und Persönlichkeit. Salzburg: Anton Pustet.

(1933b). Sittliche Grundhaltungen. Mainz: Matthias Grünewald.

(1940). Die Umgestaltung in Christus. Einsiedeln/ Köln: Benziger & Co.

(1950). Der Sinn philosophischen Fragens und Erkennens. Bonn: Peter Hanstein.



202 El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand •  
Ramón Díaz Olguín

(1951a). “Un problema de estética: la belleza del paisaje y de la música”, en 
Ciencia y fe, Facultad de Teología y Filosofía de San Miguel. Buenos Aires, año 
7, n. 28, octubre-diciembre, pp. 37-47.

(1951b). “La belleza en lo visible y audible”, en Criterio, Revista quincenal de 
cultura. Buenos Aires, año 24, n. 1153-4, diciembre, pp. 990-997.

(1953a). Christian Ethics. New York: David McKay Company. Ver Hildebrand, 
D. v. (1973). 

(1953b). The New Tower of Babel. Essays. New York: Kennedy & Sons.

(1953c). “Beauty in the Light of the Redemption”. En Hildebrand, D. v. 
(1953b), pp. 181-202.

(1955a). True Morality and Its Counterfeits. New York: David McKay Company. 
Ver Hildebrand, D. v. (1957a).

(1955b). Die Menschheit am Scheideweg. Gesammelte Abhandlungen und Aufsätze. 
Regensburg: Josef Habbel.

(1955c). “Zum Problem der Schönheit des Sichtbaren und Hörbaren”. En Hil-
debrand, D. v. (1955a), pp. 409-421.

(1955d). “Die Schönheit im Lichte der Erlösung”. En Hildebrand, D. v. 
(1955b); pp. 422-438.

(1955e). “Ästhetizismus und künstlerische Einstellung”. En Hildebrand, D. v. 
(1955b). pp. 439-465.

(1957a). Wahre Sittlichkeit und Situationsethik. Düsseldorf: Patmos.

(1957b). Graven Images. Substitutes for True Morality. New York: David McKay 
Company. Ver: Hildebrand, D. v. (1974).

(1960a). What is Philosophy? Milwaukee: The Bruce Publishing Company. Ver 
Hildebrand, D. v. (1976).

(1960b). “Die geistigen Formen der Affektivität”. En Philosophisches Jahrbuch der 
Görresgesellschaft, 68. Jahrgang. München, pp. 180-190. 

(1962). Mozart – Beethoven – Schubert. Regensburg: Josef Habbel.

(1965a). The Sacred Heart. An Analysis of Human and Divine Affectivity. Baltimore: 
Helicon Press. Ver Hildebrand, D. v. (1967b).

(1965b). The Art of Living. Chicago: Franciscan Herald Press. Ver Hildebrand 
D. v. (1933b).

(1967a). Trojan Horse in the City of God. Chicago: Franciscan Herald Press. Ver 
Hildebrand, D. v. (1968a).

(1967b). Über das Herz. Zum menschlichen und gottmenschlichen Affektivität. Re-
gensburg: Josef Habbel.



203Open Insight • Volumen XI • Nº 21 (enero-abril 2020) • pp. 163-204 

(1968a). Das Trojanische Pferd in der Stadt Gottes, Regensburg: Josef Habbel.

(1968b). “Religion und Schönheit”. En Hildebrand, D. v. (1968a); pp. 293-305.

(1968c). Die Enzyklika “Humanae Vitae” – ein Zeichen des Widerspruchs. Regens-
burg: Josef Habbel.

(1969). Heiligkeit und Tüchtigkeit – Tugend heute. Regensburg: Josef Habbel.

(1970). Zölibat und Glaubenskrise. Regensburg: Josef Habbel.

(1971). Das Wesen der Liebe. Gesammelte Werke, Band iii. Regensburg: Josef 
Habbel.

(1973). Ethik, Gesammelte Werke, Band ii. Stuttgart: Kohlhammer.

(1974a). Idolkult und Gotteskult, Gesammelte Werke, Band vii. Regensburg: Jo-
sef Habbel.

(1974b). “Substitute für wahre Sittlichkeit”. En Hildebrand D. v. (1974a), pp. 
11-188.

(1976). Was ist Philosophie? Gesammelte Werke, Band i. Stuttgart: Kohlhammer.

(1977a). Ästhetik, 1. Teil. Gesammelte Werke, Band v. Stuttgart: Kohlhammer.

(1977b). “Dietrich von Hildebrand”. En Pongratz, L. J. (1977), pp. 77-126.

(1980a). Moralia. Gesammelte Werke, Band x. Regensburg: Josef Habbel.

(1980b). Über den Tod. Nachgelassene Schrift. St. Ottilien: Eos Verlag.

(1980c). Über die Dankbarkeit. Nachgelassene Schrift. St. Ottilien: Eos Verlag.

(1984). Ästhetik, 2. Teil. Gesammelte Werke, Band vi. Stuttgart: Kohlhammer.

(2006). Estetica. Milano, Bompiani. Ver Hildebrand, D. v. (1977a, 1984)

(2009). The Nature of Love. Indiana: St. Augustine’s Press. Ver Hildebrand, D. 
v. (1971).

(2016). Aesthetics, volume 1. Ohio: The Hildebrand Project. Ver Hildebrand, 
D. v. (1977a).

(2019). Aesthetics, volume 2. Ohio: The Hildebrand Project. Ver Hildebrand, 
D. v. (1984).

Maréchal, J. (1950). Mélanges Joseph Maréchal. 2 vols. Brüssel: Desclée de Brouwer.

Preis, A. (1992). “Hildebrand-Bibliographie”. En Seifert, J. and Crosby, J. F. (eds.) 
(1992), pp. 363-430.

Pongratz, L. J. (1977). Philosophie in Selbstdarstellungen, Band ii. Hamburg: Felix Mei-
ner.

Reiner, H. and Embree, L. (eds.), (2010.) Handbook of Phenomenological Aesthetics. 
Dordrecht / Heidelberg, London / New York: Springer.



204 El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand •  
Ramón Díaz Olguín

Seifert, J. (1990). “Dietrich von Hildebrand (1889-1977) und seine Schule”. En Co-
reth, E. / Neidl, W. M. / Pfligersdorffer, G. (eds.) (1990), pp. 172-200.

Seifert, J. and Crosby, J. F. (eds.) (1992). Aletheia. An International  Yearbook of Phi­
losophy, volume v. Bern / Berlin / Frankfurt am Main / New York / Paris / 
Wien: Peter Lang.

Sweeney, R. D. (2008). “Von Hildebrands, Father and Son, and the Beautiful”. En 
Tymieniecka, A.-T. (2008), pp. 127-135.

Tymieniecka, A.-T. (ed.) (2008). “Beauty’s Appeal. Measure and Excess”. Analecta Husser­
liana, The Yearbook of Phenomenological Research, Volume XCVII, Dor
drecht: Springer.


