El problema de la belleza «espiritual»
en la estética de Dietrich von Hildebrand

Ramon Diaz Olguin
Centro de Investigacién Social Avanzada
ramon.diaz@cisav.org

Contexto

Hildebrand no es muy conocido en el mundo filosofico por sus con-
tribuciones en el campo de la Estética.' Por lo menos, no en el mis-
mo nivel ni con la misma amplitud que en otros campos del saber
filosofico, como el ético?, el epistemologico,’ el sociologico,* el as-
cético.” Su produccion cientifica en esta disciplina es, hasta cierto
punto, escueta y marginal, por no decir insignificante.

En efecto, fuera de los ensayos que escribio sobre tres de los
compositores mas grandes del mundo de la musica clasica —Mo-
zart, Beethoven y Schubert®— en su bibliografia solo se encuentran
cuatro contribuciones de tematica estrictamente estética: la prime-
ra, sobre las formas mas adecuadas de relacién humana con las obras

de arte, en contraposicion con la deformacion espiritual denominada

1 A este respecto, dice John Henry Crosby: “Es importante tener en cuenta que muy
pocas personas asocian el nombre de Hildebrand con la estética o el arte, y mucho
menos lo consideran una autoridad en estos asuntos; para la mayoria de la gente, lo
primero que viene a su mente cuando escucha su nombre es su ética y sus escritos
sobre religion” (2010: 477).

2 Hildebrand (1916), Hildebrand, (1922), Hildebrand (1953a), Hildebrand (1955a), Hilde-
brand (1957b), Hildebrand (1980).

3 Hildebrand (1950), Hildebrand (1960).
4 Hildebrand (1930).
5 Hildebrand (1927), Hildebrand (1933b), Hildebrand (1969).

6 Hildebrand (1962).

Open Insight « Volumen Xl « N° 21 (enero-abril 2020) - pp. 163-204

163



«esteticismoy;” la segunda, sobre el papel determinante que ocupa
la belleza en la vida del auténtico creyente, en contraposicion tanto
del hombre puramente utilitario que la considera un lujo excesivo,
como del hombre falsamente asceta que la rechaza por su cercania
a los sentidos y el goce sensual;® la tercera, sobre la relacion funda-
mental que guarda la belleza con la religion en general pero, sobre
todo, con la fe cristiana en particular;” la cuarta, cuya traduccion in-
troducimos con el presente estudio, sobre el problema de la belleza
especificamente «espiritual» en el mundo de objetos tanto visibles
como audibles.'’ A estos cuatro ensayos debe afiadirse el breve, pero
interesante recuento que hizo de su pensamiento estético en una
autopresentacion de toda su filosofia, ya hacia el final de su vida."'

Esta situacion, sin embargo, contrasta fuertemente con dos he-
chos incontrovertibles de su biografia.'?

Por un lado, su vida toda estuvo signada por una rica experiencia
estetica —hasta cierto punto privilegiada— tanto desde el punto
de vista natural como desde el punto de vista artistico.”’ Nacio en

7 Hildebrand (1955€: 439-465).
8 Hildebrand (1955d: 422-438).
9 Hildebrand (1968b: 293-305).
10 Hildebrand (1955¢: 409-421).
11 Hildebrand (1977b: 122-125).

12 La principal fuente que existe para conocer la vida de Dietrich von Hildebrand —al
menos hasta su llegada a los Estados Unidos, en 1940— es la biografia que compuso
su segunda esposa sobre la base de una serie de apuntes personales que el filésofo
escribié en su ancianidad hasta el final de sus dias: Hildebrand, A. v. (2000). Un balance
mas breve de los sucesos mas significativos de la vida de Hildebrand pueden verse en
un articulo de la misma autora: Hildebrand, A. v. (1979).

13 Hildebrand, A. v. (2000: 33-34) dice al respecto: “En el momento en que el bebé
Dietrich abrid sus ojos, todo lo que vio fue caras amables y obras de arte: pinturas,
esculturas y muebles de estilo bolofiés. Oyé adorables canciones antiguas y musica
clasica. Dietrich dio sus primeros pasos en un campo florentino que incluia una colina
con una de las mas bellas vistas de Florencia enmarcada en arboles” Y poco antes, ha-
bia sefalado: “Lo que hemos dicho basta para bosquejar la clase de mundo en el que
nacié Dietrich von Hildebrand, un mundo en el que el arte era el rey supremo, un mun-
do de cultura, un mundo de belleza. A nada de mal gusto, ni siquiera vulgar o feo, se le
permitia la entrada en San Francesco. Estaban prohibidas las revistas de moda. Sélo la
musica clasica resonaba a través de sus salones” (30).

El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand «
Ramon Diaz Olguin

164



Florencia y crecio en esta ciudad rodeado de paisajes bellos hasta la
edad de diecisiete anos; después, se instal6 en Munich y se sumer-
gio en la floreciente vida cultural de esta ciudad hasta pasados los
cuarenta anos. Su padre fue el escultor Adolf von Hildebrand (1847-
1921), conocido por sus fuentes y esculturas repartidas entre Italia y
Alemania;'* Irene Schauffelen (1846-1921), su madre, se distinguio
por su refinada sensibilidad para todas las cosas bellas en virtud de la
educacion recibida desde su juventud." Sus cinco hermanas mayo-
res —Eva, Elisabeth, Irene, Sylvie y Bertel— ademas de los claros
talentos que mostraron desde pequenas para distintas artes (musica,
escultura, pintura, letras), Se casaron o comprometieron con artistas
de cierto renombre que frecuentaban a la familia.'® De hecho, la casa
de sus padres fue centro de confluencia de artistas e intelectuales de
todo tipo: entre los primeros, Richard Wagner y Franz Liszt (musi-
cos), Felix Mottl y Hermann Levi (directores), Rainer Maria Rilke
e Isolde Kurz (poetas), Hans von Mar¢es y Fedja Georgii (pintores)
Hugo von Hofmannstahl y Henry James (escritores); entre los se-
gundos, William Gladstone (ministro ingles), Rudolf Otto (teologo
protestante), Conrad Fiedler (critico de arte)."”

Por otro lado, buena parte de su ensehanza universitaria estuvo
dedicada al esclarecimiento de cuestiones esteticas desde el punto
de vista filosofico, como puede constatarse en algunos registros que
se conservan de los cursos que imparti6 en las universidades euro-

peas donde trabajo primero'® y en algunos testimonios de alumnos y

14 Sobre el padre, ver Hildebrand, A. v. (2000: 21-23; 198-200).
15 Sobre la madre, ver Hildebrand, A. v. (2000: 23-27; 200-202).
16 Sobre las hermanas, ver Hildebrand, A. v. (2000: 27-30).

17 Acerca de estos invitados, ver Hildebrand, A. v. (2000: 31). Al respecto, dice John
Henry Crosby: “San Francesco [la mansion de la familia Hildebrand, levantada sobre un
ex-convento] fue un verdadero lugar de reunién para personas de cultura y aprendiza-
je; la lista de artistas, escritores y musicos famosos que fueron recibidos como invitados
es realmente sorprendente” (2010: 478).

18 Acerca del contenido de estos registros, ver la esmerada (aunque desactualizada)
bibliografia de las obras de y sobre Hildebrand preparada por Preis, A. (1992: 363-430).
Para los cursos en la Universidad de Munich, el apéndice i; para los cursos en la Univer-
sidad de Viena, el apéndice .

Open Insight « Volumen Xl « N° 21 (enero-abril 2020) - pp. 163-204

165



amigos que tuvo en la universidad norteamericana donde se desem-
pefio después.”” Por ejemplo, se sabe que en los quince afios que paso
en la Universidad de Munich (1918-1933), ademas de lecciones gene-
rales de Estética,” impartio cursos sobre cuestiones fundamentales de
Estética’ e incluso de ejercicios sobre esas cuestiones fundamentales
de Estética.”” Por su parte, en los escasos tres afios que estuvo en la
Universidad de Viena (1935-1938), imparti6 al menos un curso gene-
ral de Estética® y otro sobre problemas fundamentales de Estética.”*
Finalmente, en los casi veinte afios que transcurrio en la Universidad
de Fordham (1941-1960), se tiene noticia que, ademas de lecciones
de Ftica, Antropologia y Epistemologia, impartio varias veces cursos
sobre cuestiones estéticas,” si bien se desconoce el contenido preciso
de los mismos y las ocasiones que tuvo la oportunidad de darlos.

Con la documentacion disponible hasta el momento, no es po-
sible determinar con precision por qué Hildebrand no dio forma
unitaria y organica a sus concepciones esteticas durante los muchos
anos que se dedico a la docencia con miras a publicarlas. Al respecto,
solo pueden aventurarse algunas hipotesis que tendran que demos-
trarse sobre la base de nueva evidencia documental relativa a su vida
y su trabajo intelectual.

La primera razon tal vez fue la prioridad que dio a otros proyec-
tos filosoficos que ocuparon todo su tiempo. En 1953, por ejemplo,
publico la que quiza fue la suma de su pensamiento ético,” cuyas
primeras intuiciones se remontan a los tiempos de su tesis doctoral

(1916) y su tesis de habilitacion (1922), pero que fue adquiriendo

19 Ver, entre otros testimonios, el de Sweeney, R. D. (2008) y el de Crosby, J. H. (2010).
20 «Asthetik» (semestres de verano de 1923, 1925 y 1931; semestre de invierno de 1932).
21 «Grundfragen der Asthetik» (semestre de invierno de 1927 y de 1929).

22 «Ubungen der Asthetik» (semestre de invierno de 1925).

23 «Asthetik» (semestre de verano de 1936).

24 «Grundfragen der Asthetik» (semestre de verano de 1937).

25 Aunque escuetamente, asi lo afirma John Henry Crosby: “Como profesor en Ford-
ham, von Hildebrand impartié con frecuencia cursos de estética filosofica” (2010: 483).

26 Hildebrand (1953a). Ver también Hildebrand (1973).

El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand «
166 Ramon Diaz Olguin



paulatina forma a traves de algunos ensayos de principios de los anos
treinta.”” En 1960, a su vez, dio culmen a la elaboracion de su pensa-
miento episternol(')gico28 —en cuyo centro se encuentra su personal
concepcion del conocimiento filosofico— reelaborando un pequeno
libro publicado diez afios atras,” pero que remite a su vez a unas
conferencias impartidas en la segunda parte de los anos treinta.*°
La segunda razon hay que buscarla en las circunstancias azarosas
de su vida, tanto personal como familiar. Desde 1921 se granjeo
el odio mortal de los nacionalsocialistas alemanes por su oposicion
radical a la ideologia Nazi, la cual consideraba no solo pagana, sino
profundamente anticristiana.’' Con el advenimiento de Hitler al po-
der en 1933, debi6 abandonar precipitadamente su casa, su catedra,
su pais y sus amigos, con el fin de resguardar su vida de los asesinos
que lo perseguian para eliminarlo.” Con la posterior expansion del
nazismo por Europa media, tuvo que pasar de Viena, Austria, donde
se habia refugiado (1933-1938), a Friburgo, Suiza (1938) y a Tou-
louse, en el sur de Francia, donde consiguio un trabajo provisional
(1939); despues, en medio de muchas vicisitudes muy apremiantes,
se dirigio hacia Espana desde Marsella para cruzar hacia Portugal y
embarcarse rumbo a Brasil, con miras a llegar finalmente a Estados
Unidos (1940).%* De hecho, solo con la seguridad que le dio el pais
que lo acogio y la estabilidad que le otorgo la Universidad que le dio

27 Algunos de estos ensayos se encuentran recogidos en Hildebrand (1955b); por
ejemplo, «Religion und Sittlichkeit» (35-60), «Die Rolle des “objektiven Gutes fir die
Person” innerhalb des Sittlichen» (61-85), «Die rechtliche und sittliche Sphére in ihrem
Eigenwert und in ihrem Zusammenhang» (86-106), «Die neue Sachlichkeit und das
christliche Ethos» (212-229).

28 Hildebrand (1960a). Ver también Hildebrand (1976).

29 Hildebrand (1950).

30 Algunas noticias sobre esto en Hildebrand, A. v. (2000: 245-246; 264).
31 Sobre esta cuestion, ver Hildebrand, A. v. (2000: 219-223).

32 Hildebrand, A. v. (2000: 234-236).

33 Todos estos dramaticos desplazamientos de la familia Hildebrand estan narrados
con cierto detalle en el ultimo capitulo de Hildebrand, A. v. (2000: 295-322). Un recuento
mas breve de los mismos acontecimientos se encuentran en las ultimas lineas de la
introduccién a la misma obra (2000: 15).

Open Insight « Volumen Xl « N° 21 (enero-abril 2020) - pp. 163-204

167



trabajo fue que pudo retomar su labor intelectual y la marcha de sus
publicaciones académicas.

Con la llegada de la jubilacion en 1960, sin embargo, las cosas
no fueron muy diferentes. En 1965, dio a la luz un breve pero im-
portante libro donde se compendian sus principales doctrinas acerca
de la naturaleza espiritual de la afectividad humana,* esbozada ya,
en sus lineas generales, en dos conferencias de los primeros anos de
esa misma década,” pero que apuntan a muchos desarrollos par-
ciales diseminados en sus obras éticas y ascéticas de muchos afios
atras.’ Vinieron, después, todas las obras que testimonian su honda
preocupacion por la crisis espiritual y moral vivida al interior de
la Iglesia en la segunda parte de los afios sesenta:’” el progresismo
religioso,” la contracepcion artificial,* el celibato apostolico.”” En
1971, por ultimo, aparecio otra de las obras centrales de su produc-
cion filosofica, dedicada al estudio sistematico de la naturaleza del
amor humano desde un punto de vista fenomenolégico.*' Fue fruto
de muchos afios de intenso trabajo*” y debi6 ser escrita en medio de

muchas dificultades de salud cada vez mas graves.43

34 Hildebrand (1965a). Ver también Hildebrand (1967b).

35 La primera lleva por titulo «Die geistigen Formen der Affektivitat» (1960: 180-190);
la segunda, en cambio, se llama «The Human Heart» (que se encuentra como ultimo
capitulo de Hildebrand, 1965b: 107-119).

36 Como el capitulo primero de su tesis doctoral, «<Die Handlung» (1916: 133-154), el
capitulo tercero de su tesis de habilitacion, «Die verschiedenen Arten von Tiefe in der
Person und die Stellung der Grundhaltung» (1922: 524-579), y el capitulo diecisiete de su
libro de ética, «Wertantwort» (1973: 201-253).

37 Sobre esto, ver Hildebrand, A. (1979:196).
38 Hildebrand (1968a).

39 Hildebrand (1968c).

40 Hildebrand (1970).

41 Hildebrand (1971).

42 Segun John F. Crosby (2009: xii), esta obra fue comenzada aproximadamente en
1958, si bien representa el trabajo de toda una vida, ya que el tema del amor fue uno
de los mas recurrentes en el pensamiento de Hildebrand y abarca por entero toda su
produccion filosdfica.

43 Hildebrand tuvo problemas cardiacos durante los ultimos afios de su vida, a partir
de un ataque al corazén que sufrié en 1964 mientras se encontraba vacacionando en la

El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand «
168 Ramon Diaz Olguin



No fue sino hasta principios de los anos setenta que Hildebrand
pudo acometer la titanica tarea de escribir su Asthetik.** Con ella no
solo pretendio reunir en una obra homogenea todos los descubri-
mientos filosoficos realizados en esta esfera del ser a través de tantos
anos de ensefianza, sino también subsanar de manera satisfactoria el
enorme vacio que sobre esta materia habia en su vasta produccion
cientifica. Escrita en dos partes, en la primera da cuenta de la na-
turaleza de la belleza y de los valores esteticos sobre la base de un
analisis fenomenologico conducido a partir de los datos mismos de
la experiencia;* en el segundo, intenta capturar los rasgos especifi-
cos de algunos géneros artisticos —arquitectura, escultura, pintura,
literatura, musica— a partir de una reflexion inicial sobre la esencia
de las obras de arte.** Mientras que el punto central de la segunda
parte lo ocupa la pregunta por la «belleza artistica», en la primera
parte la atencion se dirige al problema de la «belleza espiritual» en
el mundo de las cosas visibles y audibles.

A pesar de su dimensiones —poco mas de novecientas paginas
en dos volimenes— se trata de una obra inacabada y poco pulida: en
parte porque fue escrita en un lapso de tiempo relativamente breve;*’
en parte porque el autor muy pronto se embarco en otros proyectos

que lo llevaron por nuevos caminos y que le impidieron revisar a

ciudad de México. Un recuento muy personal, pero también mas detallado de estos afos,
se encuentra en un breve articulo de su segunda esposa: Hildebrand, A. (1979: 197-198).

44 En adelante, citaremos este titulo siempre en espanol. Sobre la fecha de composi-
cién de esta obra, la informacion que se tiene a la mano es imprecisa. Los editores de
esta obra en inglés sostienen que fue escrita entre finales de 1969 y principios de 1970
(Crosby, J. F./ Crosby J. H., 2019: xxv). Por su parte, la esposa afirma que fue redactada de
febrero de 1970 a enero de 1971 (Hildebrand, A. v., 2016: xxxv-xxxvi).

45 Hildebrand (1977a: 16, 24).
46 Hildebrand (1984:16).

47 Respecto al tiempo de elaboracién de esta obra, también la informacién disponible
hasta el momento es equivoca. Por ejemplo, John Henry Crosby sostiene que el primer
volumen fue compuesto por Hildebrand en tan solo seis semanas (2010: 484). Los edito-
res de la obra en inglés afirman, en cambio, que ambos volumenes fueron redactados
en el lapso de nueve meses (2019: xxv). Por su parte, la esposa de Hildebrand dice, con
mayor precision, que el primer volumen fue escrito entre febrero y junio de 1970 y el
segundo entre septiembre de ese mismo afio y enero de 1971 (2016: xxxv-xxxvi).

Open Insight « Volumen Xl « N° 21 (enero-abril 2020) - pp. 163-204

169



fondo su manuscrito.*® Ademas, Hildebrand superaba ya los ochenta
afios de vida y el estado de su salud era mas que precario. De hecho,
no pudo vivir lo suficiente para ver publicada su obra y ésta debio salir
a la luz de manera postuma: el primer volumen, en el mismo ano de
sumuerte (1977); el segundo volumen, siete afios despues (1984).
A poco mas de cuarenta afnos de su aparicion, esta obra ape-
nas conoce dos traducciones a otras lenguas modernas: una en ita-
liano, que retine en un solo libro los dos volimenes de la edicion
alemana;* otra en inglés, que reproduce por separado cada uno de
los volimenes de la edicion original (el primero aparecio en 2016°°

y el segundo en 2019°").

Ensa]o

< Antecedentes

El ensayo que presentamos lleva por titulo «Zum Problem der
Schonheit des Sichtbaren und Horbaren».*” Fue publicado por pri-
mera vez en la obra colectiva en homenaje a Joseph Maréchal tras la

48 Segun su esposa, Hildebrand estuvo ocupado hasta pocas horas antes de su muer-
te en la redaccion de tres libros que, a su manera, pueden considerarse, respectiva-
mente, su testamento filoséfico, espiritual y personal (Hildebrand, A. v. 1979: 197). El
primero es, por asi decirlo, un complemento y, al mismo tiempo, una correccién de
algunas de las tesis éticas sustentadas en sus obras precedentes (Hildebrand, 1980a);
el segundo, en cambio, es una serena reflexion —tanto desde el punto de vista natural
como sobrenatural— sobre el Ultimo e inevitable acto que se afronta con la vida (Hilde-
brand, 1980b); el tercero, por ultimo, es el reconocimiento de que la vida, en todos los
sentidos, esta sustentada y abrazada por un amor mas grande que llena de esperanza
al hombre y, por tanto, de agradecimiento (Hildebrand, 1980c).

49 Hildebrand (2006). Introduccidn, traduccién, notas, indice de nombres e indice de
conceptos a cargo de Vincenzo Cicero.

50 Hildebrand (2016). Edicion e introduccion de John F. Crosby; traduccién de Brian McNeil.

51 Hildebrand (2019). Edicién de John F. Crosby y John Henry Crosby; traduccién de
Brian McNeil, John F. Crosby y John Henry Crosby.

52 En adelante, todas las referencias a este ensayo se haran con las siglas ZP, seguidas
por los nimeros de paginas. Para aclarar algunas ideas que en él aparecen de manera
muy esquematica o casi de pasada, se echard mano sobre todo del primer volumen de la
Estética, la cual sera referida con la sigla A, seguida también por los nimeros de paginas.

El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand «
170 Ramon Diaz Olguin



muerte de eéste: Mélanges Joseph Maréchal (2 vols., Desclée de Brou-
wer, Belgica, 1950). Se encuentra en el segundo volumen, que reco-
ge las diversas contribuciones de los amigos, discipulos y conocidos
del llorado maestro belga en tres secciones distintas: filosofia, psico-
logia, historia.*’

Cinco anos despucs, el ensayo fue reeditado en un voluminoso
libro que recoge las principales contribuciones filosoficas de Hilde-
brand tras treinta y cinco afios de prolifico magisterio: Die Menschheit
am Scheideweg. Gesammelte Abhandlungen und Aufsdtze (Josef Habbel,
Regensburg, 1950). Se encuentra en la tercera seccion, dedicada a
sus muy pocos, pero interesantes estudios de estética.”* Es de esta
ultima version del ensayo de donde esta hecha la traduccion que
ahora presentamos.

No obstante su brevedad, este ensayo tiene su gran importancia.
Ante todo, porque aborda por primera vez, de manera explicita y
hasta cierto punto sistematica, una de las cuestiones mas importan-
tes del pensamiento de Hildebrand en la esfera estetica: la pregun-
ta por la belleza de los objetos del mundo que tiene un manifiesto
caracter «espiritual» (como la de los paisajes en el mundo natural y
la de la musica en el mundo cultural). Pero, para abordar adecuada-
mente esta pregunta, el ensayo presenta en sus lineas generales el
complejo de la teoria estetica de Hildebrand, aunque no de manera
exhaustiva: en primer lugar, los dos tipos fundamentales de belleza
(la «belleza ontologica» y la «belleza de la formax); en segundo lu-
gar, las dos clases de belleza que hay al interior del segundo tipo (la
belleza de la forma «primitiva» y la «alta» belleza de la forma); en
tercer lugar, la diferencia esencial que hay entre dos posibilidades de
belleza espiritual (la belleza ontologica que se expresa en la esfera
de los objetos sensibles y la alta belleza de la forma de los objetos

visibles y audibles).

53 Volume 2: Hommages, premiére section, 180-191.

54 Dritter Teil: Schénheit, 409-421.

Open Insight « Volumen Xl « N° 21 (enero-abril 2020) - pp. 163-204

171



% Argumento

El objetivo de este ensayo, como se ha dicho mas arriba, es afrontar
una de las cuestiones centrales de la Estética;> a saber: que ciertos
objetos del mundo son portadores de una belleza especial que, en
virtud de su eminente cualidad, no puede considerarse propiamente
mas que de naturaleza «espiritual».’® Es una belleza de tal indole que
no le convienen otros epitetos del lenguaje humano que «excelsax,
«sublime», «elevadax, «grandiosa», «<supremax.’” De hecho, mas que
explicarla como efecto de factores puramente naturales, habria que
considerarla como un «mensaje» proveniente de lo mas alto, acaso
de Dios mismo.*®

Esta belleza se presenta al espiritu del hombre como un verda-
dero «enigmax.*’

Ante todo, porque esta por encima del rango ontologico de los
objetos del mundo en los cuales se manifiesta.®” En efecto, descon-
cierta constatar que semejante belleza pueda aparecer en objetos del
mundo mas bien «modestos» —muchos de ellos inertes, ademas de
materiales— como plantas y piedras, sonidos y voces o, de mane-
ra mas compleja pero no menos intrigante, en paisajes y melodias,
esculturas y sinfonias.®' Salta a la vista la «desproporcion» que hay
entre la belleza que se muestra y los objetos donde se muestra® o,
dicho con otras palabras, la «discrepancia» ontologica que hay en el

55 ZP, 4009.
56 ZP, 409, 415.

57 Estos son algunos adjetivos con los que se vierten los adjetivos mas empleados por
Hildebrand en su ensayo: «<héhere» (ZP, 409, 418), «sublime» (ZP, 409, 415, 416), «erhabe-
ner» (409).

58 ZP, 419, 420.

59 ZP, 409.

60 ZP, 409, 419, 420.
61 ZP, 409, 415, 417.

62 ZP, 409. Hildebrand sefala esta «desproporcion» entre la belleza espiritual y los ob-
jetos materiales con varios conceptos: el de «espejo» [Spiegel] (ZP, 417), el de «pedestal»
[Piedestal] (ZP, 417, 420) y el de «portavoz» [Sprachrohr], ZP, 420).

El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand «
172 Ramon Diaz Olguin



ambito del mundo natural entre la espiritualidad de la belleza y la
materialidad de los objetos.®’

Esta belleza, ademas, es independiente de los valores cualitativos
que acompafian a los objetos del mundo.** Seglin su rango ontologi-
co, los objetos del mundo pueden ir acompanados de ciertos valores
cualitativos que determinan mejor o enaltecen mas su naturaleza.
Las plantas y los animales, por ejemplo, se especifican muchas veces
por valores como el vigor, la lozania, el dinamismo o la florescencia;
los hombres, por su parte, se caracterizan, por un lado, por valores
como el ingenio, la brillantez, la profundidad o la agudeza y, por otro
lado, por valores como la humildad, la pureza, la bondad o la gene-
rosidad. A diferencia de estos valores, sin embargo, esta belleza no
«habla» de estos objetos del mundo; de hecho, su presencia en ellos
no busca perfilar su naturaleza: ni para definirla ni para exaltarla.®
Con esta belleza, en realidad, resuena la «voz» de otro mundo, que

no es el mundo de estos objetos.*

< Objeciones

La existencia de esta belleza se constata sin mayores dificultades a
traves de la experiencia. Basta escuchar con respeto las grandiosas
composiciones de la musica clasica (como las sinfonias de Mozart),
contemplar con asombro los formidables paisajes de ciertas regiones
del planeta (como la de la Toscana) o mirar con detenimiento las

imponentes construcciones arquitectonicas creadas por los hombres

63 Segun Hildebrand, esta discrepancia ontoldgica es semejante a la que existe, en
el caso de los sacramentos, entre el agua y el aceite, el pan y el vino y la gracia divina.
Sin embargo, se trata sélo de una «analogia», porque se trata de dos 6rdenes distintos:
en el caso de los sacramentos, entre el orden sobrenatural y el orden natural; en el
caso de la belleza, entre el orden espiritual y el orden material (A, 200). Para indicarla y
distinguirla, por eso, Hildebrand emplea la férmula «funcién casi-sacramental» [quasi-
sakramentale Funktion] (ZP, 420; A, 200).

64 Estaidea, como tal, no se encuentra en el presente ensayo. Se trata de un desarrollo
que Hildebrand hizo ulteriormente en su Estética (A, 150, 200).

65 ZP, 417.

66 ZP, 420.

Open Insight « Volumen Xl « N° 21 (enero-abril 2020) - pp. 163-204

173



(como el Coliseo romano) para comprobarlo a manos llenas.®” Con
todo, no faltan explicaciones inadecuadas sobre la posibilidad de esta
belleza cuando se reflexiona sobre ella. Entre éstas, se destacan ante
todo dos que niegan la existencia de esta belleza en los objetos del
mundo, si bien por razones diametralmente distintas.

La primera sostiene que la belleza espiritual no es otra cosa que la
trasposicion de ciertas representaciones intelectuales de los hombres
en los objetos del mundo a traves de actos mentales o racionales como
la asociacion o la proyeccion. Son estas representaciones intelectuales
las que en sentido estricto son espirituales, ya que los objetos del mun-
do son mas bien materiales. Si bien estas representaciones intelectua-
les de los hombres preceden la captacion de estos objetos del mundo,
en la practica la relacion de ambos elementos funciona a la inversa,
pues los hombres se remontan a estas representaciones intelectuales
por medio de los objetos del mundo (como los signos materiales remi-
ten a estados de cosas no materiales); por eso no toman consciencia de
que esta belleza es propiamente «pensada en lugar de ser percibida.®

Cuando los hombres hablan de la excelsa belleza de las mon-
tanas, por ejemplo, lo que en realidad hacen es «trasferir» a estos
objetos materiales la representacion intelectual que se han hecho del
poder de Dios; lo que llaman «belleza» es esta imagen mental del
poder de Dios, y la consideran «excelsa» porque la conciben como
ilimitada y soberana, esto es, omnipotente. Si hay algo «espiritual»
en todo esto es esta idea, ya que las montafias no son mas que enor-
mes masas de roca y tierra. Los hombres, pues, no se gozan a la vista
de las montanas, sino que se regocijan en este pensamiento que hay
en sus mentes, al que se remontan con ayuda de las montafias.*’

La segunda afirma que la Ginica belleza que existe en los objetos
del mundo es de naturaleza sensible. Esto se prueba sobre la base de
dos hechos: por un lado, que la captacion de esta belleza presupone

los sentidos de los hombres; por el otro, que la aparicion de esta

67 ZP, 409; 415.
68 ZP, 409; 416; 419.

69 Este ejemplo esta apenas esbozado en el presente ensayo (ZP, 419). Sera desarrolla-
do con un poco de més detenimiento en la Estética (A, 151-152).

El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand «
Ramon Diaz Olguin

174



belleza esta condicionada por factores materiales. En sentido estric-
to, esto no significa que no haya una belleza de indole espiritual, que
supere ademas la aprehension de los sentidos; esta existe, pero no
esta vinculada a los objetos del mundo, sino a entidades de otro nivel
ontologico —como la verdad del entendimiento o las virtudes del
comportamiento— a las cuales se accede por otro camino intelec-
tual. Entre ambas clases de belleza hay diferencias fundamentales:
por un lado, la belleza sensible es «inferior» respecto a la belleza
espiritual porque, en la jerarquia de los seres, los objetos materiales
estan por debajo de las entidades espirituales; por otro lado, la be-
lleza sensible es «externa» o incluso «superficial» porque esta mas
vinculada a las sensaciones de los hombres que a su espiritu, como el
entendimiento o la voluntad.”

Cuando los hombres, por ejemplo, alaban la egregia personali-
dad de otro hombre —como su mente brillante o su nobleza mo-
ral— es un hecho que tienen delante un dato muy diferente a cuando
exaltan la simetria de su rostro o la disposicion de sus miembros. En
el primer caso se enfrentan a la excelsitud de sus cualidades morales
e intelectuales; en el segundo caso, en cambio, se hallan ante la per-
feccion de su cuerpo. En ambos casos hay belleza, pero de diferente
orden, pues una es superior e interior al apelar al espiritu, mientras
que la otra es inferior y exterior al reclamar los sentidos. Esta tltima
no tiene punto de comparacion con la otra y su inversion solo puede

ser resultado de la ignorancia o del desorden moral.”!

< Respuesta

En contraposicion a estas explicaciones, el ensayo busca demostrar
principalmente dos cosas: por un lado, que en los objetos del mundo
de la esfera sensible inhiere directamente una belleza espiritual que,

sin embargo, no se reduce a ellos y a sus multiples elementos;”” por

70 ZP, 409, 415-416, 420-421.

71 Este ejemplo, como tal, no esta desarrollado en el presente ensayo. Sera bosquejado
mdas adelante en la Estética (A, 89).

72 ZP, 420.

Open Insight « Volumen Xl « N° 21 (enero-abril 2020) - pp. 163-204

175



el otro, que esta belleza consiste en el resplandor de contenidos es-
pirituales muy elevados que, sin embargo, no se fundamentan en la
naturaleza de estos objetos ni en sus valores respectivos.”

Para alcanzar este cometido, es necesario ante todo realizar un
analisis libre de prejuicios de los datos de la experiencia, tomando
en cuenta, por un lado, en todo momento el caracter misterioso de
estos datos y, por el otro, asumiendo sin restricciones los proble-
mas planteados por estos datos.” Las lineas que siguen exponen, en
una apretada sintesis, los analisis realizados por Hildebrand sobre
la experiencia de la belleza, con el fin de identificar las principales

categorl'as que permitan sustentar estas afirmaciones.

Analisis

< Distincion
El ensayo distingue, de entrada, dos tipos fundamentales de belleza.
Una, que es «irradiacion» de la dignidad ontologica de todos los
objetos del mundo, esto es, de sus valores caracteristicos; es como
un «perfume» que denuncia la intrinseca preciosidad de sus valores
propios.” Otra, que «inhiere» en casi todos los objetos materiales
del mundo, sobre todo en los que son visibles y audibles; es como
una cualidad que se «adhiere» a ellos intimamente y los sitia en una
nueva categoria.”

Al primer tipo se da el nombre de «belleza ontologicax» [ontolo-
gische Schonheit], porque esta en estrecha dependencia con el esta-

tuto ontoldgico de los objetos donde aparece;” al segundo tipo, en

73 ZP, 420.
74 ZP, 416.
75 ZP, 410.
76 ZP, a10.

77 ZP, 410. Mas adelante, en la Estética, Hildebrand cambiara el término por «belleza
metafisica» [metaphysische Schénheit] (por ejemplo: A, 94), si bien no ofrece ninguna
explicacién razonable sobre este cambio terminoldgico, ya que la doctrina se mantiene
practicamente la misma.

El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand «
176 Ramon Diaz Olguin



cambio, se le llama «belleza de la forma» [Formenschonheit], porque
esta condicionado de alguna manera por las caracteristicas sensibles
y materiales de los objetos (los colores, las figuras, las proporciones,
en el caso de los objetos visibles; los sonidos, las melodias, las armo-
nias, en el caso de los objetos audibles).”

La belleza ontologica aparece con claridad cuando se miran con
detenimiento ciertas acciones de algunas personas; por ejemplo,
cuando un hombre perdona a otra persona por la injusticia que ésta
ha cometido contra ¢l o cuando un hombre salva la vida de otra
persona que atraviesa por circunstancias apremiantes.” No solo se
toma consciencia de la grandeza moral de estas acciones, del valor
que confiere a estas acciones un caracter etico; tambien se capta en
ellas la peculiaridad de su belleza. Esta «emanay de tales acciones
como un perfume, «destella» en ellas como un rayo de luz, en razon
de su valor.®

La belleza de la forma, en cambio, se muestra en plenitud cuan-
do se contemplan con atencion determinados paisajes; por ejemplo,
la campifa romana mirada desde la altura del Capitolio, los montes
albanos divisados desde la perspectiva del Foro romano o una mon-
tana banada de luz o envuelta en nubes vista desde una bahia cercana,
como el Vesubio y el golfo de Napoles.*" Esta belleza surge de la
conjuncion de los elementos que confluyen en estos paisajes: el azul
del cielo, la claridad de la luz, el verdor de los campos, las formas
de los arbustos y los arboles, el disefio de las columnas y los ar-

cos, la proporcion de los edificios y las residencias, el tamano de la

78 ZP, 410. Aunque este término todavia aparece varias veces en la Estética, Hildebrand
lo sustituira mas bien por otros dos: el primero, «belleza de los sentidos» [Sinnenschén-
heit], cuando hace referencia al modo de acceder a este tipo de belleza por parte de los
hombres (por ejemplo: A, 113); el segundo, «belleza de lo visible y de lo audible» [Schén-
heit des Sichtbaren und Hérbaren], cuando alude a los objetos del mundo que fungen
como soporte o receptaculo de este tipo de belleza (por ejemplo: A, 105).

79 ZP, 411-412.
80 ZP, 412.

81 ZP, 409, 415, 417.

Open Insight « Volumen Xl « N° 21 (enero-abril 2020) - pp. 163-204

177



montafia, la distribucion de la bahia, el oleaje del mar. De alguna
manera se «asienta» en tales paisajes y se posesiona de ellos.*
Despueés de estas precisiones iniciales, el siguiente cometido es
determinar la peculiaridad de cada uno de estos tipos fundamentales
de belleza. El primero a considerar es la «belleza ontologica»; des-

pués se hara lo propio con la «belleza de la formax.

 La belleza ontologica

Agustin de Hipona definio la belleza como «splendor veri». En esta
formula, se identifica uno de los rasgos fundamentales de toda be-
lleza; a saber, que en todo objeto del mundo hay una «preciosidad»
que emerge desde su interior, una «dignidad» que exalta y enmarca
su naturaleza. Este «splendor» no es otra cosa sino el «rostro» de la
valia propia de cada objeto del mundo.** Sin embargo, a la luz de
las precisiones hechas mas arriba, esta designacion corresponde con
mayor pertinencia al primer tipo de belleza, a la llamada «belleza
ontologica».*

Es un hecho de experiencia que todo objeto del mundo que
comparece ante el espiritu de los hombres «irradia» desde dentro
una especifica belleza en virtud de los valores con los que esta dota-
do.” En este sentido, por ejemplo, se habla de la belleza de los seres
apersonales (inertes, como las rocas y los cristales; vivientes, como
las plantas, los arboles y los animales); de la belleza de los seres per-
sonales (como los hombres y los angeles o Dios mismo); de la belle-
za de los valores intelectuales (como la profundidad, la amplitud o
la agudeza de espiritu); de la belleza de los valores morales (como la

justicia, la bondad, la pureza y la fidelidad).*

82 ZP, 410, 420.
83 ZP, 41
84 ZP, 41m.
85 ZP 41.

86 ZP, 411.

El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand «
178 Ramon Diaz Olguin



Con todo, la belleza de estos objetos presenta notables diferen-
cias tanto de rango como de cualidad.”” Por ejemplo, la belleza de
los seres personales (hombres y angeles) no solo es mucho mas alta
que la belleza de los seres apersonales (rocas y cristales, plantas y
animales); también se distingue por su nobleza en razon de emanar
de seres espirituales (dotados de entendimiento y de libertad) y no
solo de seres materiales (circunscritos a la esfera de la causalidad y
la reactividad). Lo mismo puede decirse de la belleza de los valo-
res morales (como la justicia y la bondad, la pureza y la fidelidad)
en comparacion con la belleza de los valores intelectuales (como la
profundidad, la amplitud o la agudeza de espiritu): la trascendencia
y la seriedad de los primeros contrasta con la inmanencia terrena y
la exterioridad natural de los segundos.®

Estas diferencias de rango y de cualidad tienen su fundamento
ontologico en los mismos objetos del mundo de los cuales emana la
belleza; de manera particular, del rango y la cualidad de los valores
que poseen los objetos.*” Por tanto, si la belleza de los seres perso-
nales es mas alta y mas noble que la belleza de los seres apersonales
es porque, en ultima instancia, el valor ontologico de los seres per-
sonales (hombres y angeles) es muy superior al valor ontologico de
los seres vivos (plantas y animales) y de los seres materiales (rocas
y cristales). Igualmente, si la belleza de los valores morales (como
la justicia y la bondad, la pureza y la fidelidad) se destaca de los va-
lores intelectuales (como la profundidad, la amplitud y la agudeza
de espiritu) es porque estos Gltimos ocupan un escafio mas bajo que
los primeros en el ambito de los valores cualitativos. Solo los valo-
res religiosos (como la santidad y la caridad) superaran a los valores
morales en esta misma esfera en virtud de su indole sobrenatural y

de su caracter salvifico.”®

87 ZP 41m.
88 ZP 41.
89 ZP gm.

90 ZP, 4m.

Open Insight « Volumen Xl « N° 21 (enero-abril 2020) - pp. 163-204

179



Las consideraciones apenas expuestas sobre esta primera clase
de belleza son ontologicas; buscan circunscribir de manera general
las notas mas basicas de su modo especifico de ser. Pero es posible
también recabar de ella algunas de sus principales notas epistemolo-
gicas.91

En primer lugar, la aprehension de esta belleza por parte de
los hombres se realiza, por lo general, a través de representacio-
nes espirituales de los objetos del mundo de los cuales emana.”” Por
ejemplo, para captar la belleza de acciones como salvar la vida de
una persona en peligro o perdonar el mal recibido injustamente de
manos de otra persona no es necesario ser testigos de los hechos, no
es indispensable haber presenciado tales acciones; al respecto, es su-
ficiente representarse de tal forma estas acciones con la imaginacion
para captar con la mente su valor moral, su caracter ético. A estas
acciones tambien es posible aproximarse a traves de la lectura de un
medio impreso o una conversacion ocasional con otra persona.

En uno de sus pasajes, los Hechos de los Apostoles ofrecen una
muestra muy clara de esta belleza (Hch 7, 54-60). Mientras es ape-
dreado por sus enemigos, el apostol Esteban desafia el odio de estos
con un acto de perdon generoso. Con este acto, coloca la dramatica
situacion en un nivel mucho mas alto, profundo y definitivo: lo pone
en la perspectiva del amor que salva, de la misericordia que lo ab-
suelve todo. Quien lee este pasaje ve la belleza de este acto, capta
el valor del cual se desprende, percibe su aroma de santidad, avista
su destello de gloria, no obstante que este hecho haya ocurrido muy
atras en el tiempo. Ciertamente, necesita representarse esta accion
con ayuda de un relato; mas, una vez que lo consigue, la captacion
del valor es inmediata y la presencia de la belleza es terminante.”

En segundo lugar, la aprehension de esta belleza por parte de los
hombres demanda dos condiciones: por un lado, que los objetos del

mundo ofrezcan al espiritu de los hombres sus respetivos valores de

91 ZP, 411.
92 ZP 4m1.

93 ZP, 411-412.

El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand «
180 Ramon Diaz Olguin



manera intuitiva;” por el otro, que los hombres se aproximen a estos
valores de los objetos del mundo de forma contemplativa.” Lo pri-
mero excluye, por tanto, el conocimiento propiamente discursivo;
lo segundo, en cambio, prescinde de la intencion puramente cog-
noscitiva. En efecto, para los hombres es posible conocer los valores
de los objetos del mundo a través de razonamientos, como cuando
los varones comprenden que las mujeres tienen la misma dignidad
que ellos porque comparten la misma naturaleza. En este caso, el
conocimiento de los valores puede ser correcto y verdadero, pero
a traves de este conocimiento no puede accederse a su respectiva
belleza. Asimismo, los hombres pueden pretender legitimamente
penetrar con su espiritu en la naturaleza de los valores de los objetos
del mundo, pueden tratar de identificar sus notas principales o com-
prender su relacion con otros valores. Cuando esto sucede, alcanzan
una imagen intelectual de los valores exacta y organica, pero no pue-
den captar su propia belleza.

Dicho sea de paso, cuando los hombres acceden intuitivamente
a los valores de los objetos del mundo, su espiritu realiza un acto
intelectual mucho mas elevado; pero cuando ademas aprehenden la
belleza que emana de estos valores, en cierto sentido puede decirse
que este acto intuitivo alcanza en su espiritu su cumplimiento mas

pleno.”

% La belleza ontologica «expresada» en la esfera sensible

Entre los objetos del mundo que portan valores deben mencionarse
ciertas formaciones espirituales: las acciones con relacion a los valo-
res morales; las proposiciones por parte de los valores intelectuales.
Ambas son resultado de ciertos actos realizados por el hombre: de

voluntad, para los primeros; de conocimiento, para los segundos.

94 ZP, 41.
95 ZP 4m.

96 ZP, 412.

Open Insight « Volumen Xl « N° 21 (enero-abril 2020) - pp. 163-204

181



Pero en si mismas, estas formaciones son estructuras independientes
del hombre y de sus actos; tienen un sentido por si mismas.

Las acciones son portadoras de valores morales; se habla, por
ejemplo, de acciones buenas, nobles, justas, generosas. En sentido
estricto, no hay acciones neutras; todas ellas se caracterizan por va-
lores determinados. Su estructura especifica las dispone para recibir
dichos valores morales, para albergarlos plenamente, a tal grado que
se cualifican totalmente por estos valores.

Las proposiciones, por su parte, son portadoras de verdad; ésta
es vista como un valor sui géneris, solo que relativa al entendimiento
y al conocimiento del hombre. Mas alla del estado de cosas indicado
con una proposicion, el entendimiento mira a la verdad que hay en
dicha proposicion, busca conocerla. La verdad no es propiamente un
valor intelectual, como la profundidad, la amplitud y la agudeza de
espiritu, pero es el valor al cual tienden estos valores intelectuales y
en funcion del cual se miden en Gltima instancia.

Lo anterior permite entender, entonces, que hay una belleza que
emana de los valores morales que hay en las acciones y una belleza
que brota de los valores intelectuales que estan implicados en las
proposiciones. Se trata, pues, de una belleza que remite, en Gltima
instancia, a formaciones espirituales; estas formaciones son los ob-
jetos del mundo que fungen como fundamento ontologico de este
tipo de belleza.

Este tipo de belleza, sin embargo, puede estar vinculada tam-
bién a formaciones de naturaleza corporea, tanto inertes (rocas y
cristales) como vivientes (plantas y animales).”” Emerge a través de
la apariencia visible de estas formaciones, cuando el modo de ser de
cada una se extiende hasta sus caracteristicas sensibles. Es la belleza
que emerge de valores vitales, como la energia o la florescencia, la
delicadeza corporal o la salud. Asimismo, es la belleza que brota de
otros factores, como la constitucion material de un cuerpo: dureza,
estabilidad, blandura, elasticidad.

Con todo, hay otra forma como este tipo de belleza accede a la
esfera sensible, no idéntica a la de las formaciones corporeas y, por

97 ZP 412.

El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand «
182 Ramon Diaz Olguin



tanto, independiente del aspecto o apariencia de estas formaciones.
Es la belleza que proviene de contenidos puramente espirituales que
se introducen en la esfera sensible a traves del peculiar fenomeno
de la «expresion» [Ausdruck].” En el caso del hombre, por ejemplo,
se trata de sus propiedades espirituales, como sus virtudes morales
(bondad, pureza, generosidad) o sus rasgos del caracter (buen co-
razon, mansedumbre, disponibilidad). Se incluyen también aqui sus
diversos procesos psiquicos (vivencias), como el amor, la alegria, la
felicidad.

Estos contenidos espirituales son «interiores», pero tienen la
virtud de volverse exteriores en el rostro, en la voz, en las posturas y
en los movimientos del hombre; es decir, se tornan visibles o audi-
bles, segun el caso.” El brillo de los ojos, el movimiento de las cejas,
las flexiones de la frente, el color de las mejillas, las muecas de la
boca revelan si un hombre esta triste o alegre, enojado o contento.
Por su parte, el timbre, la intensidad, la resonancia y la fluidez de la
voz pueden mostrar si el hombre esta calmado o agitado, confiado
o temeroso. Asimismo, en la postura corporal erguida o encorvada
puede notarse si un hombre esta fatigado, somnoliento o deprimido.
A su vez, en los movimientos agiles o torpes de su cuerpo puede
verse si este hombre es desdichado o bienaventurado.

La trasposicion de estos contenidos espirituales a la esfera sensi-
ble por medio del fenomeno de la expresion permite acceder tam-
bi¢n a la belleza que emana de todos ellos: a la belleza de la alegria,

98 ZP, 412. El papel de la «expresion» en la transposicion de la belleza ontolégica en los
objetos de la esfera sensible es una de las aportaciones mas importantes —y también
de las mas complejas— de la estética de Hildebrand. En este ensayo, la idea esta ape-
nas enunciada, no sin cierta oscuridad; pero es desarrollada con cierto detenimiento en
varias partes de la Estética: en el capitulo 3 se habla del papel que juega la «expresién»
en la aprehension de la belleza ontolégica por parte de los hombres (A, 109-112); en el
capitulo 5, en cambio, se habla del papel que tiene la «expresion» en la presentacion de
la belleza ontoldgica en el rostro y el cuerpo humano, asi como en el comportamiento
de ciertos animales (A, 135-148); por su parte, en los capitulos 7y 9 se contrapone la ma-
nera como la «expresién» traspone la belleza ontolégica de las virtudes morales en la
esfera sensible a la manera como otras formaciones puramente espirituales se vinculan
con la esfera sensible (como en la sefal, el simbolo, la analogia cualitativa, entre otras
(A, 153-163; 173-178; A, 193-197).

99 ZP, 412-413.

Open Insight « Volumen Xl « N° 21 (enero-abril 2020) - pp. 163-204

183



de la felicidad, del amor (procesos psiquicos); a la belleza de la pu-
reza, de la bondad, de la generosidad (virtudes morales); a la belleza
de la mansedumbre, del buen corazon, de la disponibilidad (rasgos
de caracter).'” Para distinguir con precision esta belleza de la be-
lleza que remite a las formaciones corporeas tanto inertes (rocas y
cristales) como vivientes (plantas y animales), se le da el nombre
especifico de «belleza ontoldgica expresada en lo sensiblex.'!

Esta belleza no inhiere propiamente en estos elementos sensi-
bles del hombre: ni en los rasgos del rostro, ni en la constitucion de
la voz; tampoco en las posturas y los movimientos del cuerpo.'” En
este caso, no se habla de la belleza de estos elementos, en ninguno
particular ni en el complejo de todos ellos. Antes bien, inhieren en
los procesos psiquicos del hombre (vivencias) y en sus propiedades
espirituales (las virtudes morales por un lado, los rasgos del caracter
por el otro).'” Esta belleza emana de ellos; destella como un rayo de
luz, se difunde como un perfume.

Aliigual que en los casos anteriores, la belleza ontologica de con-
tenidos espirituales que se traspone a la esfera sensible a traves del
fenomeno de la expresion tambien presenta diferencias de grado y de
cualidad.'™ Estas variaciones dependen, a su vez, de las distinciones
de grado y de cualidad que hay entre los valores que inhieren en los
procesos psiquicos (vivencias) y las propiedades espirituales (virtu-
des morales, rasgos del caracter). Entre los primeros, por ejemplo,
la belleza que irradia el amor es muy superior a la belleza que exhala

100 ZP, 414-415.

101 Si bien Hildebrand caracteriza con cierta precision esta variacion de la belleza on-
toldgica que ha descrito antes, el concepto que utiliza para designarla no siempre es el
mismo; las mas de las veces dice «belleza ontolégica expresada» [ausgedriickte ontolo-
gische Schénheit] (ZP, 415, 416, 418, 419), pero otras veces dice mas bien «belleza ontolé-
gica visible» [sichtbare ontologische Schénheit] (ZP, 412, 418); con menos frecuencia, dice
«belleza ontoldgica explicitamente visible» [sichtbar ausgeprdgter ontologischer Schén-
heit] (ZP, 418) o «explicita belleza ontoldgica visible por si» [sichtbar sich ausprdgende
ontologische Schénheit] (ZP, 419).

102 ZP, 415.
103 ZP, 415.

104 ZP, 415.

El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand «
Ramon Diaz Olguin

184



la alegria, como ésta, a su vez, esta muy por encima de la belleza que
destella el buen humor. Entre los segundos, en cambio, la belleza de
la generosidad ocupa un escafio inferior que la belleza de la pureza,
pero ésta esta en un nivel inferior con relacion a la bondad (en el
caso de las virtudes morales); y la belleza de la mansedumbre supera
a la belleza de la disponibilidad, pero es superada por la belleza del
buen corazon (con relacion a los rasgos del caracter).

La aprehension de la belleza ontologica de contenidos espiri-
tuales traspuestos a la esfera sensible por medio del fenomeno de
la expresion implica las mismas condiciones que la aprehension de
la belleza ontologica en cuanto tal que se han indicado antes, no
obstante que ahora esta de por medio la participacion de los senti-
dos."” Por un lado, es indispensable que los contenidos espirituales
de los cuales emana estén dados intuitivamente al espiritu del hom-

bre, porque solo asi se torna accesible esta belleza;'*

por el otro, es
importante que el hombre no est¢ entregado a una consideracion
puramente cognoscitiva de estos contenidos espirituales, sino este

abierto a ellos de manera contemplativa. 107

< La belleza de la forma

En contraste con la «belleza ontologica» se halla ahora la «belleza
de la formax.'® Tres cosas saltan inmediatamente a la vista de este
tipo de belleza: por un lado, que se encuentra vinculada tmicamen-
te a los objetos del mundo de la esfera sensible;'” por el otro, que

se adhiere a los objetos del mundo de la esfera sensible como una

105 ZP, 415.
106 ZP, 415.
107 ZP, 415.

108 ZP, 410. Hildebrand no tiene un tratamiento sistematico sobre la «belleza de la
forma» en cuanto tal en sus escritos menores; tampoco en su obra mayor, la Estética.
Las indicaciones fragmentarias que hay en sus escritos tienen la finalidad Unicamente
de introducir la discusion sobre la segunda clase de belleza de la forma que se verd mas
adelante: la belleza espiritual.

109 ZP, 418, 419.

Open Insight « Volumen Xl « N° 21 (enero-abril 2020) - pp. 163-204

185



peculiar cualidad de estos mismos;'"® finalmente, que su aprehension
esta en intima relacion con los sentidos del hombre. """ Esto significa
que no existe una belleza de la forma de formaciones espirituales
(acciones y proposiciones) o de contenidos espirituales (procesos
psiquicos, propiedades espirituales). También significa que la belleza
de la forma no es irradiacion de los valores poseidos por los obje-
tos del mundo (morales, intelectuales, vitales), sino un valor en si
misma, diferente a aquellos. Significa, asimismo, que la ausencia de
los sentidos o el mal funcionamiento de éstos impide al hombre la
adecuada relacion con la belleza de la forma.

Este tipo es el que se tiene en mente cuando se habla de la belle-
za de un color o de un sonido, de una textura o de un murmullo, de
una figura o de la voz humana. También es el que se tiene en mente
cuando se alude a la belleza de una roca o de un cristal, de una planta
o de un arbol, de un insecto o de un aracnido, de un pez o de un ave,
de un mamifero maritimo o terrestre. Igualmente, es el que se tiene
en mente cuando se habla de la belleza del hombre desde diferentes
puntos de vista: ya sea de su rostro, de sus manos, de sus pies, de
su torso, de sus cabellos, de su tono de piel, de sus partes sexuales.
Asimismo, es el que se tiene en mente cuando se apunta a la belle-
za de un paisaje, donde entran en juego diferentes elementos de la
naturaleza y de la cultura (composicion visual) o de una sinfonia,
donde se conjugan la sonoridad y el timbre de varios instrumen-
tos (composicion auditiva). Finalmente, es el que se tiene en mente
cuando se habla en general de las obras de arte en sus distintas clases:
pintura (fresco, acuarela, 0leo), escultura (de bronce, de marmol),
arquitectura (casas, edificios, iglesias), literatura (poemas, novelas).

Otra nota distintiva de esta belleza es que se encuentra exclu-
sivamente en objetos del mundo sensible de la esfera visible o de la

esfera audible.'”” No asi, en cambio, en objetos de la esfera olfativa,

110 ZP, 417, 420.
111 ZP, 410.

112 ZP, g16.

El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand «
Ramon Diaz Olguin

186



de la esfera gustativa y de la esfera palpable del mundo sensible.'
Respecto a estas esferas, en efecto, dificilmente puede hablarse de la
belleza de los olores (aromas, fragancias, perfumes), de la belleza de
los sabores (dulces, salados, amargos, agrios) y de la belleza de las
sensaciones tactiles (duro, suave, liso, rugoso, frio, caliente, tibio). "
En ellas se echa mano, mas bien, de otras categorias.

Varias razones pueden aducirse sobre esta distincion tan tajante;
algunas son de indole subjetiva, otras son de caracter objetivo.

Ante todo, esta belleza requiere de un portador con una estruc-
tura determinada.'” Los objetos del mundo donde aparece implican
una pluralidad de elementos que, sin embargo, poseen una unidad
originaria a traves de la cual cobran mayor sentido. Son elemen-
tos vertebrados a partir de un principio de unidad denominado

116

«formay,''® cuyo resultado es una entidad definida, una formacion

objetiva."'” En la esfera visible, estos elementos son los colores, las

118

texturas, las figuras, las proporciones, las simetrias;'"® en la esfera

audible, en cambio, son los sonidos, los tonos, los ritmos, las melo-
dias, las armonias.'”

Los objetos de las otras esferas sensibles —los olores, los sa-
bores, las texturas— son resultado de muchos elementos, pero no
estan unidos a traves de una unidad originaria, esto es, a partir de
una «formay.'” Son elementos que, a lo sumo, estan mezclados, em-

palmados, combinados, coordinados, si no es que meramente

113 ZP, 16.

14 ZP, 416.

15 ZP, 416-417.

116 ZP, 417. Hildebrand emplea aqui la palabra «Gestalt».

117 ZP, 416-417. Hildebrand usa el término «objektive Gebilde».
118 ZP, 410, 417, 420.

19 ZP, 410, 417, 420.

120 ZP, 417. Debido a la concision de estas ideas en el ensayo, he reconstruido las notas
que siguen con ayuda del capitulo cuarto de la Estética, dedicado al papel de los senti-
dos en la captacion de la belleza (A, 113-134).

Open Insight « Volumen Xl « N° 21 (enero-abril 2020) - pp. 163-204

187



yuxtapuestos.'’! De ellos pueden derivarse cualidades nuevas, inclu-
so originales, pero no una entidad definida, una formacion objeti-
va.'”” Son objetos hasta cierto punto inestables y contingentes que,
por ello, se tornan inhabiles para recibir a la belleza.

Lo anterior no significa que no puedan adherirse a estos obje-
tos ciertos valores de importancia estética.'” En la esfera olfativa,
por ejemplo, se habla de olores nobles, finos, sublimes (si bien este
termino es entendido aqui en un sentido muy diferente a cuando se
aplica a ciertas clases de belleza)."™* En la esfera gustativa, en cam-
bio, se habla de sabores tnicos, delicados, moderados.'?* Estos va-
lores, sin embargo, contrastan fuertemente con este tipo de belleza
en cuanto a cualidad y rango, pues frente a ella su presencia es mas
bien simple y modesta y, hasta cierto punto, secundaria.'*® Esto hace
suponer que todos estos valores pertenecen a ordenes distintos, aun
siendo parte de la misma esfera estética.'”’

Dicho sea de paso, los valores que aparecen en los objetos de las
esferas olfativa, gustativa y palpable estan intimamente ligados a las
reacciones sensoriales de los hombres —del olfato, del gusto, del
tacto— pues su aprehension por parte de éstos asume la forma de
sensaciones que se distinguen, ademas, por su caracter satisfactorio
y placentero.'”® Esto significa que, al relacionarse con los objetos de
estas esferas, los hombres atienden ciertamente a la cualidad de estos
valores pero, al mismo tiempo, estan pendientes de la peculiaridad
de sus sensaciones, de la satisfaccion placentera que experimentan

a través de ellos.'” Asi sucede, por ejemplo, cuando en la esfera

121 A, 123,129-130.

122 A, 126-127,129-130.

123 ZP, g16.

124 A, 122,

125 A, 127.

126 A, 123-125,129-130, 133-134.
127 A, 127,129, 133-134.

128 ZP, 416.

129 A, 122,127-128, 130.

El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand «
Ramon Diaz Olguin

188



olfativa se habla de aromas agradables;'” en la esfera gustativa, de

sabores deliciosos;"*!

en la esfera palpable, de sensaciones deleita-
bles."”” Incluso, existe el peligro de que los hombres, al precisar con
las palabras alguno de estos valores, lo hagan a partir de la sensacion
correspondiente.

Esta vinculacion de los valores que aparecen en los objetos de las
esferas gustativa, olfativa y palpable con las sensaciones placenteras
y satisfactorias de los hombres —de su olfato, de su gusto, de su
tacto— no deja de tener sus consecuencias cuando se considera
desde otros puntos de vista, mas alla de la esfera estética.” En la
Etica, por ejemplo, suele verse con desconfianza el apego excesivo
de los hombres a las sensaciones placenteras del olfato, del gusto y
del tacto.”* Por esa razon, si no se desaprueban sin mas los valores
presentes en olores, sabores y sensaciones tactiles, se recomienda al
menos una relacion moderada con estos objetos para no poner en
peligro la integridad moral de los hombres."”

Huelga decir que la belleza de la forma se mantiene al margen
de ambas cuestiones. Por un lado, se distingue con toda claridad
de las reacciones sensoriales de los hombres; en este caso, las de la
vista y del ofdo."* Ella se presenta como una cualidad que se halla
en los objetos del mundo, que remite al complejo de factores de
los que los objetos del mundo estan constituidos; no esta supedi-
tada, en sentido estricto, a las sensaciones de agrado y de placer de
la vista y del oido."” Por otro lado, las sensaciones de agrado y de

placer que experimentan los hombres con la vista y el oido no

130 A, 122.
131 A, 127.
132 A, 130.
133 ZP, 417.
134 ZP, 417.
135 ZP, 417.
136 A, 114, 115-116; 118, 356-357.

137 A, 116,118.

Open Insight « Volumen Xl « N° 21 (enero-abril 2020) - pp. 163-204

189



contribuyen a establecer el rango y la cualidad de esta belleza. 138 Esta
se remite a factores que, en Gltima instancia, son independientes de
los sentidos de los hombres —tanto de la vista como del oido—
para fundamentar su jerarquia."” Todo esto permite entender, a su
vez, por que la belleza de la forma no representa ningan peligro
para la integridad moral del hombre cuando se la considera desde el

punto de vista de la Etica.

< Clases fundamentales
Una mirada atenta al mundo de objetos tanto de la esfera visible
como de la esfera audible puede mostrar con claridad que existen
dos clases fundamentalmente distintas de belleza de la forma.'*
Por un lado, hay una belleza «primitiva», que esta en depen-
dencia muy estrecha con la esfera sensible.'*' En la esfera visible,
por ejemplo, se trata de la belleza que aparece en la regularidad
de un circulo, en contraste con una figura trazada arbitrariamente;
también en la proporcion de ciertos rostros, a diferencia de otros
rostros muy desiguales.'*” En la esfera audible, en cambio, se trata de
la belleza que se muestra en el agradable sonido de un instrumento,
en contraste con el ruido que produce una maquina; asimismo, en el
canto armonioso de algunos pajaros, en discrepancia con los grazni-
dos de otros pajaros.'*
Por otro lado, hay una belleza «superior», que rebasa con mucho

la esfera sensible por su evidente caracter espiritual. 4+ En compara-

138 A, 115-116; 118, 119.
139 A,185-192.
140 ZP, 410.

141 ZP, 410. En la Estética, Hildebrand llamara a esta primera clase de belleza «belleza
de primera potencia» [Schénheit erster Potenz] (por ejemplo, A, 105), si bien reconoce
que se trata de un término provisional a falta de uno que circunscriba mejor esta clase
de belleza.

142 ZP, 410.
143 ZP, 410.

144 ZP, 410. En la Estética, esta segunda clase de belleza serd llamada por Hildebrand

El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand «
190 Ramon Diaz Olguin



cion con la otra clase, puede apreciarse que se trata de una belleza en
un sentido por completo nuevo, ya que presenta un contenido total-
mente diferente." Su surgimiento, ademas, implica de manera de-
cisiva la coordinacion y la cooperacion de muchos mas factores que
la primera.'* En la esfera visible, se trata de la belleza que aparece
en algunos paisajes majestuosos, como los campos de Florencia o el
golfo de Napoles; también en algunas obras artisticas excepcionales,
como el fcaro de Brueghel o la Catedral de San Marcos, en Venecia.'*?
En la esfera audible, se trata de la belleza que se muestra en algunas
composiciones musicales, como los corales de Bach, las sinfonias de
Beethoven o los cuartetos de Mozart.'*

La aprehension de esta belleza abre el espiritu de los hombres a
un mundo tnico, excepcional, que se distingue de los demas obje-
tos del mundo sensible por su eminente altura.'” Con esta belleza,
ademas, se hacen asequibles al espiritu de los hombres una serie de
cualidades espirituales que revelan, por contraste, el caracter limita-
do, menesteroso, contingente, tedioso, deslucido, vacuo, aburrido,
carente de relieve y de originalidad del mundo en el que se encuen-
tran (la mayoria de las veces). Esta belleza, pues, viene cargada de
poesia, de verdad, de plenitud, de autenticidad, de amplitud, de pro-
fundidad, de intrinseca necesidad; cualidades con las que esta belleza
muestra su capacidad para transfigurar este mundo."

Alaluz de estas diferencias fundamentales, puede apreciarse con
claridad que el concepto de «belleza de la forma» debe emplearse en

sentido analogico y no univoco. Por ello, es indispensable precisar a

«belleza de segunda potencia» [Schénheit zweiter Potenz] (por ejemplo, A, 105) y se re-
fiere siempre a lo que considera «belleza espiritual».

145 ZP, 410.
146 ZP, 410.
147 ZP, 410.
148 ZP, 410.
149 ZP, 410.

150 EnlaEstética, Hildebrand dedicard un largo capitulo a estas cualidades espirituales
que «inhabitan» en la segunda clase de belleza de la forma (ver, para esto: A, 205-239).

Open Insight « Volumen Xl « N° 21 (enero-abril 2020) - pp. 163-204

191



cada momento a cual de las dos clases se hace referencia cuando se
habla de la belleza en el mundo de objetos sensibles.

% Problema

Con todo, distinguir estas dos clases de belleza no representa ningan
verdadero problema: son los mismos objetos del mundo los que se
encargan de establecer con precision las diferencias esenciales entre
una y otra en cuanto a cualidad y rango. Basta considerar con aten-
cion el abismo que existe entre la belleza de un color y de una figura
con la belleza de una pintura, o entre la belleza de la voz humana y
de un instrumento con la belleza de una composicion coral acom-
panada de orquesta. Lo mismo puede decirse de la belleza de las
flores, las plantas y los arboles tomadas como realidades individuales
en comparacion con la belleza integral y polifonica de un paisaje,
donde todos los elementos confluyen para formar una entidad tnica,
cualitativamente nueva.

Las dificultades se presentan cuando se comparan entre si la
belleza de la forma de segunda clase y la belleza ontologica que
se muestra en los objetos sensibles a través del fenomeno de la
expresion: "' ambas despliegan un manifiesto caracter «espiritual»
ante la mirada de los hombres. *> Con ellas, en efecto, se abre paso
un mundo ontologicamente superior, que no se deja circunscribir a
los estrechos margenes de los objetos materiales donde aparecen. '™
Ambas, de alguna manera, se consideran como «trasuntos» de Dios
en este mundo, como decian los filosofos antiguos (es decir, como
«imago Dei»)."* Estas similitudes pueden inducir a pensar que, en
el fondo, se trata de una y la misma belleza o, dicho de manera mas
precisa, que existe Uinicamente la belleza ontologica que se muestra

en los objetos sensibles a traves del fenomeno de la expresion al

151 ZP, 417.
152 ZP, 418.
153 ZP, 418.

154 ZP, 418.

El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand «
Ramon Diaz Olguin

192



lado de la belleza de la forma puramente sensible y dependiente de
factores materiales.'>

Una consideracion mas atenta de estos dos tipos de belleza, sin
embargo, puede mostrar con claridad sus diferencias fundamentales
y, por lo mismo, la irreductibilidad de la belleza de la forma en su
segunda clase a la belleza ontologica que se muestra en los objetos
sensibles a traves del fenomeno de la expresion.

La primera diferencia tiene que ver con la forma como ambos
tipos de belleza se relacionan con los objetos del mundo donde apa-
recen. " La belleza ontologica, en sentido estricto, no inhiere en los
objetos, sino que «emanax» propiamente de ellos; por eso se habla
de un perfume y de una irradiacion. Ademas, la fuente de esta be-
lleza son los valores poseidos por dichos objetos, como los valores
morales, intelectuales y vitales, segtn el caso.”” Puesto que estos
valores pertenecen de alguna manera a la naturaleza de estos obje-
tos —estan fundados en su dignidad o preciosidad— puede decirse
entonces que esta belleza de alguna manera «habla» de los objetos,
revela en cierto sentido su propia naturaleza.”® Por otro lado, las
diferencias de altura de distintas bellezas ontologicas dependen del
rango ontologico de los mismos objetos (si son personales o aperso-
nales, naturales o culturales, por ejemplo) y de los valores cualitati-
vos de los cuales emanan (si son morales o intelectuales o mas bien
vitales)."” En todo caso, esta belleza en modo alguno rebasa el rango
ontologico de sus respectivos objetos'® y es la razon por la que no
plantea ninglin «enigmax ante el hombre cuando es aprehendida por
éste.'®!

155 ZP, 409, 415-416, 419.
156 ZP, 417, /18.

157 ZP, 412.

158 ZP, 417.

159 ZP, 411.

160 ZP, 412.

161 ZP, 412.

Open Insight « Volumen Xl « N° 21 (enero-abril 2020) - pp. 163-204

193



La belleza de la forma de segunda clase, en cambio, se presenta
como una cualidad que se adhiere directamente a los objetos.'* No
proviene de estos objetos: ni de su modo de ser ni de sus valores
propios, aunque los presupone en su manifestacion.'®* Antes bien, se
trata de una cualidad que proviene de otro mundo lejano y misterio-
so pero que de alguna manera se implica en este mundo y aparece
en sus objetos.'* Es por esto que la aparicion de esta belleza en los
objetos del mundo no s6lo no «habla» propiamente de ellos —ni
de su naturaleza ni de sus valores— sino, todavia mas, «se vale» de
ellos para aparecer en este mundo (como si fueran espejos en los
cuales puede reflejarse o pedestales en los cuales puede apoyarse) y
comunicar su «mensaje».'® Esto permite entender por qué dos ob-
jetos del mundo, aun teniendo elementos de la misma dignidad on-
tologica o valores del mismo rango axiologico —como dos paisajes
naturales o dos composiciones musicales— son tan diferentes en lo
tocante a esta belleza, en cuanto que uno la posee (o, mejor dicho, la
«refleja») y el otro no.'*

La segunda diferencia esta en relacion con el conocimiento de
cada tipo de belleza por parte de los hombres.'®’ La aprehension de la
belleza ontologica por parte de los hombres es inmediata, pero exige
la confluencia de varios factores para que esta aprehension sea posi-
ble. Puesto que la belleza ontologica no es sino el perfume que ema-
nan los valores que poseen los objetos, el resplandor de su dignidad
y preciosidad interna, es necesario primero que estos valores esten
dados intuitivamente al espiritu de los hombres, pues la aprehension
de la belleza ontologica es concomitante a la aprehension de los valo-
res en los que se funda. Es asi como se capta, por ejemplo, la belleza

de la humildad y de la pureza (valores morales), y también la belleza

162 ZP, 419.
163 ZP, 419.
164 ZP, 418, 419.
165 ZP, 417.
166 ZP, 410-420.

167 ZP, 419.

El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand «
194 Ramon Diaz Olguin



de la energia y la florescencia (valores vitales). Por otro lado, para que
la belleza ontologica aparezca en la esfera sensible —y se vuelva, por
tanto, asequible a la vista o al oido de los hombres— los valores de
los cuales emana requieren transferirse a su vez a esta misma esfera,
deben tornarse de alguna manera también visibles o audibles para
otros hombres, y esta trasposicion de algo que en si mismo no es
sensible (valores) a una dimension que es visible o es audible se logra
a traves de lo que se llama «expresion». Por tanto, sin la expresion
de estos valores no es posible dar cuenta de su belleza. Gracias a la
expresion, entonces, es como se capta la belleza de la humildad o de
la pureza (valores morales) en la mirada, en la sonrisa, en el timbre de
voz, en los movimientos del cuerpo de otra persona.'®®

La aprehension de la belleza de la forma de segunda clase, por
su parte, tiene menos presupuestos que la belleza ontologica. Si bien
se trata de una belleza sublime y misteriosa, que no se origina de
las caracteristicas o de los valores de los objetos del mundo donde
aparecen, esta se capta directamente en dichos objetos del mundo;
su «mensaje» se torna asequible a la vista o al oido a traves de la mis-
ma apariencia de éstos.'® Ciertamente, este tipo de belleza requiere
de la colaboracion de muchos elementos de los objetos del mundo
para aparecer en la esfera sensible —como el color y la textura,
la proporcion y la simetria si son visibles, o el tono y el ritmo, la
melodia y la armonta si son audibles— mas no como «causas» que
la producen, sino como «condiciones» que la posibilitan.'” Pero, en
definitiva, este tipo de belleza los trasciende todos estos elementos
de una manera tnica e impredecible, aunque se vale de todos ellos

como instrumentos para manifestarse.!”!

168 ZP, 418. La exposicion de esta idea tan prolija apenas rebasa en el ensayo las dos
lineas. Hildebrand hara un desarrollo un poco mas detenido de la misma —pero sin
pasar todavia de un mero esbozo— en el capitulo tercero de su Estética (1977a: 107-112),
sobre todo en su segunda parte (109-112), que trata sobre la donacién y la aprehensién
de este tipo de belleza.

169 ZP, 416, 418, 419.
170 ZP, 420.

171 ZP, 420.

Open Insight « Volumen Xl « N° 21 (enero-abril 2020) - pp. 163-204

195



La tercera diferencia se encuentra en la manera como los dos
tipos de belleza se consideran «trasuntos» de Dios.'”” En términos ge-
nerales, puede decirse que todos los valores son «imagenes» de Dios
porque Dios es el prototipo o ejemplar de todos los valores.'” Pero la
forma como los valores prefiguran a Dios difiere en cada caso, de-
pendiendo si son valores ontologicos o mas bien valores cualitativos.
Respecto a los valores ontologicos, en la medida en que los objetos
del mundo ocupan un lugar mucho mas alto en la escala de los seres,
los valores que poseen de acuerdo a su naturaleza son «reflejo» mas
acabado de la grandeza de Dios. Por ejemplo, el valor del conoci-
miento y el valor de la voluntad en los seres personales —Ia capaci-
dad de apropiarse de otros objetos intencionalmente o de producir en
el mundo estados de cosas por pura libertad— expresan mas la per-
feccion de Dios que el valor de la vida consciente en otros objetos o
el mero hecho de existir a no existir en otros objetos. En lo tocante a
los valores cualitativos, este «reflejo» de la grandeza de Dios depende
de la grandeza cualitativa de los valores como tales y de la misteriosa
profundidad que se desprende de ellos. En este sentido, por ejemplo,
los valores morales «reflejan» a Dios de manera mas perfecta que los
valores intelectuales y los valores vitales por la gravedad metafisica y
la trascendencia religiosa que implican. En virtud de esto, los valores
cualitativos constituyen un «mensaje» de Dios para el mundo mas
directo y profundo que el de los valores ontologicos.

La belleza en cuanto tal no es una excepcion a esta condicion de
«trasuntoy». Como valor cualitativo, «refleja» a Dios de manera ex-
cepcional como los demas valores de esta esfera, especialmente los
morales. Alli donde aparece, se hace presente su caracter de «men-
saje», misterioso y profundo. Pero esto depende del tipo de belleza
que se trate. Puesto que la belleza ontologica es emanacion de los

172 ZP, 118. Hildebrand apenas bosqueja estas ideas en este ensayo. Para desarrollarla
adecuadamente, es necesario acudir a su Etica; por ejemplo, al capitulo 14 que trata
sobre la relacién de Dios con todos los valores (1973: 169-174) 0 a un breve apartado del
capitulo 10, donde habla de la diferencia de esta «<imagen» en los valores ontolégicos y
los valores cualitativos (1973: 140-141).

173 En otras obras, Hildebrand utiliza el término «quintaesencia» o «<suma» [Inbegriff]
para expresar esta idea. Por ejemplo, en su Etica (1973: 170).

El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand «
Ramon Diaz Olguin

196



valores propios de los objetos —tanto ontologicos como cualitati-
vos— esta belleza remite, en Ultima instancia, al modo de ser de
estos objetos, a su rango y dignidad; «refleja» a Dios en la medida
en que el objeto donde aparece es, como tal, un reflejo de Dios por
razon de su nivel ontologico.' La belleza de la forma de segunda
clase, en cambio, «refleja» a Dios en virtud de su pura cualidad. Este
«reflejo» es tanto mas alto y profundo en cuanto que no depende de
los objetos del mundo donde aparece, de su modo de ser y de sus
valores propios, pues esta belleza es, hasta cierto punto, una cualidad
que «flota» por encima de todo esto.'”

La cuarta diferencia atane a la forma como los hombres se posi-
cionan frente a cada tipo de belleza.'” La belleza ontoléogica, como
excelso perfume que emanan otros valores, sobre todo cualitativos
(como los vitales, los intelectuales y los morales), despierta en los
hombres el «anhelo» de unirse a los objetos de la esfera sensible en
los cuales aparece, apenas éstos toman consciencia de ellos.'” Esto
se aprecia con toda claridad con los valores morales que aparecen
en los comportamientos y en las acciones de ciertas personas de
gran probidad: a la vista de su humildad o de su pureza, los hombres
experimentan el deseo de estar cerca de ellos, de habitar en su pre-
sencia, incluso ser como éstos, en razoén de su belleza.'”

Tambien la belleza de la forma de segunda clase despierta en los
hombres que la captan un «anhelo». Este, sin embargo, no conduce
a los hombres a instalarse en los objetos del mundo para recrearse
y confortarse en ellos; antes bien, lleva a los hombres a mirar «por
encima» de éstos y a «trascender» el mundo al que pertenecen.'”
Esto es asi, porque esta belleza no «habla» propiamente de estos ob-

jetos, sino que constituye un «mensaje» que proviene de otra parte

174 ZP, 418.
175 ZP, 419-420.
176 ZP, 417-418.
177 ZP, 417-418.
178 ZP, 418.

179 ZP, 418.

Open Insight « Volumen Xl « N° 21 (enero-abril 2020) - pp. 163-204

197



—recondita, enigmatica, inefable— que se vale de estos objetos

COmMo «pregoneros» o «portavocesy.'*

% Cooperacion

No obstante estas diferencias fundamentales, ambos tipos de belleza
pueden cooperar admirablemente cuando coinciden en un mismo
objeto, sea de la naturaleza (como un paisaje) o sea de la cultura
(como una obra de arte). Juntas, entonces, dan lugar a una belleza
de excepcional cualidad que no puede recibir otro nombre que el de
«belleza integral» o «belleza total» [Gesamtschonheit]."' En este caso
se encuentran, por ejemplo, el golfo de Napoles, con el Vesubio al
fondo y los campos de la region Toscana, al centro de Italia; tambien
los quintetos de cuerda de Mozart o las Gltimas sinfonias de Beetho-
ven; igualmente la catedral de San Marcos, en Venecia y el Coliseo
romano, en la Ciudad Eterna.'

Esta cooperacion, sin embargo, no anula la peculiaridad de cada
belleza, pues mientras una se sustenta en el modo de ser de los ob-
jetos donde aparece y los valores que los caracterizan (belleza onto-
logica expresada en la esfera sensible), la otra mantiene su trascen-
dencia cualitativa y su soberania ontologica respecto de los objetos

donde se presenta (belleza de la forma de segunda clase). '’

Conclusion

Tras estos analisis en algunas partes un poco prolijos, Hildebrand
puede comprobar las tesis centrales de su ensayo que se han mencio-
nado al principio: por un lado, que ciertos objetos del mundo de la

esfera sensible pueden ser portadores de una belleza que se distingue

180 ZP, 418, 420.
181 ZP, 419.
182 ZP, 409, 410, 415, 417.

183 ZP, 419.

El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand «
198 Ramon Diaz Olguin



por su exquisita cualidad y misteriosa profundidad; por el otro, que
esta belleza no se fundamenta en el modo de ser y los valores pro-
pios (morales, intelectuales, vitales, por ejemplo) de los objetos del
mundo de la esfera sensible donde aparece. Lo primero distingue
esta belleza de la belleza supeditada a las condiciones sensibles de
los objetos del mundo (belleza de la forma de primera clase); lo se-
gundo diferencia esta belleza de la belleza que proviene del estatuto
ontologico de otras entidades, como los valores (belleza ontologica,
especialmente la que se expresa en la esfera sensible). Mas alla de
esto, Hildebrand ha querido dirigir la atencion a la grandiosa tarea
que se ha encomendado a los objetos del mundo sensible, no obs-
tante su modestia ontologica: ser los portadores o los receptaculos
—tal vez inmerecidamente— de esta distinguida belleza.

Con sus propias palabras:

La tarea encomendada por Dios a los contenidos visibles y audi-
bles es transmitir [...] un mensaje divino que trasciende el rango
ontologico de lo visible y de lo audible como tal. Lo visible y
lo audible pueden transmitir realmente una belleza, ante la que
desempenan un papel totalmente humilde y servicial. Aunque
ontologicamente pertenecen a un nivel inferior en la jerarquia
de los seres, pueden convertirse en portavoces de algo incompa-

rablemente mas alto.!'®*

Traduccion

Este ensayo tuvo cierta fortuna en espafiol pues, hasta donde es po-
sible saberlo, consigui6 muy pronto no una, sino dos traducciones a
nuestra lengua; ambas, curiosamente, del mismo afio y en revistas
del mismo pais. La primera lleva por titulo «Un problema de Esteti-
ca: la belleza del paisaje y de la musica» y aparecio en la revista Cien-
cia y fe de la Facultad de teologia y filosofia de San Miguel, Argentina
(afo 7, n. 28, octubre-diciembre de 1951, pp. 37-47); la segunda,

184 ZP, 420.

Open Insight « Volumen Xl « N° 21 (enero-abril 2020) - pp. 163-204

199



en cambio, se titula «De la belleza en lo visible y audible» y fue pu-
blicada en Criterio, una revista cultural publicada Argentina (afio 24,
n. 1153-4, diciembre de 1951, pp. 990-997). Un detalle curioso es
que ninguna de las dos versiones indica el nombre de sus respectivos
traductores.

Ofrezco una traduccion del ensayo por completo nueva pues,
por desgracia, ninguna de las versiones precedentes es actualmente
utilizable por notables limitaciones que hay en ellas: en parte por di-
ficultades de comprension de la lengua alemana, en parte por desco-
nocimiento del pensamiento estetico del autor. Esto altimo es com-
prensible, pues como se ha mostrado mas arriba, no fue sino hasta
la muerte de Hildebrand que pudo contarse con los dos volumenes
que ofrecen el complejo de su estetica. Pero lo primero es inexcu-
sable, en cuanto que todo trabajo de este tipo exige saber de manera
competente de donde se parte y a donde se quiere llegar. En lo que
ami respecta, espero haber sorteado con éxito ambas dificultades en
la version que ofrezco.

Con el fin de favorecer la comprension del ensayo, he realizado
dos intervenciones sobre éste de mi entera responsabilidad, pero
que he creido oportunas: una, colocando una serie de titulos y sub-
titulos que orienten la mirada de los lectores; otra, poniendo una se-
rie de notas a pie de pagina que faciliten el trabajo de los estudiosos.
Estas notas no tienen otra pretension que establecer el nexo de ideas
que hay entre este ensayo menor (pero no exento de importancia) y
la obra mayor (aunque nunca plenamente ultimada).

Quiero agradecer al Dr. César Lambert Ortiz, de la Pontificia
Universidad Catolica de Valparaiso, el cuidadoso trabajo que realizo
en la revision de esta traduccion. Sin sus pertinentes observacio-
nes, mi trabajo tal vez hubiera aparecido con mas deficiencias de las
que ahora presenta. Si de todos modos tiene algunas, es porque no
siempre estuve en condiciones de aceptar todos los cambios por él
sugeridos, razon por la cual hay que exculparlo por anticipado de

toda critica.

El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand «
200 Ramon Diaz Olguin



Rgﬂzrencias

Casanova, C. (ed.) (2010). El amor a la verdad, toda verdad y en todas las cosas. Ensayos en
honor a Josef Seifert, Santiago de Chile: Ediciones UC.

Coreth, E. / Neidl, W. M. / Pfligersdorffer, G. (eds.) (1990). Christliche Philosophie
im katholische Denken des 19. Jahrhunderts, Band m: Moderne Strémungen im
20.Jahrhundert. Graz / Wien / Kéln: Styria.

Crosby, J. F. (2009). “Introductory Study”. En Hildebrand (2009), pp. xm-xxxvi .

(2010). “Dietrich von Hildebrand (1989 — 1977)”. En Reiner, H. / Embree, L.
(2010), pp. 145-149.

Crosby, J. H. (2010). “Dietrich von Hildebrand in his Unknown Role as Master Phe-
nomenologist of Art”. En Casanova (2010), pp. 477-493.

Crosby, J. F. / Crosby ]J. H. (2019) “Note on the Text of the Current Edition”. En
Hildebrand, D. v. (2019), pp. XxXv-xxVII.

Hildebrand, A. v. (1979). “Dietrich von Hildebrand. Un caballero para la verdad”, en
Anuario Filoséfico, vol. 12, n. 2, pp. 185-198.

(2000). The Soul of a Lion: Dietrich von Hildebrand. San Francisco: Ignatius Press.

(julio 1 de 2004). “Debating Beauty: Jacques Maritain and Dietrich von Hil-
debrand”, en https://www.crisismagazine.com/ 2004/ debating-beauty-jac-
ques-maritain-and-dietrich-von-hildebrand-2 (consultado el 24 de diciembre

de 2019).
(2016). “A Note on the Text”. En Hildebrand, D. v. (2016), pp. 35-37.

Hildebrand, D. v. (1916). “Die Idee der sittlichen Handlung”, en jahrbuch fiir Philoso-
phie und phinomenologische Forschung, Band m1. Halle: Niemeyer, pp. 126-251.

(1922). “Sittlichkeit und ethische Werterkenntnis”, en Jahrbuch fiir Philosophie
und phanomenologische Forschung, Band v. Halle: Niemeyer, pp. 462-602.

(1927). Reinheit und Jungfraulichkeit. KSln / Miinchen / Wien: Oratoriums.
(1929). Die Ehe. Miinchen: Ars Sacra.

(1930). Metaphysik der Gemeinschaft. Untersuchungen iiber Wesen und Wert der
Gemeinschaft. Augsburg: Haas & Grabherr.

(1932). Zeitliches im Lichte des Ewigen. Regensburg: Josef Habbel.
(1933a). Liturgie und Personlichkeit. Salzburg: Anton Pustet.

(1933b). Sittliche Grundhaltungen. Mainz: Matthias Griinewald.
(1940). Die Umgestaltung in Christus. Einsiedeln/ Ko6ln: Benziger & Co.

(1950). Der Sinn philosophischen Fragens und Erkennens. Bonn: Peter Hanstein.

Open Insight « Volumen Xl « N° 21 (enero-abril 2020) - pp. 163-204

201



202

(1951a). “Un problema de estética: la belleza del paisaje y de la musica”, en
Ciencia y fe, Facultad de Teologia y Filosofia de San Miguel. Buenos Aires, afio
7,n. 28, octubre-diciembre, pp. 37-47.

(1951b). “La belleza en lo visible y audible”, en Criterio, Revista quincenal de
cultura. Buenos Aires, afio 24, n. 1153-4, diciembre, pp. 990-997.

(1953a). Christian Ethics. New York: David McKay Company. Ver Hildebrand,
D.v. (1973).

(1953b). The New Tower of Babel. Essays. New York: Kennedy & Sons.

(1953c). “Beauty in the Light of the Redemption”. En Hildebrand, D. v.
(1953b), pp. 181-202.

(1955a). True Morality and Its Counterfeits. New York: David McKay Company.
Ver Hildebrand, D. v. (1957a).

(1955b). Die Menschheit am Scheideweg. Gesammelte Abhandlungen und Aufsdtze.
Regensburg: Josef Habbel.

(1955¢). “Zum Problem der Schénheit des Sichtbaren und Horbaren”. En Hil-
debrand, D. v. (1955a), pp. 409-421.

(1955d). “Die Schonheit im Lichte der Erlésung”. En Hildebrand, D. v.
(1955b); pp. 422-438.

(1955e). “Asthetizismus und kiinstlerische Einstellung”. En Hildebrand, D. v.
(1955b). pp. 439-465.

(1957a). Wabhre Sittlichkeit und Situationsethik. Disseldorf: Patmos.

(1957b). Graven Images. Substitutes for True Morality. New York: David McKay
Company. Ver: Hildebrand, D. v. (1974).

(1960a). What is Philosophy? Milwaukee: The Bruce Publishing Company. Ver
Hildebrand, D. v. (1976).

(1960b). “Die geistigen Formen der Affektivitat”. En Philosophisches Jahrbuch der
Garresgesellschaft, 68. Jahrgang. Miinchen, pp. 180-190.

(1962). Mozart — Beethoven — Schubert. Regensburg: Josef Habbel.

(1965a). The Sacred Heart. An Analysis of Human and Divine Affectivity. Baltimore:
Helicon Press. Ver Hildebrand, D. v. (1967b).

(1965b). The Art of Living. Chicago: Franciscan Herald Press. Ver Hildebrand
D. v. (1933b).

(1967a). Trojan Horse in the City of God. Chicago: Franciscan Herald Press. Ver
Hildebrand, D. v. (1968a).

(1967D). Uber das Herz. Zum menschlichen und gottmenschlichen Affektivitit. Re-
gensburg: Josef Habbel.

El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand «
Ramon Diaz Olguin



(1968a). Das Trojanische Pferd in der Stadt Gottes, Regensburg: Josef Habbel.
(1968b). “Religion und Schénheit”. En Hildebrand, D. v. (1968a); pp. 293-305.

(1968c). Die Enzyklika “Humanae Vitae” — ein Zeichen des Widerspruchs. Regens-
burg: Josef Habbel.

(1969). Heiligkeit und Tiichtigkeit — Tugend heute. Regensburg: Josef Habbel.
(1970). Zslibat und Glaubenskrise. Regensburg: Josef Habbel.

(1971). Das Wesen der Liebe. Gesammelte Werke, Band m. Regensburg: Josef
Habbel.

(1973). Ethik, Gesammelte Werke, Band 1. Stuttgart: Kohlhammer.

(1974a). Idolkult und Gotteskult, Gesammelte Werke, Band vi. Regensburg: Jo-
sef Habbel.

(1974b). “Substitute fiir wahre Sittlichkeit”. En Hildebrand D. v. (1974a), pp.
11-188.

(1976). Was ist Philosophie? Gesammelte Werke, Band 1. Stuttgart: Kohlhammer.
(1977a). Asthetik, 1. Teil. Gesammelte Werke, Band v. Stuttgart: Kohlhammer.
(1977b). “Dietrich von Hildebrand”. En Pongratz, L. ]. (1977), pp. 77-126.
(1980a). Moralia. Gesammelte Werke, Band x. Regensburg: Josef Habbel.
(1980b). Uber den Tod. Nachgelassene Schrift. St. Ottilien: Eos Verlag.
(1980c). Uber die Dankbarkeit. Nachgelassene Schrift. St. Ottilien: Eos Verlag.
(1984). Asthetik, 2. Teil. Gesammelte Werke, Band vi. Stuttgart: Kohlhammer.
(2006). Estetica. Milano, Bompiani. Ver Hildebrand, D. v. (1977a, 1984)

(2009). The Nature of Love. Indiana: St. Augustine’s Press. Ver Hildebrand, D.
v. (1971).

(2016). Aesthetics, volume 1. Ohio: The Hildebrand Project. Ver Hildebrand,
D. v. (1977a).

(2019). Aesthetics, volume 2. Ohio: The Hildebrand Project. Ver Hildebrand,
D. v. (1984).

Maréchal, J. (1950). Mélanges Joseph Maréchal. 2 vols. Briissel: Desclée de Brouwer.

Preis, A. (1992). “Hildebrand-Bibliographie”. En Seifert, J. and Crosby, J. F. (eds.)

(1992), pp. 363-430.

Pongratz, L. J. (1977). Philosophie in Selbstdarstellungen, Band 1. Hamburg: Felix Mei-

ner.

Reiner, H. and Embree, L. (eds.), (2010.) Handbook of Phenomenological Aesthetics.

Open Insight « Volumen Xl « N° 21 (enero-abril 2020) - pp. 163-204

Dordrecht / Heidelberg, London / New York: Springer.

203



Seifert, J. (1990). “Dietrich von Hildebrand (1889-1977) und seine Schule”. En Co-
reth, E. / Neidl, W. M. / Pfligersdorffer, G. (eds.) (1990), pp. 172-200.

Seifert, J. and Crosby, J. E. (eds.) (1992). Aletheia. An International Yearbook of Phi-
losophy, volume v. Bern / Berlin / Frankfurt am Main / New York / Paris /
Wien: Peter Lang,

Sweeney, R. D. (2008). “Von Hildebrands, Father and Son, and the Beautiful”. En
Tymieniecka, A.-T. (2008), pp. 127-135.

Tymieniecka, A.-T. (ed.) (2008). “Beauty’s Appeal. Measure and Excess”. Analecta Husser-
liana, The Yearbook of Phenomenological Research, Volume XCVII, Dor-
drecht: Springer.

El problema de la belleza «espiritual» en la estética de Dietrich von Hildebrand «
204 Ramon Diaz Olguin



