
281Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 281-286

Reseña de  
La construcción simbólica de sí mismo. Función,  

símbolo y cultura en Ernest Cassirer,  
de Gustavo Adolfo Esparza 

El libro que presentamos se constituye sobre la tesis que el autor 
presentó ante la Universidad Autónoma de Aguascalientes (México) 
para la obtención del grado de Doctor en Humanidades y Ciencias 
Sociales; se estructura de la siguiente manera: una introducción, 
ocho capítulos, el último de los cuales funge de conclusión, y un 
apartado bibliográfico.

El conjunto del libro se ordena a partir de una de las ideas cen-
trales de Cassirer, esto es, el conocimiento del ser personal como la 
tarea prioritaria de la cultura (8); en efecto, toda reflexión personal 
es siempre de naturaleza relacional: el ser humano se conoce a sí 
mismo en la medida en que se reconoce como «ser» del mundo, 
mediante su característica diferenciadora: la capacidad de simboli-
zación. En razón de ello, Cassirer considera que toda investigación 
filosófica debe traducirse en un estudio crítico que no se ajuste com-
pletamente a la razón, pues esta no permite una aproximación a to-
dos los fenómenos en los que se revela la universalidad del ser (9).

En el marco del neokantismo, el ser humano debe construir la 
relación de identidad entre la cultura como producto humano y el 
fenómeno como producto expresivo en el que se revela el individuo. 
Este es el núcleo comprensivo del animal simbólico: al conocer la 
cultura, el ser humano se conoce a sí mismo como agente cultu-
ral activo que encuentra, en este proceso, la verdad. Nos encon-
tramos, aquí, ante el desafío de la verdad como construcción; ante 
esta dificultad, Cassirer propone superar este problema mediante 
la indagación filosófica continua, en cuanto proceso permanente de 
simbolización.

Para ello, Esparza comienza señalando que, dentro del marco 
especulativo del s. XX, E. Cassirer busca integrar la comprensión 
natural y la visión espiritual del mundo. De todas las consecuencias 



282 Claudio César Calabrese • Reseña de La construcción simbólica de sí mismo. Función, 
símbolo y cultura en Ernest Cassirer, de Gustavo Adolfo Esparza 

posibles de esta afirmación, el trabajo de Esparza se centra en dos: a) 
profundizar el concepto de autoconocimiento y b) analizar las for-
mas simbólicas que lo construyen. Esta tesis parte de que el conoci-
miento es un proceso dialéctico que requiere de elementos cultura-
les para completarse.

Lo anterior se sostiene sobre dos elementos de análisis; primero, 
los fenómenos fundamentales (yo, tú, ello), que llevan tal denomina-
ción porque ofrecen una perspectiva primaria de todas las cosas: el 
yo es expresión concreta de la vida (entendida como puro existir); 
el tú se vincula con la acción (el actuar concreta la otredad) y el ello, 
con el trabajo (la dimensión física y espiritual de la cultura); del 
conjunto resulta que, para E. Cassirer, vivir es actual advirtiendo. 
Segundo, el autoconocimiento como fin de la indagación filosófica: 
reconocerse en el conocimiento apunta a que de su comprensión 
resulta un movimiento de ir y regresar a / del ser humano; nos en-
contramos aquí en las antípodas de los fenómenos fundamentales, 
pues el conocimiento propiamente dicho se entiende como profun-
dización de la estructura del conocimiento. Se plantea, entonces, el 
conocimiento del yo como fundamento (origen y fin) de la reflexión 
filosófica, puesto que el proceso al interior del fundamento es de na-
turaleza dialéctica, la cual se expresa en las siguientes fases, que con-
ducen al autoconocimiento: expresiva, representativa y significativa. 
El autoconocimiento, entonces, resulta de un proceso dialéctico, 
desde el momento en que la filosofía considera la simple existencia 
de las impresiones sensibles (16-17).

La metodología de trabajo para alcanzar esta meta de autocono-
cimiento descansa en tres recursos: la función, las formas simbólicas 
y la cultura. Esparza señala, siguiendo a Cassirer, que «función» es 
la relación que guardan los elementos singulares con una estructura 
general (un individuo con la especie); las «formas simbólicas» ex-
presan la relación funcional entre sujeto y objeto, es decir, las ac-
ciones que sostienen las formas simbólicas. Llegamos así al tercer 
elemento, la «cultura» que fundamenta, a su vez, el aserto de que 
todo conocimiento es autoconocimiento.

La búsqueda sobre la naturaleza y límites del conocimiento 
(22-57) descansa sobre uno de los temas centrales de la filosofía de 



283Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 281-286

Cassirer: la necesidad del giro antropológico o, en otras palabras, las 
razones por las cuales la cultura y su pluralidad de manifestaciones 
puede sostener una visión unitaria del hombre; para salvar esta di-
ficultad, Cassirer propone la necesidad de ampliar el horizonte de 
la racionalidad clásica, mediante la noción de «animal simbólico». 
Ahora bien, ¿cómo llagar a una noción de símbolo que integre la 
complejidad humana? Para que la respuesta a esta pregunta tenga 
sentido en el presente contexto es necesario sostener que el hombre 
es capaz de construir un universo simbólico, debido a que él mismo 
es espíritu y así superar conceptos puramente psicologistas o natura-
listas; se pasa, así, de la oposición a la relación sujeto-objeto. Desde 
el punto de vista metodológico, esta distinción no debe entenderse 
en términos ontológicos, sino como el modo en que el yo opera en 
el mundo; así, el símbolo reúne al individuo con el mundo y define 
la impronta kantiana: la exigencia de que todo conocimiento deba 
ser construido. En este sentido, Esparza cita a Natorp (35), quien 
señala que para esta escuela «método» significa que todo «ser» debe 
resolverse en una marcha o movimiento del pensar. 

Con la consideración simbólica del hombre y de su obra, se abre 
una nueva instancia, la fenomenológica, tal como esta se presenta 
en la Fenomenología del Espíritu de Hegel, para quien la atención al 
fenómeno impone la exigencia de abarcar la totalidad de las formas 
espirituales y que tales formas solo pueden captarse en el tránsito de 
una a otra (51). 

Como señala Esparza, el concepto de función, en lo que se re-
fiere a la construcción lógico-relacional del conocimiento (58-95), 
constituye una de las aportaciones más importantes del pensador 
de Breslavia, cuyo sentido se forjó en el intento de establecer a la 
filosofía como ciencia, es decir, sobre cómo una actividad especu-
lativa pudiese tener resultados objetivos. Para poner de manifiesto 
la importancia y los alcances de la propuesta, el autor del libro que 
reseñamos advierte que la idea de función, en la cual se integran 
todas las experiencias, consiste en la representación de una suma de 
sucesos infinitos, que se comprenden en la integración sintética de 
los hechos. 



284 Claudio César Calabrese • Reseña de La construcción simbólica de sí mismo. Función, 
símbolo y cultura en Ernest Cassirer, de Gustavo Adolfo Esparza 

Cassirer entiende este proceso de manera cualitativa y no cuanti-
tativa, es decir, que los hechos cobran sentido únicamente en la me-
dida en que es posible conectarlos a una visión epistémica. Nuestro 
autor sigue con detenimiento los pasos textuales y contextuales que 
conducen de la función cualitativa a cuantitativa y que presentamos 
del siguiente modo: la experiencia del conocimiento no se reduce a 
un acto de subjetividad en contacto con la objetividad (la realidad en 
cuanto extra-mental), sino que se trata de una experiencia en la que 
se presentan las categorías de sujeto y objeto.

Cuando se ocupa de la dialéctica de la función (96-154), Esparza 
traza su capítulo conceptualmente más denso. Todo relato mitoló-
gico parte del supuesto que la vida es el fundamento de la expresi-
vidad; en un sentido primigenio, todas las culturas están envueltas 
en al asombro de la existencia y únicamente después pueden alcan-
zar algún tipo de denominación (operación que distingue un ser de 
lo restante). En este punto, nuestro autor presenta las nociones de 
Cassirer de Maná y tabú como delimitación ético-epistemológica de 
la vida (107-116); en ella se explica que las culturas más antiguas 
delimitaban el marco de sus impresiones en los términos de una 
determinado marco expresivo, es decir, como un proceso de parti-
cularización de los fenómenos. 

La dificultad de afrontar estas concepciones radica en que, en 
cuanto impresiones de múltiples alcances, se reducen necesariamen-
te a un acontecer; en efecto, en la concepción de Cassirer, no se 
puede esperar de las categorías sagrado/profano algo más que emo-
ciones (exactamente, de aceptación o de rechazo). La superación de 
esta esfera emotiva implica, sin más, que se ha trascendido la mera 
expresividad en figuraciones lingüísticas o en una imagen daimónica. 
Se encuentra aquí contenida la representación arquetípica de la uni-
dad de la totalidad o de la percepción de lo individual en su relación 
con el todo.

El análisis de las formas simbólicas abre paso a la comprensión 
de la existencia de los objetos en el mundo (120); el mundo del 
mito y de las expresiones más arcaicas no establecen con claridad 
un orden objetual, pero alcanzan la distinción fundamental: existe 
algo distinto del yo. Estos movimientos fundamentales no pueden 



285Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 281-286

estabilizarse porque están determinados completamente por el es-
tado primigenio, que es un simple «hacerse presente», sin que se 
consideren las categorías de espacio y de tiempo; la estabilidad solo 
se alcanza con la consolidación lingüística.

El tema central del capítulo “El mundo de la imagen natural y 
el mundo de la imagen espiritual” (155-188) puede presentarse con 
esta pregunta: ¿cómo adviene la conciencia de sí a un yo determina-
do? El concepto de sí mismo requiere que se integren antropológi-
camente el mito, el lenguaje y la ciencia; en Cassirer, esto significa 
que el yo se representa dialécticamente cada vez que recorre el ca-
mino de la distinción de un no-yo hasta la conciencia de sí; no hay 
oposición, entonces, sino la relación entre extremos de un mismo 
proceso, en el escorzo de ángulos convergentes de reflexión.

El «qué» de este escorzo constituye el problema fundamental de 
la postura teórica de Cassirer; la respuesta nos ofrece la peculiaridad 
de su pensamiento: el ser humano conoce la realidad por medio de 
sus constructos culturales; sin embargo queda pendiente establecer 
la forma de esta relación. Como respuesta, el filósofo alemán plantea 
que primeramente el individuo busca comprender el carácter con-
creto del yo, del tú y del ello, a partir de la auto-comprensión. Por 
esta postura, se definió a sí mismo como un idealista crítico (157) 
y subsanó también las posibles contradicciones: el conocimiento se 
constituye en las experiencias de objetos.

En este sentido, la principal tarea de Cassirer consistió en ofre-
cer una ley general, en la que el yo y el tú (o el ello) se configuren 
como una relación de significado. Por ello, la construcción de signi-
ficados trasciende la cotidianidad, en tanto se constituye en la rela-
cionalidad. Se advierte así que el yo no puede encontrar la tempora-
lidad y la espacialidad en sí mismo, sino que la capacidad lingüística 
debe dar soporte a la captación autorreferencial.

A modo de conclusión. En la lectura que Esparza realiza de 
Cassirer, se ponen de manifiesto diversos aspectos que queremos 
puntualizar, porque de allí nacen los que nos parecen sus aportes 
más originales: a) la razón no es pura ni está desvinculada de la vida, 
en tanto que forma parte de un órgano vivo consciente de sí; b) no 
puede plantearse una antropología que sea tal, sin que el problema 



286 Claudio César Calabrese • Reseña de La construcción simbólica de sí mismo. Función, 
símbolo y cultura en Ernest Cassirer, de Gustavo Adolfo Esparza 

lógico-conceptual se lleve a su sede metafísica; c) afirmar que el 
conocimiento es un «constructo cultural» no significa olvidar que 
el ser humano se ha planteado, desde los griegos, la verdad como el 
fundamento necesario de la vida; d) donde no hay comunicación no 
hay comunidad ni fecundidad espiritual, pues sus obras son siempre 
maneras de expresarse. Creemos que también es un aporte del libro 
el esfuerzo por delimitar el proceso de la formación del hombre 
como una progresiva individuación; en este proceso se va distin-
guiendo paulatinamente de todo lo que lo circunda y con lo que se 
había confundido. 

Celebramos la aparición de este libro, obra de un intelectual que 
busca genuinamente la delimitación filosófica del saber, en la huella 
de Cassirer, y en cuya progresiva madurez entrevemos la posibilidad 
concreta de un pensar fecundo.

Claudio César Calabrese 
Universidad Panamericana, México.

ccalabrese@up.edu.mx

Referencias 

Esparza Urzúa, G.A. (2017). La construcción simbólica de sí mismo. Función, símbolo y 

cultura en Ernest Cassirer. Saarbrüken: Editorial Académica Española, 308 pp.


