Dos opusculos de Tomas de Aquino:

Sobre las suertes y Sobre el juicio de los astros

Two opuscula by Thomas Aquinas:
On Lots and On the Judgment of the Stars

Tomas de Aquino

Traduccion y notas de Jorge Medina Delgadillo
y José Martin Castro Manzano

Resumen
Tanto el Liber de sortibus como el De iu-
diciis astrorum, opusculos de Tomas de
Aquino, tratan sobre el problema de
las suertes: su etiologia, su tipologia, su
eficacia y utilidad asi como la moralidad
de su uso. La vida humana esta llena de
eventos que nos parecen casuales; algu-
nos de ellos, sin embargo, conociendo el
curso de los astros o la conducta de algu-
nos animales, pueden preverse con cier-
to grado de certeza; otros son del todo
imprevisibles. En ambos casos, el ser hu-
mano ha recurrido a las suertes; y asi te-
nemos que, por poner algunos ejemplos,
para establecer un orden se recurre a los
dados, o para repartir una tierra se mira
el vuelo de las aves. Pero, ;cual es la efi-
cacia de estas acciones? ¢La suerte tiene
también limites? ;En qué casos es justo
recurrir a las suertes y en qué casos no?
¢Hacer uso de las suertes es siempre su-
persticioso o hay algunas circunstancias

que avalan o hasta justifican su uso como

Open Insight « Volumen X « N° 18 (enero-abril 2019)

-pp.217 237

Abstract
Both Aquina’s opuscles Liber de sortibus
and De iudiciis astrorum deal with the
issue of lots: their origin, typology, ef-
ficacy and utility, as well as their moral-
ity. Human life is filled with events that
seem casual to us; nevertheless, it is
possible to foresee some of these events
with some certainty by knowing the tra-
jectory of the stars and the behavior of
certain animals; other events, however,
are unpredictable. In both cases, human-
ity has appealed to lots; hence, we have,
for instance, just to give an example, that
rolling dices have helped to establish an
order, or a land distribution dispute is
solved by watching birds flight . How-
ever, what is the efficacy of these ac-
tions? Are there any circumstances that
support or even justify their use, as the
last reasonable instance to decide, before
boundary situations. Thomas Aquinas
faces these and other questions with his

usual intellectual rigour and mastery.

217



una ultima instancia razonable para deci-
dir ante situaciones limite? Estas y otras
preguntas son tratadas con la maestria y
rigor intelectual que caracterizan a To-
mas de Aquino quien, valiéndose de la
nocion de ens per accidens de Aristoteles y
siguiendo muy de cerca la hermenéutica
biblica de Agustin y de otros Padres de la
Iglesia, escribira estos opusculos que ver-
daderamente son un brillante ejercicio
metafisico de lo cotidiano. Jorge Medina
Delgadillo y Jos¢ Martin Castro Manza-
no introducen, anotan y traducen ambos
opusculos, ofreciéndonos una nueva ver-
sion bilingtie respaldada por un atractivo

trabajo critico.

Palabras clave: astronomia; ens per
accidens; filosofia medieval; suerte;

Tomds de Aquino.

218

Reflecting upon Aristotle’s notion of ens
per accidens, and closely following Augus-
tin’s and patristic Biblical hermeneutic,
Saint Thomas writes in these two opus-
cles a brilliant exercise on metaphysics
of everyday life. Jorge Medina Delga-
dillo and José Martin Castro Manzano
introduce, comment and translate both
opuscles, offering us a new bilingual ver-
sion of them, backed up by an attractive

critical apparatus.

Keywords: Astronomy; Ens per
Accidens; Fortune; Medieval

Philosophy; Thomas Aquinas.

Dos opusculos de Tomds de Aquino: Sobre las suertes y Sobre el juicio de los astros «
Jorge Medina Delgadillo y José Martin Castro Manzano



Estudio introductorio

Jorge Medina Delgadillo
Universidad Popular Autbnoma del Estado de Puebla, México
jorge.medina@upaep.mx

José Martin Castro Manzano
Universidad Popular Autonoma del Estado de Puebla, México
josemartin.castro@upaep.mx

Recibido: 14/06/2018 « Aceptado: 21/11/2018

El contexto del De sortibus y del De iudiciis astrorum

En la introduccion al De sortibus de la edicion leonina (Aquino, 1976:
207-224) se confirma la autenticidad de esta obra y, a la vez, se pos-
tula su redaccion, con apoyo en los estudios de Dondaine y Peters
(1959: 52-72), en el verano de 1270 o de 1271. El destinatario es
Jacobo deTonengo, quien fuera capellan del papa Urbano IV (1261-
64) en la corte de Orvieto; y, ya que por esos afios, Tomas vivio en
Orvieto como lector de teologia en el convento dominico de esa
ciudad, ambos pudieron coincidir y establecer algiin tipo de amis-
tad, como se infiere en el prologo de la obra. Respecto al De iudiciis
astrorum, hay duda sobre su destinatario, pero si hacemos caso a Pto-
lomeo de Lucca, debio haber sido Fr. Reginaldo de Piperno, y su
fecha de composicion, entre 1269 y 1272.

Hacia finales de 1268 ocurren dos hechos importantes: primero,
queda vacante la Santa Sede, pues desde la muerte de Clemente IV
(29 de noviembre de 1268) hasta la eleccion de Gregorio X (27 de
marzo de 1272), sucedio el periodo vacante mas grande de toda la
historia de la Iglesia: 34 meses.

El segundo hecho sucede dentro del interregno: el obispo de Ver-
celli murio también a finales de 1268, y el capitulo para elegir a su su-
cesor se dividio en dos partidos, uno de los cuales votaba por Jacobo

Open Insight « Volumen X « N° 18 (enero-abril 2019) « pp. 217 - 237

219



deTonengo y el otro por Raynerio de Advocatis;' pero, como la elec-
cion resultd en empate y no habia quién fallara a favor de alguno de
los dos prelados debido a la ausencia de un papa, al parecer los cano-
nicos de Vercelli habrian pensado en recurrir a las suertes para zanjar
el asunto y tal vez esta fuera la mayor motivacion del propio Jacobo
(Porro, 2016: 359) para recurrir a Fray Tomas acerca de la licitud o
no del recurso a las suertes en la eleccion de un cargo eclesiastico, lo
cual encaja muy bien con una de las causales que Tomas pone como
materia de pecado en el recurso a las suertes, a saber: cuando “algu-
no quisiera dejar a la suerte aquello que mas bien se debe hacer por
inspiracion divina, como cuando los hombres deben ser promovidos a
las dignidades eclesidsticas por la concordia de la eleccion que ha de pro-
ducir el Espiritu Santo; de ahi que sea ilicito hacer uso de las suertes
en este tipo de elecciones, pues se haria injuria al Espiritu Santo” (De
sort., cap. 5 énfasis nuestros). Se infiere, por tanto, que el problema
de encontrar un metodo de eleccion para puestos eclesiasticos en si-
tuaciones de indecidibilidad no era un tema menor.

Sin embargo, tambien hay que ubicar la obra de Tomas en me-
dio de lo que estaba ocurriendo en su propio entorno universitario.
Etienne Tempier, obispo de Paris, en 1270 hace una primera con-
dena de 13 proposiciones de inspiracion aristotélica ensenadas en
la Universidad de Paris; estas proposiciones se pueden clasificar en
cuatro categorias: a) la eternidad del mundo; b) la negacion de la
providencia universal de Dios; c) la unicidad del alma intelectiva
para todos los hombres (monopsiquismo averroista); y d) el deter-
minismo. Notese que tanto el libro De sortibus como el tratado De
iudiciis astrorum tienen relacion con los puntos b) y d). Sin embargo,
la condena mas famosa fue la de 1277, donde Tempier rechaza 219
tesis de lo que se podria denominar un «aristotelismo radical» (Van
Steenberghen, 1980). Es posible que Tempier haya excedido el deseo
papal de denunciar la herejia como algunos criticos apuntan, pero

también es posible que no, dadas las altas probabilidades de que el

1 El propio Gregorio X, quien se ve que resolvié hasta el 21 de diciembre 1273 la elec-
cion del obispo de Vercelli, Aimén de Challant, nos dice que los contendientes fueron
Raynerio de Advocatis y Jacobo de Tonengo, y que el capitulo se celebrd en «discordia»
(Girard, 1892: 104-105).

220 Dos opusculos de Tomds de Aquino: Sobre las suertes y Sobre el juicio de los astros
Jorge Medina Delgadillo y José Martin Castro Manzano



propio Juan XXI, papa reinante, fuese Pedro Hispano, un exprofe-
sor de la facultad de artes de la Universidad de Paris, quien conocia
desde dentro la introduccion de ideas pretendidamente paganas que
contravenian el dogma cristiano.

Como fuere, Tempier tenia en la mira a varios pensadores de
impronta aristotelica —unos mas radicales y otros mas moderados—
como Siger de Brabante, Boecio de Dacia y Tomas de Aquino, entre
otros. Andres el Capellan, uno de los condenados, fue identificado
como autor de algunos tratados de geomancia, necromancia, bruje-
ria y consulta de las suertes.” Alberto Magno, una década antes, habia
trabajado en la Universidad de Paris escudrinando el corpus aristote-
lico, y sus obras sobre astronomia y alquimia seguramente estaban
presentes de algan modo en las condenas. Los tiempos, pues, no
eran los mejores para Tomas; de ahi que el tema de las suertes y la
consulta astronomica debia ser tratado con suma prudencia.

Sirvan como ejemplo dos proposiciones condenadas: “61. Como
la Inteligencia esta llena de formas, ella imprime esas formas en la
materia valiéndose de los cuerpos celestes como instrumentos” y
“154. Que nuestra voluntad esta sujeta al poder de los cuerpos celes-
tes” (Klima, 2007: 180-189). Basta leer el De natura locorum o el De
causis et proprietatibus elementorum de Alberto (Alberto Magno, 1890:
527), donde se habla de la influencia de los climas, la ubicacion geo-
grafica y la posicion de las constelaciones en confluencia con la luna
y el sol para que haya determinadas propiedades en los cuerpos hu-
manos (desde el color de la piel, la crispacion del cabello, la seque-
dad de la piel o la fecundidad de las mujeres) para darnos cuenta de
la dificultad que tendria Tomas en aceptar la influencia astral en la
generacion y corrupcion de los entes sublunares, como se afirma en
De iudiciis astrorum, pero sin negar la libertad humana y el hecho de
que no es a los astros, en ultima instancia, a quien se debe la genera-
cion y corrupcion universales, sino a la providencia divina, como se

afirma en el De sortibus.

2 En la Stanford Encyclopedia of Philosophy, se puede consultar la voz: “Condemnation
of 1277", en: https://plato.stanford.edu

Open Insight « Volumen X « N° 18 (enero-abril 2019) « pp. 217 - 237

221



Por altimo, digamos una palabra mas sobre la presencia del tema
de las suertes en la obra del Aquinate. Indudablemente el texto mas
logrado, extenso y claro es el De sortibus, seguido por la cuestion
95 de la II-1I de la Suma teoldgica, en especial su articulo 8, el cual
podriamos considerar el mejor resumen del De sortibus. A esto se
suman, por un lado, su Comentario a la carta a los Efesios (Super Eph.,
cap. 1, lect. 4) y, por el otro, la cuestion 23 del Quodlibet XII, don-
de toca con mayor extension el recurso a las suertes en la apertura
aleatoria de los libros. Hay dos textos falsamente adscritos a Tomas
donde tambien figura el tema de las suertes: el opusculo de Egidio
de Lessinia De usuris in communi, y el sermon de Fr. Stephano Cecidit
sors super Mathiam. Figura, por Gltimo, un texto de dudosa autentici-
dad, que es la recensio brevior del Liber de sortibus.

Respecto a la consulta astronomica, el De iudiciis astrorum es una
sintesis muy reducida, que puede ampliarse, por un lado, con el ca-
pitulo cuarto del De sortibus y, por el otro, con la Suma teoldgica I,
q.115 y I, q.9, a.5, o bien con la Suma contra gentiles 111, ¢.82-87
y 154. En todos estos textos se describen los efectos de los cuerpos
celestes sobre el mundo sublunar y se enfatiza el limite de sus fuerzas

/.
respecto alos esplrltus.

El estatuto del ente accidental

Ya desde su Comentario al sexto libro de la Metafisica (1026b, 25-
35) y siguiendo muy de cerca a Aristoteles (tanto en Etica 1,3 como
en Tépicos I1,6), Tomas habia distinguido dos clases de entes. En pri-
mer lugar, aquellos que son siempre y por necesidad (el #oi £§
avayxng) —necesidad que no surge de la violencia, sino de la propia
naturaleza de la cosa— como, por ejemplo, que el hombre sea siem-
pre y necesariamente «animal». En segundo lugar, aquellos que se
dan, tanto en su ser como en su actuar, contingente o accidental-
mente (T0 ovuPepnxog). Esto Gltimo, bajo dos posibilidades: por
un lado, con cierta regularidad —es decir, en la mayoria de los ca-
sos (&7 TO OAD)— como, por ejemplo, que el hombre sea «bipe-
dox; por el otro, raramente —esto es, en la minoria de los casos (£

222 Dos opusculos de Tomds de Aquino: Sobre las suertes y Sobre el juicio de los astros
Jorge Medina Delgadillo y José Martin Castro Manzano



£hattov)— como, por ejemplo, que el hombre sea «pelirrojo». Es
en relacion con este segundo tipo de entes donde Tomas encuentra
el estatuto del llamado ente per accidens. Lo contingente, en efecto,
aunque puede ocurrir generalmente de un modo, también puede
ocurrir de otro modo; por eso Tomas afirma: “por este motivo, que-
da decir que la causa del ente accidental es lo contingente frecuente,
porque su defecto es lo ocasional. Y esto es el ente accidental” (In
Meth., V1, lect. 2,n. 13).

1. el kai €€ avaykne | 1

2.Tc‘>0uuB€BnKécI — , I — I
2a. €mi 10 oAU 2b. ém

s\atTou

Podemos resumir, por tanto, dos niveles de modalidad con que se
da el ente, introduciendo ahora los términos latinos que Tomas usa-
ra: a) necesariamente (per se); b) contingentemente, del cual, b1)
puede darse frecuentemente o en la mayoria de los casos (ut in plu-
ribus), 0 b2) se da ocasionalmente o en la minoria de los casos (ut in
paucioribus), es decir, per accidens. Los ejemplos de Aristoteles sobre
estos tipos de modalidad en el sexto libro de la Metafisica son estos:
a) per se: «el hombre es animal»; b1) ut in pluribus: «en tiempo de
canicula hace calor» y b2) ut in paucioribus: donde a su vez nos rega-
la cuatro ejemplos: b2a) «en la canicula hace frio» (coincidencia en
el mismo tiempo); b2b) «el hombre es blanco» (coincidencia en el
mismo sujeto); b2c) «el constructor produce la salud» —en aquellas
ocasiones que el constructor cura, no en tanto constructor, sino
porque también tiene la profesion de medico— (coincidencia en el
mismo agente); b2d) «el cocinero prepara un platillo sano» —pues
su fin principal es producir lo sabroso, no lo sano— (coincidencia en
el mismo efecto).

Lo «accidental», pues, es lo ocasional, lo menos frecuente, lo
fortuito o lo inesperado. En efecto, que un constructor produzca la
casa, ocurre en la mayoria de los casos, no asi que cure cuando al-
guien se enferma, pues para ello se precisa que el constructor seaala
vez medico, lo cual es dificil que se dé en el mismo sujeto. Es verdad

Open Insight « Volumen X « N° 18 (enero-abril 2019) « pp. 217 - 237

223



que en este ejemplo se puede usar la expresion per accidens para ex-
plicar que el constructor, en cuanto constructor, no es la causa de
restablecer la salud, de ahi que esto sea accidental; pero no menos
cierto es que el hecho de que se den juntas las dos profesiones es
lo menos frecuente. Para aclarar lo anterior veamos otro ejemplo:
«Los hombres son bipedos; los hombres escriben cartas; por tanto,
las cartas son escritas por bipedos»; aqui nos damos cuenta que el
ser bipedo es per accidens respecto a escribir cartas, pues lo esencial
es que quien lo haga sea racional, sin embargo, si ocurre que en la
mayoria de los casos los que escriben cartas son bipedos. Por este
motivo queremos hacer énfasis en que per accidens, sobre todo en
lo que toca al tratado de las suertes de Tomas de Aquino, no solo es
lo que no es per se, sino tambien lo que con poca frecuencia ocurre.

La escolastica medieval llego a establecer una categoria adicional
(Lagerlund, 2000: 45) en el seno de lo contingente: ad utrumlibet
(hacia cualquier lado). Para pensadores como Alberto Magno o Lam-
berto de Auxerre, ad utrumlibet equivale a la contingencia indefinida,
aquella donde cada una de las alternativas tiene igual probabilidad de
ocurrencia que la o las restantes. El propio Tomas, en otros textos,
llega a reconocer este tercer segmento de lo contingente pero lo

reserva de manera paradigmatica a la libertad.?

. utin pluribus ad utrumlibet I ut in paucioribus .

De acuerdo con esto, habria dos tipos de per accidens: uno, el que
ya analizamos, que es el ut in paucioribus respecto al ut in pluribus,
pues que algo ocurra fuera de la generalidad es algo inesperado o
insolito, como cuando hace frio en el verano; el otro es aquel ocurre,

pero bien pudiera no ocurrir, mas atin, ocurre teniendo las mismas

3 “lllud quod est ad utrumlibet, inquantum ex alia causa intrinseca movetur, sic de-
terminatur ad alterum, et sic potest ab eo effectus procedere. Unde quando non est
determinatum totaliter ab aliquo uno, potest etiam determinari ad oppositum; et sic
ab eo quod est in paucioribus respectu ipsius jam determinati per primum, potest con-
trarium accidere ut in paucioribus propter aliud determinans quod est contrarium illi
determinanti ut in pluribus” (Super Sent., lib.3d.319.1a.1ad 6).

224 Dos opusculos de Tomds de Aquino: Sobre las suertes y Sobre el juicio de los astros
Jorge Medina Delgadillo y José Martin Castro Manzano



probabilidades de no ocurrir, como cuando en una moneda cae sol
en vez de aguila, o un dado cae en nimero par en vez de impar. El
primer tipo de per accidens ha dado lugar a dos palabras ligadas a
la fortuna o suerte: afortunado y desafortunado. En efecto, llamamos
afortunado o suertudo a quien, teniendo muy pocas probabilidades
de obtener lo que desea (ut in paucioribus), sin embargo lo obtiene,
como cuando alguien se saca la loteria; por otra parte, llamamos
desafortunado o sin suerte a quien, teniendo muy pocas probabilida-
des de que le ocurra una desgracia que a toda costa no desearia, sin
embargo, le ocurre, como cuando a alguien, paseando por la calle,
le cae una maceta en la cabeza. El segundo tipo de per accidens tal
vez sea la mejor forma de traducir lo que llamamos suerte, pues es
por puro azar que el dado caiga en par y no en impar, siendo ambos
igualmente probables (ad utrumlibet).

SeginTomas, en sintonia con Aristoteles, solo hay ciencia de lo que
se da per se 0 lo que se da ut in pluribus; pero no se puede tener conoci-
miento cientifico, seguro y metodico de lo que ocurre per accidens.Y, ya
que muchas cosas que ocurren en nuestra vida cotidiana son justamen-
te de este tipo, ;como saberlas y como preverlas? Las suertes tienen
lugar, como forma especifica de saber o de resolucion de problemas,
alli donde confluyen, por un lado, la tendencia de todos los hombres al
saber (Met.: 980a, 1) y, por el otro, el hecho de que hay cosas que no
son de suyo objeto de conocimiento cientifico (Met.:1027a, 28).

Ahora bien, lo que ocurre necesariamente (per se) y lo que ocu-
rre la mayoria de las veces (ut in pluribus) tiene su explicacion en la
naturaleza de las cosas; por eso hay confianza en que la ciencia pueda
hacer previsiones. En los margenes prudentes de lo que ocurre ut
in pluribus se espera con seguridad que un biologo pronostique lo
que sucedera a una bacteria en determinadas circunstancias o que
un meteorologo prediga si llovera por la tarde si se dan determina-
das condiciones climatologicas. Y lo que es la ciencia respecto a la
prevision de los eventos naturales, lo es la prudencia experimentada
respecto a los eventos humanos: un maestro de matematicas, que
lleva muchos anos dando clases a nifios, puede prever con bastante
precision lo que le ocurre a un alumno cuando se enfrenta a tal o

cual problema matematico.

Open Insight « Volumen X « N° 18 (enero-abril 2019) « pp. 217 - 237

225



Sin embargo, parece que lo fortuito se escurre de las manos tan-
to del cientifico como del prudente. Algunos, simplemente rechazan
que exista el azar y lo harian equivalente a la ignorancia, pues de sa-
ber las verdaderas causas de los fenomenos (pensemos en los astros,
los genes, el clima, etc.) no clasificariamos los sucesos ni como ut in
paucioribus ni como ad utrumlibet, ya que todo seria necesario. Para
ellos, consultar las suertes es acceder al destino, a lo que irreme-
diablemente sucedera, pero que con cierta anticipacion puede ser
conocido gracias al dominio de algunas artes y ciencias ocultas para
la mayoria de los hombres. Tomas de Aquino no se sentira conforme
con esta postura, pues el costo del determinismo, lo sabemos, es la
anulacion de la libertad, ademas de que la practica de la hechiceria y
otras practicas supersticiosas estan proscritas por la religion.

Otros, por el contrario, afirman que el azar existe, y que es to-
tal y absolutamente impredecible e incognoscible. Esto supone que
hay ciertos entes y acontecimientos que no estan regulados, y por eso
pueden ocurrir o no ocurrir. Para ellos se consulta las suertes como
medio de resolucion efectiva ante problemas indecidibles, donde ni las
ciencias ni la experiencia son suficientes para decantarse por una alter-
nativa frente a otra. El recurso a la suerte seria un modo pragmatico de
continuar viviendo esta vida cuando topamos con dilemas. Santo To-
mas tampoco se sentira confortable con esta posture pues, aunque sal-
va la libertad, encierra un problema no menor: anula la providencia al
anular todo régimen superior por el cual ocurre todo cuanto ocurre.

;Como conciliar la existencia del ente per accidens (con lo cual
se salvaguarda la libertad humana) con la providencia divina? Este es
el problema mas serio que esta de fondo en el De sortibus de Tomas
de Aquino, mismo que le llevara a aceptar en parte y a rechazar en
parte la consulta de las suertes.

El azar y la causalidad eﬁcjente
Un antecedente importante para comprender el problema antes

planteado, esta casi al final del comentario que Tomas hace al sexto
libro de la Metafisica (lect. 3, nn. 12-32). Resumamos el argumento:

226 Dos opusculos de Tomds de Aquino: Sobre las suertes y Sobre el juicio de los astros
Jorge Medina Delgadillo y José Martin Castro Manzano



1. Premisa mayor disyuntiva: o no se acepta la existencia del ens
per accidens, y entonces se incurre en el determinismo que
afirma que todo procede por necesidad, o se acepta, con Aris-
toteles la existencia del ens per accidens, pero pareceria que se
elimina el destino y la providencia (pues, si no, todo se reduce
a una causa per se, se desconoce tanto el influjo de los cuerpos

celestes como el orden que la providencia impone a las cosas).

2. A favor de la primera alternativa esta el hecho de que en el
orden causal, las causas superiores extienden sus efectos a mas
cosas que las causas inferiores; de ahi que, cuando observamos
un efecto a partir de su causa proxima respecto a otro efecto
por su causa proxima, entre ellos juzguemos que solo coinci-
den per accidens, pero si los juzgaramos por su causa comun per
se, veriamos cierto orden y union. El ejemplo de Tomas es el
siguiente: si vemos la floracion de una planta y la floracion de
otra planta, parece ser accidental que floreciendo una florezca
la otra, pues la naturaleza de cada planta seria la causa de su
floracion; pero si atendiéramos al cuerpo celeste que es su
causa superior comun, que mueve a ambas plantas a floracion,
verfamos que no es accidental que floreciendo una florezca la
otra. Reducir la contingencia a las causas celestes nos haria ver

que las cosas no son accidentales.

% Objecion a esta postura: sin embargo, atin en medio de lo

anterior puede darse lo accidental, por dos motivos:

a. Los astros, por ser materiales, tambien pueden fallar.Y aun-
que en la mayoria de los casos producen sus efectos, hay una

posibilidad de que no lo hagan: esto seria accidental.

b. Las almas racionales (espiritu) no estan sometidas a la vir-
tud celeste (materia). Y aunque nuestro cuerpo padezca el
influjo del cuerpo celeste, solo se imprime en ¢l cierta dispo-
sicion, ya que el alma tiene libre dominio de sus pasiones, de
las que puede discrepar. Hay muchos movimientos humanos,

Open Insight « Volumen X « N° 18 (enero-abril 2019) « pp. 217 - 237

227



228

por tanto, que no se pueden reducir a la mocion celeste. Es-
tos movimientos también serian accidentales respecto a los

astros.

% Objecion a la objecion: Pero si todas las contingencias se
reducen no a la causalidad astral sino a otra mas alta, la causa-
lidad divina, en la cual no hay posibilidad de fallo y nada se es-
capa de su poder, es evidente que no hay ninguna causa agente
en los seres inferiores que no esté sometida a la providencia:

nada hay fortuito en este mundo.

.A favor de la segunda alternativa esta, como se vio antes,

el hecho tanto de que la materia puede fallar en sus efectos
como de que el alma racional no esta obligada a seguir las
inclinaciones que proceden de los efectos celestes, de ahi que

si exista lo accidental.

% Objecion a esta postura: sin embargo, la providencia divina
no puede fallar, pues dos cosas son incompatibles: que algo
sea previsto por Dios y que no se realice, con lo cual parece

que lo dispuesto por providencia se realiza necesariamente.

% Objecion a la objecion: Pero a la divina providencia se so-
meten todos los accidentes del ente en cuanto ente (los ac-
cidentes contingentes y los necesarios), por lo que si Dios le
quiere dar a un ente la contingencia o la necesidad, le prepara
las causas medias por las cuales actuara con necesidad o con
contingencia, de ahi que todos los efectos tengan cierta nece-
sidad en cuanto sometidos al orden providente que es su causa
ultima, pero si se consideran respecto a sus causas proximas,

no todos los efectos son necesarios.

. Conclusion a partir de las dos alternativas: Mas que afirmar

«esto ha sido previsto por Dios para que sea» es mas correcto
afirmar: «esto ha sido previsto por Dios para que sea con-

tingente o necesariamente». Es decir, muchos efectos no son

Dos opusculos de Tomds de Aquino: Sobre las suertes y Sobre el juicio de los astros
Jorge Medina Delgadillo y José Martin Castro Manzano



necesarios de suyo, sino que lo que es necesario es que los
efectos existan necesaria o contingentemente, de ahi que Ia

providencia sea compatible con la contingencia.

Algunas consideraciones logicas en del De sortibus

El De sortibus, ademas, es interesante porque los casos que Tomas
utiliza para generar su taxonomia de suertes nos permiten rastrear
algunos argumentos que podrian favorecer una logica distinta a la
logica clasica. De acuerdo con Tomas, la suerte puede ser de tres
tipos: divisoria, consultoria o adivinatoria. Es divisoria cuando se usa
para determinar como se debe dividir un item (la suerte divisoria es
mas bien de tipo procedimental); es consultoria cuando se usa para
determinar si cierto item ha de ser utilizado (la suerte consultoria
es de tipo declarativo); y cuando se usa para determinar la verdad
de proposiciones futuras, es adivinatoria (la suerte adivinatoria es de
tipo predictivo).

Esta tipolog{a es interesante no tanto por sl misma, sino por los
tres argumentos (uno por tipo de suerte) que Tomas utiliza. El pri-
mero, asi, se ofrece para justificar la existencia de la suerte diviso-
ria: dice Tomas que cuando el sentido comun no basta para dividir
un item de manera adecuada, entonces se tiene que apelar a alguna
suerte. Por ejemplo, como cuando el item en cuestion es el castigo

para un individuo y un individuo tiene que ser Castigado:

Para castigar al individuo X o al No hay razones para
individuo Y, hay que tener castigaraXoaY (por
razones para hacerlo. ignorancia).
Alguien tiene que ser castigado. No hay que castigar a nadie.

Contradiccion

Notemos que, dado este argumento, llegamos a un punto muer-
to: alguien tiene que ser castigado pero no hay que castigar a nadie.
Volveremos a este punto mas adelante.

El segundo argumento es similar y se ofrece para justificar la
existencia de la suerte consultoria. Dice Tomas que cuando el

Open Insight « Volumen X « N° 18 (enero-abril 2019) « pp. 217 - 237

229



consejo humano no puede disolver las dudas se recurre a la suerte,
como cuando echamos a la suerte cuando elegir un item sobre otro.

El segundo argumento asi, considera el caso de los consejos:

Para ofrecer un consejo X o un No hay razones para ofrecer

consejo Y, hay que tener un consejo sobre otro (por
razones para hacerlo. indecision).
Hay que ofrecer un consejo. No hay que ofrecer consejo.

Contradiccion

El ultimo argumento es semejante y se propone para justificar la
existencia de la suerte adivinatoria. Dice Tomas que cuando nos pre-
guntamos por acontecimientos futuros que exceden nuestras capa-
cidades cognitivas, se recurre a la suerte. El tercer argumento seria,
entonces, el siguiente:

Para conocer un evento futuro No tenemos acceso al futuro
hay que tener acceso al futuro. (por incapacidad).

Hay que concocer un evento

futuro. No se puede conocer un evento futuro.

Contradiccion

Estos tres argumentos ilustran dos situaciones proposicionales
distintas. El primero y el tercero ofrecen situaciones que podriamos
llamar «situaciones de Cardanoy, esto es, situaciones proposiciona-
les de incertidumbre que, tipicamente, ocurririan por falta de infor-
macion (ya por ignorancia, ya por incapacidad). El segundo ofrece
situaciones que podriamos denominar «situaciones de Buridan» y
que serian situaciones proposicionales de equideseabilidad que, tipi-
camente, ocurririan por exceso de informacion (indecision).

Estos argumentos, asi, nos permiten inducir un marco concep-

tual en el que se dan las siguientes clausulas:

1. Las situaciones de Cardano son situaciones en las que no te-

nemos informacion ni a favor ni en contra de una conclusion.

2. Las situaciones de Buridan son situaciones en las que tenemos

. ./ ./
informacion tanto a favor como en contra de una conclusion.

230 Dos opusculos de Tomds de Aquino: Sobre las suertes y Sobre el juicio de los astros
Jorge Medina Delgadillo y José Martin Castro Manzano



En efecto, en los tres argumentos podemos observar como es que
las situaciones de Cardano o de Buridan nos llevan a puntos muertos
o contradicciones. Sin embargo, es interesante notar que Tomas, en
ninguna de estas situaciones, se detiene en la contradiccion o en la
suposicion de que de una contradiccion se sigue cualquier conclu-
sion. Al contrario, en Tomas el recurso de la suerte aparece como
una estrategia para salir del impasse (inaccion) o de la explosividad
(trivialidad). Esto es interesante, entonces, porque la aproximacion
de Tomas ante este tipo de situaciones se puede relacionar con las
soluciones que ofrecen algunos sistemas de caracter paraconsistente.

Un sistema paraconsistente es aquel que nos permite represen-
tar contradicciones sin, por ello, caer en puntos muertos o en tri-
vialidades. Un sistema paraconsistente con un perfil similar a la pro-
puesta de Tomas podria ser FDE (por first-degree entailment). FDE es
un sistema extensional tetravalente en el que ¢ representa la verdad,

flafalsedad, b los gluts (e.d. lo verdadero y falso), n los gaps (e.d. lo
ni verdadero ni falso); D=t,b es el conjunto de valores designados
y <t,b,nf,7,A,V> es la contraparte algebraica (veanse las tablas de
verdad a continuacion). Asi pues, seria posible asociar los gaps con

situaciones de Cardano y los gluts con situaciones de Buridan.

P|-P PAQ|tib|n|f PvQ|t|b(n|f
Tt f t [t|b[n[f t [t]t|t]t
b| b b [b|b|f[f b [t|b[t]b
nl n n [n|f{n|f n [t{tn|n
f] ot £ f|f]f]f f [t|bln|f

La aproximacion argumental de Tomas, entonces, nos recuer-
da que la idea de recurrir a las suertes no solo tiene implicaciones
précticas, sino también teoricas: apelar a las suertes es una estrategia
que nos permite mantener contradicciones sin por ello caer en la

inaccion o en la trivialidad.

Open Insight « Volumen X « N° 18 (enero-abril 2019) « pp. 217 - 237

231



El esquema y la sintesis de las obras

El De sortibus tiene seis partes: un prologo y cinco capitulos. Cada ca-
pitulo obedece a las cinco preguntas que Tomas juzga fundamentales
para comprender las suertes: 1. ;En qué situaciones se recurre a la
suerte? 2. ;Para qué se consultan las suertes? 3. ;Cuantas formas hay
de consultar las suertes y como es cada una de ellas? 4. ;Cual es el
grado de eficacia que tiene la consulta de las suertes? y, por tltimo,

5. ;Es licito consultar las suertes segln la fe cristiana?

1. La delimitacion de las situaciones en que se recurre a las suertes,
de acuerdo a lo que antes se expuso sobre el ente per se y el ente per
accidens, se reduce solo a aquellos asuntos humanos relacionados al
que las consulta que, por su propia capacidad, no puede conocer
o resolver. Con esto vemos que ni el per se, ni el ut in pluribus son
objeto de la consulta de las suertes, pero tampoco cualquier tipo de
ad utrumlibet o ut in paucioribus, sino solo aquellos de éstos que son

tocantes a la vida del consultante o a la de sus allegados.

2. El que consulta las suertes busca, acerca de las cosas que usa en
su vida, uno o varios de estos tres fines: saber como las obtendra,
saber que uso les dara o saber qué sucedera en el futuro tras su uso.
Si observamos, el tercer fin presupone el segundo y ¢éste el primero.

El primer y mas evidente recurso a las suertes es para la obten-
cién de las cosas, de los cargos, de los castigos o de las labores. Y,
como muchas de estas realidades son comunes a muchos, obtenerlas
individualmente significa dividirlas. La forma ordinaria de dividir
es hacerlo segin la recta razon y con el aval de la concordia de los
implicados, pero cuando el sentido comtn no basta para dividir cor-
dialmente estas realidades, se recurre a las suertes destinadas a este
fin, de ahi que sean llamadas divisorias.

El segundo de los fines es respecto al uso. Para Tomas, el uso
implica tambien el ejercicio de la libertad, por lo que este fin com-
prende también el ambito de las acciones; esto es, de lo que hay que
hacer y lo que hay que evitar. Igual que en el modo anterior, si no

232 Dos opusculos de Tomds de Aquino: Sobre las suertes y Sobre el juicio de los astros
Jorge Medina Delgadillo y José Martin Castro Manzano



alcanza el consejo humano para determinar el uso de las cosas o el
emprendimiento de acciones, se recurre a las suertes consultorias.
El tercero de los fines versa sobre el conocimiento de los eventos
futuros que ocurriran a los hombres, pues de dicha cognicion se sigue
un determinado actuar de las personas. Pero como conocer el futuro

excede nuestra razon, se recurre a las suertes adivinatorias.

3. Los que consultan las suertes a) o buscan la respuesta en una enti-
dad espiritual o b) creen encontrar la respuesta en los acontecimientos y
las cosas. Los primeros, a su vez son de dos tipos: al) o demandan una
respuesta clara de Dios y por esto son llamados proféticos, a2) o bus-
can la respuesta consultando a los demonios por lo que son llamados
nigromdnticos.* Los proféticos suelen consultar a Dios por la oracion
y en suefios; en cambio, los nigromanticos consultan a los demonios
de modos mas variados: astros, augurios, auspicios, presagios, qui-
romancia, espatulomancia, etc. b) Los que buscan informacion en las
cosas o acontecimientos, consultan las suertes por la geomancia, las
papeletas escondidas, las pajillas desiguales, la tirada de dados, los
duelos e incluso la ordalia, aunque alguno de estos géneros puede
tambi¢n mezclarse con los usos proféticos o nigromanticos, como
es el caso de la aruspicina. Para Santo Tomas, el nombre de «suerte»
mas bien parece aplicarse a este tercer tipo de investigacion, mien-
tras que para los primeros dos podriamos reservar los nombres que
ya desde san Agustin han sido usados: «profecia divina» y «adivina-
cion diabolica» (Agustin,1995).

4. Tomas analiza dos opiniones: a) la de aquellos para los cuales nin-
gln asunto humano esta regulado por un orden superior y, por tan-
to, ni la suerte adivinatoria ni la consultoria son eficaces, aunque si
sirva de algo la suerte divisoria, ya que el azar termina decidiendo lo
que a la razon le es indecidible. Tomas no admite esta opinion, pues

aunque tiene a favor que elimina la supersticion, tambien implica

4 Tomas no usa el término latino necromantia, de los vocablos griegos vekpov y pavteia
(adivinacién por los muertos), sino el término latino nigromantia, cuya traduccién mas
cercana seria «<magia negra».

Open Insight « Volumen X « N° 18 (enero-abril 2019) « pp. 217 - 237

233



concebir un limite a la providencia divina; b) la de aquellos que pien-
san justo lo opuesto, es decir, que todo cuanto ocurre en los asuntos
humanos esta regulado por un orden superior, a saber, el de los as-
tros. Segtin ellos, tanto la suerte adivinatoria, como la consultoria y
divisoria tienen razon de ser, pues se poseen y usan las cosas segin el
designio celeste; ademas, como todo es regido por los astros, tam-
bien los movimientos y disposiciones de las cosas, de los animales o
de los suefios nos sirven de espejo para inferir la disposicion sideral
y, por ella, los eventos futuros. Tomas tampoco admite esta opinion,
pues aunque tiene a favor el reconocer la influencia de los cuerpos
celestes sobre los cuerpos y movimientos terrestres, precisa anular
la espiritualidad del alma humana, dado que el intelecto y la volun-
tad, por su nobleza, no estan sujetos al influjo material.

Sobre esta cuestion, Tomas presenta su propia opinion: c) la con-
sulta de los astros, o incluso de los movimientos sublunares, puede
ser eficaz en tanto unos fenomenos anuncian otros, como ocurre en
las migraciones de las aves y los cambios de estacion. Este tipo de in-
vestigaciones no pueden considerarse adivinatorias ni supersticiosas,
sino que estan mas cerca del meteorologo, el astronomo o incluso
el mago, segin la concepcion albertiana (Rinotas, 2015: 171-180).
Respecto a los seres humanos, dada su condicion mixta de espiritu
y materia, la consulta de los astros o de los movimientos sublunares
tiene un rango de menor eficacia, pues en nosotros los cuerpos celes-
tes no imponen necesidad, sino solo inclinacion, y una inclinacion
que, por un lado, no influye en todos los hombres, pues los sabios
y los virtuosos dominan sus pasiones y, por el otro, tampoco se ex-
tiende a todos los eventos humanos, pues hay algunos hechos que
son auténticamente per accidens, como encontrar un tesoro cuando
se cava un sepulcro. En estos eventos, la inclinacion celeste es nulay,
por tanto, la consulta es del todo ineficaz.

Ahora bien, el orden superior maximo no son los astros, sino la
providencia de Dios. Desde esta perspectiva, parece que solo algunas
cosas estan sujetas a la disposicion celeste y otras mas a la disposi-

cion humana; sin embargo, todo esta sujeto a la disposicion divina,

234 Dos opusculos de Tomds de Aquino: Sobre las suertes y Sobre el juicio de los astros
Jorge Medina Delgadillo y José Martin Castro Manzano



incluidas la inteligencia y la voluntad humanas.” En razén de esto, la
consulta de las suertes (divisoria, consultoria o adivinatoria) puede
ser un medio eficaz por el cual Dios declara a los hombres cual es su

designio, ya directamente, ya por mediacion angélica.

5. Segin Tomas de Aquino, no es licito hacer pacto con los demo-
nios, ni expl{cito, como en las invocaciones, ni imph’citos, como en
las artes supersticiosas. Eso no quita que alguien pueda predecir algo
futuro a partir de la observacion cuidadosa de los cuerpos celestes
y de los animales, ya que esto no es supersticion, sino conocimiento
de la naturaleza, pues se busca una causa cierta para explicar los fe-
nomenos; en cambio, quien ante un per accidens, que carece de causa
cierta, busca respuesta cierta por la practica supersticiosa, a ese los
demonios le manifiestan cierta eficacia para encadenar sus almas.
Por otro lado, invocar el designio divino a traves de las suertes no
esta exento de pecado: lo pueden cometer quienes las consultan en
materia no necesaria —como aquellos que no han agotado lo que la
capacidad humana puede alcanzar de suyo—, pues tientan a Dios; los
que las consultan sin devocion o reverencia; los que las consultan
para satisfacer un afan mundano; y los que sustituyen la mocion del
Espiritu Santo que genera concordia por el recurso a las suertes,
como cuando se debe elegir alguien a una dignidad eclesiastica. En
los casos que no incurran en estas cuatro causales, si es licito recurrir
a las suertes para conocer la voluntad de Dios.

El optsculo De iudiciis astrorum es un escrito muy breve. En él,
santo Tomas responde probablemente a la pregunta de Reginaldo de
Piperno sobre la licitud de la consulta de los astros exponiendo que
los astros si producen cambios y alteraciones en los cuerpos infe-
riores. Por eso quien lee el libro del cielo, aprendiendo sobre las
constelaciones, los ciclos lunares y solares o las causas de los me-
teoros, puede predecir con bastante certeza muchos efectos de este
mundo. Nos enfrentamos a un deslinde, en pleno Medioevo, de la

astronomia frente a la astrologia; la primera es una ciencia natural,

5 Sobre el problema de la mocién divina sobre la inteligencia y voluntad humana:
Wippel, 2006: 50-51.

Open Insight « Volumen X « N° 18 (enero-abril 2019) « pp. 217 - 237

235



la segunda es una practica supersticiosa. ;Por que? Porque la ciencia
conoce y puede prever los efectos naturales cuando éstos se deben
solo a causas naturales, en cambio, cuando se cree que los astros do-
minan la voluntad de los hombres, quienes por la libertad no estan
sometidos a la causalidad astral, entonces se incurre en la supersticion.

Para Tomas, la supersticion astral puede ser aprovechada por el
demonio para inducir al error a sus practicantes, y ya que ellos se
fian de algunas verdades descubiertas en sus indagaciones, pactan,

sepanlo o no, con espiritus malignos: por eso cometen pecado grave.

Sobre la presente edicién

Los textos latinos que sirvieron de base parar la presente traduccion
fueron tomados del Corpus Thomisticum.® Agradecemos a su director,
el Dr. Enrique Alarcon, por toda la ayuda brindada. Las notas que
aparecen a pie de pagina en los opusculos de Tomas de Aquino son
de los traductores y no tienen otro cometido que ser meramente

aclaratorias.

6 Disponibles en: http://www.corpusthomisticum.org/otr.html y http://www.cor-
pusthomisticum.org/ote.html

Ambos corresponden al texto leonino impreso en Roma en 1976 y editado por Pascale-
Dominique Nau, OP.

236 Dos opusculos de Tomds de Aquino: Sobre las suertes y Sobre el juicio de los astros
Jorge Medina Delgadillo y José Martin Castro Manzano



Rgﬂzrencias

Alberto Magno. (1890). Opera omnia cura ac labore Augusti Borgnet, vol. 9, Paris: Luis
Vives.

de Aquino, T. (1976) Opera omnia iussu Leonis XIII P. M. edita, Tomo XLIII. Roma: Editori
di San Tomasso, pp. 207-224.

de Aquino, T. (2011). Scriptum super Sententiis. Fundaciéon Tomas de Aquino quoad hanc
editionem. Disponible en: http:/ /www.corpusthomisticum.org/snp0000.html

de Aquino. T. (2011). Liber de sortibus ad dominum lacobum de Tonengo. En Corpus Tho-
misticum. Pascale-Dominique Nau, ed. Disponible en: http://www.corpustho-
misticum.org/ otr.html (consultado el 4.1.2019).

de Aquino. T. (1976). De iudiciis astrorum. En Corpus Thomisticum. Pascale-Dominique
Nau, ed. Disponible en: http://www.corpusthomisticum.org/ote.html (con-

sultado el 4.1.2019).

de Hipona, Agustin. (1995). “La adivinacion diabolica”. Obras completas de san Agustin,
tomo XL. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos.

Dondaine, A.; J. Peters. (1959). “Jacques de Tonengo et Giffredus d’ Anagni auditeurs
de saint Thomas”, Archivum Fratrum Praedicatorum 29, pp. 52-72.

Giraud, J., ed. (1892). Les registres de Grégoire X (1272-1276). Paris: Thorin & fils.

Klima. G., ed. (2007). “Selections from the Condemnation of 1277”. En Medieval Phi-
losophy: Essential Readings with Commentary. Wiley-Blackwell, Oxford.

Lagerlund, H. (2000). Modal Syllogistics in the Middle Ages. Leiden: Brill.

Porro, P. (2016). Thomas Aquinas: A Historical and Philosophical Profile. Washington:
CUA.

Rinotas, A. (2015). “Compatibility between Philosophy and Magic in the Work of
Albertus Magnus”. Revista Espaniola de Filosofia Medieval 22 (2015), pp. 171-180.

Van Steenberghen, F. (1980). Thomas Aquinas and Radical Aristotelianism. Washington:
CUA.

Wippel, J. (2006). “The five ways”. En: Davies, B., ed. Aquinas’s Summa Theologiae.
Critical Essays. Oxford: Rowman, pp. 50-51.

Open Insight « Volumen X « N° 18 (enero-abril 2019) « pp. 217 - 237

237



Liber de sortibus'

Pro]ogus in quo many’éstatur sequentis operis intentio

Postulauit a me uestra dilectio ut quid de sortibus
sentiendum sit uobis conscriberem. Non est autem fas
ut preces quas fiducialiter caritas porrigit, apud amici
animum repulsam patiantur. Unde petitioni uestre
satisfacere cupiens, intermissis paulisper occupationum
mearum studiis, solempnium uacationum tempore,
quid michi de sortibus uideatur, scribendum curaui. De
sortibus considerare oportet in quibus locum sors habeat,
quid sit sortium finis, quis modus, que earum uirtus;
et utrum eis liceat uti secundum christiane religionis

doctrinam.

1 Textum Leoninum Romae 1976 editum et automato a Pascale-Domi-
nique Nau OP transcriptum denuo recognovit Enrique Alarcén atque
instruxit. Edicion del Corpus Thomisticum disponible en: http://www.cor-
pusthomisticum.org/otr.html

238 Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros - Tomés de Aquino



Sobre las suertes
On Lots

Tomas de Aquino

A Jacobo de Tonengo

Prologo en el cual se manifiesta la intencion de la siguiente obra

Vuestra gentileza me ha solicitado escribir lo que hay que pensar
acerca de las suertes, y no es correcto que las peticiones que la ca-
ridad formula con confianza sean rechazadas entre amigos, por lo
cual, deseando satisfacer vuestra peticion, interrumpiendo por un
momento mis ocupaciones en el estudio durante el tiempo de las
solemnidades, procure escribir lo que a mi parecer hay que saber
sobre las suertes.

Es necesario considerar sobre las suertes: a) en cuales cosas tie-
nen lugar; b) cual es la finalidad; ¢) de qué modo; d) cual es su efica-

cia; y e) si es licito su uso segln la doctrina de la religion cristiana.

Open Insight « Volumen X « N° 18 (enero-abril 2019) « pp. 238 - 277

239



Capitulum primum in quibus rebusﬁat inquisitio per sortes

Primo igitur considerandum est, quod rerum quedam sunt ex
necessitate et semper, sicut Deum esse, duo et tria esse quinque,
solem oriri, et alia huiusmodi que uel semper sunt, uel semper eodem
modo eueniunt. In hiis autem sors locum non habet; derisibilis enim
uidetur, si quis sortibus explorandum estimaret aliquid circa esse
diuinum, uel circa numeros, uel circa motus solis et stellarum. Alia
uero sunt que naturaliter quidem contingunt et ut frequentius eodem
modo proueniunt, quandoque tamen sed rarius aliter contingunt,
sicut estatem esse siccam, hyemem uero pluuiosam; contingit tamen
interdum, sed rarius, euenire contrarium, ex eo quod solitus nature
cursus ex aliquibus causis impeditur. In neutris autem predictarum
rerum secundum se consideratis locum sors habet. Potest quidem
sors locum habere, non tamen secundum quod ipse res naturales in
se considerantur, sed secundum quod earum cursus attingit aliqualiter
usum uite humane, sicut ab aliquibus sorte inquiri potest an fluuius
inundet et domum uel agrum occupet, an pluuia estate habundet et
fruges in agro corrumpat; sed an habundet pluuia uel fluuius inundet
in locis desertis, in quibus hoc ad usum humane uite non pertinet,
nullus sorte inquirere studet. Ex quo patet quod sors proprie in rebus
humanis locum habet. Sed quia ad unumquemque hominem pertinet
sollicitari de hiis que pertinent ad usum proprie uite et eorum cum
quibus quocumque modo communionem habet, consequens est quod
nec ad omnes res humanas inquisitio sortis extendatur. Nullus enim
in Gallia existens sorte aliquid inquirendum curat de hiis que ad Indos
pertinent, cum quibus nullatenus in uita communica; sed de hiis
consueuerunt homines sorte aliquid inquirere que qualitercumque
ad eos pertinent, uel ad sibi coniunctos. Rursus autem nec in hiis
omnibus sortes inquiri uidentur. Nullus enim sorte inquirit ea que
per suam industriam uel cognoscere, uel ad effectum perducere
potest; derisibile namque uidetur, si quis sorte inquirat an comedat,
uel fruges ex agro colligat, uel si id quod uidet est homo uel equus.
Relinquitur igitur quod homines sorte aliquid inquirunt in rebus
humanis aliqualiter ad se pertinentibus, que per propriam prudentiam
non possunt cognoscere, nec ad effectum perducere.

Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros - Tomés de Aquino

240



\/(%?r\/

V

Capitulo primero. JEn qué ocasiones se consulta por las suertes?

Lo primero que hay que considerar es que algunas cosas son por necesidad y siempre,
como que Dios existe, que dos mas tres son cinco, que el sol se levanta u otras cosas que, o
siempre son, o siempre suceden del mismo modo. En estos casos, la suerte no tiene lugar,
pues serfa irrisorio que alguien, explorando las suertes, estimara algo sobre el ser de Dios
o sobre los nimeros o sobre el movimiento del sol y de las estrellas.

Hay otras cosas que naturalmente suceden y que, con frecuencia, ocurren del mismo
modo, aunque raramente puedan suceder de modo distinto, como ser seco para el verano y
lluvioso para el invierno; sucede en ocasiones, aunque muy raras veces, lo contrario, debido
aque el curso de la naturaleza es impedido por alguna otra causa. En ninguna de las anterio-
res cosas, en si mismas consideradas, la suerte tiene lugar. Sin embargo, puede haber lugar
para la suerte no tanto segin consideremos las cosas naturales en si mismas, sino segun
afecten en su curso la vida humana, tal como alguno podria inquirir por la suerte si el rio
puede inundar su casa o el campo que trabaja, o si las lluvias abundaran y se corromperan
los frutos del campo; pero no tiene sentido consultar la suerte acerca de si abunda la lluvia
osi el rio inunda un sitio desierto, en el cual no hay conexion con la vida humana.

De esto se sigue que la suerte, propiamente hablando, solo se aplica a las cosas humanas.
Pero, como a cualquier hombre corresponde ser solicito en lo tocante al uso de su propia
vida y de aquellos con los cuales tiene relacion, en consecuencia, no a todos los asuntos
humanos se extiende la consulta de la suerte. Pues ninguno en Galia procura a la suerte para
saber lo que corresponde a los de la India, con los cuales de ningin modo se comunica. Los
hombres, por el contrario, consultan la suerte sobre algo que de algin modo les interesa a
ellos 0 a sus allegados.

Mas atin, tampoco en todo se ha de consultar la suerte. Pues nadie pregunta a la suerte
lo que por su ingenio puede conocer o lo que puede efectuar; irrisorio serfa si alguien
consultara a las suertes sobre si comera, o si recogera los frutos del campo, o si lo que ve
es un hombre o un caballo. Asentemos, por tanto, que los hombres consultan la suerte en
asuntos humanos que de algan modo se relacionan con ellos, que por su propia prudencia

1o les es dado conocer ni efectuar.

Open Insight « Volumen X « N° 18 (enero-abril 2019) « pp. 238 - 277

241



Capitulum secundum in quo ostenditur ad quemﬁnem sortes ordinentur

Quia igitur in hiis sorte aliquid queritur que pertinent ad usum uite
humane, necesse est quod ad hec inquisitio sortis tendat secundum
que res alique accommodantur usui uite humane. Circa ea uero que
ueniunt in usum humanum, primo quidem sollicitantur homines
ut ea qualitercumque habeant; secundo uero ut habitis utantur;
tertio uero ut futurum euentum usus cognoscant. Et quia res uite
nostre deseruientes in nostros usus assumere non possumus nisi eas
aliqualiter habeamus, res autem secundum sui naturam communes
sunt omnibus, necesse fuit ad hoc quod eis distincte homines uti
possent, ut per aliquem modum inter homines diuiderentur.
Quandoque autem communium rerum diuisio ex humana industria
et uoluntatum concordia potest ad effectum perduci, et tunc sortibus
non indigetur; sed quando humanus sensus non sufficit ad concorditer
diuidendum, tunc consueuerunt sorte diuidere, secundum illud
Prouerb. XVIII Contradictiones comprimit sors. Sicut autem est
distributio facultatum, ita etiam et honorum siue dignitatum; unde
quandoque contingit quod aliqui non ualentes concorditer eligere
aliquem cui dignitas aliqua conferatur, sorte hoc requirendum
existimant: quod etiam apparet in Veteri lege obseruatum fuisse,
ut sorte quadam ad officium summi sacerdotis accederent, unde
dicitur Luc. I quod Zacharias sorte exiit ut incensum poneret, Saul etiam
sorte fuit electus in regem, ut legitur I Reg. X. Sicut autem contingit
dubitari circa distributionem honorum, ita et circa distributionem
penarum; et ideo si credatur aliquis puniendus, ignoretur autem
quem puniri oporteat, sorte hoc aliquibus inquirendum uidetur. Sic
enim legimus Ionam fuisse sorte in mare proiectum; sic etiam losue
Achor de anathemate surripientem sorte puniuit, ut legitur losue VII.
Sic igitur sors uno modo ordinatur ad inquirendum quis sit habiturus
uel possessionem uel dignitatem uel poenam; et hec uocari potest
sors diuisoria, quia per eam diuiditur id quod ignoratur qualiter sit
distribuendum: unde et uerbum sortiendi a sortibus sumptum esse
uidetur. Sicutautem dubitare contingit quis rem aliquam sit habiturus,
ita dubitare contingit utrum re aliqua sit utendum, et uniuersaliter
utrum expediat aliquid agere; nam omnis actio usus aliquis est

Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros - Tomés de Aquino

242



\/(%?r\/

V

Capitulo segundo. En el que se muestra a quéﬁn se ordenan las suertes

Por tanto, puesto que alguien consulta a la suerte en lo tocante al uso de la vida humana, es
necesario que esta consulta de la suerte busque acomodar algunas cosas relativas a la vida
humana. En efecto, acerca de las cosas tocantes a la vida humana, lo primero solicitado
por los hombres es el modo como las obtendra; segundo, el uso que les dara; tercero,
conocer los eventos futuros de su uso.Y puesto que no podemos asumir plenamente el uso
de las cosas de nuestra vida sin poscerlas de algan modo, y sin embargo, las cosas segin
su naturaleza propia son comunes para el uso de todos, fue necesario que, para poder ser
usadas por distintos hombres, por algin modo fuesen divididas entre ellos. En ocasiones,
la division de las cosas comunes ha sido efecto de la capacidad humana y de la concordia de
voluntades, y entonces no fueron necesarias las suertes; pero cuando el sentido comin no
basta para dividir cordialmente, entonces se acostumbra dividir por suerte, de acuerdo con
aquel dicho: “La suertes ponen fin a los litigios” (Pr 18,18). Asi como hay distribucion de
las facultades, asi tambien la hay de honores o dignidades; de ahi que en ocasiones suceda
que algunos, sin animo cordial para elegir a alguien al cual se le confiere alguna dignidad,
piensen que se requerira la suerte. Esto parece ser observado en la Antigua Ley, para la
eleccion, por cierta suerte, al oficio de sumo sacerdote; de ahi que se diga que “a Zacartas le
toco en suerte quemar el incienso” (Lc 1,9); Satl tambien por suerte fue elegido rey, como
se lee en el primer libro de los Reyes (1 Sam 10, 20-21)."

Y ast como hay duda acerca de la distribucion de los honores, ast tambien ocurre con
la distribucion de las penas. Por ejemplo, si se sabe que alguien ha de ser castigado, pero
se ignora a quien en especifico es necesario castigar, a algunos les parece consultarlo a la
suerte. Ast leemos que Jonas fue echado al mar por suerte (Jon 1,7), y que tambien Josue
castigo por suerte a Acan por haber robado algo maldito (Jos 7, 14-19).

Por tanto, la suerte es un modo ordenado para averiguar quien debera tener una po-
sesion, o una dignidad o incluso una pena; y esta se puede llamar suerte divisoria, ya que
por ella se divide lo que se ignora como ha de ser distribuido; de ahi tambien que el verbo
«sortear» parece ser tomado del termino «suertesy.

Asi como ocurre que se dude quien deba tener algo, ast tambicn se puede dudar si algo
ha de ser usado o si, en general, alguien puede librarse de hacer algo, pues toda accion es

un uso de algo, ya de uno mismo, ya de otra cosa.Y como existen dudas sobre lo que hay

1 Recordemos que en tiempos de santo Tomas se denominaban los «cuatro» libros de
los Reyes a lo que hoy conocemos como primero y segundo libro de Samuel y primero
y segundo libro de los Reyes.

Open Insight « Volumen X « N° 18 (enero-abril 2019) « pp. 238 - 277

243



uel sui ipsius, uel rei alterius. Cum igitur talis occurrit dubitatio
circa agenda, si quidem per humanam prudentiam huic dubitationi
satisfieri possit, ad humanum consilium recurrendum opinantur.
Sed quia, ut dicitur Sap. IX cogitationes mortalium timide et incerte
prouidentie nostre, ubi humano consilio dubitationi plenarie occurri
non potest, ad sortium inquisitionem recurrunt; huius exemplum
legimus in Hesther, ubi dicitur, quod missa est sors in urnam quo die
et quo mense gens ludeorum deberet interfici. Et quia huiusmodi
sors succedit loco consilii, potest dici sors consultoria, quasi ad
consultandum ordinata. Sollicitantur etiam plerumque homines de
futuris euentibus, ex quorum cognitione homo in pluribus agendis
uel uitandis dirigi potest; et tamen futurorum cognitio excedit
humanam industriam, secundum illud Eccl. VIII Multa hominis afflictio
qui ignorat preterita, et futura nullo scire potest nuntio. Unde homines,
ad aliquid de futuris euentibus cognoscendum, interdum putant esse
recurrendum ad sortes; et huiusmodi sortem diuinatoriam uocare
possumus: diuini enim dicuntur qui aliqua de futuris prenoscunt,
quasi sibi attribuentes quod est proprium Dei, secundum illud Ys.

XLI Annuntiate que uentura sunt infuturum, et sciemus quia dii estis uos.

244 Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros - Tomés de Aquino



\/“(5/%@’\/

V

que hacer, si alguno puede satisfacer dicha duda por la prudencia, somos de la opinion que
hay que recurrir al consejo humano. Pero porque, como dice: “Los pensamientos de los
mortales son indecisos y sus reflexiones precarias” (Sab 9,14), cuando el consejo humano
no pueda disolver toda duda, se recurre a la consulta de las suertes. Leemos un ejemplo de
esto en el libro de Esther, donde se dice que se echo a la suerte en una urna el dia y mes en
que la nacion judia deberia perecer.Y puesto que este modo de suerte sustituye al consejo,
se le puede nombrar suerte consultoria, como si fuese ordenada para consultar.

Ademas, la mayoria de los hombres se preocupan por los acontecimientos futuros, de
cuya cognicion el hombre puede dirigirse en muchos casos sobre lo que hay que hacer o
evitar; y como el conocimiento del futuro excede la capacidad humana, como se afirma:
“muchas cosas afligen al hombre que ignora el pasado, y el futuro no puede saber por nin-
gln emisario” (Eccl 8,7). De ahi que los hombres, para conocer algo de los eventos futuros,
en ocasiones discurren recurrir a las suertes, y este tipo de suerte la podemos llamar suerte
adivinatoria, pues se llama adivinos a los que preven el futuro, como atribuyendose a si
mismos lo que es propio de Dios, de acuerdo con las palabras de Isafas: “Anuncien lo que

pasara despues y asi sabremos que ustedes son dioses” (Is 41,23).

Open Insight « Volumen X « N° 18 (enero-abril 2019) « pp. 238 - 277

245



Capitulum tertium in quo ostenditur quis sit modus inquirendi per sortes

Scire autem oportet, quod multipliciter aliqui cognitionem exquirunt
eorum que humanam excedunt industriam. Quidam enim manifesta
responsa deposcunt, uel a Deo uel a demonibus. Quorum primum
pertinet ad propheticos uiros qui, quadam priuilegiata familiaritate
Deo coniuncti, ab eo merentur instrui de futuris euentibus aut de
quibuscumque supernaturalibus rebus, secundum illud Amos III
Non faciet dominus Deus uerbum nisi reuelauerit secretum suum ad seruos
suos prophetas. Reuelat autem interdum uigilantibus per manifestam
uisionem, interdum autem per sompnium, secundum illud Num.
XII Si quis fuerit inter uos propheta Domini, in uisione apparebo ei uel per
sompnium loquar ad illum. Huius autem gratie particulariter plerique
homines participes effecti, a Deo admonentur in sompnis de hiis que
pertinent ad eorum salutem; unde dicitur Iob XXXIII Per sompnium in
uisione nocturnada, aperit aures uirorum et erudiens eos instruit disciph'nam,
ut auertat hominem ab hiis que fecit et liberet eum de superbia. Secundum
uero pertinet ad nigromanticos, qui quibusdam incantationibus
et sacrificiis a demonibus aliqua responsa exquirunt, uel sermone
prolata uel aliquibus signis demonstrata, et hoc uel in uigilia, uel in
somno. Quandoque uero aliquorum occultorum homines exquirunt
notitiam, quasi signum eorum accipientes ex quibusdam que in aliis
rebus considerant; cuius quidem inquisitionis diuerse sunt species.
Exquirunt enim quidam occultorum notitiam, siue circa futuros
euentus siue circa ea que expedit agere, per considerationem
celestium motuum, inspiciendo scilicet motus et situs eorum, ex
quibus aliqua futura et occulta se posse cognoscere putant; quod
pertinet ad mathematicos siue astronomos, qui etiam geneatici
appellantur propter natalium dierum considerationem. Quidam
uero occultorum notitiam exquirendam putant considerando motus
et uoces aliorum animalium, et etiam hominum sternutationes; quod
totum pertinet ad auguria siue ad auspicia, que exinde dicuntur quia
precipue aues inspiciunt et earum garritus attendunt. Alii uero sunt
qui occultorum notitiam querunt ex aliquibus que ab hominibus
dicuntur uel fiunt sub alia intentione; quod quidem inquisitionis

genus proprie omen uocatur. Cuius exemplum ex Maximo Valerio

Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros - Tomés de Aquino

246



\/(%?r\/

V

Capitulo tercero. En el que se muestra de qué modo se consulta la suerte

Es necesario saber que, de muchas maneras, se busca la cognicion de aquellas cosas que
sobrepasan la capacidad humana. Algunos demandan una respuesta clara o de Dios o de los
demonios.

Los primeros corresponden a los hombres proféticos, quienes, unidos a Dios por cierta
familiaridad privilegiada, tienen el merito de ser instruidos por El sobre los acontecimien-
tos futuros o sobre otras realidades sobrenaturales, segn dice Amos: “el Sefior no hace nada
sin revelar su secreto a sus servidores los profetas” (Am 3,7). A veces, El revela durante
la vigilia por una vision manifiesta; otras veces, sin embargo, lo hace en el suefio, segin se
dice: “Cuando aparece entre ustedes un profeta, yo me revelo a el en una vision, le hablo en
un suelo” (Nam 12,6).Y de los efectos de esta gracia particularmente han sido participes
algunos hombres, amonestados por Dios en suefios de aquello relativo a su salvacion; de ahi
que se diga: “Por suefios, en visiones nocturnas abre los oidos de los hombres y los instruye
ensefiandoles su saber, para apartar al hombre de sus obras y liberarlo de su soberbia” (Jb
33,15-17).

Los segundos pertenecen a los nigromanticos, los cuales, por medio de encantos y sa-
crificios a los demonios, solicitan alguna respuesta, ya sea por palabras o por demostra-
cion de signos, ya sea en la vigilia o en el suefio. En ocasiones, hay hombres que buscan
diligentemente informacion en algunas cosas ocultas, sirviendoles como signos otras cosas
consideradas. Estas investigaciones las hay de distintos tipos. Algunos buscan la informacion
de lo oculto, 0 acerca de eventos futuros o sobre lo que es necesario hacer, considerando
el movimiento celeste, a saber, inspeccionando su movimiento y posicion, pensando que
asi conoceran lo futuro y oculto; y esto es relativo a los matematicos o astronomos, tam-
bien llamados genedticos, a causa de la consideracion del natalicio. Otros, ademas, suponen
encontrar informacion oculta considerando el movimiento y voces de algunos animales, y
hasta con los estornudos de los hombres; y todo esto pertenece a los augurios o auspicios,
que a causa de esto son llamados asi, pues inspeccionan las aves y escuchan sus gorjeos. Hay
otros que buscan la informacion de lo oculto a partir de lo dicho o hecho por los hombres

bajo otra intencion. Este tipo de busqueda recibe el nombre de presagio, y encontramos

2 Tomas de Aquino cita aqui el pasaje de Job de forma resumida -tal vez por citarlo de
memoria—, pues omite la frase “cuando un profundo sopor invade a los hombres y ellos
estan dormidos en su lecho” (quando irruit sopor super homines, et dormiunt in lectulo)
que aparece, por ejemplo, en la Nueva Vulgata (que coincide, a su vez, con la Vulgata
en la version de Hugo de Saint-Cher y que probablemente fue la que Tomas tuvo en
Sus manos).

Open Insight « Volumen X « N° 18 (enero-abril 2019) « pp. 238 - 277

247



accipere possumus, qui narrat quod, cum Lucius Paulus consul
bellum cum rege Persa esset facturus, a curia regressus filiam
suam tristem inueniens, tristitic causam quesiuit, que respondit
Persam perisse: decesserat enim catulus quidam nomine Persa;
arripuit igitur omen Paulus et spem clarissimi triumphi animo presumpsit.
Quidam uero conquirunt occulta attendendo quasdam figuras
in quibusdam corporibus apparentes, ut puta secundum lineas
manus humane, quod dicitur chiromantia; uel etiam in osse spatule
alicuius animalis, quod dicitur spatulamantia. Tertio uero modo
aliqui notitiam occultorum requirunt ex hiis que per eos geruntur,
eorum considerantes euentum; quod etiam multipliciter fit. Ad hoc
enim genus pertinet geomantie usus, per quem quibusdam punctis
descriptis eos diuersimode secundum quasdam figuras disponendo,
aliquorum occultorum putant per hoc se notitiam posse acquirere.
Pertinet etiam ad hoc genus quod quibusdam cedulis reconditis in
occulto, dum in quibusdam earum diuersa scribuntur, in aliis uero
nichil, discernitur quid accipientibus cedulas contingere debeat,
uel de eis quid oporteat fieri; cui etiam simile est quod, quibusdam
festucis inequalibus absconditis, diuersa circa aliquos indicantur ex
eo quod maiorem uel minorem accipiunt. Ad quod etiam aliqualiter
pertinere uidetur taxillorum proiectio, uel si quid aliud fiat per quod
diiudicetur qualiter sit aliquid diuidendum, uel quid oporteat agere,
uel ad cognoscendum aliquod occultum preteritum uel futurum.
Unde etiam duella ad hoc uidentur pertinere, nisi inquantum per
artem uel uirtutem plerumque unus alium superat. Videntur etiam
ad hoc pertinere que dicuntur iudicia ferri candentis uel aque et
alia huiusmodi, nisi quod in hiis non est euentus indifferens; unde
in hiis requiritur expressius diuine uirtutis iudicium quam in aliis
supradictis. Nomen autem sortis ad hoc tertium inquisitionis genus
pertinere uidetur, quo scilicet aliquid fit ut ex eius euentu considerato
aliquod occultum innotescat; unde sortes dicuntur proici uel in
sinum mitti, uel aliquid aliud additur in commemoratione sortium
quod pertinet ad actum humanum, secundum illud Prouerb. XVI
Sortes mittuntur in sinum. Patet igitur ex predictis quod sors est
inquisitio occulti excedentis humanam industriam per aliquid a
nobis factum, in rebus humanis ad nos pertinentibus uel habendis

Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros - Tomés de Aquino

248



\/(%?r\/

V

un ejemplo en Maximo Valerio, quien narra que, cuando el consul Lucio Paulo iba a em-
prender la guerra contra el rey de Persia, de regreso de la curia encontro triste a su hija,
y preguntando la causa de su tristeza, ella le respondio: “Persia perecio”; porque habia
muerto una perrita llamada Persia. Paulo tomo eso como presagio y albergo en su alma
con esperanza un brillante triunfo (Facta et dicta memorabilia, lib. 1, 5, 3). Otros mas buscan
lo oculto atendiendo a ciertas figuras que aparecen en ciertos cuerpos, como sucede en
las Iineas de las manos humanas, y a esto lo llaman quiromancia, o también en el omoplato
[spatula] de algunos animales, por lo cual se llama espatulomancia.

En tercer lugar, otros buscan informacion de lo oculto en aquellas cosas que son usadas
por ellos, considerando ast los acontecimientos; lo cual se hace de multiples maneras. A
este genero pertenece el uso de la geomancia, por el cual ciertos puntos descritos de diverso
modo se disponen para formar figuras, pensando algunos que por esto se puede adquirir
alguna noticia de las cosas ocultas. Pertenecen tambicn a este genero ciertas papeletas es-
condidas, en algunas de las cuales algo se escribe y en otras no, y se discierne lo que debe
suceder tomando dichas papeletas, o en ellas se encuentra lo que debe hacerse. Similar a
esto es lo que sucede con ciertas pajillas desiguales escondidas, que indican diversas cosas
seglin se tome la larga o la corta. Pertenece tambien de igual modo a este genero la tirada
de dados, ya sea que alguien pueda saber como se debe dividir algo, o que es lo que se debe
hacer, o para conocer algo oculto, ya preterito, ya futuro. De ahi que tambien los duelos
parecen pertenecer a este genero, excepcion hecha del arte y la fuerza por la que uno su-
pera al otro. Asimismo, parecen pertenecer a este genero los juicios con fierros calientes o
agua, [la ordalia] y otros del mismo tipo, excepto porque estos no son unos meros eventos
irrelevantes; de aht que en estos juicios se requiera expresamente la intervencion divina

mas que en los anteriores.

Via Populus  Conjunctio Carcer Caput Cauda Puella Puer
Draconis Draconis
L 2 L 2K 4 L 2K 4 L 4 L 2K 4 L 4 L 4 L 4
L 2 L 2K 4 L 4 L 2K 4 L 4 L 4 L 4 L 2K 4
L 2 L 2K J L 2 L 2K 4 L 2 L 4 L 2K J L 2
L 2 L 2K 4 L 2K 4 L 4 L 4 L 2K 2 L 4 L 4
Fortuna Fortuna Rubeus Albus Acquisitio Amissio Tristitia Laetitia
Major Minor
L 2K L 4 L 2K 4 L 2K 4 L 2K 4 L 4 L 2 J L 4
L 2K L 4 * L 2K 4 L 4 L 2K L 2 J L 2K 4
L 2 L 2K L 2K 4 L 2 L 2K 4 L 4 L 2K J L 2K J
L 2 L 2K 4 L 2K 4 L 2K 4 L 4 L 2K 2 L 4 L 2K 4

Puntos de la geomancia, Martinus Hispanus, De geomantia, apud: E. Z. Bennett, Princeton.

Open Insight « Volumen X « N° 18 (enero-abril 2019) « pp. 238 - 277

249



uel utendis uel cognoscendis. Scire autem oportet, quod quandoque
hoc tertium inquisitionis genus, quod ad sortes dictum est pertinere,
potest alicui predictorum generum permisceri: quandoque quidem
prophetice consultationi, sicut patet in facto Gedeonis qui uellus
expandens in area inquisiuit signum roris a Domino, ut legitur
[ud. VI. Quandoque uero permiscetur nigromantice inspectioni,
sicut in aruspicio, secundum quod inspiciuntur uiscera animalium
demonibus immolatorum; quandoque uero astronomice diuinationi
aut etiam augurum obseruationi, puta si hoc aut illud facienti aspectus
talis stelle uel talis auis occurrat; quandoque uero diuinationi que
fit per obseruationem uerborum propter aliud dictorum: ad quod
pertinere uidetur quod aliqui in apertione librorum obseruant
quid eis occurrat. Et similiter alie sortium diuersitates facile colligi
possunt secundum commixtionem tertii generis ad alia duo. Hec

igitur de modo sortium dicta sunt.

250 Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros - Tomés de Aquino



\/“(5/%@’\/

V

Sin embargo, el nombre de «suerte» parece pertenecer a este tercer tipo de investiga-
cion, a causa de que algo se hace por la consideracion de un acontecimiento, por el cual
algo oculto se hace manifiesto, de ahi que se diga que por la suerte se arroja o se envia [un
papel] al regazo, o que en conmemoracion de las suertes algo se afiade relativo a los actos
humanos, de acuerdo con el proverbio: “Las suertes se echan en los pliegues del manto”
(Pr 16,33).

Consta de lo dicho, por tanto, que la suerte es una investigacion de lo oculto que excede
la capacidad humana, realizada por algo hecho por nosotros, para obtener, usar o conocer,
algo relativo a los asuntos humanos.

Sin embargo, es necesario saber que en algunas ocasiones este tercer tipo de inves-
tigacion, que se ha dicho pertenece a las suertes, puede estar mezclado con alguno de
los anteriores generos. En ocasiones, por ejemplo, con ciertas consultas profeticas, como
hizo Gedeon, quien, extendiendo en el aire un vellon pedia al Sefior el signo del rocio,
como leemos en el libro de los Jueces (Jc 6,39). En otras ocasiones esta mezclada con la
inspeccion nigromantica, como en la aruspicina, en la cual se inspeccionan las visceras de
los animales inmolados a los demonios; en otras ocasiones esta mezclada con la adivinacion
astronomica o con la observacion de los augures, por ejemplo, si cuando se hace esta o
aquella cosa ocurre la vision de tal estrella o de tal ave. En ocasiones, con la adivinacion he-
cha por atencion a las palabras pronunciadas, relacionadas a las palabras que se observan en
la apertura de los libros para ver cual de ellas concurre.Y de manera semejante otras clases
de suertes facilmente se pueden unir por mezcla entre las del tercer genero con las de los

otros dos. Asi pues, se ha completado el modo [en que se consultan] las suertes.

Open Insight « Volumen X « N° 18 (enero-abril 2019) « pp. 238 - 277

251



Capitulum quartum in quo ostenditur unde sit sortium uirtus

Oportet autem considerare, an sit efficax predicta inquisitio sortium.
Ad cuius considerationem assumere oportet diuersas opiniones circa
rerum humanarum euentus. Quidam enim fuerunt qui res humanas
nullo superiori regimine gubernari existimarent sed solum ratione
humana, ita quod quecumque preter humanam prouidentiam fiunt
in rebus humanis crederent esse omnino fortuita. Secundum igitur
horum sententiam nulla potest esse precognitio futurorum, ea enim
que fortuito fiunt incognita sunt; unde totaliter sors diuinatoria
tollitur. Similiter etiam nec sors consultoria locum haberet; quid
enim utile sit consultanti pensatur ex futuris euentibus: unde, si
futuri euentus ignorantur, consultatio frustra fit. Secundum hos
tamen sors diuisoria locum potest habere, non quod per eam
decernatur quid in diuisione rerum magis expediat, sed ut quod
ratione definiri non potest saltem relinquatur fortune. Sed hec
opinio diuinam prouidentiam que infinita est certo fine concludit,
dum ei subtrahit res humanas, in quibus tamen plerumque manifesta
indicia diuine gubernationis apparent; ipsis etiam rebus humanis
facit iniuriam, quas absque regimine fluctuare affirmat. Subtrahit
etiam cuiuslibet religionis cultum et Dei timorem hominibus aufert;
unde penitus est repudianda. Alii uero fuerunt qui dicerent omnes
actus humanos et euentus eorum et omnes res humanas necessitati
syderum subdi; unde cum sit certus ordo quo mouentur celestia
corpora, ex eorum consideratione estimabant posse per certitudinem
futuros hominum prenosci euentus, nisi quatenus ad hoc hominibus
experientia deficit. Et quia secundum horum sententiam omnes
actus humani ex syderum necessitate proueniunt, consequens est ut
etiam ipsi humani actus qui requiruntur ad sortes secundum syderum
dispositionem procedunt ut hoc uel illud proueniat: puta, si
geomanticus puncta describat in puluere, manum eius moueri
asserunt secundum celi uirtutem ad hoc quod talis numerus
punctorum proueniat qui sit conueniens dispositioni celesti; idemque
in ceteris similibus dicunt. Et sic secundum ea que proueniunt ex
huiusmodi actibus dicunt futura posse prenosci, secundum quod
procedunt ex uirtute celestium corporum ex quibus humanos

Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros - Tomés de Aquino

252



\/(%?r\/

V

Capitulo cuarto. En el que se muestra la gﬁ'cacia de las suertes

Es necesario considerar si la antedicha inquisicion de las suertes es eficaz. Para tal efecto,
es necesario considerar diversas opiniones acerca de la ocurrencia de las cosas humanas.

Hubo algunos que pensaron que los asuntos humanos de ningin modo son regulados
por un regimen superior, sino solo por la razon humana, de tal manera que creyeron que
todo aquello que sucede en lo humano y escapa a la propia capacidad humana, es totalmen-
te fortuito. De acuerdo con su opinion, por tanto, no puede haber ningln conocimiento
previo de lo futuro, pues aquello que ocurre fortuitamente es incognito; de ahi que carece
totalmente de sentido la suerte adivinatoria. De manera similar, la suerte consultoria no ha
lugar, pues que de ttil hay en querer consultar los eventos futuros, dado que si se ignoran
los eventos futuros, la consulta sera en vano. Pero, segln ellos, la suerte divisoria podria
tener lugar, —no porque a causa de ella se discierna lo que en la division de las cosas mas
convenga, sino porque al menos se deja a la fortuna lo que la razon no alcanza a definir—.
Pero esta opinion pone un limite a la divina providencia, que ciertamente es infinita, pues le
substrae de las cosas humanas, en las cuales, sin embargo, aparecen muchos indicios mani-
fiestos del gobierno divino.Y tambien hace injusticia a los asuntos humanos, pues se afirma
que estos flucttan sin gobierno. Substrae tambien cualquier culto religioso y quita en los
hombres el temor de Dios, por lo cual hay que repudiar esta opinion del todo.

Hubo otros que dijeron que todos los actos, acontecimientos y cosas humanas estan so-
metidas a la necesidad de los astros; de ahi que, habiendo cierto orden por el que se mueven
los cuerpos celestes, al considerarlo pensaban que podian prever los eventos futuros de los
hombres con certeza, a menos que falte la experiencia para esto.Y porque, de acuerdo con
su opinion, todos los actos humanos provienen de la necesidad sideral, se sigue que incluso
los propios actos humanos que se requieren para las suertes proceden de la disposicion
de los astros, resulte esto o aquello; por ejemplo, si un geomantico describe puntos en el
polvo, su mano se mueve de acuerdo con el poder del cielo para que salga la cantidad de
puntos acorde a la disposicion celeste, y lo mismo afirman en casos parecidos. Y asi dicen
que pueden prever el futuro a partir de aquellas cosas que provienen de actos similares,
pues proceden de la fuerza de los cuerpos celestes, los cuales, ellos afirman, disponen los
eventos humanos.

Por tanto, segin esta opinion, tiene sentido la suerte adivinatoria por la cual se consi-
deran los eventos futuros; y, por consiguiente, tambien la suerte consultoria, que depende
de la consideracion de los eventos futuros; tambien la suerte divisoria tendria lugar, no solo
en tanto se dejaa la fortuna la division de las cosas, sino en cuanto se poseen las cosas segln
lo requiere la disposicion celeste.Y porque ellos dicen que no solo los actos humanos, sino

Open Insight « Volumen X « N° 18 (enero-abril 2019) « pp. 238 - 277

253



euentus disponi existimant. Et sic secundum hanc opinionem sors
diuinatoria locum habet, per quam considerantur futuri euentus; et
per consequens consultoria, que dependet ex consideratione
futurorum euentuum; diuisoria etiam sors locum habebit, non
solum quantum ad hoc quod rerum diuisio fortune relinquatur, sed
etiam quantum ad hoc ut sic possideantur res sicut dispositio celestis
requirit. Et quia non solum actus humanos, sed etiam ceterorum
animalium motus atque omnium naturalium corporum, syderibus
dicunt esse subiectos, secundum predictam rationem dicunt per
auguria et alios predictos inquisitionis modos ad idem genus
pertinentes posse futura prenosci, in quantum hos motus uel
dispositiones ex uirtute syderum dicunt procedere; unde huiusmodi
nominant stellas secundas, quia in hiis impressio quedam apparet
celestium corporum. Et quia homo dormiens non habet perfectum
rationis usum sed secundum ymaginationem mouetur, ex predicta
etiam causa dicunt sompnia uim diuinationis habere, in quantum
scilicet motus fantasmatum que apparent in sompniis ex corporum
celestium dispositione procedunt. Sed et hec opinio expressam
continet falsitatem. Non enim est possibile quod celestia corpora in
aliquid incorporeum imprimant, quia quodlibet incorporeum est
uirtuosius et nobilius quolibet corpore. Intellectus autem humanus
neque est corpus neque uirtus corporis organici, ut Aristotiles
probat: alioquin non posset omnium corporum naturas cognoscere,
sicut oculus non posset uidere omnes colores si pupilla esset aliquo
colore affecta; impossibile est ergo quod corpus celeste imprimat in
intellectum humanum. Voluntas autem in intellectiua parte est et
mouetur a bono per intellectum apprehenso; unde pari ratione
corpora celestia in eam imprimere non possunt. Omnes autem
humani actus principaliter ex intellectu et uoluntate procedunt; non
possunt igitur per certitudinem futuri hominum actus prenosci per
inspectionem celestium corporum, et multo minus per inspectionem
quorumcumque aliorum que ab eis mouentur, puta per garritum
auium, descriptionem punctorum et per alia supradicta. Manifestum
est autem quod humanarum rerum euentus plurimum ex actibus
humanis dependent; unde nec euentus humanarum rerum per

predicta possunt prenosci. In quantum autem humanarum rerum

Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros - Tomés de Aquino

254



\/(%?r\/

V

tambicn los de los otros animales y de todos los cuerpos naturales estan sujetos a los astros,
segln esta opinion, dicen que por los augurios y otros modos de consulta ya examinados
pertenecientes al mismo genero, se puede predecir el futuro, en cuanto estos movimientos
o disposiciones, segtn ellos, proceden de la fuerza astral. Por este motivo los llaman estrellas
segundas, porque en estos modos aparece cierta impresion de los cuerpos celestes.

Y ast como el hombre durmiente no tiene un uso perfecto de la razon, sino que se mue-
ve de acuerdo con la imaginacion, de ahi que por la antedicha causa dicen que los suefios
tienen poder adivinatorio, en cuanto el movimiento de las ensofiaciones que aparecen en
los suefios procede de la disposicion de los cuerpos celestes. Pero tambien esta opinion
contiene una falsedad manifiesta, pues no es posible que los cuerpos celestes influyan en
algo incorporeo, porque cualquier ser incorporeo es mas virtuoso y noble que cualquier
ser corporeo. Pero el intelecto humano ni es cuerpo ni s virtud del cuerpo organico, como
lo prueba Aristoteles, pues de otra manera no se podria conocer la naturaleza de todos
los cuerpos, tal como el 0jo no podria ver todos los colores si la pupila fuera afectada de
algln color; es imposible, por tanto, que un cuerpo celeste influya en el intelecto humano.
Tambien la voluntad, por la parte intelectiva, es y se mueve al bien por la aprehension inte-
lectiva, de ahi que, por igual razon, los cuerpos celestes no pueden influir en ella. Y, como
todos los actos humanos principalmente proceden del intelecto y la voluntad, no se puede,
por la inspeccion de los cuerpos celestes, prever certeramente el futuro de los actos de los
hombres, y mucho menos por la inspeccion de cualesquiera otros por ellos movidos, como
el canto de las aves, la descripcion de los puntos y otras ya antes mencionadas.

Pero es evidente que los sucesos de los actos humanos dependen de los mismos actos
humanos; de ahi que los sucesos de los asuntos humanos tampoco puedan preverse por esos
mismos medios. Ahora bien, como los eventos de los actos humanos tambien dependen
de algunas causas corporeas, como la abundancia de las cosechas dependen o de la seque-
dad del aire o de la caida de Iluvias, nada quita que esos eventos puedan preverse por la
inspeccion de las estrellas y, por consiguiente, por la consideracion de otros cuerpos que
dependen de la disposicion de las estrellas, porque, como dice Agustin en el quinto libro
de La ciudad de Dios:

no es del todo absurdo afirmar que ciertas influencias de los astros producen
por st solas las diferencias de los cuerpos, como ocurre con el acercamiento
y alejamiento solar, que hace variar las estaciones del afio, 0 como ocurre con
los incrementos y decrementos lunares, que hacen crecer o disminuir cierto

genero de cosas (lib.V, 6),

Open Insight « Volumen X « N° 18 (enero-abril 2019) « pp. 238 - 277

255



euentus dependent ex aliquibus corporeis causis, sicut habundantia
frugum ex siccitate aeris uel pluuiarum descensu, nichil prohibet
eos ex inspectione stellarum posse prenosci, et per consequens ex
consideratione aliorum corporalium que dispositionem stellarum
sequuntur; quia, sicut Augustinus dicit in V De ciuitate Dei, non
usquequaque absurde dici potest ad solas corporum differentias afflatus
quosdam ualere sydereos, sicut solaribus accessibus et recessibus; uidemus
etiam ipsius anni tempora uariari et Iunaribus incrementis atque decrementis
augeri aut minui quedam genera rerum: unde et naute ex consideratione
stellarum et motu animalium prenoscunt uentos et tempestates
futuras. Nec tamen erit de sortibus similis ratio, quia per sortes non
solum de actibus humanis inquiritur, sed etiam per humanos actus
inquisitio ipsa procedit; unde non potest dici quod ipsa proiectio
sortium corporum celestium dispositionem ex necessitate sequatur.
Quia tamen ad actus humanos non solum concurrunt uoluntas et
intellectus que impressioni syderum non subduntur, sed etiam
sensitiua pars anime que, in eo quod corporali utitur organo, necesse
est quod corporibus celestibus subiciatur, potest dici quod ex
dispositione celestium corporum aliqua inclinatio fit in nobis ad hec
uel illa facienda: in quantum scilicet ad hoc inducimur per
ymaginariam apprehensionem et per appetitus sensitiui passiones,
scilicet iram, timorem et alia huiusmodi ad que homo est magis uel
minus dispositus secundum corporalem complexionem, que
subditur dispositioni stellarum. Quia tamen homo per intellectum
et uoluntatem ymaginationis fantasmata et sensibilis appetitus
passiones reprimere potest, ex stellarum dispositione nulla necessitas
inducitur homini ad agendum, sed quedam inclinatio sola quam
sapientes moderando refrenant; propter quod et Tholomeus dicit in
Centilogio quod sapiens homo dominatur astris, id est inclinationi que
ex astrorum dispositione relinquitur. Stulti uero omnino secundum
eam aguntur, quasi ratione non utentes: in quo parum discordant a
bestiis secundum illud Psalmi Homo cum in honore esset non intellexit,
comparatus est iumentis insipientibus et similis factus est illis. Et quia
stultorum, secundum Salomonem, infinitus est numerus, in paucis
autem perfecte ratio dominatur, in pluribus hominum inclinationes

celestium corporum sortiuntur effectum. Et propter hoc quandoque

Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros - Tomés de Aquino

256



\/(%?r\/

V

de ahi que los navegantes, por la consideracion de las estrellas y el movimiento de los
animales, preven eventos y tempestades futuras.

Sin embargo, no podemos aplicar semejante razonamiento respecto a las suertes, por-
que por las suertes no solo se consulta sobre los actos humanos, sino que la misma consulta
procede de los actos humanos, de ahi que no se pueda afirmar que la proyeccion misma de
las suertes se siga con necesidad de la disposicion de los cuerpos celestes.

Y ya que en los actos humanos no solo concurren el intelecto y la voluntad —los cuales
no padecen el influjo estelar—, sino tambien la parte sensitiva del alma que, para aquello
que usa organo corporal, necesariamente padece el influjo de los cuerpos celestes, se puede
decir que, por la disposicion de los astros, alguna inclinacion si se genera en nosotros para
hacer esto o aquello, en cuanto somos inducidos por la aprehension imaginaria y por las
pasiones del apetito sensitivo, a saber, la ira, el temor y otras a las que el hombre esta mas
o menos dispuesto, segtn su complexion corporal, la cual es influida por la disposicion de
los astros. Pero ya que el hombre por el intelecto y la voluntad puede reprimir las fantastas
de la imaginacion y las pasiones del apetito sensible, de la disposicion de las estrellas no
se sigue ninguna necesidad para que el hombre acte, sino solo cierta inclinacion que los
hombres sabios, con moderacion, refrenan, a causa de lo que dijo Ptolomeo en su Centilo-
quio: “el hombre sabio domina a los astros”, es decir, la inclinacion que deja la disposicion
de los astros. Los necios, en efecto, actian de acuerdo con ella, no sirviendose de la razon,
en lo cual poco se distinguen de las bestias, acorde a lo que dice el Salmo: “El hombre que,
cuando estaba en el honor no comprendio, se parece a las torpes bestias y se hace como
ellas” (Sal 49,20).Y, “puesto que el namero de los necios es infinito” (Ecl 1,15), seglin la
sentencia de Salomon, y en muy pocos la razon domina perfectamente, en la mayoria de los
hombres surten efecto las inclinaciones de los cuerpos celestes.

A causa de esto, algunas veces los astrologos por la inspeccion de las estrellas predicen
cosas verdaderas, especialmente acerca de eventos comunes, aunque en los particulares
con frecuencia yerran por causa de la razon, la cual no esta sujeta a los cuerpos celestes.
Por esto, en la revelacion de los puntos de la geomancia, los que lo hacen, observando lo
anterior, piensan que aquel que saca los puntos debe proceder sin premeditacion racional,
y aquel que los consulta, debe interrogar casi instigado por una preocupacion interior, y no
por una deliberacion racional. Esto, ellos afirman, debe ser observado en todas las consul-
tas de tal genero.Y aunque segun lo antedicho los cuerpos celestes disponen algunos actos
humanos no imponiendo necesidad sino a modo de inclinacion, no obstante, tal inclinacion
no puede extenderse a todos los eventos humanos. Pues los cuerpos celestes actuan por

naturaleza, y es propio de la naturaleza que algo tienda a una cosa, asi como tambien la

Open Insight « Volumen X « N° 18 (enero-abril 2019) « pp. 238 - 277

257



astrologi ex inspectione stellarum uera prenuntiant, precipue circa
communes euentus, quamuis in particularibus frequenter deficiant
propter rationem que corporibus celestibus non est subiecta; unde
et in protractione punctorum geomantie actores hoc obseruandum
putant ut ille qui protrahit puncta absque premeditatione rationis
procedat, et ille qui consultat quasi interiori sollicitudine instigatus
interroget, non quasi ex deliberatione rationis; quod etiam in
omnibus talibus consultationibus dicunt esse obseruandum. Quamuis
autem secundum predicte inclinationis modum celestia corpora
disponant ad aliquos actus humanos necessitatem non imponendo,
non tamen ad omnes euentus humanos talis inclinatio se potest
extendere. Corpora enim celestia naturaliter agunt; est autem hoc
nature proprium ut ad unum aliquid tendat, sicut et actio rei naturalis
ab uno procedit principio, scilicet a propria forma rei, que est
naturalis actionis principium. Intellectus uero agit per formas mente
conceptas, que in eodem possunt multiplicari; et ideo potestates
rationales non determinantur ad unum sed se habent ad multa. Ea
uero que in humanis euentibus casualiter accidunt per accidens sunt,
puta quod homo fodiens sepulcrum inueniat thesaurum; quod uero
per accidens est non est unum, unde nullum agens naturale inclinare
potest ad id quod per accidens euenit. Posset igitur esse in homine
aliqua inclinatio naturalis ut sepulcrum foderet, quia hoc aliquid
unum est, et similiter ad hoc quod thesaurum quereret; sed hoc
quod fodienti sepulcrum thesaurus occurrat non potest causam
naturalem habere. Non igitur, etiam per modum inclinationis, ad
omnes humanos euentus secundum predictam opinionem sortium
inquisitio efficax esse potest. Sed intellectus potest accipere ut unum
quod contingit per accidens, ex multis unam compositionem
formando; et ideo nichil prohibet aliqua que per accidens euenire
uidentur ab intellectu esse preordinata, puta si quis lapidem in uia
ponat ut qui ab eo mittitur impingens cadat: casus quidem euntis per
accidens est secundum eius propositum, est autem dispositum per
intellectum alterius eum mittentis. Et secundum hunc modum alii
dicunt quod ea que in humanis euentibus secundum nos uidentur
esse fortuita, ab aliquo superiori intellectu ordinantur. Supremus
autem intellectus Deus est qui, sicut sua sapientia uniuersa produxit

Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros - Tomés de Aquino

258



\/(%?r\/

V

accion de la cosa natural procede de un principio, a saber, de la propia forma de la cosa, que
es el principio de la accion natural. Pero el intelecto acttia por las formas concebidas en la
mente, que pueden incluso multiplicarse en la mente, y asi, las capacidades racionales no se
determinan a una cosa, sino se relacionan a muchas.

Aquellas cosas que en los acontecimientos humanos ocurren casualmente, son por acci-
dente, como cuando un hombre, cavando un sepulcro, encuentra un tesoro; puesto que lo
que es por accidente no esta [determinado] a uno, de ahi que ningtin agente natural puede
inclinar a aquello que ocurre por accidente. Puede haber en el hombre cierta inclinacion
natural para cavar el sepulcro, porque esto es algo uno,’ y de manera similar aquél que
busca el tesoro; pero que alguien cavando un sepulcro encuentre un tesoro no puede tener
una causa natural. No puede ser eficaz, incluso a modo de inclinacion, la inquisicion de las
suertes para todos los eventos humanos de acuerdo a la opinion anterior.

Pero, como el intelecto puede recibir como uno lo que acontece por accidente, for-
mando una composicion de muchas cosas, nada prohibe que lo que ocurre por accidente
se pueda ver como preordenada por un intelecto, como alguien que pone una piedra en el
camino para que el que se la encuentre, golpeandose, caiga. La caida del caminante, segln
su proposito, es por accidente; aunque fue dispuesta por el intelecto de quien se la puso
a este. Segun esto, dicen algunos que las cosas que, segtn nosotros, ocurren de manera
fortuita en los eventos humanos, son ordenadas por un intelecto superior. El intelecto su-
premo es Dios, quien, de acuerdo con su sabiduria, llamo todo a existir, y tambien con su
sabiduria conserva y mueve todo, dirigiendolo a su debido fin, de acuerdo con aquello: “Ella
despliega su fuerza de un extremo hasta el otro, y todo lo administra de la mejor manera”
(Sab 8,1). La divina disposicion no solo mueve los cuerpos, sino tambien las mentes de los
hombres a sus propias acciones, pues por Dios es iluminado el intelecto humano a conocer
la verdad, de ahi que el salmista pidiera: “Ilumina mis ojos, para que no caiga en el suefio
de la muerte” (Sal 13,4), pues por su virtud se mueven las voluntades de los hombres para
desear y actuar, de acuerdo con lo dicho por el Apostol: “Dios es el que produce en ustedes
el querer y el hacer, conforme a su designio de amor” (Fil 2,13).

Y ya que el intelecto y la voluntad son los principios propios de los actos humanos, por
consecuencia los actos humanos se sujetan a la disposicion divina, de acuerdo con aquello
dicho por Isafas: “eres th el que realiza por nosotros todo lo que nosotros hacemos” (Is

26,12). Por tanto, puesto que el acto humano y las cosas exteriores se sujetan a la divina

3 La expresion “hoc aliquid unum est” (esto es algo uno) significa que algo es determi-
nado, que ocurre porque era la Unica intencién del agente; y se opone a lo azaroso o
per accidens en cuanto este Ultimo ocurre sin intencién, fortuita o inesperadamente.

Open Insight « Volumen X « N° 18 (enero-abril 2019) « pp. 238 - 277

259



in esse, ita etiam eadem sapientia conseruat et mouet omnia, dirigens
ea in debitum finem, secundum illud Sap. VIII Attingit a fine usque ad
finem fortiter et disponit omnia suauiter. Diuina autem dispositione non
solum mouentur corpora, sed etiam hominum mentes ad proprias
actiones; a Deo enim illuminatur intellectus humanus ad ueritatem
cognoscendam, unde Psalmista petebat /llumina oculos meos ne unquam
obdormiam in mortem, eius uirtute mouentur hominum uoluntates ad
desiderandum et agendum, secundum illud Apostoli ad Phil. II Deus
est qui operatur in nobis et uelle et perficere pro bona uoluntate. Et quia
intellectus et uoluntas sunt propria principia actuum humanorum,
consequens est quod humani actus subdantur dispositioni diuine,
secundum illudYs. XXVI Omnia opera nostra operatus est in nobis. Quia
igitur et humani actus et exteriorum rerum motus prouidentie
divine subduntur, quid unicuique accidere debeat ex diuina
dispositione procedit, per quam quidam sui propositi debitum finem
assequuntur; unde Psalmista petebat Dirige me in ueritate tua. Et
interdum etiam homines in aliquod bonum dispositione diuina
inducuntur preter eorum propositum; unde et Apostolus dicebat ad
Eph. Il quod Deus potens est facere omnia superhabundanter quam petimus
aut intelligimus. Similiter etiam ex diuina dispositione procedit quod
homines deficiunt a suo proposito, secundum illud Iob V Qui dissipat
cogitationes ma]ignorum, ne possint imp]ere manus eorum quod ceperant.
Interdum etiam ex diuina dispositione deiciuntur aliqui in aduersa
que nec timere potuerunt, secundum illudYs. XXIII Ducent eam longe
pedes sui ad peregrinandum; quis cogitauit hoc super Tyrum quondam
coronatam?, et postea subditur Dominus exercituum hoc cogitauit. Et
inde est quod dicitur ler. X Scio, Domine, quia non est hominis uia eius,
nec uiri est ut ambulet et dirigat gressus suos. Ex hiis ergo patet quod
humanarum rerum euentus non subduntur totaliter dispositioni
humane sed dispositioni diuine: ex qua contingit quod quidam ad
ampliora bona perueniant quam excogitare potuissent, qui dicuntur
bene fortunati; quidam uero ab hiis que prudenter disponunt
deficiunt et ad inopinata mala deueniunt, qui infortunati dicuntur.
Hoc autem non solum auctoritate diuina firmatur, sed etiam ex
sententiis philosophorum patet; Aristotiles enim in libro De bona

fortuna sic dicit Rationis principium non ratio sed aliquid melius. Quid

Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros - Tomés de Aquino

260



\/(%?r\/

V

providencia, cualquier cosa que deba ocurrir procede de la disposicion divina, por la cual
cualquier cosa alcanza el debido fin de su proposito, por eso el salmista pedia: “dirigeme en
tu verdad” (Sal 25,5). Ocasionalmente, los hombres son inducidos por la disposicion divina
a algtn bien mas alla de su intencion, de ahi que el Apostol dijera a los efesios que “Dios es
capaz de hacer infinitamente mas de lo que podemos pedir o pensar” (Ef 3,20).

De manera semejante, por la disposicion divina procede tambien el que los hombres
fallen en su proposito, como lo sefiala Job: “Disipa los pensamientos de los malvados y
sus manos no pueden concluir lo que comenzaron” (b 5,13). En otras ocasiones, por la
disposicion divina, algunos caen en adversidades que no pueden evitar, como lo sefiala
Isatas: “sus pasos la llevaron a colonias lejanas. ;Quien ha concebido esto contraTiro, la que
repartia coronas?” (Is 23,7-8); y despues afade: “Lo ha concebido el Sefior de los ejercitos”
(Is 23,9). Esto es lo que hace decir a Jeremias: “Yo se, Sefior, que el hombre no es duefio de
su camino, ni esta en poder del caminante dirigir sus propios pasos” (Jr 10,23). Por lo tanto,
de esto queda claro que los eventos humanos no estan sujetos totalmente a la disposicion
humana sino a la disposicion divina, por lo cual sucede que algunos que alcanzan bienes
mas grandes de los que podrian pensar, son llamados afortunados, y a algunos que prudente-
mente planearon pero fallan, y caen en algin mal inesperado, son llamados desafortunados.

Y esto esta establecido no solo por la autoridad divina, sino tambien por las sentencias

de los sabios. Aristoteles, en efecto, en el libro Sobre la buena fortuna* dice asi:

El principio de la razon no es la razon sino algo mejor. ;Quien es mejor que

la ciencia y el intelecto sino Dios?Y por esta razon se llaman afortunados a los

que, emprendiendo cualquier cosa, lo consiguen sin razonamiento, pues tie-
/

nen en ellos un principio mejor que el intelecto y el consejo (Et. Eud.: 1248a,

27:31).

Asi, segtin lo que se ha dicho, la inquisicion de las suertes puede ser eficaz, en cuanto los
eventos exteriores estan sujetos a la disposicion divina y por ella tambien los actos humanos
son dirigidos.

4 Apdcrifo atribuido a Aristoteles, reconstruido a partir de algunos fragmentos de
Magna Moralia \l, 8 y Etica Eudemia VI, 14. Aunque en este pasaje Tomas lo reconoce
como libro, en otros lo considera como un capitulo de la Eudemia titulado “sobre la
buena fortuna” (Contra retrahentes, cap. 9 co.; De malo, g. 6 co.; Suma Teoldgica I-1l, .68,
a1, co.y I, g. 109 a. 2 ad 1; Sententia Ethic., lib. 10, lect. 14, n. 9). En todos estos pasajes la
tesis citada es que lo que puede mover al intelecto y a la voluntad debe ser algo supe-
rior al intelecto y a la voluntad, es decir, Dios.

Open Insight « Volumen X « N° 18 (enero-abril 2019) « pp. 238 - 277

261



igitur erit melius scientia et intellectu nisi Deus? Et propter hoc bene fortunati
uocantur qui, si impetum faciant, dirigunt sine ratione existentes; habent
enim principium tale quod melius intellectu et consilio. Sicigitur secundum
predeterminata ex diuina dispositione inquisitio sortium efficaciam
potest habere, in quantum et euentus exteriorum rerum diuine
dispositioni subicitur et per ipsam humani actus diriguntur. Et sic
potest contingere, Deo faciente, ut humani actus talem sortiantur
effectum siue processum qui competat exteriorum rerum euentibus;
unde dicitur Prouerb. XVI Sortes mittuntur in sinu, sed a Domino
temperantur, et Dyonisius dicitV cap. Ecclesiastice ierarchie De diuina
sorte que super Mathiam diuinitus cecidit alii quidem alia dixerunt, non
religiose sicut arbitror; meam autem et ipse intentionem dicam: uidentur
enim michi eloquia sortem nominare thearchicum - id est diuinum - quoddam
donum demonstrans illi ierarchico choro - id est apostolico - a diuina
electione susceptum. Per quod datur intelligi ad sortem pertinere, cum
ex dono Dei per certum effectum humanorum actuum declaratur
hominibus quid diuina dispositio habeat, uel in rebus diuidendis,
quod pertinet ad diuisoriam sortem, uel in rebus agendis, quod
pertinet ad consultoriam, uel in futuris prenoscendis, quod pertinet
ad diuinatoriam sortem. Considerandum tamen quod diuina
dispositio quorundam spirituum ministerio impletur, secundum
illud Psalmi Benedicite Domino omnes angeli eius, et postea subditur
ministri eius qui facitis uoluntatem eius, unde eorum operatio in omnibus
diuine dispositioni concordat, et sic de hiis que per eos aguntur idem
est iudicium et de hiis que aguntur dispositione diuina. Sunt tamen
quidam deceptores spiritus, quos demones nominamus, qui, quamuis
quantum in ipsis est dispositioni diuine renitantur, utitur tamen
Deus eis ad sue dispositionis impletionem, sicut et malis hominibus
utitur ad implendum sue propositum uoluntatis, ut patet in tyrannis
quorum nequitia usus est ad coronas martiribus fabricandas.
Huiusmodi autem immundi et fallaces spiritus ambiunt honorem
diuinitatis sibi ab hominibus deferendum, et ideo illis rebus se
ingerunt que ad Deum pertinere uidentur, ut diuinitatis honor eis ab
hominibus deceptis exhibeatur. Et inde est quod ymaginibus quas a
principio fecerunt homines ex inordinato affectu ad mortuos
demones se indiderunt, in quibus responsa dabant, ut ex hoc diuinum

Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros - Tomés de Aquino

262



\/(%?r\/

V

Y asi puede suceder, por orden de Dios, que el acto humano tenga tal suerte o proceso
que competa a los eventos de las cosas externas; de ahi que se diga en Proverbios: “Las
suertes se echan en los pliegues del manto, pero la decision viene del Sefior” (Pr 16,33); y

Dionisio dice en el capitulo quinto de la Jerarquia Eclesidstica:

Respecto a la suerte divina que recayo milagrosamente sobre Matias, algunos opina-
ron cosas sin espl'ritu religioso, pero he de decir mi propio sentir: pues tengo para
mi que la llamada suerte tearquica, es decir, divina, es un don que demuestra a aquel
coro jerarquico —el apostolico— que [Matias] habia sido asumido por eleccion divina
(CapV, 5,PG 3,513 A).

Por lo cual se nos da a entender que a la suerte pertenece el que por un don de Dios con
cierto efecto en los actos humanos se declare a los hombres cual sea el designio divino, ya
en las cosas a ser divididas, lo cual es tocante a la suerte divisoria; ya en las cosas que hay que
hacer, lo que pertenece a la consultoria; ya en la prevision del futuro, lo que corresponde
a la suerte adivinatoria.

Tambien hay que considerar que la disposicion divina actda por el ministerio de ciertos
espiritus, e acuerdo con lo afirmado por el Salmo: “Bendigan al Sefior todos sus angeles™; y
despues afade: “ministros suyos que cumplen su voluntad” (Sal 103,20). De ahi que su ope-
racion concuerde en todo con la disposicion divina, y asi, es identico el juicio sobre aquello
que por ellos se obra que sobre aquello obrado [directamente] por la disposicion divina.

Hay, no obstante, ciertos espiritus enganadores, llamados demonios, quienes, aunque
reniegan de la disposicion divina en la medida que les es posible, son usados por Dios para
el cumplimiento de sus designios, asi como hace uso de los hombres malvados para cumplir
el proposito de su voluntad, como ocurre con los tiranos, cuya indolencia es utilizada para
fabricar la corona de los martires.

Ahora bien, estos espiritus falaces e inmundos ambicionan que les sean rendidos hono-
res divinos por los hombres, y ast intervienen en asuntos que parecen pertenecer a Dios,
para que el honor debido a la divinidad les sea atribuido por hombres engafiados. De ahi
que los demonios se introdujeran en las imagenes que en principio los humanos hacian con
afecto desordenado a los muertos, por las cuales ellos respuesta daban, para que por esto
reclamaran para si el divino honor.

De manera similar, cuando por las suertes o por cualquier otro medio los hombres
buscan mas alla del debido orden las cosas ocultas, s inmiscuyen los demonios para inducir
a los hombres al error so pretexto de la adivinacion. Por eso Agustin, en el segundo libro
de su Comentario literal al Génesis, hablando sobre los matematicos que preven los eventos

Open Insight « Volumen X « N° 18 (enero-abril 2019) « pp. 238 - 277

263



sibi honorem conquirerent. Similiter autem cum per sortes uel
quolibet alio modo homines preter debitum ordinem occulta
exquirunt, ingerunt se demones ut diuinationis pretextu homines in
errorem inducant; unde Augustinus dicit in Il Super Genesim ad
litteram, de mathematicis loquens qui per astra futuros euentus
prenuntiant, Fatendum est, inquit, quando ab istis uera dicuntur, instinctu
quodam occultissimo dici quem nescientes humane mentes patiuntur; quod
cum ad decipiendos homines fit, spirituum immundorum et seductorum
operatio est, et in Il De doctrina christiana dicit omnia huiusmodi
diuinationum genera ad pacta quedam cum demonibus inita
pertinere. Et ab hoc non discordat sententia Maximi Valerii, qui dicit
quod omnium obseruatio aliquo contractu re]igionis innexa est, quoniam
non jbrtuito motu sed diuina prouidentia constare creditur. Patet igitur ex

premissis unde sortes efficaciam habeant.

Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros - Tomés de Aquino

264



\/“(g@\/

V

futuros a traves de los astros, dice: “hemos de confesar que cuando dicen los astrologos co-
sas verdaderas las dicen por cierto instinto ocultisimo que obra en las mentes humanas sin
conocerlo.Y cuando esto se hace para engafiar a los hombres es obra del espiritu seductor”
(De Gen. ad litt.: lib. 2,17, 37), y en el segundo libro Sobre la doctrina cristiana dice que to-
dos estos generos de adivinacion pertenecen a los pactos con los demonios (De Doc. Christ.
lib. 2, 20, 30). Esto no discrepa de la sentencia de Maximo Valerio, quien afirma que “toda
observacion va ligada a alglin contrato religioso, puesto que para ser creidas no dependen
de un movimiento fortuito sino de la divina providencia” (Facta et dicta memorabilia, lib. I,

5, praef.). Es patente, por lo tanto, de lo antedicho, que tipo de eficacia tienen las suertes.

Open Insight « Volumen X « N° 18 (enero-abril 2019) « pp. 238 - 277

265



Capitulum quintum in quo ostenditur utrum sortibus liceat uti

Hiis igitur uisis, de facili patet utrum sortibus liceat uti. Et primo
quidem manifestum est quod nulli christiano licet cum demonibus
aliquod societatis pactum habere; dicit enim Apostolus I ad Cor. X
Nolo uos socios fieri demoniorum. Ad quam societatem pertinent non
solum manifeste demonum inuocationes quibus nigromantici
utuntur, sed etiam quecumque occulta pacta cum demonibus inita;
et ideo Augustinus in II De doctrina christiana, premissis diuersis
superstitiosis hominum obseruationibus subdit Omnes artes huiusmodi
uel nugatorie uel noxie superstitionis, ex quadam pestifera societate hominum
et demonum quasi pacta infidelis et dolose amicitie constituta, penitus sunt
repudianda etfugienda christiano. Unde et Deut. XVIII dicitur Non
inueniatur in te qui lustret filium suum aut filiam ducens per ignem, aut qui
ariolos sciscitetur et obseruet sompm'a atque auguria; ne sit ma]eﬁcus neque
incantator, nec phitones consulat, neque querat a mortuis ueritatem. Sed
adhuc dubitatio restat, que sint dicende superstitiose inquisitiones
sortium uel quarumcumgque diuinationum per quas pacta cum
demonibus contrahantur. Cuius quidem dubitationis solutio haberi
potest ex premissis Augustini uerbis, si subtiliter discutiantur. Dixit
enim per artes nugatorie uel noxie superstitionis pacta cum
demonibus fieri. Noxia autem superstitio dicitur que aliquid
manifeste illicitum continet, sicut inuocationes et sacrificia demonum
uel quecumque huiusmodi. Nugatorium autem dicitur quando quis
utitur re aliqua ad quod uirtus eius extendi non potest, hoc enim in
uanum fieri uidetur: uana uero nugatoria dicimus; puta, si eger
medicinam assumat contra morbum quem potest sanare non est
superstitiosa nugatio sed si quis collo alliget quedam que omnino ad
rem non pertinent, etiam secundum sententiam medicorum, hoc ad
nugatoriam superstitionem pertinere uidetur. Et simile est, cum
uestis a soricibus roditur, plus timere suspicionem mali futuri quam
presens dampnum dolere; et multa exempla huiusmodi Augustinus
ponit ibidem. Ad que autem uirtus sortium se possit extendere,
haberi potest ex premissis. Ostensum est enim quod celestium
corporum uirtus extendit se ad corporales effectus, non autem ad

immutandum liberum arbitrium; unde si quis astrologum consulat

Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros - Tomés de Aquino

266



\/(%?r\/

V

Capitulo quinto. En el que se muestra si es licito hacer uso de las suertes

Despucs de haber visto lo anterior, con facilidad se comprende la licitud en el uso de las suertes.

En primer lugar, es evidente que a ningln cristiano le es licito hacer un pacto o sociedad
con los demonios, pues dice el Apostol: “yo no quiero que ustedes entren en comunion
con los demonios” (I Cor 10,20). Ahora bien, a dicha sociedad corresponden no solo las
invocaciones manifiestas a los demonios que algunos nigromantes usan, $ino también cual-
quier pacto secreto con los demonios. Por eso, Agustin, en el segundo libro Sobre la doctrina
cristiana, habiendo tratado diversas observancias supersticiosas de los hombres, afade: “el
cristiano debe huir y repudiar en absoluto todas las artes de esta clase de supersticion enga-
fiosa 0 nociva, como de sociedad pestilente de hombres y demonios constituida con ciertos
pactos de infidelidad y de perfida amistad” (De Doc. Christ., lib. 2, 23, 36). Por eso tambien el
Deuteronomio dice: “Que no haya entre ustedes nadie que inmole en el fuego a su hijo 0 asu
hija, ni practique la adivinacion, la astrologia, la magia o la hechicerfa. Tampoco haya ningtn
encantador, ni consultor de espectros o de espiritus, ni evocador de muertos” (Dt 18,10-11).

Aunque resta una duda, a saber, a que hay que llamar consultas supersticiosas de las suer-
tes o de cualesquiera otras adivinaciones por las cuales se contraen pactos con los demonios.
La solucion se puede obtener si se escudrifian sutilmente las palabras anteriores de Agustin
(De Doc. Christ., lib. 2, 23, 36). El afirma que por las artes engafiosas o nocivas de la supersti-
cion se realizan los pactos con los demonios. Se llama supersticion nociva a la que evidente-
mente contiene algo ilicito, como las invocaciones y los sacrificios a los demonios o cosas de
este tipo. Engafiosas se llaman cuando alguien que hace uso de una cosa le atribuye un poder
que no posee, lo cual parece hacerse en vano.Y alo vano lo llamamos engafioso; por ejemplo,
cuando, contra la enfermedad, un enfermo toma cierta medicina que pueda sanarlo, no hay
engafio supersticioso; pero si alguien se atase al cuello ciertas cosas que en modo alguno se re-
lacionan con la salud, incluso de acuerdo con las indicaciones de los médicos, entonces esto si
parece relacionarse con la supersticion engafiosa. De manera similar, cuando las prendas son
roidas por los ratones, [es supersticioso] temer mas la sospecha del mal futuro que dolerse del
dafio presente; y muchos mas ejemplos de este genero, aduce Agustin.

A que cosas puede extenderse el poder de las suertes, se puede saber a partir de lo dicho.
Se ha mostrado que el poder de los cuerpos celestes se extiende a los efectos corporales,
mas no inmuta e libre arbitrio, de aht que si alguien consulta un astrologo para saber si el
temporal futuro sera lluvioso o seco, no hay consulta engafiosa, como si la habria si alguien lo
consultara para saber si cavando una tumba encontraria un tesoro, o lo que habria de respon-
der si alguien le preguntara algo; de ahi que tales consultas pertenezcan a la sociedad con los
demonios, quienes se inmiscuyen en los movimientos desordenados de los hombres.

Open Insight « Volumen X « N° 18 (enero-abril 2019) « pp. 238 - 277

267



utrum sit estas futura pluuiosa uel sicca, non est nugatoria consultatio,
sicut esset si quis eum consuleret utrum sibi fodienti sepulcrum
thesaurus occurrat, uel quid sibi interroganti alius sit responsurus:
unde talis consultatio ad societatem demonum pertinet, qui
inordinatis hominum motibus se immiscent. Idem quoque est in
augurio obseruandum; si quis enim cornicula frequenter crocitante
mox futuram prenuntiet pluuiam, non est nugatorie superstitionis:
mouentur enim animalia quodarn naturali instinctu ex impressione
celestium corporum secundum dispositionem aeris ad temporis
cognitionem, secundum quod est necessarium nature ipsorum,
secundum illud ler. VIII Miluus in celo cognouit tempus suum, turtur et
yrundo et ciconia custodierunt tempus aduentus sui. Similiter etiam si quis
ex subito uolatu auium denuntiet ibi latere insidias unde aues
uolando recesserunt, non est superstitio sed humana industria; si
uero per motum uel garritum auium de humanis actibus prenuntietur
aliquid, superstitiosum est. Simile etiam est in sortibus et in omnibus
similibus obseruandum quod quicquid aliquam certam causam
potest habere, uel naturalem wuel humanam wuel diuinam,
superstitiosum non est; sed solum illud nugatorium dicitur et
superstitiosum quod certam causam habere non potest: et hoc ad
societatem demonum pertinet, qui talibus rebus efficaciam aliquando
prestant, ut uanitatibus animos hominum implicent, unde et in
Psalmo dicitur Beatus uir cuius est nomen Domini spes eius et non respexit
in uanitates et insanias falsas. Has igitur sortes sacri canones dampnant
que, dum noxia uel nugatoria superstitione fiunt, ad societatem
demonum pertinent. Si autem ea que naturalem uel humanam
causam habent culpa carent, multo magis ea que diuino auxilio
innituntur; nam ad beatitudinem hominis pertinet secundum
Psalmum ut nomen Domini sit spes eius; et ideo si per sortium
proiectionem aliqui diuinum requirant iudicium, non est secundum
se peccatum. Dicit enim Augustinus, super illud Psalmi In manibus
tuis sortes mee, Sors non est aliquid mali, sed res in humana dubietate
diuinam indicans uoluntatem. Sciendum tamen quatuor modis in
huiusmodi sortibus peccatum posse contingere. Uno modo, si
absque ulla necessitate putet aliquis ad sortes esse recurrendum; hoc
enim uidetur esse temptare Deum, si quis habet quid faciat ex

Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros - Tomés de Aquino

268



\/(%?r\/

V

Lo mismo hay que observar en el caso de los augurios. Si alguien, al ofr con frecuencia el
graznido de la corneja, predice luego que llovera, esto no es supersticion engafiosa, pues los
animales se mueven por instinto natural a partir de la impresion de los cuerpos celestes, de
acuerdo con la disposicion del aire y el conocimiento del tiempo, segin lo que es necesario
a la naturaleza de ellos, conforme a las palabras de Jeremias: “Hasta la cigiiefia, en el cielo,
conoce sus estaciones; la tortola, la golondrina y la grulla tienen en cuenta el tiempo de sus
migraciones” (Jr 8,7). De manera similar, si alguien por el vuelo repentino de las aves declara
que hay un peligro alli donde las aves se alejaron volando, no lo hace por la supersticion sino
por la capacidad humana; pero si por el movimiento o graznido de aves se preve algo sobre
los actos humanos, eso si que es supersticion. De igual modo, hay que observar sobre las
suertes y todas las cosas de este tipo: que puede existir de cualquier cosa una causa cierta, ya
natural, ya humana, ya divina, eso no es supersticioso; y que solo se llama engafioso y supers-
ticioso lo que no puede tener causa cierta, esto corresponde a la sociedad con los demonios,
quienes en tales cosas manifiestan algunas veces eficacia, para que se encadenen las almas de
los hombres en vanidades; de ahi que en el Salmo se diga: “Feliz el que pone en el Sefior toda
su confianza, y no vuelve la mirada hacia las vanidades ni a los falsos delirios” (Sal 40,5). Por
lo tanto, los sagrados canones condenan este tipo de suertes, las cuales, puesto que tratan de
la supersticion engafiosa o nociva, pertenecen a la sociedad con los demonios.

Pero si aquellas practicas que tienen causa natural o humana carecen de culpa, con cuanta
mayor razon las que descansan en el auxilio divino, ya que a la felicidad del hombre, de acuer-
do con el Salmo, corresponde que el nombre del Sefior sea su esperanza; de ahi que no sea
de suyo pecado el que algunos busquen el juicio divino por la proyeccion de las suertes. Dice
Agustin, comentando ese Salmo: “En tus manos esta mi suerte. La suerte no es algo malo,
sino una cosa que, en la duda humana, indica la voluntad divina” (Enarr. in Psal., 30, 1L, 13).

Es de saber tambien que en este tipo de suertes se puede incurrir en pecado de cuatro modos.

En primer lugar, si alguien, sin necesidad alguna, piensa que hay que recurrir a las
suertes, pues esto es tentar a Dios; como cuando alguien tiene lo tocante a la capacidad
humana, pero mas alla de esto piensa que hay que requerir el juicio divino, pues se dice en
el segundo libro de los Paralipomenos: “cuando ignoramos lo que debemos hacer, solo nos
queda dirigir la mirada a ti” (I Cro 20,12).

En segundo lugar, si alguien, sin la debida reverencia y devocion, incluso en necesidad, consul-

ta en las suertes el juicio divino; de ahi que diga Beda en su Comentario a los Hechos de los Apdstoles:

Si compelidos por alguna necesidad algunos piensan que hay que consultar a Dios
por las suertes, a imitacion del ejemplo de los apostoles, observen que los mismos
apostoles no actuaron antes de haber congregado a los hermanos y de haber dirigido
preces a Dios (Super Act. Apost. I, PL 92, 945D).

Open Insight « Volumen X « N° 18 (enero-abril 2019) « pp. 238 - 277

269



humana industria, et eo pretermisso putet esse requirendum
divinum iudicium: dicitur enim II Paral. XX Cum ignoramus quid agere
debeamus, hoc solum habemus residui ut oculos nostros dirigamus ad te.
Secundo, si absque debita reuerentia et deuotione, etiam in
necessitate, sortibus requirat diuinum iudicium; unde Beda dicit
Super Actus apostolorum Si qui necessitate aliqua compulsi Deum putant
sortibus exemplo apostolorum esse consulendum, uideant hoc ipsos apostolos
non nisi collecto fratrum cetu et precibus ad Deum fusis egisse. Tertio, si
diuina oracula ad humana et terrena negotia conuertantur; unde
Augustinus dicit Ad inquisitiones lanuarii Hii qui de paginis euangelicis
sortes legunt, etsi optandum sit ut id potius faciant quam ad demonia
consulenda concurrant, tamen ista michi displicet consuetudo ad negotia
secularia et ad uite huius uanitatem diuina oracula uelle conuertere.
Quarto, si id quod est per diuinam inspirationem faciendum aliquis
forte uelit sorti committere, sicut ad ecclesiasticas dignitates sunt
homines promouendi per concordiam electionis quam Spiritus
Sanctus facit; et ideo illicitum esset in huiusmodi electionibus sorte
uti, faceret enim iniuriam Spiritui Sancto qui humanum sensum
instruit ad recte iudicandum, secundum illud I ad Cor. II Spiritualis
iudicat omnia. Qui autem sorte eligitur humano iudicio non comprehenditur,
ut dicit Ambrosius Super Lucam. Unde, sicut Beda dicit Super Actus
apostolorurn Mathias ante Pentecosten ordinatus sorte queritur - quasi
nondum Spiritus Sancti plenitudine in Ecclesiam effusa -, septem autem
diaconi postea non sorte sed discipulorum electione, apostolorum uero
oratione et manus impositione sunt ordinati. Predicta autem necessitas in
qua licitum est per sortes diuinum iudicium implorare, maxime
uidetur locum habere quantum ad consultoriam sortem, quia et
apud antiquos iustos frequenter inuenimus aliquos Deum in dubiis
negotiis consultasse, sicut legitur I Reg. XXX quod consuluit Dauid
Dominum dicens: Persequar an non latrunculos hos et comprehendam eos?
Potest etiam huiusmodi necessitas ad sortem pertinere diuisoriam,
quando scilicet contradictiones hominum super rerum diuisione
aliter sopiri non possunt nisi per sortes diuino iudicio committatur,
secundum illud Prouerb. XVIII Contradictiones comprimit sors et inter
potentes quoque diiudicat. Nec solum in rerum diuisione necessitas

diuisorie sortis potest prouenire, sed etiam in diuisione eorum que

Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros - Tomés de Aquino

270



\/(%?r\/

V

En tercer lugar, si los oraculos divinos se aplican a los negocios humanos y terrenos, por

lo cual Agustin afirma en la Respuesta a las cuestiones presentadas por Jenaro:

especto de esos que echan suertes sobre las paginas evangelicas, mejor es hacer eso
Respecto d que ech, tes sobre | licas, h
que ir a consultar a los demonios. Con todo, tambien me desagrada esa costumbre;

eso es querer aplicar a los negocios seculares ya la vanidad de esta vida los oraculos

divinos (Epist. 55: 20, 37).

En cuarto lugar, si alguno quisiera dejar a la suerte aquello que mas bien se debe hacer
por inspiracion divina, como cuando los hombres deben ser promovidos a las dignidades
eclesiasticas por la concordia de la eleccion que ha de producir el Espiritu Santo; de ahi
que sea ilicito hacer uso de las suertes en este tipo de elecciones, pues se haria injuria al
Espiritu Santo, que instruye el parecer humano para juzgar rectamente, tal como se afirma:
“Elhombre espiritual todo lo juzga” (I Cor 2,15); y, como dice Ambrosio en su Comentario a
Lucas: “quien es elegido por la suerte no es comprendido por el juicio humano” (Exp. Er. se-

cundum Lucam: PL 15, 1542C). Por eso dice Beda en su Comentario a los Hechos de los Apdstoles:

Matias, ordenado antes de Pentecostes, fue elegido por la suerte, como si la plenitud
del Espiritu Santo no hubiera sido atn infundida en la Iglesia, pero los siete diaconos
ordenados despues no fueron elegidos por la suerte, sino por los discipulos, la oracion

de los apostoles y la imposicion de manos (Super Act. Apost. 1, PL 92, 945D.).

Pero la necesidad anterior en la cual es licito implorar por las suertes el juicio divino,
se ve que tiene lugar sobre todo respecto a la suerte consultoria, porque incluso en los
antiguos santos con frecuenta encontramos a algunos que consultaban a Dios en asuntos
dudosos, como se lee en el libro de los Reyes: “David interrogo al Sefior, en estos ter-
minos: «;Debo perseguir o no a esa banda y los he de aprehender?” (I Sam 30,8)° . Una
necesidad de este genero tambien pertenece a la suerte divisoria, cuando, por ejemplo, las
contradicciones de los hombres sobre la division de las cosas no pueden apaciguarse de otro
modo que consultando el juicio divino por las suertes, de acuerdo con aquello dicho en los
Proverbios: “Las suertes ponen fin a los litigios y deciden entre los poderosos” (Pr 18,18).Y
no solo para dividir cosas es necesaria la suerte divisoria, sino tambien para dividir aquellos

trabajos que han de hacerse entre varios, de ahi que Agustin diga en la Epistola a Honorato:

5 Recordemos que en tiempos de santo Tomas se denominaban los ‘cuatro’ libros de
los Reyes a lo que hoy conocemos como primero y segundo libro de Samuel y primero
y segundo libro de los Reyes.

Open Insight « Volumen X « N° 18 (enero-abril 2019) « pp. 238 - 277

271



sunt a diuersis agenda; unde Augustinus dicit in Epistola ad
Honoratum Si inter Dei ministros sit disceptatio qui eorum persecutionis
tempore maneant, ne fuga omnium, et qui eorum maneant, ne morte omnium
deseratur ecclesia: si hec disceptatio aliter non potuerit terminari, quantum
michi uidetur, qui maneant et qui fugiant, sorte legendi sunt. Similiter
etiam eadem sortis necessitas imminet si aliquid dandum occurrat
pluribus quod non nisi uni eorum dari possit; unde Augustinus dicit
in I De doctrina christiana Si tibi habundaret aliquid quod oporteret dari
ei qui non haberet, nec duobus dari potuisset, si tibi occurrerent duo quorum
neuter alium uel indigentia uel erga te aliqua necessitate superaret, nichil
iustius faceres quam ut sorte legeres cui dandum esset quod dari utrique non
posset. Et quia terrene dignitatis officium ad temporalia dispensanda
ordinatur, potest etiam licite ad huiusmodi sortes haberi recursus, si
aliter electio concors esse non posset; quamuis enim rector
querendus sit non sorte sed industria prudens; tollerabilius tamen
est sorte secularem rectorem querere quam populum dissensionibus
laborare. De rectore uero spirituali est alia ratio, ut supra iam
diximus. Sed in diuinatoria sorte predicta necessitas non multum
uidetur occurrere; unde et Dominus dicit discipulis Non est uestrum
nosse tempora uel momenta que Pater posuit in sua potestate. Si qua tamen
futura necessarium est prenoscere, siue ad cautelam Ecclesie siue
alicuius singularis persone, hec per Spiritum Sanctum fidelibus
innotescunt, de quo Dominus dicit Ioh. XVII Que uentura sunt
annuntiabit uobis, unde et de huiusmodi futuris licet per modum
consultorie sortis iudicium diuinum requirere, sicut legitur Tud VI
quod Gedeon quesiuit a Domino si per manus eius populus Israel
esset saluandus, petens signum in uellere. Sed quia diuisoria sors
locum posset habere etiam si res humane fortuito agerentur, ut supra
dictum est, contingit aliquem diuisoria sorte uti, non quasi exquirat
divinum iudicium sed quasi committens fortune: quod maxime
uidetur in taxillatorio ludo. Hoc autem uitio uanitatis non caret. In

tantum igitur nunc de sortibus dictum sit.

Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros - Tomés de Aquino

272



\/(%?r\/

V

{Ojala los ministros de Dios discutiesen sobre quicnes habian de quedar y quicnes
habian de huir para no abandonar la Iglesia con la fuga de todos o con la muerte de
todos! (...) Si no pudiera terminarse la discusion sobre quienes se han de quedar y

quienes han de huir, a mi juicio habria que dejarlo a suertes (Ep 228,12).

De manera semejante, tambien la misma necesidad de la suerte se vuelve imperiosa si
ocurre que alguien, al tener que dar a muchos, solo puede darlo a uno; de ahi que Agustin

diga en el primer libro Sobre la doctrina cristiana:

Asi como abundando t0 en algo que debieras repartir entre los que no tienen nada, y
acercandose dos de los cuales ni uno ni otro, o por la indigencia o por la necesidad,
se hallasen en distinto nivel de miseria, sin poder socorrer a los dos, no harias en esta

ocasion cosa mas justa que echar a suertes, para dar a uno lo que no puedes dar a los

dos (De Doc. Christ.. lib. 1, 28, 29).

Y ya que el oficio de las dignidades terrenas se ordena para dispensar las cosas tempora-
les, puede tambien ser licito recurrir a este tipo de suertes, siempre y cuando no haya otra
manera de llegar a una eleccion armoniosa, pues aunque haya que buscar al dirigente no por
la suerte sino por la prudencia, serfa mas tolerable buscar al dirigente civil por la suerte que
hacer pasar penurias al pueblo a causa de las discordias. En cambio, respecto al dirigente
espiritual, se aplica otro proceder, como dijimos arriba.

Pero la anterior necesidad no parece ocurrir mucho respecto a la suerte adivinatoria,
de ahi que el Sefior haya dicho a los discipulos: “No les corresponde a ustedes conocer el
tiempo y el momento que el Padre ha establecido con su propia autoridad” (Hch 1,7). Pero
si fuera necesario prever el futuro, ya para la cautela de la Iglesia, ya de alguna persona
singular, esto lo habria de revelar el Espiritu Santo a los fieles, del cual el Sefior dijo: “cl les
anunciara lo que ira sucediendo” (Jn 16,14), de ahi que sea licito requerir el juicio divino
sobre asuntos futuros de este tipo por medio de la suerte consultoria, como se lee en el
libro de los Jueces, cuando Gedeon pregunto al Sefior si por sus manos seria salvado el
pueblo de Israel, pidiendo un signo en el vellocino (Jc 6,36-40).

Pero ya que la suerte divisoria puede tener lugar incluso cuando los asuntos humanos se
realizan fortuitamente, como se dijo antes, sucede que algunos usan la suerte divisoria, no
para escrutar el juicio divino, sino como abandonandose a la fortuna, como se ve principal-
mente en el juego de los dados, lo cual no esta exento del vicio de la vanidad.

Sea hasta aqui lo dicho sobre las suertes.

Open Insight « Volumen X « N° 18 (enero-abril 2019) « pp. 238 - 277

273



De iudiciis astrorum'

Quia petisti ut tibi scriberem an liceret iudiciis astrorum uti, tuae
petitioni satisfacere uolens, super ea quae a sacris doctoribus tradun-
tur, scribere curaui.

In primis ergo oportet te scire quod uirtus celestium COrpo-
rum ad immutanda inferiora corpora se extendit. Dicit enim Au-
gustinus V De ciuitate Dei Non usquequaque absurde dici potest ad
solas corporum differentias afflatus quosdam sydereos peruenire. Et
ideo, si aliquis iudiciis astrorum utatur ad prenoscendum corporales
effectus, puta tempestatem et serenitatem aeris, sanitatem uel infir-
mitatem corporis, uel ubertatem et sterilitatem fructuum, et cete-
ra huiusmodi que ex corporalibus et naturalibus causis dependent,
nullum uidetur esse peccatum. Nam omnes homines circa huius-
modi effectus aliqua obseruatione utuntur celestium corporum:
sicut agricole seminant et metunt certo tempore quod obseruatur
secundum motum solis; naute nauigationes uitant in plenilunio, uel
in lune defectu; medici circa egritudines creticos dies obseruant, qui
determinantur secundum cursum solis et lune. Vnde non est inco-
nueniens, secundum aliquas alias occultiores obseruationes stella-
rum, circa corporales effectus uti astrorum iudicio.

Hoc autem omnino tenere oportet, quod uoluntas hominis non
est subiecta necessitati astrorum; alioquin periret liberum arbitrium,
quo sublato non deputarentur homini neque bona opera ad meri-
tum, neque mala ad culpam. Et ideo certissime tenendum est cuili-

bet christiano, quod ea que ex uoluntate hominis dependent, qualia

1 Textum Leoninum Romae 1976 editum et automato a Pascale-Dominique Nau OP
transcriptum denuo recognovit Enrique Alarcon atque instruxit. Edicién del Corpus
Thomisticum disponible en: http://www.corpusthomisticum.org/ote.html

Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros - Tomés de Aquino

274



Sobre el juicio de los astros

On tbe]udgement (yptbe Stars

Tomas de Aquino

Puesto que me pediste que te escribiera si es licito recurrir al juicio de los astros, que-
riendo satisfacer tu peticion, procure escribir sobre aquellas cosas que son tratadas por los
sagrados doctores.

En primer lugar, es necesario hacerte saber que el poder de los cuerpos celestes produce
cambios en los cuerpos inferiores, pues dice Agustin en el quinto libro de La ciudad de Dios:
“no es del todo absurdo afirmar que ciertas influencias de los astros producen por si solas
las diferencias de los cuerpos” (1ib. V;, 6).Y as, si alguien recurre al juicio de los astros para
prever los efectos corporales —como por ejemplo la tempestad o calma del aire; la salud o
enfermedad del cuerpo; la abundancia o esterilidad de los frutos y otras cosas semejantes
que dependen de causas corporales y naturales— no se ve que se incurra en pecado. Pues
todos los hombres, acerca de este tipo de efectos, hacen uso de cierta observacion de los
cuerpos celestes, tal como los agricultores siembran y cosechan en un determinado tiempo
que se observa de acuerdo al movimiento solar; o los marineros que evitan navegar en luna
llena o en eclipse lunar; o los medicos que, respecto a las enfermedades, observan los dias
criticos determinados por el curso del sol y de la luna. Por lo que no hay inconveniente
—incluso recurriendo a otras observaciones celestes ain menos manifiestas [que las del sol
y las de la luna]- en hacer uso del juicio de los astros para conocer los efectos corporales.

Pero es necesario tener [por cierto] que la voluntad del hombre no esta sujeta a la nece-
sidad de los astros pues, de lo contrario, pereceria el libre arbitrio, por cuya aniquilacion no
serian imputadas al hombre ni las obras buenas para el merito, ni las malas para la culpa.Y,
por eso, cualquier cristiano ha de tener por certisimo que aquellas cosas que dependen de

Open Insight « Volumen X « N° 18 (enero-abril 2019) « pp. 238 - 277

275



sunt omnia humana opera, non ex necessitate astris subduntur; et
ideo dicitur ler. x A signis celi nolite metuere que gentes timent.

Sed dyabolus, ut omnes pertrahat in errorem, immiscet se
operibus eorum qui iudiciis astrorum intendunt ; et ideo Augustinus
dicit in I Super Genesim ad litteram Fatendum, quando ab astrologis
uera dicuntur, instinctu quodam occultissimo dici, quem nescientes
humane mentes patiuntur ; quod cum ad decipiendos homines fit,
spirituum immundorum et seductorum operatio est, quibus quedam
uera de temporalibus rebus nosse permittitur. Et ideo Augustinus
dicit in II De doctrina christiana quod huiusmodi obseruationes
astrorum referende sunt ad quedam pacta cum demonibus habita.
Est autem omnino christiano uitandum pactum uel societatem cum
demonibus habere, secundum illud Apostoli I Cor. x Nolo uos fieri
socios demoniorum. Etideo pro certo tenendum est graue peccatum
esse, circa ea que a uoluntate hominis dependent iudicio astrorum
uti.

Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros - Tomés de Aquino

276



\/“(5/%@’\/

V

la voluntad del hombre, como son las operaciones humanas, no se someten por necesidad a
los astros y, por eso, se dice en Jeremias: “No se atemoricen por los signos del cielo, porque
son los paganos lo que temen esas cosas” (Jr 10,2).

Pero el diablo, para conducir a todos al error, se inmiscuye en las acciones de aquellos
que consultan los juicios de los astros, por lo cual dice Agustin en segundo libro de su Co-

mentario literal al Génesis:

hemos de confesar que cuando dicen los astrologos cosas verdaderas las dicen por
cierto instinto ocultisimo que obra en las mentes humanas sin conocerlo. Y cuando
esto se hace para engafar a los hombres es obra del espiritu seductor, a quien se le per-

mite conocer algunas verdades sobre las cosas temporales (De Gen. ad litt.: 11, 17, 37).

De ahi que tambien diga Agustin en el segundo libro Sobre la doctrina cristiana que todos
estos generos de consulta astrologica han de ser referidas a los pactos con los demonios (De
Doc. Christ., lib. 2, 20, 30).Y todo cristiano ha de evitar absolutamente todo tipo de pacto
o sociedad con los demonios, de acuerdo a aquello dicho por el Apostol: “yo no quiero que
ustedes entren en comunion con los demonios” (I Cor 10,20). Por eso, hay que tener por
cierto que es pecado grave recurrir al juicio de los astros en aquellas cosas que si dependen
de la voluntad del hombre.

Open Insight « Volumen X « N° 18 (enero-abril 2019) « pp. 238 - 277

277



