
217Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 217 • 237

Dos opúsculos de Tomás de Aquino:  
Sobre las suertes y Sobre el juicio de los astros

Two opuscula by Thomas Aquinas:  
On Lots and On the Judgment of the Stars

Tomás de Aquino 

Traducción y notas de Jorge Medina Delgadillo  
y José Martín Castro Manzano

Resumen 
Tanto el Liber de sortibus como el De iu-
diciis astrorum, opúsculos de Tomás de 
Aquino, tratan sobre el problema de 
las suertes: su etiología, su tipología, su 
eficacia y utilidad así como la moralidad 
de su uso. La vida humana está llena de 
eventos que nos parecen casuales; algu-
nos de ellos, sin embargo, conociendo el 
curso de los astros o la conducta de algu-
nos animales, pueden preverse con cier-
to grado de certeza; otros son del todo 
imprevisibles. En ambos casos, el ser hu-
mano ha recurrido a las suertes; y así te-
nemos que, por poner algunos ejemplos, 
para establecer un orden se recurre a los 
dados, o para repartir una tierra se mira 
el vuelo de las aves. Pero, ¿cuál es la efi-
cacia de estas acciones? ¿La suerte tiene 
también límites? ¿En qué casos es justo 
recurrir a las suertes y en qué casos no? 
¿Hacer uso de las suertes es siempre su-
persticioso o hay algunas circunstancias 
que avalan o hasta justifican su uso como 

Abstract
Both Aquina’s opuscles Liber de sortibus 
and De iudiciis astrorum deal with the 
issue of lots: their origin, typology, ef-
ficacy and utility, as well as their moral-
ity. Human life is filled with events that 
seem casual to us; nevertheless, it is 
possible to foresee some of these events 
with some certainty by knowing the tra-
jectory of the stars and the behavior of 
certain animals; other events, however, 
are unpredictable. In both cases, human-
ity has appealed to lots; hence, we have, 
for instance, just to give an example, that 
rolling dices have helped to establish an 
order, or a land distribution dispute is 
solved by watching birds flight . How-
ever, what is the efficacy of these ac-
tions? Are there any circumstances that  
support or even justify their use, as the 
last reasonable instance to decide, before 
boundary situations. Thomas Aquinas 
faces these and other questions with his 
usual intellectual rigour and mastery. 



218 Dos opúsculos de Tomás de Aquino: Sobre las suertes y Sobre el juicio de los astros •  
Jorge Medina Delgadillo y José Martín Castro Manzano

una última instancia razonable para deci-
dir ante situaciones límite? Estas y otras 
preguntas son tratadas con la maestría y 
rigor intelectual que caracterizan a To-
más de Aquino quien, valiéndose de la 
noción de ens per accidens de Aristóteles y 
siguiendo muy de cerca la hermenéutica 
bíblica de Agustín y de otros Padres de la 
Iglesia, escribirá estos opúsculos que ver-
daderamente son un brillante ejercicio 
metafísico de lo cotidiano. Jorge Medina 
Delgadillo y José Martín Castro Manza-
no introducen, anotan y traducen ambos 
opúsculos, ofreciéndonos una nueva ver-
sión bilingüe respaldada por un atractivo 
trabajo crítico. 

Palabras clave: astronomía; ens per 

accidens; filosofía medieval; suerte; 

Tomás de Aquino.

Reflecting upon Aristotle’s notion of ens 
per accidens, and closely following Augus-
tin’s and patristic Biblical hermeneutic, 
Saint Thomas writes in these two opus-
cles a brilliant exercise on metaphysics 
of everyday life. Jorge Medina Delga-
dillo and José Martín Castro Manzano 
introduce, comment and translate both 
opuscles, offering us a new bilingual ver-
sion of them, backed up by an attractive 
critical apparatus. 

Keywords: Astronomy; Ens per 

Accidens; Fortune; Medieval 

Philosophy; Thomas Aquinas.



219Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 217 • 237

Estudio introductorio

Jorge Medina Delgadillo
Universidad Popular Autónoma del Estado de Puebla, México

jorge.medina@upaep.mx

José Martín Castro Manzano 
Universidad Popular Autónoma del Estado de Puebla, México 

josemartin.castro@upaep.mx

Recibido: 14/06/2018 • Aceptado: 21/11/2018

El contexto del De sortibus y del De iudiciis astrorum

En la introducción al De sortibus de la edición leonina (Aquino, 1976: 
207-224) se confirma la autenticidad de esta obra y, a la vez, se pos-
tula su redacción, con apoyo en los estudios de Dondaine y Peters 
(1959: 52-72), en el verano de 1270 o de 1271. El destinatario es 
Jacobo de Tonengo, quien fuera capellán del papa Urbano IV (1261-
64) en la corte de Orvieto; y, ya que por esos años, Tomás vivió en 
Orvieto como lector de teología en el convento dominico de esa 
ciudad, ambos pudieron coincidir y establecer algún tipo de amis-
tad, como se infiere en el prólogo de la obra. Respecto al De iudiciis 
astrorum, hay duda sobre su destinatario, pero si hacemos caso a Pto-
lomeo de Lucca, debió haber sido Fr. Reginaldo de Piperno, y su 
fecha de composición, entre 1269 y 1272. 

Hacia finales de 1268 ocurren dos hechos importantes: primero, 
queda vacante la Santa Sede, pues desde la muerte de Clemente IV 
(29 de noviembre de 1268) hasta la elección de Gregorio X (27 de 
marzo de 1272), sucedió el periodo vacante más grande de toda la 
historia de la Iglesia: 34 meses.

El segundo hecho sucede dentro del interregno: el obispo de Ver-
celli murió también a finales de 1268, y el capítulo para elegir a su su-
cesor se dividió en dos partidos, uno de los cuales votaba por Jacobo 



220 Dos opúsculos de Tomás de Aquino: Sobre las suertes y Sobre el juicio de los astros •  
Jorge Medina Delgadillo y José Martín Castro Manzano

de Tonengo y el otro por Raynerio de Advocatis;1 pero, como la elec-
ción resultó en empate y no había quién fallara a favor de alguno de 
los dos prelados debido a la ausencia de un papa, al parecer los canó-
nicos de Vercelli habrían pensado en recurrir a las suertes para zanjar 
el asunto y tal vez esta fuera la mayor motivación del propio Jacobo 
(Porro, 2016: 359) para recurrir a Fray Tomás acerca de la licitud o 
no del recurso a las suertes en la elección de un cargo eclesiástico, lo 
cual encaja muy bien con una de las causales que Tomás pone como 
materia de pecado en el recurso a las suertes, a saber: cuando “algu-
no quisiera dejar a la suerte aquello que más bien se debe hacer por 
inspiración divina, como cuando los hombres deben ser promovidos a 
las dignidades eclesiásticas por la concordia de la elección que ha de pro-
ducir el Espíritu Santo; de ahí que sea ilícito hacer uso de las suertes 
en este tipo de elecciones, pues se haría injuria al Espíritu Santo” (De 
sort., cap. 5 énfasis nuestros). Se infiere, por tanto, que el problema 
de encontrar un método de elección para puestos eclesiásticos en si-
tuaciones de indecidibilidad no era un tema menor. 

Sin embargo, también hay que ubicar la obra de Tomás en me-
dio de lo que estaba ocurriendo en su propio entorno universitario. 
Étienne Tempier, obispo de París, en 1270 hace una primera con-
dena de 13 proposiciones de inspiración aristotélica enseñadas en 
la Universidad de París; estas proposiciones se pueden clasificar en 
cuatro categorías: a) la eternidad del mundo; b) la negación de la 
providencia universal de Dios; c) la unicidad del alma intelectiva 
para todos los hombres (monopsiquismo averroísta); y d) el deter-
minismo. Nótese que tanto el libro De sortibus como el tratado De 
iudiciis astrorum tienen relación con los puntos b) y d). Sin embargo, 
la condena más famosa fue la de 1277, donde Tempier rechaza 219 
tesis de lo que se podría denominar un «aristotelismo radical» (Van 
Steenberghen, 1980). Es posible que Tempier haya excedido el deseo 
papal de denunciar la herejía como algunos críticos apuntan, pero 
también es posible que no, dadas las altas probabilidades de que el 

1  El propio Gregorio X, quien se ve que resolvió hasta el 21 de diciembre 1273 la elec-
ción del obispo de Vercelli, Aimón de Challant, nos dice que los contendientes fueron 
Raynerio de Advocatis y Jacobo de Tonengo, y que el capítulo se celebró en «discordia» 
(Girard, 1892: 104-105).



221Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 217 • 237

propio Juan XXI, papa reinante, fuese Pedro Hispano, un exprofe-
sor de la facultad de artes de la Universidad de París, quien conocía 
desde dentro la introducción de ideas pretendidamente paganas que 
contravenían el dogma cristiano. 

Como fuere, Tempier tenía en la mira a varios pensadores de 
impronta aristotélica –unos más radicales y otros más moderados– 
como Siger de Brabante, Boecio de Dacia y Tomás de Aquino, entre 
otros. Andrés el Capellán, uno de los condenados, fue identificado 
como autor de algunos tratados de geomancia, necromancia, bruje-
ría y consulta de las suertes.2 Alberto Magno, una década antes, había 
trabajado en la Universidad de París escudriñando el corpus aristoté-
lico, y sus obras sobre astronomía y alquimia seguramente estaban 
presentes de algún modo en las condenas. Los tiempos, pues, no 
eran los mejores para Tomás; de ahí que el tema de las suertes y la 
consulta astronómica debía ser tratado con suma prudencia. 

Sirvan como ejemplo dos proposiciones condenadas: “61. Como 
la Inteligencia está llena de formas, ella imprime esas formas en la 
materia valiéndose de los cuerpos celestes como instrumentos” y 
“154. Que nuestra voluntad está sujeta al poder de los cuerpos celes-
tes” (Klima, 2007: 180-189). Basta leer el De natura locorum o el De 
causis et proprietatibus elementorum de Alberto (Alberto Magno, 1890: 
527), donde se habla de la influencia de los climas, la ubicación geo-
gráfica y la posición de las constelaciones en confluencia con la luna 
y el sol para que haya determinadas propiedades en los cuerpos hu-
manos (desde el color de la piel, la crispación del cabello, la seque-
dad de la piel o la fecundidad de las mujeres) para darnos cuenta de 
la dificultad que tendría Tomás en aceptar la influencia astral en la 
generación y corrupción de los entes sublunares, como se afirma en 
De iudiciis astrorum, pero sin negar la libertad humana y el hecho de 
que no es a los astros, en última instancia, a quien se debe la genera-
ción y corrupción universales, sino a la providencia divina, como se 
afirma en el De sortibus.

2  En la Stanford Encyclopedia of Philosophy, se puede consultar la voz: “Condemnation 
of 1277”, en: https://plato.stanford.edu 



222 Dos opúsculos de Tomás de Aquino: Sobre las suertes y Sobre el juicio de los astros •  
Jorge Medina Delgadillo y José Martín Castro Manzano

Por último, digamos una palabra más sobre la presencia del tema 
de las suertes en la obra del Aquinate. Indudablemente el texto más 
logrado, extenso y claro es el De sortibus, seguido por la cuestión 
95 de la II-II de la Suma teológica, en especial su artículo 8, el cual 
podríamos considerar el mejor resumen del De sortibus. A esto se 
suman, por un lado, su Comentario a la carta a los Efesios (Super Eph., 
cap. 1, lect. 4) y, por el otro, la cuestión 23 del Quodlibet XII, don-
de toca con mayor extensión el recurso a las suertes en la apertura 
aleatoria de los libros. Hay dos textos falsamente adscritos a Tomás 
donde también figura el tema de las suertes: el opúsculo de Egidio 
de Lessinia De usuris in communi, y el sermón de Fr. Stephano Cecidit 
sors super Mathiam. Figura, por último, un texto de dudosa autentici-
dad, que es la recensio brevior del Liber de sortibus. 

Respecto a la consulta astronómica, el De iudiciis astrorum es una 
síntesis muy reducida, que puede ampliarse, por un lado, con el ca-
pítulo cuarto del De sortibus y, por el otro, con la Suma teológica I, 
q.115 y I-II, q.9, a.5, o bien con la Suma contra gentiles III, c.82-87 
y 154. En todos estos textos se describen los efectos de los cuerpos 
celestes sobre el mundo sublunar y se enfatiza el límite de sus fuerzas 
respecto a los espíritus.

El estatuto del ente accidental

Ya desde su Comentario al sexto libro de la Metafísica (1026b, 25-
35) y siguiendo muy de cerca a Aristóteles (tanto en Ética I,3 como 
en Tópicos II,6), Tomás había distinguido dos clases de entes. En pri-
mer lugar, aquellos que son siempre y por necesidad (ἀεὶ καὶ ἐξ 
ἀνάγκης) –necesidad que no surge de la violencia, sino de la propia 
naturaleza de la cosa– como, por ejemplo, que el hombre sea siem-
pre y necesariamente «animal». En segundo lugar, aquellos que se 
dan, tanto en su ser como en su actuar, contingente o accidental-
mente (τὸ συμβεβηκός). Esto último, bajo dos posibilidades: por 
un lado, con cierta regularidad –es decir, en la mayoría de los ca-
sos (ἐπὶ τὸ πολύ)– como, por ejemplo, que el hombre sea «bípe-
do»; por el otro, raramente –esto es, en la minoría de los casos (ἐπ᾽ 



223Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 217 • 237

ἔλαττον)– como, por ejemplo, que el hombre sea «pelirrojo». Es 
en relación con este segundo tipo de entes donde Tomás encuentra 
el estatuto del llamado ente per accidens. Lo contingente, en efecto, 
aunque puede ocurrir generalmente de un modo, también puede 
ocurrir de otro modo; por eso Tomás afirma: “por este motivo, que-
da decir que la causa del ente accidental es lo contingente frecuente, 
porque su defecto es lo ocasional. Y esto es el ente accidental” (In 
Meth., VI, lect. 2, n. 13).

 

1. άεί καί έξ άνάγκης

2. τò συμβεβηκός 
2a. έπί τò πoλύ 2b. έπ´

ελαττoυ

ut in pluribus ad utrumlibet ut in paucioribus

Podemos resumir, por tanto, dos niveles de modalidad con que se 
da el ente, introduciendo ahora los términos latinos que Tomás usa-
rá: a) necesariamente (per se); b) contingentemente, del cual, b1) 
puede darse frecuentemente o en la mayoría de los casos (ut in plu-
ribus), o b2) se da ocasionalmente o en la minoría de los casos (ut in 
paucioribus), es decir, per accidens. Los ejemplos de Aristóteles sobre 
estos tipos de modalidad en el sexto libro de la Metafísica son estos: 
a) per se: «el hombre es animal»; b1) ut in pluribus: «en tiempo de 
canícula hace calor» y b2) ut in paucioribus: donde a su vez nos rega-
la cuatro ejemplos: b2a) «en la canícula hace frío» (coincidencia en 
el mismo tiempo); b2b) «el hombre es blanco» (coincidencia en el 
mismo sujeto); b2c) «el constructor produce la salud» –en aquellas 
ocasiones que el constructor cura, no en tanto constructor, sino 
porque también tiene la profesión de médico– (coincidencia en el 
mismo agente); b2d) «el cocinero prepara un platillo sano» –pues 
su fin principal es producir lo sabroso, no lo sano– (coincidencia en 
el mismo efecto).

Lo «accidental», pues, es lo ocasional, lo menos frecuente, lo 
fortuito o lo inesperado. En efecto, que un constructor produzca la 
casa, ocurre en la mayoría de los casos, no así que cure cuando al-
guien se enferma, pues para ello se precisa que el constructor sea a la 
vez médico, lo cual es difícil que se dé en el mismo sujeto. Es verdad 



224 Dos opúsculos de Tomás de Aquino: Sobre las suertes y Sobre el juicio de los astros •  
Jorge Medina Delgadillo y José Martín Castro Manzano

que en este ejemplo se puede usar la expresión per accidens para ex-
plicar que el constructor, en cuanto constructor, no es la causa de 
restablecer la salud, de ahí que esto sea accidental; pero no menos 
cierto es que el hecho de que se den juntas las dos profesiones es 
lo menos frecuente. Para aclarar lo anterior veamos otro ejemplo: 
«Los hombres son bípedos; los hombres escriben cartas; por tanto, 
las cartas son escritas por bípedos»; aquí nos damos cuenta que el 
ser bípedo es per accidens respecto a escribir cartas, pues lo esencial 
es que quien lo haga sea racional, sin embargo, sí ocurre que en la 
mayoría de los casos los que escriben cartas son bípedos. Por este 
motivo queremos hacer énfasis en que per accidens, sobre todo en 
lo que toca al tratado de las suertes de Tomás de Aquino, no sólo es 
lo que no es per se, sino también lo que con poca frecuencia ocurre.

La escolástica medieval llegó a establecer una categoría adicional 
(Lagerlund, 2000: 45) en el seno de lo contingente: ad utrumlibet 
(hacia cualquier lado). Para pensadores como Alberto Magno o Lam-
berto de Auxèrre, ad utrumlibet equivale a la contingencia indefinida, 
aquella donde cada una de las alternativas tiene igual probabilidad de 
ocurrencia que la o las restantes. El propio Tomás, en otros textos, 
llega a reconocer este tercer segmento de lo contingente pero lo 
reserva de manera paradigmática a la libertad.3

De acuerdo con esto, habría dos tipos de per accidens: uno, el que 
ya analizamos, que es el ut in paucioribus respecto al ut in pluribus, 
pues que algo ocurra fuera de la generalidad es algo inesperado o 
insólito, como cuando hace frío en el verano; el otro es aquel ocurre, 
pero bien pudiera no ocurrir, más aún, ocurre teniendo las mismas 

3  “Illud quod est ad utrumlibet, inquantum ex alia causa intrinseca movetur, sic de-
terminatur ad alterum, et sic potest ab eo effectus procedere. Unde quando non est 
determinatum totaliter ab aliquo uno, potest etiam determinari ad oppositum; et sic 
ab eo quod est in paucioribus respectu ipsius jam determinati per primum, potest con-
trarium accidere ut in paucioribus propter aliud determinans quod est contrarium illi 
determinanti ut in pluribus” (Super Sent., lib. 3 d. 31 q. 1 a. 1 ad 6).

1. άεί καί έξ άνάγκης

2. τò συμβεβηκός 
2a. έπί τò πoλύ 2b. έπ´

ελαττoυ

ut in pluribus ad utrumlibet ut in paucioribus



225Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 217 • 237

probabilidades de no ocurrir, como cuando en una moneda cae sol 
en vez de águila, o un dado cae en número par en vez de impar. El 
primer tipo de per accidens ha dado lugar a dos palabras ligadas a 
la fortuna o suerte: afortunado y desafortunado. En efecto, llamamos 
afortunado o suertudo a quien, teniendo muy pocas probabilidades 
de obtener lo que desea (ut in paucioribus), sin embargo lo obtiene, 
como cuando alguien se saca la lotería; por otra parte, llamamos 
desafortunado o sin suerte a quien, teniendo muy pocas probabilida-
des de que le ocurra una desgracia que a toda costa no desearía, sin 
embargo, le ocurre, como cuando a alguien, paseando por la calle, 
le cae una maceta en la cabeza. El segundo tipo de per accidens tal 
vez sea la mejor forma de traducir lo que llamamos suerte, pues es 
por puro azar que el dado caiga en par y no en impar, siendo ambos 
igualmente probables (ad utrumlibet). 

Según Tomás, en sintonía con Aristóteles, sólo hay ciencia de lo que 
se da per se o lo que se da ut in pluribus; pero no se puede tener conoci-
miento científico, seguro y metódico de lo que ocurre per accidens. Y, ya 
que muchas cosas que ocurren en nuestra vida cotidiana son justamen-
te de este tipo, ¿cómo saberlas y cómo preverlas? Las suertes tienen 
lugar, como forma específica de saber o de resolución de problemas, 
allí donde confluyen, por un lado, la tendencia de todos los hombres al 
saber (Met.: 980a, 1) y, por el otro, el hecho de que hay cosas que no 
son de suyo objeto de conocimiento científico (Met.:1027a, 28). 

Ahora bien, lo que ocurre necesariamente (per se) y lo que ocu-
rre la mayoría de las veces (ut in pluribus) tiene su explicación en la 
naturaleza de las cosas; por eso hay confianza en que la ciencia pueda 
hacer previsiones. En los márgenes prudentes de lo que ocurre ut 
in pluribus se espera con seguridad que un biólogo pronostique lo 
que sucederá a una bacteria en determinadas circunstancias o que 
un meteorólogo prediga si lloverá por la tarde si se dan determina-
das condiciones climatológicas. Y lo que es la ciencia respecto a la 
previsión de los eventos naturales, lo es la prudencia experimentada 
respecto a los eventos humanos: un maestro de matemáticas, que 
lleva muchos años dando clases a niños, puede prever con bastante 
precisión lo que le ocurre a un alumno cuando se enfrenta a tal o 
cual problema matemático. 



226 Dos opúsculos de Tomás de Aquino: Sobre las suertes y Sobre el juicio de los astros •  
Jorge Medina Delgadillo y José Martín Castro Manzano

Sin embargo, parece que lo fortuito se escurre de las manos tan-
to del científico como del prudente. Algunos, simplemente rechazan 
que exista el azar y lo harían equivalente a la ignorancia, pues de sa-
ber las verdaderas causas de los fenómenos (pensemos en los astros, 
los genes, el clima, etc.) no clasificaríamos los sucesos ni como ut in 
paucioribus ni como ad utrumlibet, ya que todo sería necesario. Para 
ellos, consultar las suertes es acceder al destino, a lo que irreme-
diablemente sucederá, pero que con cierta anticipación puede ser 
conocido gracias al dominio de algunas artes y ciencias ocultas para 
la mayoría de los hombres. Tomás de Aquino no se sentirá conforme 
con esta postura, pues el costo del determinismo, lo sabemos, es la 
anulación de la libertad, además de que la práctica de la hechicería y 
otras prácticas supersticiosas están proscritas por la religión.

Otros, por el contrario, afirman que el azar existe, y que es to-
tal y absolutamente impredecible e incognoscible. Esto supone que 
hay ciertos entes y acontecimientos que no están regulados, y por eso 
pueden ocurrir o no ocurrir. Para ellos se consulta las suertes como 
medio de resolución efectiva ante problemas indecidibles, donde ni las 
ciencias ni la experiencia son suficientes para decantarse por una alter-
nativa frente a otra. El recurso a la suerte sería un modo pragmático de 
continuar viviendo esta vida cuando topamos con dilemas. Santo To-
más tampoco se sentirá confortable con esta posture pues, aunque sal-
va la libertad, encierra un problema no menor: anula la providencia al 
anular todo régimen superior por el cual ocurre todo cuanto ocurre.

¿Cómo conciliar la existencia del ente per accidens (con lo cual 
se salvaguarda la libertad humana) con la providencia divina? Este es 
el problema más serio que está de fondo en el De sortibus de Tomás 
de Aquino, mismo que le llevará a aceptar en parte y a rechazar en 
parte la consulta de las suertes.

El azar y la causalidad eficiente

Un antecedente importante para comprender el problema antes 
planteado, está casi al final del comentario que Tomás hace al sexto 
libro de la Metafísica (lect. 3, nn. 12-32). Resumamos el argumento:



227Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 217 • 237

1. �Premisa mayor disyuntiva: o no se acepta la existencia del ens 
per accidens, y entonces se incurre en el determinismo que 
afirma que todo procede por necesidad, o se acepta, con Aris-
tóteles la existencia del ens per accidens, pero parecería que se 
elimina el destino y la providencia (pues, si no, todo se reduce 
a una causa per se, se desconoce tanto el influjo de los cuerpos 
celestes como el orden que la providencia impone a las cosas).

2. �A favor de la primera alternativa está el hecho de que en el 
orden causal, las causas superiores extienden sus efectos a más 
cosas que las causas inferiores; de ahí que, cuando observamos 
un efecto a partir de su causa próxima respecto a otro efecto 
por su causa próxima, entre ellos juzguemos que sólo coinci-
den per accidens, pero si los juzgáramos por su causa común per 
se, veríamos cierto orden y unión. El ejemplo de Tomás es el 
siguiente: si vemos la floración de una planta y la floración de 
otra planta, parece ser accidental que floreciendo una florezca 
la otra, pues la naturaleza de cada planta sería la causa de su 
floración; pero si atendiéramos al cuerpo celeste que es su 
causa superior común, que mueve a ambas plantas a floración, 
veríamos que no es accidental que floreciendo una florezca la 
otra. Reducir la contingencia a las causas celestes nos haría ver 
que las cosas no son accidentales. 

v Objeción a esta postura: sin embargo, aún en medio de lo 
anterior puede darse lo accidental, por dos motivos:

a. Los astros, por ser materiales, también pueden fallar. Y aun-
que en la mayoría de los casos producen sus efectos, hay una 
posibilidad de que no lo hagan: esto sería accidental.

b. Las almas racionales (espíritu) no están sometidas a la vir-
tud celeste (materia). Y aunque nuestro cuerpo padezca el 
influjo del cuerpo celeste, sólo se imprime en él cierta dispo-
sición, ya que el alma tiene libre dominio de sus pasiones, de 
las que puede discrepar. Hay muchos movimientos humanos, 



228 Dos opúsculos de Tomás de Aquino: Sobre las suertes y Sobre el juicio de los astros •  
Jorge Medina Delgadillo y José Martín Castro Manzano

por tanto, que no se pueden reducir a la moción celeste. Es-
tos movimientos también serían accidentales respecto a los 
astros.

v Objeción a la objeción: Pero si todas las contingencias se 
reducen no a la causalidad astral sino a otra más alta, la causa-
lidad divina, en la cual no hay posibilidad de fallo y nada se es-
capa de su poder, es evidente que no hay ninguna causa agente 
en los seres inferiores que no esté sometida a la providencia: 
nada hay fortuito en este mundo.

3. �A favor de la segunda alternativa está, como se vio antes, 
el hecho tanto de que la materia puede fallar en sus efectos 
como de que el alma racional no está obligada a seguir las 
inclinaciones que proceden de los efectos celestes, de ahí que 
sí exista lo accidental.

v Objeción a esta postura: sin embargo, la providencia divina 
no puede fallar, pues dos cosas son incompatibles: que algo 
sea previsto por Dios y que no se realice, con lo cual parece 
que lo dispuesto por providencia se realiza necesariamente.

v Objeción a la objeción: Pero a la divina providencia se so-
meten todos los accidentes del ente en cuanto ente (los ac-
cidentes contingentes y los necesarios), por lo que si Dios le 
quiere dar a un ente la contingencia o la necesidad, le prepara 
las causas medias por las cuales actuará con necesidad o con 
contingencia, de ahí que todos los efectos tengan cierta nece-
sidad en cuanto sometidos al orden providente que es su causa 
última, pero si se consideran respecto a sus causas próximas, 
no todos los efectos son necesarios.

4. �Conclusión a partir de las dos alternativas: Más que afirmar 
«esto ha sido previsto por Dios para que sea» es más correcto 
afirmar: «esto ha sido previsto por Dios para que sea con-
tingente o necesariamente». Es decir, muchos efectos no son 



229Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 217 • 237

necesarios de suyo, sino que lo que es necesario es que los 
efectos existan necesaria o contingentemente, de ahí que la 
providencia sea compatible con la contingencia.

Algunas consideraciones lógicas en del De sortibus

El De sortibus, además, es interesante porque los casos que Tomás 
utiliza para generar su taxonomía de suertes nos permiten rastrear 
algunos argumentos que podrían favorecer una lógica distinta a la 
lógica clásica. De acuerdo con Tomás, la suerte puede ser de tres 
tipos: divisoria, consultoria o adivinatoria. Es divisoria cuando se usa 
para determinar cómo se debe dividir un ítem (la suerte divisoria es 
más bien de tipo procedimental); es consultoria cuando se usa para 
determinar si cierto ítem ha de ser utilizado (la suerte consultoria 
es de tipo declarativo); y cuando se usa para determinar la verdad 
de proposiciones futuras, es adivinatoria (la suerte adivinatoria es de 
tipo predictivo).

Esta tipología es interesante no tanto por sí misma, sino por los 
tres argumentos (uno por tipo de suerte) que Tomás utiliza. El pri-
mero, así, se ofrece para justificar la existencia de la suerte diviso-
ria: dice Tomás que cuando el sentido común no basta para dividir 
un ítem de manera adecuada, entonces se tiene que apelar a alguna 
suerte. Por ejemplo, como cuando el ítem en cuestión es el castigo 
para un individuo y un individuo tiene que ser castigado:

Notemos que, dado este argumento, llegamos a un punto muer-
to: alguien tiene que ser castigado pero no hay que castigar a nadie. 
Volveremos a este punto más adelante. 

El segundo argumento es similar y se ofrece para justificar la 
existencia de la suerte consultoria. Dice Tomás que cuando el 

Alguien tiene que ser castigado.

Para castigar al individuo X o al
individuo Y, hay que tener

razones para hacerlo.

Para ofrecer un consejo X o un
consejo Y, hay que tener

razones para hacerlo.

No hay razones para
castigar a X o a Y (por

ignorancia).

No hay razones para ofrecer
un consejo sobre otro (por

indecisión).

No hay que castigar a nadie.

No hay que ofrecer consejo.

Contradicción

Contradicción

Hay que ofrecer un consejo.

Para conocer un evento futuro
hay que tener acceso al futuro.

No tenemos acceso al futuro
(por incapacidad).

No se puede conocer un evento futuro.

Contradicción

Hay que concocer un evento 
futuro.

P

t

b

n

f

P

f

b

n

t

P   Q

t

b

n

f

P   Q

t

b

n

f

t

t

b

n

f

b

b

b

f

f

n

n

f

n

f

f

f

f

f

f

n

t

t

n

n

f

t

b

n

f

b

t

b

t

b

t

t

t

t

t

>>



230 Dos opúsculos de Tomás de Aquino: Sobre las suertes y Sobre el juicio de los astros •  
Jorge Medina Delgadillo y José Martín Castro Manzano

consejo humano no puede disolver las dudas se recurre a la suerte, 
como cuando echamos a la suerte cuándo elegir un ítem sobre otro. 
El segundo argumento así, considera el caso de los consejos:

El último argumento es semejante y se propone para justificar la 
existencia de la suerte adivinatoria. Dice Tomás que cuando nos pre-
guntamos por acontecimientos futuros que exceden nuestras capa-
cidades cognitivas, se recurre a la suerte. El tercer argumento sería, 
entonces, el siguiente:

Estos tres argumentos ilustran dos situaciones proposicionales 
distintas. El primero y el tercero ofrecen situaciones que podríamos 
llamar «situaciones de Cardano», esto es, situaciones proposiciona-
les de incertidumbre que, típicamente, ocurrirían por falta de infor-
mación (ya por ignorancia, ya por incapacidad). El segundo ofrece 
situaciones que podríamos denominar «situaciones de Buridán» y 
que serían situaciones proposicionales de equideseabilidad que, típi-
camente, ocurrirían por exceso de información (indecisión).

Estos argumentos, así, nos permiten inducir un marco concep-
tual en el que se dan las siguientes cláusulas:

1. �Las situaciones de Cardano son situaciones en las que no te-
nemos información ni a favor ni en contra de una conclusión.

2. �Las situaciones de Buridán son situaciones en las que tenemos 
información tanto a favor como en contra de una conclusión.

Alguien tiene que ser castigado.

Para castigar al individuo X o al
individuo Y, hay que tener

razones para hacerlo.

Para ofrecer un consejo X o un
consejo Y, hay que tener

razones para hacerlo.

No hay razones para
castigar a X o a Y (por

ignorancia).

No hay razones para ofrecer
un consejo sobre otro (por

indecisión).

No hay que castigar a nadie.

No hay que ofrecer consejo.

Contradicción

Contradicción

Hay que ofrecer un consejo.

Para conocer un evento futuro
hay que tener acceso al futuro.

No tenemos acceso al futuro
(por incapacidad).

No se puede conocer un evento futuro.

Contradicción

Hay que concocer un evento 
futuro.

P

t

b

n

f

P

f

b

n

t

P   Q

t

b

n

f

P   Q

t

b

n

f

t

t

b

n

f

b

b

b

f

f

n

n

f

n

f

f

f

f

f

f

n

t

t

n

n

f

t

b

n

f

b

t

b

t

b

t

t

t

t

t

>>

Alguien tiene que ser castigado.

Para castigar al individuo X o al
individuo Y, hay que tener

razones para hacerlo.

Para ofrecer un consejo X o un
consejo Y, hay que tener

razones para hacerlo.

No hay razones para
castigar a X o a Y (por

ignorancia).

No hay razones para ofrecer
un consejo sobre otro (por

indecisión).

No hay que castigar a nadie.

No hay que ofrecer consejo.

Contradicción

Contradicción

Hay que ofrecer un consejo.

Para conocer un evento futuro
hay que tener acceso al futuro.

No tenemos acceso al futuro
(por incapacidad).

No se puede conocer un evento futuro.

Contradicción

Hay que concocer un evento 
futuro.

P

t

b

n

f

P

f

b

n

t

P   Q

t

b

n

f

P   Q

t

b

n

f

t

t

b

n

f

b

b

b

f

f

n

n

f

n

f

f

f

f

f

f

n

t

t

n

n

f

t

b

n

f

b

t

b

t

b

t

t

t

t

t

>>



231Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 217 • 237

En efecto, en los tres argumentos podemos observar cómo es que 
las situaciones de Cardano o de Buridán nos llevan a puntos muertos 
o contradicciones. Sin embargo, es interesante notar que Tomás, en 
ninguna de estas situaciones, se detiene en la contradicción o en la 
suposición de que de una contradicción se sigue cualquier conclu-
sión. Al contrario, en Tomás el recurso de la suerte aparece como 
una estrategia para salir del impasse (inacción) o de la explosividad 
(trivialidad). Esto es interesante, entonces, porque la aproximación 
de Tomás ante este tipo de situaciones se puede relacionar con las 
soluciones que ofrecen algunos sistemas de carácter paraconsistente.

Un sistema paraconsistente es aquel que nos permite represen-
tar contradicciones sin, por ello, caer en puntos muertos o en tri-
vialidades. Un sistema paraconsistente con un perfil similar a la pro-
puesta de Tomás podría ser FDE (por first-degree entailment). FDE es 
un sistema extensional tetravalente en el que t representa la verdad, 
f la falsedad, b los gluts (e.d. lo verdadero y falso), n los gaps (e.d. lo 
ni verdadero ni falso); D=t,b es el conjunto de valores designados 
y ‹t,b,n,f,¬,∧,∨› es la contraparte algebraica (véanse las tablas de 
verdad a continuación). Así pues, sería posible asociar los gaps con 
situaciones de Cardano y los gluts con situaciones de Buridán. 

La aproximación argumental de Tomás, entonces, nos recuer-
da que la idea de recurrir a las suertes no sólo tiene implicaciones 
prácticas, sino también teóricas: apelar a las suertes es una estrategia 
que nos permite mantener contradicciones sin por ello caer en la 
inacción o en la trivialidad.

Alguien tiene que ser castigado.

Para castigar al individuo X o al
individuo Y, hay que tener

razones para hacerlo.

Para ofrecer un consejo X o un
consejo Y, hay que tener

razones para hacerlo.

No hay razones para
castigar a X o a Y (por

ignorancia).

No hay razones para ofrecer
un consejo sobre otro (por

indecisión).

No hay que castigar a nadie.

No hay que ofrecer consejo.

Contradicción

Contradicción

Hay que ofrecer un consejo.

Para conocer un evento futuro
hay que tener acceso al futuro.

No tenemos acceso al futuro
(por incapacidad).

No se puede conocer un evento futuro.

Contradicción

Hay que concocer un evento 
futuro.

P

t

b

n

f

P

f

b

n

t

P   Q

t

b

n

f

P   Q

t

b

n

f

t

t

b

n

f

b

b

b

f

f

n

n

f

n

f

f

f

f

f

f

n

t

t

n

n

f

t

b

n

f

b

t

b

t

b

t

t

t

t

t

>>



232 Dos opúsculos de Tomás de Aquino: Sobre las suertes y Sobre el juicio de los astros •  
Jorge Medina Delgadillo y José Martín Castro Manzano

El esquema y la síntesis de las obras

El De sortibus tiene seis partes: un prólogo y cinco capítulos. Cada ca-
pítulo obedece a las cinco preguntas que Tomás juzga fundamentales 
para comprender las suertes: 1. ¿En qué situaciones se recurre a la 
suerte? 2. ¿Para qué se consultan las suertes? 3. ¿Cuántas formas hay 
de consultar las suertes y cómo es cada una de ellas? 4. ¿Cuál es el 
grado de eficacia que tiene la consulta de las suertes? y, por último, 
5. ¿Es lícito consultar las suertes según la fe cristiana? 

1. La delimitación de las situaciones en que se recurre a las suertes, 
de acuerdo a lo que antes se expuso sobre el ente per se y el ente per 
accidens, se reduce sólo a aquellos asuntos humanos relacionados al 
que las consulta que, por su propia capacidad, no puede conocer 
o resolver. Con esto vemos que ni el per se, ni el ut in pluribus son 
objeto de la consulta de las suertes, pero tampoco cualquier tipo de 
ad utrumlibet o ut in paucioribus, sino sólo aquellos de éstos que son 
tocantes a la vida del consultante o a la de sus allegados. 

2. El que consulta las suertes busca, acerca de las cosas que usa en 
su vida, uno o varios de estos tres fines: saber cómo las obtendrá, 
saber qué uso les dará o saber qué sucederá en el futuro tras su uso. 
Si observamos, el tercer fin presupone el segundo y éste el primero. 

El primer y más evidente recurso a las suertes es para la obten-
ción de las cosas, de los cargos, de los castigos o de las labores. Y, 
como muchas de estas realidades son comunes a muchos, obtenerlas 
individualmente significa dividirlas. La forma ordinaria de dividir 
es hacerlo según la recta razón y con el aval de la concordia de los 
implicados, pero cuando el sentido común no basta para dividir cor-
dialmente estas realidades, se recurre a las suertes destinadas a este 
fin, de ahí que sean llamadas divisorias. 

El segundo de los fines es respecto al uso. Para Tomás, el uso 
implica también el ejercicio de la libertad, por lo que este fin com-
prende también el ámbito de las acciones; esto es, de lo que hay que 
hacer y lo que hay que evitar. Igual que en el modo anterior, si no 



233Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 217 • 237

alcanza el consejo humano para determinar el uso de las cosas o el 
emprendimiento de acciones, se recurre a las suertes consultorias. 

El tercero de los fines versa sobre el conocimiento de los eventos 
futuros que ocurrirán a los hombres, pues de dicha cognición se sigue 
un determinado actuar de las personas. Pero como conocer el futuro 
excede nuestra razón, se recurre a las suertes adivinatorias.

3. Los que consultan las suertes a) o buscan la respuesta en una enti-
dad espiritual o b) creen encontrar la respuesta en los acontecimientos y 
las cosas. Los primeros, a su vez son de dos tipos: a1) o demandan una 
respuesta clara de Dios y por esto son llamados proféticos, a2) o bus-
can la respuesta consultando a los demonios por lo que son llamados 
nigrománticos.4 Los proféticos suelen consultar a Dios por la oración 
y en sueños; en cambio, los nigrománticos consultan a los demonios 
de modos más variados: astros, augurios, auspicios, presagios, qui-
romancia, espatulomancia, etc. b) Los que buscan información en las 
cosas o acontecimientos, consultan las suertes por la geomancia, las 
papeletas escondidas, las pajillas desiguales, la tirada de dados, los 
duelos e incluso la ordalía, aunque alguno de estos géneros puede 
también mezclarse con los usos proféticos o nigrománticos, como 
es el caso de la aruspicina. Para Santo Tomás, el nombre de «suerte» 
más bien parece aplicarse a este tercer tipo de investigación, mien-
tras que para los primeros dos podríamos reservar los nombres que 
ya desde san Agustín han sido usados: «profecía divina» y «adivina-
ción diabólica» (Agustín,1995).

4. Tomás analiza dos opiniones: a) la de aquellos para los cuales nin-
gún asunto humano está regulado por un orden superior y, por tan-
to, ni la suerte adivinatoria ni la consultoria son eficaces, aunque sí 
sirva de algo la suerte divisoria, ya que el azar termina decidiendo lo 
que a la razón le es indecidible. Tomás no admite esta opinión, pues 
aunque tiene a favor que elimina la superstición, también implica 

4  Tomás no usa el término latino necromantia, de los vocablos griegos νεκρόν y μαντεία 
(adivinación por los muertos), sino el término latino nigromantia, cuya traducción más 
cercana sería «magia negra».



234 Dos opúsculos de Tomás de Aquino: Sobre las suertes y Sobre el juicio de los astros •  
Jorge Medina Delgadillo y José Martín Castro Manzano

concebir un límite a la providencia divina; b) la de aquellos que pien-
san justo lo opuesto, es decir, que todo cuanto ocurre en los asuntos 
humanos está regulado por un orden superior, a saber, el de los as-
tros. Según ellos, tanto la suerte adivinatoria, como la consultoria y 
divisoria tienen razón de ser, pues se poseen y usan las cosas según el 
designio celeste; además, como todo es regido por los astros, tam-
bién los movimientos y disposiciones de las cosas, de los animales o 
de los sueños nos sirven de espejo para inferir la disposición sideral 
y, por ella, los eventos futuros. Tomás tampoco admite esta opinión, 
pues aunque tiene a favor el reconocer la influencia de los cuerpos 
celestes sobre los cuerpos y movimientos terrestres, precisa anular 
la espiritualidad del alma humana, dado que el intelecto y la volun-
tad, por su nobleza, no están sujetos al influjo material.

Sobre esta cuestión, Tomás presenta su propia opinión: c) la con-
sulta de los astros, o incluso de los movimientos sublunares, puede 
ser eficaz en tanto unos fenómenos anuncian otros, como ocurre en 
las migraciones de las aves y los cambios de estación. Este tipo de in-
vestigaciones no pueden considerarse adivinatorias ni supersticiosas, 
sino que están más cerca del meteorólogo, el astrónomo o incluso 
el mago, según la concepción albertiana (Rinotas, 2015: 171-180). 
Respecto a los seres humanos, dada su condición mixta de espíritu 
y materia, la consulta de los astros o de los movimientos sublunares 
tiene un rango de menor eficacia, pues en nosotros los cuerpos celes-
tes no imponen necesidad, sino sólo inclinación, y una inclinación 
que, por un lado, no influye en todos los hombres, pues los sabios 
y los virtuosos dominan sus pasiones y, por el otro, tampoco se ex-
tiende a todos los eventos humanos, pues hay algunos hechos que 
son auténticamente per accidens, como encontrar un tesoro cuando 
se cava un sepulcro. En estos eventos, la inclinación celeste es nula y, 
por tanto, la consulta es del todo ineficaz. 

Ahora bien, el orden superior máximo no son los astros, sino la 
providencia de Dios. Desde esta perspectiva, parece que sólo algunas 
cosas están sujetas a la disposición celeste y otras más a la disposi-
ción humana; sin embargo, todo está sujeto a la disposición divina, 



235Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 217 • 237

incluidas la inteligencia y la voluntad humanas.5 En razón de esto, la 
consulta de las suertes (divisoria, consultoria o adivinatoria) puede 
ser un medio eficaz por el cual Dios declara a los hombres cuál es su 
designio, ya directamente, ya por mediación angélica.

5. Según Tomás de Aquino, no es lícito hacer pacto con los demo-
nios, ni explícito, como en las invocaciones, ni implícitos, como en 
las artes supersticiosas. Eso no quita que alguien pueda predecir algo 
futuro a partir de la observación cuidadosa de los cuerpos celestes 
y de los animales, ya que esto no es superstición, sino conocimiento 
de la naturaleza, pues se busca una causa cierta para explicar los fe-
nómenos; en cambio, quien ante un per accidens, que carece de causa 
cierta, busca respuesta cierta por la práctica supersticiosa, a ese los 
demonios le manifiestan cierta eficacia para encadenar sus almas. 
Por otro lado, invocar el designio divino a través de las suertes no 
está exento de pecado: lo pueden cometer quienes las consultan en 
materia no necesaria –como aquellos que no han agotado lo que la 
capacidad humana puede alcanzar de suyo–, pues tientan a Dios; los 
que las consultan sin devoción o reverencia; los que las consultan 
para satisfacer un afán mundano; y los que sustituyen la moción del 
Espíritu Santo que genera concordia por el recurso a las suertes, 
como cuando se debe elegir alguien a una dignidad eclesiástica. En 
los casos que no incurran en estas cuatro causales, sí es lícito recurrir 
a las suertes para conocer la voluntad de Dios.

El opúsculo De iudiciis astrorum es un escrito muy breve. En él, 
santo Tomás responde probablemente a la pregunta de Reginaldo de 
Piperno sobre la licitud de la consulta de los astros exponiendo que 
los astros sí producen cambios y alteraciones en los cuerpos infe-
riores. Por eso quien lee el libro del cielo, aprendiendo sobre las 
constelaciones, los ciclos lunares y solares o las causas de los me-
teoros, puede predecir con bastante certeza muchos efectos de este 
mundo. Nos enfrentamos a un deslinde, en pleno Medioevo, de la 
astronomía frente a la astrología; la primera es una ciencia natural, 

5  Sobre el problema de la moción divina sobre la inteligencia y voluntad humana: 
Wippel, 2006: 50-51.



236 Dos opúsculos de Tomás de Aquino: Sobre las suertes y Sobre el juicio de los astros •  
Jorge Medina Delgadillo y José Martín Castro Manzano

la segunda es una práctica supersticiosa. ¿Por qué? Porque la ciencia 
conoce y puede prever los efectos naturales cuando éstos se deben 
sólo a causas naturales, en cambio, cuando se cree que los astros do-
minan la voluntad de los hombres, quienes por la libertad no están 
sometidos a la causalidad astral, entonces se incurre en la superstición.

Para Tomás, la superstición astral puede ser aprovechada por el 
demonio para inducir al error a sus practicantes, y ya que ellos se 
fían de algunas verdades descubiertas en sus indagaciones, pactan, 
sépanlo o no, con espíritus malignos: por eso cometen pecado grave.

Sobre la presente edición

Los textos latinos que sirvieron de base parar la presente traducción 
fueron tomados del Corpus Thomisticum.6 Agradecemos a su director, 
el Dr. Enrique Alarcón, por toda la ayuda brindada. Las notas que 
aparecen a pie de página en los opúsculos de Tomás de Aquino son 
de los traductores y no tienen otro cometido que ser meramente 
aclaratorias.

6  Disponibles en: http://www.corpusthomisticum.org/otr.html y http://www.cor-
pusthomisticum.org/ote.html 
Ambos corresponden al texto leonino impreso en Roma en 1976 y editado por Pascale-
Dominique Nau, OP.



237Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 217 • 237

Referencias

Alberto Magno. (1890). Opera omnia cura ac labore Augusti Borgnet, vol. 9, París: Luis 
Vives. 

de Aquino, T. (1976) Opera omnia iussu Leonis XIII P. M. edita, Tomo XLIII. Roma: Editori 
di San Tomasso, pp. 207-224. 

de Aquino, T. (2011). Scriptum super Sententiis. Fundación Tomás de Aquino quoad hanc 
editionem. Disponible en: http://www.corpusthomisticum.org/snp0000.html

de Aquino. T. (2011). Liber de sortibus ad dominum Iacobum de Tonengo. En Corpus Tho-
misticum. Pascale-Dominique Nau, ed. Disponible en: http://www.corpustho-
misticum.org/otr.html (consultado el 4.1.2019).

de Aquino. T. (1976).  De iudiciis astrorum. En Corpus Thomisticum. Pascale-Dominique 
Nau, ed. Disponible en: http://www.corpusthomisticum.org/ote.html (con-
sultado el 4.1.2019).

de Hipona, Agustín. (1995). “La adivinación diabólica”. Obras completas de san Agustín, 
tomo XL. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos.

Dondaine, A.; J. Peters. (1959). “Jacques de Tonengo et Giffredus d’Anagni auditeurs 
de saint Thomas”, Archivum Fratrum Praedicatorum 29, pp. 52-72.

Giraud, J., ed. (1892). Les registres de Grégoire X (1272-1276). París: Thorin & fils.

Klima. G., ed. (2007). “Selections from the Condemnation of 1277”. En Medieval Phi-
losophy: Essential Readings with Commentary. Wiley-Blackwell, Oxford.

Lagerlund, H. (2000). Modal Syllogistics in the Middle Ages. Leiden: Brill.

Porro, P. (2016). Thomas Aquinas: A Historical and Philosophical Profile. Washington: 
CUA.

Rinotas, A. (2015). “Compatibility between Philosophy and Magic in the Work of 
Albertus Magnus”. Revista Española de Filosofía Medieval 22 (2015), pp. 171-180.

Van Steenberghen, F. (1980). Thomas Aquinas and Radical Aristotelianism. Washington: 
CUA.

Wippel, J. (2006). “The five ways”. En: Davies, B., ed. Aquinas’s Summa Theologiae. 
Critical Essays. Oxford: Rowman, pp. 50-51.



238 Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros • Tomás de Aquino

 

Liber de sortibus1

Prologus in quo manifestatur sequentis operis intentio

Postulauit a me uestra dilectio ut quid de sortibus 
sentiendum sit uobis conscriberem. Non est autem fas 
ut preces quas fiducialiter caritas porrigit, apud amici 
animum repulsam patiantur. Unde petitioni uestre 
satisfacere cupiens, intermissis paulisper occupationum 
mearum studiis, solempnium uacationum tempore, 
quid michi de sortibus uideatur, scribendum curaui. De 
sortibus considerare oportet in quibus locum sors habeat, 
quid sit sortium finis, quis modus, que earum uirtus; 
et utrum eis liceat uti secundum christiane religionis 
doctrinam.

1  Textum Leoninum Romae 1976 editum et automato a Pascale-Domi-
nique Nau OP transcriptum denuo recognovit Enrique Alarcón atque 
instruxit. Edición del Corpus Thomisticum disponible en: http://www.cor-
pusthomisticum.org/otr.html



239Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 238 • 277

Sobre las suertes
On Lots

Tomás de Aquino 

A Jacobo de Tonengo

Prólogo en el cual se manifiesta la intención de la siguiente obra

Vuestra gentileza me ha solicitado escribir lo que hay que pensar 
acerca de las suertes, y no es correcto que las peticiones que la ca-
ridad formula con confianza sean rechazadas entre amigos, por lo 
cual, deseando satisfacer vuestra petición, interrumpiendo por un 
momento mis ocupaciones en el estudio durante el tiempo de las 
solemnidades, procuré escribir lo que a mi parecer hay que saber 
sobre las suertes.

Es necesario considerar sobre las suertes: a) en cuáles cosas tie-
nen lugar; b) cuál es la finalidad; c) de qué modo; d) cuál es su efica-
cia; y e) si es lícito su uso según la doctrina de la religión cristiana.



240 Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros • Tomás de Aquino

Capitulum primum in quibus rebus fiat inquisitio per sortes

Primo igitur considerandum est, quod rerum quedam sunt ex 
necessitate et semper, sicut Deum esse, duo et tria esse quinque, 
solem oriri, et alia huiusmodi que uel semper sunt, uel semper eodem 
modo eueniunt. In hiis autem sors locum non habet; derisibilis enim 
uidetur, si quis sortibus explorandum estimaret aliquid circa esse 
diuinum, uel circa numeros, uel circa motus solis et stellarum. Alia 
uero sunt que naturaliter quidem contingunt et ut frequentius eodem 
modo proueniunt, quandoque tamen sed rarius aliter contingunt, 
sicut estatem esse siccam, hyemem uero pluuiosam; contingit tamen 
interdum, sed rarius, euenire contrarium, ex eo quod solitus nature 
cursus ex aliquibus causis impeditur. In neutris autem predictarum 
rerum secundum se consideratis locum sors habet. Potest quidem 
sors locum habere, non tamen secundum quod ipse res naturales in 
se considerantur, sed secundum quod earum cursus attingit aliqualiter 
usum uite humane, sicut ab aliquibus sorte inquiri potest an fluuius 
inundet et domum uel agrum occupet, an pluuia estate habundet et 
fruges in agro corrumpat; sed an habundet pluuia uel fluuius inundet 
in locis desertis, in quibus hoc ad usum humane uite non pertinet, 
nullus sorte inquirere studet. Ex quo patet quod sors proprie in rebus 
humanis locum habet. Sed quia ad unumquemque hominem pertinet 
sollicitari de hiis que pertinent ad usum proprie uite et eorum cum 
quibus quocumque modo communionem habet, consequens est quod 
nec ad omnes res humanas inquisitio sortis extendatur. Nullus enim 
in Gallia existens sorte aliquid inquirendum curat de hiis que ad Indos 
pertinent, cum quibus nullatenus in uita communica; sed de hiis 
consueuerunt homines sorte aliquid inquirere que qualitercumque 
ad eos pertinent, uel ad sibi coniunctos. Rursus autem nec in hiis 
omnibus sortes inquiri uidentur. Nullus enim sorte inquirit ea que 
per suam industriam uel cognoscere, uel ad effectum perducere 
potest; derisibile namque uidetur, si quis sorte inquirat an comedat, 
uel fruges ex agro colligat, uel si id quod uidet est homo uel equus. 
Relinquitur igitur quod homines sorte aliquid inquirunt in rebus 
humanis aliqualiter ad se pertinentibus, que per propriam prudentiam 
non possunt cognoscere, nec ad effectum perducere.



241Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 238 • 277

Capítulo primero. ¿En qué ocasiones se consulta por las suertes?

Lo primero que hay que considerar es que algunas cosas son por necesidad y siempre, 
como que Dios existe, que dos más tres son cinco, que el sol se levanta u otras cosas que, o 
siempre son, o siempre suceden del mismo modo. En estos casos, la suerte no tiene lugar, 
pues sería irrisorio que alguien, explorando las suertes, estimara algo sobre el ser de Dios 
o sobre los números o sobre el movimiento del sol y de las estrellas.

Hay otras cosas que naturalmente suceden y que, con frecuencia, ocurren del mismo 
modo, aunque raramente puedan suceder de modo distinto, como ser seco para el verano y 
lluvioso para el invierno; sucede en ocasiones, aunque muy raras veces, lo contrario, debido 
a que el curso de la naturaleza es impedido por alguna otra causa. En ninguna de las anterio-
res cosas, en sí mismas consideradas, la suerte tiene lugar. Sin embargo, puede haber lugar 
para la suerte no tanto según consideremos las cosas naturales en sí mismas, sino según 
afecten en su curso la vida humana, tal como alguno podría inquirir por la suerte si el río 
puede inundar su casa o el campo que trabaja, o si las lluvias abundarán y se corromperán 
los frutos del campo; pero no tiene sentido consultar la suerte acerca de si abunda la lluvia 
o si el río inunda un sitio desierto, en el cual no hay conexión con la vida humana.

De esto se sigue que la suerte, propiamente hablando, sólo se aplica a las cosas humanas. 
Pero, como a cualquier hombre corresponde ser solícito en lo tocante al uso de su propia 
vida y de aquellos con los cuales tiene relación, en consecuencia, no a todos los asuntos 
humanos se extiende la consulta de la suerte. Pues ninguno en Galia procura a la suerte para 
saber lo que corresponde a los de la India, con los cuales de ningún modo se comunica. Los 
hombres, por el contrario, consultan la suerte sobre algo que de algún modo les interesa a 
ellos o a sus allegados.

Más aún, tampoco en todo se ha de consultar la suerte. Pues nadie pregunta a la suerte 
lo que por su ingenio puede conocer o lo que puede efectuar; irrisorio sería si alguien 
consultara a las suertes sobre si comerá, o si recogerá los frutos del campo, o si lo que ve 
es un hombre o un caballo. Asentemos, por tanto, que los hombres consultan la suerte en 
asuntos humanos que de algún modo se relacionan con ellos, que por su propia prudencia 
no les es dado conocer ni efectuar.



242 Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros • Tomás de Aquino

Capitulum secundum in quo ostenditur ad quem finem sortes ordinentur

Quia igitur in hiis sorte aliquid queritur que pertinent ad usum uite 
humane, necesse est quod ad hec inquisitio sortis tendat secundum 
que res alique accommodantur usui uite humane. Circa ea uero que 
ueniunt in usum humanum, primo quidem sollicitantur homines 
ut ea qualitercumque habeant; secundo uero ut habitis utantur; 
tertio uero ut futurum euentum usus cognoscant. Et quia res uite 
nostre deseruientes in nostros usus assumere non possumus nisi eas 
aliqualiter habeamus, res autem secundum sui naturam communes 
sunt omnibus, necesse fuit ad hoc quod eis distincte homines uti 
possent, ut per aliquem modum inter homines diuiderentur. 
Quandoque autem communium rerum diuisio ex humana industria 
et uoluntatum concordia potest ad effectum perduci, et tunc sortibus 
non indigetur; sed quando humanus sensus non sufficit ad concorditer 
diuidendum, tunc consueuerunt sorte diuidere, secundum illud 
Prouerb. XVIII Contradictiones comprimit sors. Sicut autem est 
distributio facultatum, ita etiam et honorum siue dignitatum; unde 
quandoque contingit quod aliqui non ualentes concorditer eligere 
aliquem cui dignitas aliqua conferatur, sorte hoc requirendum 
existimant: quod etiam apparet in Veteri lege obseruatum fuisse, 
ut sorte quadam ad officium summi sacerdotis accederent, unde 
dicitur Luc. I quod Zacharias sorte exiit ut incensum poneret, Saul etiam 
sorte fuit electus in regem, ut legitur I Reg. X. Sicut autem contingit 
dubitari circa distributionem honorum, ita et circa distributionem 
penarum; et ideo si credatur aliquis puniendus, ignoretur autem 
quem puniri oporteat, sorte hoc aliquibus inquirendum uidetur. Sic 
enim legimus Ionam fuisse sorte in mare proiectum; sic etiam Iosue 
Achor de anathemate surripientem sorte puniuit, ut legitur Iosue VII. 
Sic igitur sors uno modo ordinatur ad inquirendum quis sit habiturus 
uel possessionem uel dignitatem uel poenam; et hec uocari potest 
sors diuisoria, quia per eam diuiditur id quod ignoratur qualiter sit 
distribuendum: unde et uerbum sortiendi a sortibus sumptum esse 
uidetur. Sicut autem dubitare contingit quis rem aliquam sit habiturus, 
ita dubitare contingit utrum re aliqua sit utendum, et uniuersaliter 
utrum expediat aliquid agere; nam omnis actio usus aliquis est 



243Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 238 • 277

Capítulo segundo. En el que se muestra a qué fin se ordenan las suertes

Por tanto, puesto que alguien consulta a la suerte en lo tocante al uso de la vida humana, es 
necesario que esta consulta de la suerte busque acomodar algunas cosas relativas a la vida 
humana. En efecto, acerca de las cosas tocantes a la vida humana, lo primero solicitado 
por los hombres es el modo como las obtendrá; segundo, el uso que les dará; tercero, 
conocer los eventos futuros de su uso. Y puesto que no podemos asumir plenamente el uso 
de las cosas de nuestra vida sin poseerlas de algún modo, y sin embargo, las cosas según 
su naturaleza propia son comunes para el uso de todos, fue necesario que, para poder ser 
usadas por distintos hombres, por algún modo fuesen divididas entre ellos. En ocasiones, 
la división de las cosas comunes ha sido efecto de la capacidad humana y de la concordia de 
voluntades, y entonces no fueron necesarias las suertes; pero cuando el sentido común no 
basta para dividir cordialmente, entonces se acostumbra dividir por suerte, de acuerdo con 
aquel dicho: “La suertes ponen fin a los litigios” (Pr 18,18). Así como hay distribución de 
las facultades, así también la hay de honores o dignidades; de ahí que en ocasiones suceda 
que algunos, sin ánimo cordial para elegir a alguien al cual se le confiere alguna dignidad, 
piensen que se requerirá la suerte. Esto parece ser observado en la Antigua Ley, para la 
elección, por cierta suerte, al oficio de sumo sacerdote; de ahí que se diga que “a Zacarías le 
tocó en suerte quemar el incienso” (Lc 1,9); Saúl también por suerte fue elegido rey, como 
se lee en el primer libro de los Reyes (1 Sam 10, 20-21).1 

Y así como hay duda acerca de la distribución de los honores, así también ocurre con 
la distribución de las penas. Por ejemplo, si se sabe que alguien ha de ser castigado, pero 
se ignora a quién en específico es necesario castigar, a algunos les parece consultarlo a la 
suerte. Así leemos que Jonás fue echado al mar por suerte (Jon 1,7), y que también Josué 
castigó por suerte a Acán por haber robado algo maldito (Jos 7, 14-19).

Por tanto, la suerte es un modo ordenado para averiguar quién deberá tener una po-
sesión, o una dignidad o incluso una pena; y ésta se puede llamar suerte divisoria, ya que 
por ella se divide lo que se ignora cómo ha de ser distribuido; de ahí también que el verbo 
«sortear» parece ser tomado del término «suertes».

Así como ocurre que se dude quién deba tener algo, así también se puede dudar si algo 
ha de ser usado o si, en general, alguien puede librarse de hacer algo, pues toda acción es 
un uso de algo, ya de uno mismo, ya de otra cosa. Y como existen dudas sobre lo que hay 

1  Recordemos que en tiempos de santo Tomás se denominaban los «cuatro» libros de 
los Reyes a lo que hoy conocemos como primero y segundo libro de Samuel y primero 
y segundo libro de los Reyes.



244 Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros • Tomás de Aquino

uel sui ipsius, uel rei alterius. Cum igitur talis occurrit dubitatio 
circa agenda, si quidem per humanam prudentiam huic dubitationi 
satisfieri possit, ad humanum consilium recurrendum opinantur. 
Sed quia, ut dicitur Sap. IX cogitationes mortalium timide et incerte 
prouidentie nostre, ubi humano consilio dubitationi plenarie occurri 
non potest, ad sortium inquisitionem recurrunt; huius exemplum 
legimus in Hesther, ubi dicitur, quod missa est sors in urnam quo die 
et quo mense gens Iudeorum deberet interfici. Et quia huiusmodi 
sors succedit loco consilii, potest dici sors consultoria, quasi ad 
consultandum ordinata. Sollicitantur etiam plerumque homines de 
futuris euentibus, ex quorum cognitione homo in pluribus agendis 
uel uitandis dirigi potest; et tamen futurorum cognitio excedit 
humanam industriam, secundum illud Eccl. VIII Multa hominis afflictio 
qui ignorat preterita, et futura nullo scire potest nuntio. Unde homines, 
ad aliquid de futuris euentibus cognoscendum, interdum putant esse 
recurrendum ad sortes; et huiusmodi sortem diuinatoriam uocare 
possumus: diuini enim dicuntur qui aliqua de futuris prenoscunt, 
quasi sibi attribuentes quod est proprium Dei, secundum illud Ys. 
XLI Annuntiate que uentura sunt in futurum, et sciemus quia dii estis uos.



245Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 238 • 277

que hacer, si alguno puede satisfacer dicha duda por la prudencia, somos de la opinión que 
hay que recurrir al consejo humano. Pero porque, como dice: “Los pensamientos de los 
mortales son indecisos y sus reflexiones precarias” (Sab 9,14), cuando el consejo humano 
no pueda disolver toda duda, se recurre a la consulta de las suertes. Leemos un ejemplo de 
esto en el libro de Esther, donde se dice que se echó a la suerte en una urna el día y mes en 
que la nación judía debería perecer. Y puesto que este modo de suerte sustituye al consejo, 
se le puede nombrar suerte consultoria, como si fuese ordenada para consultar.

Además, la mayoría de los hombres se preocupan por los acontecimientos futuros, de 
cuya cognición el hombre puede dirigirse en muchos casos sobre lo que hay que hacer o 
evitar; y como el conocimiento del futuro excede la capacidad humana, como se afirma: 
“muchas cosas afligen al hombre que ignora el pasado, y el futuro no puede saber por nin-
gún emisario” (Eccl 8,7). De ahí que los hombres, para conocer algo de los eventos futuros, 
en ocasiones discurren recurrir a las suertes, y este tipo de suerte la podemos llamar suerte 
adivinatoria, pues se llama adivinos a los que prevén el futuro, como atribuyéndose a sí 
mismos lo que es propio de Dios, de acuerdo con las palabras de Isaías: “Anuncien lo que 
pasará después y así sabremos que ustedes son dioses” (Is 41,23).



246 Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros • Tomás de Aquino

Capitulum tertium in quo ostenditur quis sit modus inquirendi per sortes

Scire autem oportet, quod multipliciter aliqui cognitionem exquirunt 
eorum que humanam excedunt industriam. Quidam enim manifesta 
responsa deposcunt, uel a Deo uel a demonibus. Quorum primum 
pertinet ad propheticos uiros qui, quadam priuilegiata familiaritate 
Deo coniuncti, ab eo merentur instrui de futuris euentibus aut de 
quibuscumque supernaturalibus rebus, secundum illud Amos III 
Non faciet dominus Deus uerbum nisi reuelauerit secretum suum ad seruos 
suos prophetas. Reuelat autem interdum uigilantibus per manifestam 
uisionem, interdum autem per sompnium, secundum illud Num. 
XII Si quis fuerit inter uos propheta Domini, in uisione apparebo ei uel per 
sompnium loquar ad illum. Huius autem gratie particulariter plerique 
homines participes effecti, a Deo admonentur in sompnis de hiis que 
pertinent ad eorum salutem; unde dicitur Iob XXXIII Per sompnium in 
uisione nocturna, aperit aures uirorum et erudiens eos instruit disciplinam, 
ut auertat hominem ab hiis que fecit et liberet eum de superbia. Secundum 
uero pertinet ad nigromanticos, qui quibusdam incantationibus 
et sacrificiis a demonibus aliqua responsa exquirunt, uel sermone 
prolata uel aliquibus signis demonstrata, et hoc uel in uigilia, uel in 
somno. Quandoque uero aliquorum occultorum homines exquirunt 
notitiam, quasi signum eorum accipientes ex quibusdam que in aliis 
rebus considerant; cuius quidem inquisitionis diuerse sunt species. 
Exquirunt enim quidam occultorum notitiam, siue circa futuros 
euentus siue circa ea que expedit agere, per considerationem 
celestium motuum, inspiciendo scilicet motus et situs eorum, ex 
quibus aliqua futura et occulta se posse cognoscere putant; quod 
pertinet ad mathematicos siue astronomos, qui etiam geneatici 
appellantur propter natalium dierum considerationem. Quidam 
uero occultorum notitiam exquirendam putant considerando motus 
et uoces aliorum animalium, et etiam hominum sternutationes; quod 
totum pertinet ad auguria siue ad auspicia, que exinde dicuntur quia 
precipue aues inspiciunt et earum garritus attendunt. Alii uero sunt 
qui occultorum notitiam querunt ex aliquibus que ab hominibus 
dicuntur uel fiunt sub alia intentione; quod quidem inquisitionis 
genus proprie omen uocatur. Cuius exemplum ex Maximo Valerio 



247Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 238 • 277

Capítulo tercero. En el que se muestra de qué modo se consulta la suerte 

Es necesario saber que, de muchas maneras, se busca la cognición de aquellas cosas que 
sobrepasan la capacidad humana. Algunos demandan una respuesta clara o de Dios o de los 
demonios.

Los primeros corresponden a los hombres proféticos, quienes, unidos a Dios por cierta 
familiaridad privilegiada, tienen el mérito de ser instruidos por Él sobre los acontecimien-
tos futuros o sobre otras realidades sobrenaturales, según dice Amós: “el Señor no hace nada 
sin revelar su secreto a sus servidores los profetas” (Am 3,7). A veces, Él revela durante 
la vigilia por una visión manifiesta; otras veces, sin embargo, lo hace en el sueño, según se 
dice: “Cuando aparece entre ustedes un profeta, yo me revelo a él en una visión, le hablo en 
un sueño” (Núm 12,6). Y de los efectos de esta gracia particularmente han sido partícipes 
algunos hombres, amonestados por Dios en sueños de aquello relativo a su salvación; de ahí 
que se diga: “Por sueños, en visiones nocturnas abre los oídos de los hombres y los instruye 
enseñándoles su saber, para apartar al hombre de sus obras y liberarlo de su soberbia” (Jb 
33,15-17).2 

Los segundos pertenecen a los nigrománticos, los cuales, por medio de encantos y sa-
crificios a los demonios, solicitan alguna respuesta, ya sea por palabras o por demostra-
ción de signos, ya sea en la vigilia o en el sueño. En ocasiones, hay hombres que buscan 
diligentemente información en algunas cosas ocultas, sirviéndoles como signos otras cosas 
consideradas. Estas investigaciones las hay de distintos tipos. Algunos buscan la información 
de lo oculto, o acerca de eventos futuros o sobre lo que es necesario hacer, considerando 
el movimiento celeste, a saber, inspeccionando su movimiento y posición, pensando que 
así conocerán lo futuro y oculto; y esto es relativo a los matemáticos o astrónomos, tam-
bién llamados geneáticos, a causa de la consideración del natalicio. Otros, además, suponen 
encontrar información oculta considerando el movimiento y voces de algunos animales, y 
hasta con los estornudos de los hombres; y todo esto pertenece a los augurios o auspicios, 
que a causa de esto son llamados así, pues inspeccionan las aves y escuchan sus gorjeos. Hay 
otros que buscan la información de lo oculto a partir de lo dicho o hecho por los hombres 
bajo otra intención. Este tipo de búsqueda recibe el nombre de presagio, y encontramos 

2  Tomás de Aquino cita aquí el pasaje de Job de forma resumida –tal vez por citarlo de 
memoria–, pues omite la frase “cuando un profundo sopor invade a los hombres y ellos 
están dormidos en su lecho” (quando irruit sopor super homines, et dormiunt in lectulo) 
que aparece, por ejemplo, en la Nueva Vulgata (que coincide, a su vez, con la Vulgata 
en la versión de Hugo de Saint-Cher y que probablemente fue la que Tomás tuvo en 
sus manos).



248 Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros • Tomás de Aquino

accipere possumus, qui narrat quod, cum Lucius Paulus consul 
bellum cum rege Persa esset facturus, a curia regressus filiam 
suam tristem inueniens, tristitie causam quesiuit, que respondit 
Persam perisse: decesserat enim catulus quidam nomine Persa; 
arripuit igitur omen Paulus et spem clarissimi triumphi animo presumpsit. 
Quidam uero conquirunt occulta attendendo quasdam figuras 
in quibusdam corporibus apparentes, ut puta secundum lineas 
manus humane, quod dicitur chiromantia; uel etiam in osse spatule 
alicuius animalis, quod dicitur spatulamantia. Tertio uero modo 
aliqui notitiam occultorum requirunt ex hiis que per eos geruntur, 
eorum considerantes euentum; quod etiam multipliciter fit. Ad hoc 
enim genus pertinet geomantie usus, per quem quibusdam punctis 
descriptis eos diuersimode secundum quasdam figuras disponendo, 
aliquorum occultorum putant per hoc se notitiam posse acquirere. 
Pertinet etiam ad hoc genus quod quibusdam cedulis reconditis in 
occulto, dum in quibusdam earum diuersa scribuntur, in aliis uero 
nichil, discernitur quid accipientibus cedulas contingere debeat, 
uel de eis quid oporteat fieri; cui etiam simile est quod, quibusdam 
festucis inequalibus absconditis, diuersa circa aliquos indicantur ex 
eo quod maiorem uel minorem accipiunt. Ad quod etiam aliqualiter 
pertinere uidetur taxillorum proiectio, uel si quid aliud fiat per quod 
diiudicetur qualiter sit aliquid diuidendum, uel quid oporteat agere, 
uel ad cognoscendum aliquod occultum preteritum uel futurum. 
Unde etiam duella ad hoc uidentur pertinere, nisi inquantum per 
artem uel uirtutem plerumque unus alium superat. Videntur etiam 
ad hoc pertinere que dicuntur iudicia ferri candentis uel aque et 
alia huiusmodi, nisi quod in hiis non est euentus indifferens; unde 
in hiis requiritur expressius diuine uirtutis iudicium quam in aliis 
supradictis. Nomen autem sortis ad hoc tertium inquisitionis genus 
pertinere uidetur, quo scilicet aliquid fit ut ex eius euentu considerato 
aliquod occultum innotescat; unde sortes dicuntur proici uel in 
sinum mitti, uel aliquid aliud additur in commemoratione sortium 
quod pertinet ad actum humanum, secundum illud Prouerb. XVI 
Sortes mittuntur in sinum. Patet igitur ex predictis quod sors est 
inquisitio occulti excedentis humanam industriam per aliquid a 
nobis factum, in rebus humanis ad nos pertinentibus uel habendis 



249Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 238 • 277

un ejemplo en Máximo Valerio, quien narra que, cuando el cónsul Lucio Paulo iba a em-
prender la guerra contra el rey de Persia, de regreso de la curia encontró triste a su hija, 
y preguntando la causa de su tristeza, ella le respondió: “Persia pereció”; porque había 
muerto una perrita llamada Persia. Paulo tomó eso como presagio y albergó en su alma 
con esperanza un brillante triunfo (Facta et dicta memorabilia, lib. I, 5, 3). Otros más buscan 
lo oculto atendiendo a ciertas figuras que aparecen en ciertos cuerpos, como sucede en 
las líneas de las manos humanas, y a esto lo llaman quiromancia, o también en el omóplato 
[spatula] de algunos animales, por lo cual se llama espatulomancia.

En tercer lugar, otros buscan información de lo oculto en aquellas cosas que son usadas 
por ellos, considerando así los acontecimientos; lo cual se hace de múltiples maneras. A 
este género pertenece el uso de la geomancia, por el cual ciertos puntos descritos de diverso 
modo se disponen para formar figuras, pensando algunos que por esto se puede adquirir 
alguna noticia de las cosas ocultas. Pertenecen también a este género ciertas papeletas es-
condidas, en algunas de las cuales algo se escribe y en otras no, y se discierne lo que debe 
suceder tomando dichas papeletas, o en ellas se encuentra lo que debe hacerse. Similar a 
esto es lo que sucede con ciertas pajillas desiguales escondidas, que indican diversas cosas 
según se tome la larga o la corta. Pertenece también de igual modo a este género la tirada 
de dados, ya sea que alguien pueda saber cómo se debe dividir algo, o qué es lo que se debe 
hacer, o para conocer algo oculto, ya pretérito, ya futuro. De ahí que también los duelos 
parecen pertenecer a este género, excepción hecha del arte y la fuerza por la que uno su-
pera al otro. Asimismo, parecen pertenecer a este género los juicios con fierros calientes o 
agua, [la ordalía] y otros del mismo tipo, excepto porque éstos no son unos meros eventos 
irrelevantes; de ahí que en estos juicios se requiera expresamente la intervención divina 
más que en los anteriores.

Puntos de la geomancia, Martinus Hispanus, De geomantia, apud: E. Z. Bennett, Princeton.

Via Populus Conjunctio Carcer Caput
Draconis

Cauda
Draconis

Puella Puer

Fortuna
Major

Fortuna
Minor

Rubeus Albus Acquisitio Amissio Tristitia Laetitia



250 Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros • Tomás de Aquino

uel utendis uel cognoscendis. Scire autem oportet, quod quandoque 
hoc tertium inquisitionis genus, quod ad sortes dictum est pertinere, 
potest alicui predictorum generum permisceri: quandoque quidem 
prophetice consultationi, sicut patet in facto Gedeonis qui uellus 
expandens in area inquisiuit signum roris a Domino, ut legitur 
Iud. VI. Quandoque uero permiscetur nigromantice inspectioni, 
sicut in aruspicio, secundum quod inspiciuntur uiscera animalium 
demonibus immolatorum; quandoque uero astronomice diuinationi 
aut etiam augurum obseruationi, puta si hoc aut illud facienti aspectus 
talis stelle uel talis auis occurrat; quandoque uero diuinationi que 
fit per obseruationem uerborum propter aliud dictorum: ad quod 
pertinere uidetur quod aliqui in apertione librorum obseruant 
quid eis occurrat. Et similiter alie sortium diuersitates facile colligi 
possunt secundum commixtionem tertii generis ad alia duo. Hec 
igitur de modo sortium dicta sunt.



251Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 238 • 277

Sin embargo, el nombre de «suerte» parece pertenecer a este tercer tipo de investiga-
ción, a causa de que algo se hace por la consideración de un acontecimiento, por el cual 
algo oculto se hace manifiesto, de ahí que se diga que por la suerte se arroja o se envía [un 
papel] al regazo, o que en conmemoración de las suertes algo se añade relativo a los actos 
humanos, de acuerdo con el proverbio: “Las suertes se echan en los pliegues del manto” 
(Pr 16,33).

Consta de lo dicho, por tanto, que la suerte es una investigación de lo oculto que excede 
la capacidad humana, realizada por algo hecho por nosotros, para obtener, usar o conocer, 
algo relativo a los asuntos humanos.

Sin embargo, es necesario saber que en algunas ocasiones este tercer tipo de inves-
tigación, que se ha dicho pertenece a las suertes, puede estar mezclado con alguno de 
los anteriores géneros. En ocasiones, por ejemplo, con ciertas consultas proféticas, como 
hizo Gedeón, quien, extendiendo en el aire un vellón pedía al Señor el signo del rocío, 
como leemos en el libro de los Jueces (Jc 6,39). En otras ocasiones está mezclada con la 
inspección nigromántica, como en la aruspicina, en la cual se inspeccionan las vísceras de 
los animales inmolados a los demonios; en otras ocasiones está mezclada con la adivinación 
astronómica o con la observación de los augures, por ejemplo, si cuando se hace esta o 
aquella cosa ocurre la visión de tal estrella o de tal ave. En ocasiones, con la adivinación he-
cha por atención a las palabras pronunciadas, relacionadas a las palabras que se observan en 
la apertura de los libros para ver cuál de ellas concurre. Y de manera semejante otras clases 
de suertes fácilmente se pueden unir por mezcla entre las del tercer género con las de los 
otros dos. Así pues, se ha completado el modo [en que se consultan] las suertes.



252 Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros • Tomás de Aquino

Capitulum quartum in quo ostenditur unde sit sortium uirtus

Oportet autem considerare, an sit efficax predicta inquisitio sortium. 
Ad cuius considerationem assumere oportet diuersas opiniones circa 
rerum humanarum euentus. Quidam enim fuerunt qui res humanas 
nullo superiori regimine gubernari existimarent sed solum ratione 
humana, ita quod quecumque preter humanam prouidentiam fiunt 
in rebus humanis crederent esse omnino fortuita. Secundum igitur 
horum sententiam nulla potest esse precognitio futurorum, ea enim 
que fortuito fiunt incognita sunt; unde totaliter sors diuinatoria 
tollitur. Similiter etiam nec sors consultoria locum haberet; quid 
enim utile sit consultanti pensatur ex futuris euentibus: unde, si 
futuri euentus ignorantur, consultatio frustra fit. Secundum hos 
tamen sors diuisoria locum potest habere, non quod per eam 
decernatur quid in diuisione rerum magis expediat, sed ut quod 
ratione definiri non potest saltem relinquatur fortune. Sed hec 
opinio diuinam prouidentiam que infinita est certo fine concludit, 
dum ei subtrahit res humanas, in quibus tamen plerumque manifesta 
indicia diuine gubernationis apparent; ipsis etiam rebus humanis 
facit iniuriam, quas absque regimine fluctuare affirmat. Subtrahit 
etiam cuiuslibet religionis cultum et Dei timorem hominibus aufert; 
unde penitus est repudianda. Alii uero fuerunt qui dicerent omnes 
actus humanos et euentus eorum et omnes res humanas necessitati 
syderum subdi; unde cum sit certus ordo quo mouentur celestia 
corpora, ex eorum consideratione estimabant posse per certitudinem 
futuros hominum prenosci euentus, nisi quatenus ad hoc hominibus 
experientia deficit. Et quia secundum horum sententiam omnes 
actus humani ex syderum necessitate proueniunt, consequens est ut 
etiam ipsi humani actus qui requiruntur ad sortes secundum syderum 
dispositionem procedunt ut hoc uel illud proueniat: puta, si 
geomanticus puncta describat in puluere, manum eius moueri 
asserunt secundum celi uirtutem ad hoc quod talis numerus 
punctorum proueniat qui sit conueniens dispositioni celesti; idemque 
in ceteris similibus dicunt. Et sic secundum ea que proueniunt ex 
huiusmodi actibus dicunt futura posse prenosci, secundum quod 
procedunt ex uirtute celestium corporum ex quibus humanos 



253Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 238 • 277

Capítulo cuarto. En el que se muestra la eficacia de las suertes 

Es necesario considerar si la antedicha inquisición de las suertes es eficaz. Para tal efecto, 
es necesario considerar diversas opiniones acerca de la ocurrencia de las cosas humanas. 

Hubo algunos que pensaron que los asuntos humanos de ningún modo son regulados 
por un régimen superior, sino sólo por la razón humana, de tal manera que creyeron que 
todo aquello que sucede en lo humano y escapa a la propia capacidad humana, es totalmen-
te fortuito. De acuerdo con su opinión, por tanto, no puede haber ningún conocimiento 
previo de lo futuro, pues aquello que ocurre fortuitamente es incógnito; de ahí que carece 
totalmente de sentido la suerte adivinatoria. De manera similar, la suerte consultoria no ha 
lugar, pues qué de útil hay en querer consultar los eventos futuros, dado que si se ignoran 
los eventos futuros, la consulta será en vano. Pero, según ellos, la suerte divisoria podría 
tener lugar, –no porque a causa de ella se discierna lo que en la división de las cosas más 
convenga, sino porque al menos se deja a la fortuna lo que la razón no alcanza a definir–. 
Pero esta opinión pone un límite a la divina providencia, que ciertamente es infinita, pues le 
substrae de las cosas humanas, en las cuales, sin embargo, aparecen muchos indicios mani-
fiestos del gobierno divino. Y también hace injusticia a los asuntos humanos, pues se afirma 
que estos fluctúan sin gobierno. Substrae también cualquier culto religioso y quita en los 
hombres el temor de Dios, por lo cual hay que repudiar esta opinión del todo.

Hubo otros que dijeron que todos los actos, acontecimientos y cosas humanas están so-
metidas a la necesidad de los astros; de ahí que, habiendo cierto orden por el que se mueven 
los cuerpos celestes, al considerarlo pensaban que podían prever los eventos futuros de los 
hombres con certeza, a menos que falte la experiencia para esto. Y porque, de acuerdo con 
su opinión, todos los actos humanos provienen de la necesidad sideral, se sigue que incluso 
los propios actos humanos que se requieren para las suertes proceden de la disposición 
de los astros, resulte esto o aquello; por ejemplo, si un geomántico describe puntos en el 
polvo, su mano se mueve de acuerdo con el poder del cielo para que salga la cantidad de 
puntos acorde a la disposición celeste, y lo mismo afirman en casos parecidos. Y así dicen 
que pueden prever el futuro a partir de aquellas cosas que provienen de actos similares, 
pues proceden de la fuerza de los cuerpos celestes, los cuales, ellos afirman, disponen los 
eventos humanos.

Por tanto, según esta opinión, tiene sentido la suerte adivinatoria por la cual se consi-
deran los eventos futuros; y, por consiguiente, también la suerte consultoria, que depende 
de la consideración de los eventos futuros; también la suerte divisoria tendría lugar, no sólo 
en tanto se deja a la fortuna la división de las cosas, sino en cuanto se poseen las cosas según 
lo requiere la disposición celeste. Y porque ellos dicen que no sólo los actos humanos, sino 



254 Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros • Tomás de Aquino

euentus disponi existimant. Et sic secundum hanc opinionem sors 
diuinatoria locum habet, per quam considerantur futuri euentus; et 
per consequens consultoria, que dependet ex consideratione 
futurorum euentuum; diuisoria etiam sors locum habebit, non 
solum quantum ad hoc quod rerum diuisio fortune relinquatur, sed 
etiam quantum ad hoc ut sic possideantur res sicut dispositio celestis 
requirit. Et quia non solum actus humanos, sed etiam ceterorum 
animalium motus atque omnium naturalium corporum, syderibus 
dicunt esse subiectos, secundum predictam rationem dicunt per 
auguria et alios predictos inquisitionis modos ad idem genus 
pertinentes posse futura prenosci, in quantum hos motus uel 
dispositiones ex uirtute syderum dicunt procedere; unde huiusmodi 
nominant stellas secundas, quia in hiis impressio quedam apparet 
celestium corporum. Et quia homo dormiens non habet perfectum 
rationis usum sed secundum ymaginationem mouetur, ex predicta 
etiam causa dicunt sompnia uim diuinationis habere, in quantum 
scilicet motus fantasmatum que apparent in sompniis ex corporum 
celestium dispositione procedunt. Sed et hec opinio expressam 
continet falsitatem. Non enim est possibile quod celestia corpora in 
aliquid incorporeum imprimant, quia quodlibet incorporeum est 
uirtuosius et nobilius quolibet corpore. Intellectus autem humanus 
neque est corpus neque uirtus corporis organici, ut Aristotiles 
probat: alioquin non posset omnium corporum naturas cognoscere, 
sicut oculus non posset uidere omnes colores si pupilla esset aliquo 
colore affecta; impossibile est ergo quod corpus celeste imprimat in 
intellectum humanum. Voluntas autem in intellectiua parte est et 
mouetur a bono per intellectum apprehenso; unde pari ratione 
corpora celestia in eam imprimere non possunt. Omnes autem 
humani actus principaliter ex intellectu et uoluntate procedunt; non 
possunt igitur per certitudinem futuri hominum actus prenosci per 
inspectionem celestium corporum, et multo minus per inspectionem 
quorumcumque aliorum que ab eis mouentur, puta per garritum 
auium, descriptionem punctorum et per alia supradicta. Manifestum 
est autem quod humanarum rerum euentus plurimum ex actibus 
humanis dependent; unde nec euentus humanarum rerum per 
predicta possunt prenosci. In quantum autem humanarum rerum 



255Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 238 • 277

también los de los otros animales y de todos los cuerpos naturales están sujetos a los astros, 
según esta opinión, dicen que por los augurios y otros modos de consulta ya examinados 
pertenecientes al mismo género, se puede predecir el futuro, en cuanto estos movimientos 
o disposiciones, según ellos, proceden de la fuerza astral. Por este motivo los llaman estrellas 
segundas, porque en estos modos aparece cierta impresión de los cuerpos celestes.

Y así como el hombre durmiente no tiene un uso perfecto de la razón, sino que se mue-
ve de acuerdo con la imaginación, de ahí que por la antedicha causa dicen que los sueños 
tienen poder adivinatorio, en cuanto el movimiento de las ensoñaciones que aparecen en 
los sueños procede de la disposición de los cuerpos celestes. Pero también esta opinión 
contiene una falsedad manifiesta, pues no es posible que los cuerpos celestes influyan en 
algo incorpóreo, porque cualquier ser incorpóreo es más virtuoso y noble que cualquier 
ser corpóreo. Pero el intelecto humano ni es cuerpo ni es virtud del cuerpo orgánico, como 
lo prueba Aristóteles, pues de otra manera no se podría conocer la naturaleza de todos 
los cuerpos, tal como el ojo no podría ver todos los colores si la pupila fuera afectada de 
algún color; es imposible, por tanto, que un cuerpo celeste influya en el intelecto humano. 
También la voluntad, por la parte intelectiva, es y se mueve al bien por la aprehensión inte-
lectiva, de ahí que, por igual razón, los cuerpos celestes no pueden influir en ella. Y, como 
todos los actos humanos principalmente proceden del intelecto y la voluntad, no se puede, 
por la inspección de los cuerpos celestes, prever certeramente el futuro de los actos de los 
hombres, y mucho menos por la inspección de cualesquiera otros por ellos movidos, como 
el canto de las aves, la descripción de los puntos y otras ya antes mencionadas.

Pero es evidente que los sucesos de los actos humanos dependen de los mismos actos 
humanos; de ahí que los sucesos de los asuntos humanos tampoco puedan preverse por esos 
mismos medios. Ahora bien, como los eventos de los actos humanos también dependen 
de algunas causas corpóreas, como la abundancia de las cosechas dependen o de la seque-
dad del aire o de la caída de lluvias, nada quita que esos eventos puedan preverse por la 
inspección de las estrellas y, por consiguiente, por la consideración de otros cuerpos que 
dependen de la disposición de las estrellas, porque, como dice Agustín en el quinto libro 
de La ciudad de Dios: 

no es del todo absurdo afirmar que ciertas influencias de los astros producen 
por sí solas las diferencias de los cuerpos, como ocurre con el acercamiento 
y alejamiento solar, que hace variar las estaciones del año, o como ocurre con 
los incrementos y decrementos lunares, que hacen crecer o disminuir cierto 
género de cosas (lib. V, 6),



256 Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros • Tomás de Aquino

euentus dependent ex aliquibus corporeis causis, sicut habundantia 
frugum ex siccitate aeris uel pluuiarum descensu, nichil prohibet 
eos ex inspectione stellarum posse prenosci, et per consequens ex 
consideratione aliorum corporalium que dispositionem stellarum 
sequuntur; quia, sicut Augustinus dicit in V De ciuitate Dei, non 
usquequaque absurde dici potest ad solas corporum differentias afflatus 
quosdam ualere sydereos, sicut solaribus accessibus et recessibus; uidemus 
etiam ipsius anni tempora uariari et lunaribus incrementis atque decrementis 
augeri aut minui quedam genera rerum: unde et naute ex consideratione 
stellarum et motu animalium prenoscunt uentos et tempestates 
futuras. Nec tamen erit de sortibus similis ratio, quia per sortes non 
solum de actibus humanis inquiritur, sed etiam per humanos actus 
inquisitio ipsa procedit; unde non potest dici quod ipsa proiectio 
sortium corporum celestium dispositionem ex necessitate sequatur. 
Quia tamen ad actus humanos non solum concurrunt uoluntas et 
intellectus que impressioni syderum non subduntur, sed etiam 
sensitiua pars anime que, in eo quod corporali utitur organo, necesse 
est quod corporibus celestibus subiciatur, potest dici quod ex 
dispositione celestium corporum aliqua inclinatio fit in nobis ad hec 
uel illa facienda: in quantum scilicet ad hoc inducimur per 
ymaginariam apprehensionem et per appetitus sensitiui passiones, 
scilicet iram, timorem et alia huiusmodi ad que homo est magis uel 
minus dispositus secundum corporalem complexionem, que 
subditur dispositioni stellarum. Quia tamen homo per intellectum 
et uoluntatem ymaginationis fantasmata et sensibilis appetitus 
passiones reprimere potest, ex stellarum dispositione nulla necessitas 
inducitur homini ad agendum, sed quedam inclinatio sola quam 
sapientes moderando refrenant; propter quod et Tholomeus dicit in 
Centilogio quod sapiens homo dominatur astris, id est inclinationi que 
ex astrorum dispositione relinquitur. Stulti uero omnino secundum 
eam aguntur, quasi ratione non utentes: in quo parum discordant a 
bestiis secundum illud Psalmi Homo cum in honore esset non intellexit, 
comparatus est iumentis insipientibus et similis factus est illis. Et quia 
stultorum, secundum Salomonem, infinitus est numerus, in paucis 
autem perfecte ratio dominatur, in pluribus hominum inclinationes 
celestium corporum sortiuntur effectum. Et propter hoc quandoque 



257Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 238 • 277

de ahí que los navegantes, por la consideración de las estrellas y el movimiento de los 
animales, prevén eventos y tempestades futuras.

Sin embargo, no podemos aplicar semejante razonamiento respecto a las suertes, por-
que por las suertes no sólo se consulta sobre los actos humanos, sino que la misma consulta 
procede de los actos humanos, de ahí que no se pueda afirmar que la proyección misma de 
las suertes se siga con necesidad de la disposición de los cuerpos celestes.

Y ya que en los actos humanos no sólo concurren el intelecto y la voluntad —los cuales 
no padecen el influjo estelar—, sino también la parte sensitiva del alma que, para aquello 
que usa órgano corporal, necesariamente padece el influjo de los cuerpos celestes, se puede 
decir que, por la disposición de los astros, alguna inclinación sí se genera en nosotros para 
hacer esto o aquello, en cuanto somos inducidos por la aprehensión imaginaria y por las 
pasiones del apetito sensitivo, a saber, la ira, el temor y otras a las que el hombre está más 
o menos dispuesto, según su complexión corporal, la cual es influida por la disposición de 
los astros. Pero ya que el hombre por el intelecto y la voluntad puede reprimir las fantasías 
de la imaginación y las pasiones del apetito sensible, de la disposición de las estrellas no 
se sigue ninguna necesidad para que el hombre actúe, sino sólo cierta inclinación que los 
hombres sabios, con moderación, refrenan, a causa de lo que dijo Ptolomeo en su Centilo-
quio: “el hombre sabio domina a los astros”, es decir, la inclinación que deja la disposición 
de los astros. Los necios, en efecto, actúan de acuerdo con ella, no sirviéndose de la razón, 
en lo cual poco se distinguen de las bestias, acorde a lo que dice el Salmo: “El hombre que, 
cuando estaba en el honor no comprendió, se parece a las torpes bestias y se hace como 
ellas” (Sal 49,20). Y, “puesto que el número de los necios es infinito” (Ecl 1,15), según la 
sentencia de Salomón, y en muy pocos la razón domina perfectamente, en la mayoría de los 
hombres surten efecto las inclinaciones de los cuerpos celestes.

A causa de esto, algunas veces los astrólogos por la inspección de las estrellas predicen 
cosas verdaderas, especialmente acerca de eventos comunes, aunque en los particulares 
con frecuencia yerran por causa de la razón, la cual no está sujeta a los cuerpos celestes. 
Por esto, en la revelación de los puntos de la geomancia, los que lo hacen, observando lo 
anterior, piensan que aquel que saca los puntos debe proceder sin premeditación racional, 
y aquel que los consulta, debe interrogar casi instigado por una preocupación interior, y no 
por una deliberación racional. Esto, ellos afirman, debe ser observado en todas las consul-
tas de tal género. Y aunque según lo antedicho los cuerpos celestes disponen algunos actos 
humanos no imponiendo necesidad sino a modo de inclinación, no obstante, tal inclinación 
no puede extenderse a todos los eventos humanos. Pues los cuerpos celestes actúan por 
naturaleza, y es propio de la naturaleza que algo tienda a una cosa, así como también la 



258 Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros • Tomás de Aquino

astrologi ex inspectione stellarum uera prenuntiant, precipue circa 
communes euentus, quamuis in particularibus frequenter deficiant 
propter rationem que corporibus celestibus non est subiecta; unde 
et in protractione punctorum geomantie actores hoc obseruandum 
putant ut ille qui protrahit puncta absque premeditatione rationis 
procedat, et ille qui consultat quasi interiori sollicitudine instigatus 
interroget, non quasi ex deliberatione rationis; quod etiam in 
omnibus talibus consultationibus dicunt esse obseruandum. Quamuis 
autem secundum predicte inclinationis modum celestia corpora 
disponant ad aliquos actus humanos necessitatem non imponendo, 
non tamen ad omnes euentus humanos talis inclinatio se potest 
extendere. Corpora enim celestia naturaliter agunt; est autem hoc 
nature proprium ut ad unum aliquid tendat, sicut et actio rei naturalis 
ab uno procedit principio, scilicet a propria forma rei, que est 
naturalis actionis principium. Intellectus uero agit per formas mente 
conceptas, que in eodem possunt multiplicari; et ideo potestates 
rationales non determinantur ad unum sed se habent ad multa. Ea 
uero que in humanis euentibus casualiter accidunt per accidens sunt, 
puta quod homo fodiens sepulcrum inueniat thesaurum; quod uero 
per accidens est non est unum, unde nullum agens naturale inclinare 
potest ad id quod per accidens euenit. Posset igitur esse in homine 
aliqua inclinatio naturalis ut sepulcrum foderet, quia hoc aliquid 
unum est, et similiter ad hoc quod thesaurum quereret; sed hoc 
quod fodienti sepulcrum thesaurus occurrat non potest causam 
naturalem habere. Non igitur, etiam per modum inclinationis, ad 
omnes humanos euentus secundum predictam opinionem sortium 
inquisitio efficax esse potest. Sed intellectus potest accipere ut unum 
quod contingit per accidens, ex multis unam compositionem 
formando; et ideo nichil prohibet aliqua que per accidens euenire 
uidentur ab intellectu esse preordinata, puta si quis lapidem in uia 
ponat ut qui ab eo mittitur impingens cadat: casus quidem euntis per 
accidens est secundum eius propositum, est autem dispositum per 
intellectum alterius eum mittentis. Et secundum hunc modum alii 
dicunt quod ea que in humanis euentibus secundum nos uidentur 
esse fortuita, ab aliquo superiori intellectu ordinantur. Supremus 
autem intellectus Deus est qui, sicut sua sapientia uniuersa produxit 



259Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 238 • 277

acción de la cosa natural procede de un principio, a saber, de la propia forma de la cosa, que 
es el principio de la acción natural. Pero el intelecto actúa por las formas concebidas en la 
mente, que pueden incluso multiplicarse en la mente, y así, las capacidades racionales no se 
determinan a una cosa, sino se relacionan a muchas.

Aquellas cosas que en los acontecimientos humanos ocurren casualmente, son por acci-
dente, como cuando un hombre, cavando un sepulcro, encuentra un tesoro; puesto que lo 
que es por accidente no está [determinado] a uno, de ahí que ningún agente natural puede 
inclinar a aquello que ocurre por accidente. Puede haber en el hombre cierta inclinación 
natural para cavar el sepulcro, porque esto es algo uno,3 y de manera similar aquél que 
busca el tesoro; pero que alguien cavando un sepulcro encuentre un tesoro no puede tener 
una causa natural. No puede ser eficaz, incluso a modo de inclinación, la inquisición de las 
suertes para todos los eventos humanos de acuerdo a la opinión anterior.

Pero, como el intelecto puede recibir como uno lo que acontece por accidente, for-
mando una composición de muchas cosas, nada prohíbe que lo que ocurre por accidente 
se pueda ver como preordenada por un intelecto, como alguien que pone una piedra en el 
camino para que el que se la encuentre, golpeándose, caiga. La caída del caminante, según 
su propósito, es por accidente; aunque fue dispuesta por el intelecto de quien se la puso 
a éste. Según esto, dicen algunos que las cosas que, según nosotros, ocurren de manera 
fortuita en los eventos humanos, son ordenadas por un intelecto superior. El intelecto su-
premo es Dios, quien, de acuerdo con su sabiduría, llamó todo a existir, y también con su 
sabiduría conserva y mueve todo, dirigiéndolo a su debido fin, de acuerdo con aquello: “Ella 
despliega su fuerza de un extremo hasta el otro, y todo lo administra de la mejor manera” 
(Sab 8,1). La divina disposición no sólo mueve los cuerpos, sino también las mentes de los 
hombres a sus propias acciones, pues por Dios es iluminado el intelecto humano a conocer 
la verdad, de ahí que el salmista pidiera: “Ilumina mis ojos, para que no caiga en el sueño 
de la muerte” (Sal 13,4), pues por su virtud se mueven las voluntades de los hombres para 
desear y actuar, de acuerdo con lo dicho por el Apóstol: “Dios es el que produce en ustedes 
el querer y el hacer, conforme a su designio de amor” (Fil 2,13).

Y ya que el intelecto y la voluntad son los principios propios de los actos humanos, por 
consecuencia los actos humanos se sujetan a la disposición divina, de acuerdo con aquello 
dicho por Isaías: “eres tú el que realiza por nosotros todo lo que nosotros hacemos” (Is 
26,12). Por tanto, puesto que el acto humano y las cosas exteriores se sujetan a la divina 

3  La expresión “hoc aliquid unum est” (esto es algo uno) significa que algo es determi-
nado, que ocurre porque era la única intención del agente; y se opone a lo azaroso o 
per accidens en cuanto este último ocurre sin intención, fortuita o inesperadamente.



260 Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros • Tomás de Aquino

in esse, ita etiam eadem sapientia conseruat et mouet omnia, dirigens 
ea in debitum finem, secundum illud Sap. VIII Attingit a fine usque ad 
finem fortiter et disponit omnia suauiter. Diuina autem dispositione non 
solum mouentur corpora, sed etiam hominum mentes ad proprias 
actiones; a Deo enim illuminatur intellectus humanus ad ueritatem 
cognoscendam, unde Psalmista petebat Illumina oculos meos ne unquam 
obdormiam in mortem, eius uirtute mouentur hominum uoluntates ad 
desiderandum et agendum, secundum illud Apostoli ad Phil. II Deus 
est qui operatur in nobis et uelle et perficere pro bona uoluntate. Et quia 
intellectus et uoluntas sunt propria principia actuum humanorum, 
consequens est quod humani actus subdantur dispositioni diuine, 
secundum illud Ys. XXVI Omnia opera nostra operatus est in nobis. Quia 
igitur et humani actus et exteriorum rerum motus prouidentie 
diuine subduntur, quid unicuique accidere debeat ex diuina 
dispositione procedit, per quam quidam sui propositi debitum finem 
assequuntur; unde Psalmista petebat Dirige me in ueritate tua. Et 
interdum etiam homines in aliquod bonum dispositione diuina 
inducuntur preter eorum propositum; unde et Apostolus dicebat ad 
Eph. III quod Deus potens est facere omnia superhabundanter quam petimus 
aut intelligimus. Similiter etiam ex diuina dispositione procedit quod 
homines deficiunt a suo proposito, secundum illud Iob V Qui dissipat 
cogitationes malignorum, ne possint implere manus eorum quod ceperant. 
Interdum etiam ex diuina dispositione deiciuntur aliqui in aduersa 
que nec timere potuerunt, secundum illud Ys. XXIII Ducent eam longe 
pedes sui ad peregrinandum; quis cogitauit hoc super Tyrum quondam 
coronatam?, et postea subditur Dominus exercituum hoc cogitauit. Et 
inde est quod dicitur Ier. X Scio, Domine, quia non est hominis uia eius, 
nec uiri est ut ambulet et dirigat gressus suos. Ex hiis ergo patet quod 
humanarum rerum euentus non subduntur totaliter dispositioni 
humane sed dispositioni diuine: ex qua contingit quod quidam ad 
ampliora bona perueniant quam excogitare potuissent, qui dicuntur 
bene fortunati; quidam uero ab hiis que prudenter disponunt 
deficiunt et ad inopinata mala deueniunt, qui infortunati dicuntur. 
Hoc autem non solum auctoritate diuina firmatur, sed etiam ex 
sententiis philosophorum patet; Aristotiles enim in libro De bona 
fortuna sic dicit Rationis principium non ratio sed aliquid melius. Quid 



261Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 238 • 277

providencia, cualquier cosa que deba ocurrir procede de la disposición divina, por la cual 
cualquier cosa alcanza el debido fin de su propósito, por eso el salmista pedía: “dirígeme en 
tu verdad” (Sal 25,5). Ocasionalmente, los hombres son inducidos por la disposición divina 
a algún bien más allá de su intención, de ahí que el Apóstol dijera a los efesios que “Dios es 
capaz de hacer infinitamente más de lo que podemos pedir o pensar” (Ef 3,20).

De manera semejante, por la disposición divina procede también el que los hombres 
fallen en su propósito, como lo señala Job: “Disipa los pensamientos de los malvados y 
sus manos no pueden concluir lo que comenzaron” (Jb 5,13). En otras ocasiones, por la 
disposición divina, algunos caen en adversidades que no pueden evitar, como lo señala 
Isaías: “sus pasos la llevaron a colonias lejanas. ¿Quién ha concebido esto contra Tiro, la que 
repartía coronas?” (Is 23,7-8); y después añade: “Lo ha concebido el Señor de los ejércitos” 
(Is 23,9). Esto es lo que hace decir a Jeremías: “Yo sé, Señor, que el hombre no es dueño de 
su camino, ni está en poder del caminante dirigir sus propios pasos” (Jr 10,23). Por lo tanto, 
de esto queda claro que los eventos humanos no están sujetos totalmente a la disposición 
humana sino a la disposición divina, por lo cual sucede que algunos que alcanzan bienes 
más grandes de los que podrían pensar, son llamados afortunados, y a algunos que prudente-
mente planearon pero fallan, y caen en algún mal inesperado, son llamados desafortunados.

Y esto está establecido no sólo por la autoridad divina, sino también por las sentencias 
de los sabios. Aristóteles, en efecto, en el libro Sobre la buena fortuna4 dice así: 

El principio de la razón no es la razón sino algo mejor. ¿Quién es mejor que 
la ciencia y el intelecto sino Dios? Y por esta razón se llaman afortunados a los 
que, emprendiendo cualquier cosa, lo consiguen sin razonamiento, pues tie-
nen en ellos un principio mejor que el intelecto y el consejo (Ét. Eud.: 1248a, 
27-31).

Así, según lo que se ha dicho, la inquisición de las suertes puede ser eficaz, en cuanto los 
eventos exteriores están sujetos a la disposición divina y por ella también los actos humanos 
son dirigidos.

4  Apócrifo atribuido a Aristóteles, reconstruido a partir de algunos fragmentos de 
Magna Moralia II, 8 y Ética Eudemia VII, 14. Aunque en este pasaje Tomás lo reconoce 
como libro, en otros lo considera como un capítulo de la Eudemia titulado “sobre la 
buena fortuna” (Contra retrahentes, cap. 9 co.; De malo, q. 6 co.; Suma Teológica I-II, q.68, 
a.1, co. y I-II, q. 109 a. 2 ad 1; Sententia Ethic., lib. 10, lect. 14, n. 9). En todos estos pasajes la 
tesis citada es que lo que puede mover al intelecto y a la voluntad debe ser algo supe-
rior al intelecto y a la voluntad, es decir, Dios.



262 Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros • Tomás de Aquino

igitur erit melius scientia et intellectu nisi Deus? Et propter hoc bene fortunati 
uocantur qui, si impetum faciant, dirigunt sine ratione existentes; habent 
enim principium tale quod melius intellectu et consilio. Sic igitur secundum 
predeterminata ex diuina dispositione inquisitio sortium efficaciam 
potest habere, in quantum et euentus exteriorum rerum diuine 
dispositioni subicitur et per ipsam humani actus diriguntur. Et sic 
potest contingere, Deo faciente, ut humani actus talem sortiantur 
effectum siue processum qui competat exteriorum rerum euentibus; 
unde dicitur Prouerb. XVI Sortes mittuntur in sinu, sed a Domino 
temperantur, et Dyonisius dicit V cap. Ecclesiastice ierarchie De diuina 
sorte que super Mathiam diuinitus cecidit alii quidem alia dixerunt, non 
religiose sicut arbitror; meam autem et ipse intentionem dicam: uidentur 
enim michi eloquia sortem nominare thearchicum - id est diuinum - quoddam 
donum demonstrans illi ierarchico choro - id est apostolico - a diuina 
electione susceptum. Per quod datur intelligi ad sortem pertinere, cum 
ex dono Dei per certum effectum humanorum actuum declaratur 
hominibus quid diuina dispositio habeat, uel in rebus diuidendis, 
quod pertinet ad diuisoriam sortem, uel in rebus agendis, quod 
pertinet ad consultoriam, uel in futuris prenoscendis, quod pertinet 
ad diuinatoriam sortem. Considerandum tamen quod diuina 
dispositio quorundam spirituum ministerio impletur, secundum 
illud Psalmi Benedicite Domino omnes angeli eius, et postea subditur 
ministri eius qui facitis uoluntatem eius, unde eorum operatio in omnibus 
diuine dispositioni concordat, et sic de hiis que per eos aguntur idem 
est iudicium et de hiis que aguntur dispositione diuina. Sunt tamen 
quidam deceptores spiritus, quos demones nominamus, qui, quamuis 
quantum in ipsis est dispositioni diuine renitantur, utitur tamen 
Deus eis ad sue dispositionis impletionem, sicut et malis hominibus 
utitur ad implendum sue propositum uoluntatis, ut patet in tyrannis 
quorum nequitia usus est ad coronas martiribus fabricandas. 
Huiusmodi autem immundi et fallaces spiritus ambiunt honorem 
diuinitatis sibi ab hominibus deferendum, et ideo illis rebus se 
ingerunt que ad Deum pertinere uidentur, ut diuinitatis honor eis ab 
hominibus deceptis exhibeatur. Et inde est quod ymaginibus quas a 
principio fecerunt homines ex inordinato affectu ad mortuos 
demones se indiderunt, in quibus responsa dabant, ut ex hoc diuinum 



263Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 238 • 277

Y así puede suceder, por orden de Dios, que el acto humano tenga tal suerte o proceso 
que competa a los eventos de las cosas externas; de ahí que se diga en Proverbios: “Las 
suertes se echan en los pliegues del manto, pero la decisión viene del Señor” (Pr 16,33); y 
Dionisio dice en el capítulo quinto de la Jerarquía Eclesiástica:

Respecto a la suerte divina que recayó milagrosamente sobre Matías, algunos opina-
ron cosas sin espíritu religioso, pero he de decir mi propio sentir: pues tengo para 
mí que la llamada suerte teárquica, es decir, divina, es un don que demuestra a aquel 
coro jerárquico —el apostólico— que [Matías] había sido asumido por elección divina 
(Cap V, 5, PG 3, 513 A). 

Por lo cual se nos da a entender que a la suerte pertenece el que por un don de Dios con 
cierto efecto en los actos humanos se declare a los hombres cuál sea el designio divino, ya 
en las cosas a ser divididas, lo cual es tocante a la suerte divisoria; ya en las cosas que hay que 
hacer, lo que pertenece a la consultoria; ya en la previsión del futuro, lo que corresponde 
a la suerte adivinatoria.

También hay que considerar que la disposición divina actúa por el ministerio de ciertos 
espíritus, de acuerdo con lo afirmado por el Salmo: “Bendigan al Señor todos sus ángeles”; y 
después añade: “ministros suyos que cumplen su voluntad” (Sal 103,20). De ahí que su ope-
ración concuerde en todo con la disposición divina, y así, es idéntico el juicio sobre aquello 
que por ellos se obra que sobre aquello obrado [directamente] por la disposición divina.

Hay, no obstante, ciertos espíritus engañadores, llamados demonios, quienes, aunque 
reniegan de la disposición divina en la medida que les es posible, son usados por Dios para 
el cumplimiento de sus designios, así como hace uso de los hombres malvados para cumplir 
el propósito de su voluntad, como ocurre con los tiranos, cuya indolencia es utilizada para 
fabricar la corona de los mártires. 

Ahora bien, estos espíritus falaces e inmundos ambicionan que les sean rendidos hono-
res divinos por los hombres, y así intervienen en asuntos que parecen pertenecer a Dios, 
para que el honor debido a la divinidad les sea atribuido por hombres engañados. De ahí 
que los demonios se introdujeran en las imágenes que en principio los humanos hacían con 
afecto desordenado a los muertos, por las cuales ellos respuesta daban, para que por esto 
reclamaran para sí el divino honor.

De manera similar, cuando por las suertes o por cualquier otro medio los hombres 
buscan más allá del debido orden las cosas ocultas, se inmiscuyen los demonios para inducir 
a los hombres al error so pretexto de la adivinación. Por eso Agustín, en el segundo libro 
de su Comentario literal al Génesis, hablando sobre los matemáticos que prevén los eventos 



264 Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros • Tomás de Aquino

sibi honorem conquirerent. Similiter autem cum per sortes uel 
quolibet alio modo homines preter debitum ordinem occulta 
exquirunt, ingerunt se demones ut diuinationis pretextu homines in 
errorem inducant; unde Augustinus dicit in II Super Genesim ad 
litteram, de mathematicis loquens qui per astra futuros euentus 
prenuntiant, Fatendum est, inquit, quando ab istis uera dicuntur, instinctu 
quodam occultissimo dici quem nescientes humane mentes patiuntur; quod 
cum ad decipiendos homines fit, spirituum immundorum et seductorum 
operatio est, et in II De doctrina christiana dicit omnia huiusmodi 
diuinationum genera ad pacta quedam cum demonibus inita 
pertinere. Et ab hoc non discordat sententia Maximi Valerii, qui dicit 
quod omnium obseruatio aliquo contractu religionis innexa est, quoniam 
non fortuito motu sed diuina prouidentia constare creditur. Patet igitur ex 
premissis unde sortes efficaciam habeant.



265Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 238 • 277

futuros a través de los astros, dice: “hemos de confesar que cuando dicen los astrólogos co-
sas verdaderas las dicen por cierto instinto ocultísimo que obra en las mentes humanas sin 
conocerlo. Y cuando esto se hace para engañar a los hombres es obra del espíritu seductor” 
(De Gen. ad litt.: lib. 2, 17, 37), y en el segundo libro Sobre la doctrina cristiana dice que to-
dos estos géneros de adivinación pertenecen a los pactos con los demonios (De Doc. Christ.: 
lib. 2, 20, 30). Esto no discrepa de la sentencia de Máximo Valerio, quien afirma que “toda 
observación va ligada a algún contrato religioso, puesto que para ser creídas no dependen 
de un movimiento fortuito sino de la divina providencia” (Facta et dicta memorabilia, lib. I, 
5, praef.). Es patente, por lo tanto, de lo antedicho, qué tipo de eficacia tienen las suertes.



266 Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros • Tomás de Aquino

Capitulum quintum in quo ostenditur utrum sortibus liceat uti

Hiis igitur uisis, de facili patet utrum sortibus liceat uti. Et primo 
quidem manifestum est quod nulli christiano licet cum demonibus 
aliquod societatis pactum habere; dicit enim Apostolus I ad Cor. X 
Nolo uos socios fieri demoniorum. Ad quam societatem pertinent non 
solum manifeste demonum inuocationes quibus nigromantici 
utuntur, sed etiam quecumque occulta pacta cum demonibus inita; 
et ideo Augustinus in II De doctrina christiana, premissis diuersis 
superstitiosis hominum obseruationibus subdit Omnes artes huiusmodi 
uel nugatorie uel noxie superstitionis, ex quadam pestifera societate hominum 
et demonum quasi pacta infidelis et dolose amicitie constituta, penitus sunt 
repudianda et fugienda christiano. Unde et Deut. XVIII dicitur Non 
inueniatur in te qui lustret filium suum aut filiam ducens per ignem, aut qui 
ariolos sciscitetur et obseruet sompnia atque auguria; ne sit maleficus neque 
incantator, nec phitones consulat, neque querat a mortuis ueritatem. Sed 
adhuc dubitatio restat, que sint dicende superstitiose inquisitiones 
sortium uel quarumcumque diuinationum per quas pacta cum 
demonibus contrahantur. Cuius quidem dubitationis solutio haberi 
potest ex premissis Augustini uerbis, si subtiliter discutiantur. Dixit 
enim per artes nugatorie uel noxie superstitionis pacta cum 
demonibus fieri. Noxia autem superstitio dicitur que aliquid 
manifeste illicitum continet, sicut inuocationes et sacrificia demonum 
uel quecumque huiusmodi. Nugatorium autem dicitur quando quis 
utitur re aliqua ad quod uirtus eius extendi non potest, hoc enim in 
uanum fieri uidetur: uana uero nugatoria dicimus; puta, si eger 
medicinam assumat contra morbum quem potest sanare non est 
superstitiosa nugatio sed si quis collo alliget quedam que omnino ad 
rem non pertinent, etiam secundum sententiam medicorum, hoc ad 
nugatoriam superstitionem pertinere uidetur. Et simile est, cum 
uestis a soricibus roditur, plus timere suspicionem mali futuri quam 
presens dampnum dolere; et multa exempla huiusmodi Augustinus 
ponit ibidem. Ad que autem uirtus sortium se possit extendere, 
haberi potest ex premissis. Ostensum est enim quod celestium 
corporum uirtus extendit se ad corporales effectus, non autem ad 
immutandum liberum arbitrium; unde si quis astrologum consulat 



267Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 238 • 277

Capítulo quinto. En el que se muestra si es lícito hacer uso de las suertes

Después de haber visto lo anterior, con facilidad se comprende la licitud en el uso de las suertes. 
En primer lugar, es evidente que a ningún cristiano le es lícito hacer un pacto o sociedad 

con los demonios, pues dice el Apóstol: “yo no quiero que ustedes entren en comunión 
con los demonios” (I Cor 10,20). Ahora bien, a dicha sociedad corresponden no sólo las 
invocaciones manifiestas a los demonios que algunos nigromantes usan, sino también cual-
quier pacto secreto con los demonios. Por eso, Agustín, en el segundo libro Sobre la doctrina 
cristiana, habiendo tratado diversas observancias supersticiosas de los hombres, añade: “el 
cristiano debe huir y repudiar en absoluto todas las artes de esta clase de superstición enga-
ñosa o nociva, como de sociedad pestilente de hombres y demonios constituida con ciertos 
pactos de infidelidad y de pérfida amistad” (De Doc. Christ., lib. 2, 23, 36). Por eso también el 
Deuteronomio dice: “Que no haya entre ustedes nadie que inmole en el fuego a su hijo o a su 
hija, ni practique la adivinación, la astrología, la magia o la hechicería. Tampoco haya ningún 
encantador, ni consultor de espectros o de espíritus, ni evocador de muertos” (Dt 18,10-11).

Aunque resta una duda, a saber, a qué hay que llamar consultas supersticiosas de las suer-
tes o de cualesquiera otras adivinaciones por las cuales se contraen pactos con los demonios. 
La solución se puede obtener si se escudriñan sutilmente las palabras anteriores de Agustín 
(De Doc. Christ., lib. 2, 23, 36). Él afirma que por las artes engañosas o nocivas de la supersti-
ción se realizan los pactos con los demonios. Se llama superstición nociva a la que evidente-
mente contiene algo ilícito, como las invocaciones y los sacrificios a los demonios o cosas de 
este tipo. Engañosas se llaman cuando alguien que hace uso de una cosa le atribuye un poder 
que no posee, lo cual parece hacerse en vano. Y a lo vano lo llamamos engañoso; por ejemplo, 
cuando, contra la enfermedad, un enfermo toma cierta medicina que pueda sanarlo, no hay 
engaño supersticioso; pero si alguien se atase al cuello ciertas cosas que en modo alguno se re-
lacionan con la salud, incluso de acuerdo con las indicaciones de los médicos, entonces esto sí 
parece relacionarse con la superstición engañosa. De manera similar, cuando las prendas son 
roídas por los ratones, [es supersticioso] temer más la sospecha del mal futuro que dolerse del 
daño presente; y muchos más ejemplos de este género, aduce Agustín.

A qué cosas puede extenderse el poder de las suertes, se puede saber a partir de lo dicho. 
Se ha mostrado que el poder de los cuerpos celestes se extiende a los efectos corporales, 
mas no inmuta el libre arbitrio, de ahí que si alguien consulta un astrólogo para saber si el 
temporal futuro será lluvioso o seco, no hay consulta engañosa, como sí la habría si alguien lo 
consultara para saber si cavando una tumba encontraría un tesoro, o lo que habría de respon-
der si alguien le preguntara algo; de ahí que tales consultas pertenezcan a la sociedad con los 
demonios, quienes se inmiscuyen en los movimientos desordenados de los hombres.



268 Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros • Tomás de Aquino

utrum sit estas futura pluuiosa uel sicca, non est nugatoria consultatio, 
sicut esset si quis eum consuleret utrum sibi fodienti sepulcrum 
thesaurus occurrat, uel quid sibi interroganti alius sit responsurus: 
unde talis consultatio ad societatem demonum pertinet, qui 
inordinatis hominum motibus se immiscent. Idem quoque est in 
augurio obseruandum; si quis enim cornicula frequenter crocitante 
mox futuram prenuntiet pluuiam, non est nugatorie superstitionis: 
mouentur enim animalia quodam naturali instinctu ex impressione 
celestium corporum secundum dispositionem aeris ad temporis 
cognitionem, secundum quod est necessarium nature ipsorum, 
secundum illud Ier. VIII Miluus in celo cognouit tempus suum, turtur et 
yrundo et ciconia custodierunt tempus aduentus sui. Similiter etiam si quis 
ex subito uolatu auium denuntiet ibi latere insidias unde aues 
uolando recesserunt, non est superstitio sed humana industria; si 
uero per motum uel garritum auium de humanis actibus prenuntietur 
aliquid, superstitiosum est. Simile etiam est in sortibus et in omnibus 
similibus obseruandum quod quicquid aliquam certam causam 
potest habere, uel naturalem uel humanam uel diuinam, 
superstitiosum non est; sed solum illud nugatorium dicitur et 
superstitiosum quod certam causam habere non potest: et hoc ad 
societatem demonum pertinet, qui talibus rebus efficaciam aliquando 
prestant, ut uanitatibus animos hominum implicent, unde et in 
Psalmo dicitur Beatus uir cuius est nomen Domini spes eius et non respexit 
in uanitates et insanias falsas. Has igitur sortes sacri canones dampnant 
que, dum noxia uel nugatoria superstitione fiunt, ad societatem 
demonum pertinent. Si autem ea que naturalem uel humanam 
causam habent culpa carent, multo magis ea que diuino auxilio 
innituntur; nam ad beatitudinem hominis pertinet secundum 
Psalmum ut nomen Domini sit spes eius; et ideo si per sortium 
proiectionem aliqui diuinum requirant iudicium, non est secundum 
se peccatum. Dicit enim Augustinus, super illud Psalmi In manibus 
tuis sortes mee, Sors non est aliquid mali, sed res in humana dubietate 
diuinam indicans uoluntatem. Sciendum tamen quatuor modis in 
huiusmodi sortibus peccatum posse contingere. Uno modo, si 
absque ulla necessitate putet aliquis ad sortes esse recurrendum; hoc 
enim uidetur esse temptare Deum, si quis habet quid faciat ex 



269Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 238 • 277

Lo mismo hay que observar en el caso de los augurios. Si alguien, al oír con frecuencia el 
graznido de la corneja, predice luego que lloverá, esto no es superstición engañosa, pues los 
animales se mueven por instinto natural a partir de la impresión de los cuerpos celestes, de 
acuerdo con la disposición del aire y el conocimiento del tiempo, según lo que es necesario 
a la naturaleza de ellos, conforme a las palabras de Jeremías: “Hasta la cigüeña, en el cielo, 
conoce sus estaciones; la tórtola, la golondrina y la grulla tienen en cuenta el tiempo de sus 
migraciones” (Jr 8,7). De manera similar, si alguien por el vuelo repentino de las aves declara 
que hay un peligro allí donde las aves se alejaron volando, no lo hace por la superstición sino 
por la capacidad humana; pero si por el movimiento o graznido de aves se prevé algo sobre 
los actos humanos, eso sí que es superstición. De igual modo, hay que observar sobre las 
suertes y todas las cosas de este tipo: que puede existir de cualquier cosa una causa cierta, ya 
natural, ya humana, ya divina, eso no es supersticioso; y que sólo se llama engañoso y supers-
ticioso lo que no puede tener causa cierta, esto corresponde a la sociedad con los demonios, 
quienes en tales cosas manifiestan algunas veces eficacia, para que se encadenen las almas de 
los hombres en vanidades; de ahí que en el Salmo se diga: “Feliz el que pone en el Señor toda 
su confianza, y no vuelve la mirada hacia las vanidades ni a los falsos delirios” (Sal 40,5). Por 
lo tanto, los sagrados cánones condenan este tipo de suertes, las cuales, puesto que tratan de 
la superstición engañosa o nociva, pertenecen a la sociedad con los demonios.

Pero si aquellas prácticas que tienen causa natural o humana carecen de culpa, con cuánta 
mayor razón las que descansan en el auxilio divino, ya que a la felicidad del hombre, de acuer-
do con el Salmo, corresponde que el nombre del Señor sea su esperanza; de ahí que no sea 
de suyo pecado el que algunos busquen el juicio divino por la proyección de las suertes. Dice 
Agustín, comentando ese Salmo: “En tus manos está mi suerte. La suerte no es algo malo, 
sino una cosa que, en la duda humana, indica la voluntad divina” (Enarr. in Psal., 30, III, 13).

Es de saber también que en este tipo de suertes se puede incurrir en pecado de cuatro modos. 
En primer lugar, si alguien, sin necesidad alguna, piensa que hay que recurrir a las 

suertes, pues esto es tentar a Dios; como cuando alguien tiene lo tocante a la capacidad 
humana, pero más allá de esto piensa que hay que requerir el juicio divino, pues se dice en 
el segundo libro de los Paralipómenos: “cuando ignoramos lo que debemos hacer, sólo nos 
queda dirigir la mirada a ti” (II Cro 20,12).

En segundo lugar, si alguien, sin la debida reverencia y devoción, incluso en necesidad, consul-
ta en las suertes el juicio divino; de ahí que diga Beda en su Comentario a los Hechos de los Apóstoles: 

Si compelidos por alguna necesidad algunos piensan que hay que consultar a Dios 
por las suertes, a imitación del ejemplo de los apóstoles, observen que los mismos 
apóstoles no actuaron antes de haber congregado a los hermanos y de haber dirigido 
preces a Dios (Super Act. Apost. I, PL 92, 945D).



270 Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros • Tomás de Aquino

humana industria, et eo pretermisso putet esse requirendum 
diuinum iudicium: dicitur enim II Paral. XX Cum ignoramus quid agere 
debeamus, hoc solum habemus residui ut oculos nostros dirigamus ad te. 
Secundo, si absque debita reuerentia et deuotione, etiam in 
necessitate, sortibus requirat diuinum iudicium; unde Beda dicit 
Super Actus apostolorum Si qui necessitate aliqua compulsi Deum putant 
sortibus exemplo apostolorum esse consulendum, uideant hoc ipsos apostolos 
non nisi collecto fratrum cetu et precibus ad Deum fusis egisse. Tertio, si 
diuina oracula ad humana et terrena negotia conuertantur; unde 
Augustinus dicit Ad inquisitiones Ianuarii Hii qui de paginis euangelicis 
sortes legunt, etsi optandum sit ut id potius faciant quam ad demonia 
consulenda concurrant, tamen ista michi displicet consuetudo ad negotia 
secularia et ad uite huius uanitatem diuina oracula uelle conuertere. 
Quarto, si id quod est per diuinam inspirationem faciendum aliquis 
forte uelit sorti committere, sicut ad ecclesiasticas dignitates sunt 
homines promouendi per concordiam electionis quam Spiritus 
Sanctus facit; et ideo illicitum esset in huiusmodi electionibus sorte 
uti, faceret enim iniuriam Spiritui Sancto qui humanum sensum 
instruit ad recte iudicandum, secundum illud I ad Cor. II Spiritualis 
iudicat omnia. Qui autem sorte eligitur humano iudicio non comprehenditur, 
ut dicit Ambrosius Super Lucam. Unde, sicut Beda dicit Super Actus 
apostolorum Mathias ante Pentecosten ordinatus sorte queritur - quasi 
nondum Spiritus Sancti plenitudine in Ecclesiam effusa -, septem autem 
diaconi postea non sorte sed discipulorum electione, apostolorum uero 
oratione et manus impositione sunt ordinati. Predicta autem necessitas in 
qua licitum est per sortes diuinum iudicium implorare, maxime 
uidetur locum habere quantum ad consultoriam sortem, quia et 
apud antiquos iustos frequenter inuenimus aliquos Deum in dubiis 
negotiis consultasse, sicut legitur I Reg. XXX quod consuluit Dauid 
Dominum dicens: Persequar an non latrunculos hos et comprehendam eos? 
Potest etiam huiusmodi necessitas ad sortem pertinere diuisoriam, 
quando scilicet contradictiones hominum super rerum diuisione 
aliter sopiri non possunt nisi per sortes diuino iudicio committatur, 
secundum illud Prouerb. XVIII Contradictiones comprimit sors et inter 
potentes quoque diiudicat. Nec solum in rerum diuisione necessitas 
diuisorie sortis potest prouenire, sed etiam in diuisione eorum que 



271Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 238 • 277

En tercer lugar, si los oráculos divinos se aplican a los negocios humanos y terrenos, por 
lo cual Agustín afirma en la Respuesta a las cuestiones presentadas por Jenaro: 

Respecto de esos que echan suertes sobre las páginas evangélicas, mejor es hacer eso 
que ir a consultar a los demonios. Con todo, también me desagrada esa costumbre; 
eso es querer aplicar a los negocios seculares y a la vanidad de esta vida los oráculos 
divinos (Epist. 55: 20, 37).

En cuarto lugar, si alguno quisiera dejar a la suerte aquello que más bien se debe hacer 
por inspiración divina, como cuando los hombres deben ser promovidos a las dignidades 
eclesiásticas por la concordia de la elección que ha de producir el Espíritu Santo; de ahí 
que sea ilícito hacer uso de las suertes en este tipo de elecciones, pues se haría injuria al 
Espíritu Santo, que instruye el parecer humano para juzgar rectamente, tal como se afirma: 
“El hombre espiritual todo lo juzga” (I Cor 2,15); y, como dice Ambrosio en su Comentario a 
Lucas: “quien es elegido por la suerte no es comprendido por el juicio humano” (Exp. Ev. se-
cundum Lucam: PL 15, 1542C). Por eso dice Beda en su Comentario a los Hechos de los Apóstoles:

Matías, ordenado antes de Pentecostés, fue elegido por la suerte, como si la plenitud 
del Espíritu Santo no hubiera sido aún infundida en la Iglesia, pero los siete diáconos 
ordenados después no fueron elegidos por la suerte, sino por los discípulos, la oración 
de los apóstoles y la imposición de manos (Super Act. Apost. I, PL 92, 945D.).

Pero la necesidad anterior en la cual es lícito implorar por las suertes el juicio divino, 
se ve que tiene lugar sobre todo respecto a la suerte consultoria, porque incluso en los 
antiguos santos con frecuenta encontramos a algunos que consultaban a Dios en asuntos 
dudosos, como se lee en el libro de los Reyes: “David interrogó al Señor, en estos tér-
minos: «¿Debo perseguir o no a esa banda y los he de aprehender?»” (I Sam 30,8)5 . Una 
necesidad de este género también pertenece a la suerte divisoria, cuando, por ejemplo, las 
contradicciones de los hombres sobre la división de las cosas no pueden apaciguarse de otro 
modo que consultando el juicio divino por las suertes, de acuerdo con aquello dicho en los 
Proverbios: “Las suertes ponen fin a los litigios y deciden entre los poderosos” (Pr 18,18). Y 
no sólo para dividir cosas es necesaria la suerte divisoria, sino también para dividir aquellos 
trabajos que han de hacerse entre varios, de ahí que Agustín diga en la Epístola a Honorato:

5  Recordemos que en tiempos de santo Tomás se denominaban los ‘cuatro’ libros de 
los Reyes a lo que hoy conocemos como primero y segundo libro de Samuel y primero 
y segundo libro de los Reyes.



272 Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros • Tomás de Aquino

sunt a diuersis agenda; unde Augustinus dicit in Epistola ad 
Honoratum Si inter Dei ministros sit disceptatio qui eorum persecutionis 
tempore maneant, ne fuga omnium, et qui eorum maneant, ne morte omnium 
deseratur ecclesia: si hec disceptatio aliter non potuerit terminari, quantum 
michi uidetur, qui maneant et qui fugiant, sorte legendi sunt. Similiter 
etiam eadem sortis necessitas imminet si aliquid dandum occurrat 
pluribus quod non nisi uni eorum dari possit; unde Augustinus dicit 
in I De doctrina christiana Si tibi habundaret aliquid quod oporteret dari 
ei qui non haberet, nec duobus dari potuisset, si tibi occurrerent duo quorum 
neuter alium uel indigentia uel erga te aliqua necessitate superaret, nichil 
iustius faceres quam ut sorte legeres cui dandum esset quod dari utrique non 
posset. Et quia terrene dignitatis officium ad temporalia dispensanda 
ordinatur, potest etiam licite ad huiusmodi sortes haberi recursus, si 
aliter electio concors esse non posset; quamuis enim rector 
querendus sit non sorte sed industria prudens; tollerabilius tamen 
est sorte secularem rectorem querere quam populum dissensionibus 
laborare. De rectore uero spirituali est alia ratio, ut supra iam 
diximus. Sed in diuinatoria sorte predicta necessitas non multum 
uidetur occurrere; unde et Dominus dicit discipulis Non est uestrum 
nosse tempora uel momenta que Pater posuit in sua potestate. Si qua tamen 
futura necessarium est prenoscere, siue ad cautelam Ecclesie siue 
alicuius singularis persone, hec per Spiritum Sanctum fidelibus 
innotescunt, de quo Dominus dicit Ioh. XVII Que uentura sunt 
annuntiabit uobis, unde et de huiusmodi futuris licet per modum 
consultorie sortis iudicium diuinum requirere, sicut legitur Iud VI 
quod Gedeon quesiuit a Domino si per manus eius populus Israel 
esset saluandus, petens signum in uellere. Sed quia diuisoria sors 
locum posset habere etiam si res humane fortuito agerentur, ut supra 
dictum est, contingit aliquem diuisoria sorte uti, non quasi exquirat 
diuinum iudicium sed quasi committens fortune: quod maxime 
uidetur in taxillatorio ludo. Hoc autem uitio uanitatis non caret. In 
tantum igitur nunc de sortibus dictum sit.



273Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 238 • 277

¡Ojalá los ministros de Dios discutiesen sobre quiénes habían de quedar y quiénes 
habían de huir para no abandonar la Iglesia con la fuga de todos o con la muerte de 
todos! (…) Si no pudiera terminarse la discusión sobre quiénes se han de quedar y 
quiénes han de huir, a mi juicio habría que dejarlo a suertes (Ep 228,12).

De manera semejante, también la misma necesidad de la suerte se vuelve imperiosa si 
ocurre que alguien, al tener que dar a muchos, sólo puede darlo a uno; de ahí que Agustín 
diga en el primer libro Sobre la doctrina cristiana:

Así como abundando tú en algo que debieras repartir entre los que no tienen nada, y 
acercándose dos de los cuales ni uno ni otro, o por la indigencia o por la necesidad, 
se hallasen en distinto nivel de miseria, sin poder socorrer a los dos, no harías en esta 
ocasión cosa más justa que echar a suertes, para dar a uno lo que no puedes dar a los 
dos (De Doc. Christ.: lib. 1, 28, 29).

Y ya que el oficio de las dignidades terrenas se ordena para dispensar las cosas tempora-
les, puede también ser lícito recurrir a este tipo de suertes, siempre y cuando no haya otra 
manera de llegar a una elección armoniosa, pues aunque haya que buscar al dirigente no por 
la suerte sino por la prudencia, sería más tolerable buscar al dirigente civil por la suerte que 
hacer pasar penurias al pueblo a causa de las discordias. En cambio, respecto al dirigente 
espiritual, se aplica otro proceder, como dijimos arriba.

Pero la anterior necesidad no parece ocurrir mucho respecto a la suerte adivinatoria, 
de ahí que el Señor haya dicho a los discípulos: “No les corresponde a ustedes conocer el 
tiempo y el momento que el Padre ha establecido con su propia autoridad” (Hch 1,7). Pero 
si fuera necesario prever el futuro, ya para la cautela de la Iglesia, ya de alguna persona 
singular, esto lo habría de revelar el Espíritu Santo a los fieles, del cual el Señor dijo: “él les 
anunciará lo que irá sucediendo” (Jn 16,14), de ahí que sea lícito requerir el juicio divino 
sobre asuntos futuros de este tipo por medio de la suerte consultoria, como se lee en el 
libro de los Jueces, cuando Gedeón preguntó al Señor si por sus manos sería salvado el 
pueblo de Israel, pidiendo un signo en el vellocino (Jc 6,36-40).

Pero ya que la suerte divisoria puede tener lugar incluso cuando los asuntos humanos se 
realizan fortuitamente, como se dijo antes, sucede que algunos usan la suerte divisoria, no 
para escrutar el juicio divino, sino como abandonándose a la fortuna, como se ve principal-
mente en el juego de los dados, lo cual no está exento del vicio de la vanidad.

Sea hasta aquí lo dicho sobre las suertes.



274 Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros • Tomás de Aquino

De iudiciis astrorum1

Quia petisti ut tibi scriberem an liceret iudiciis astrorum uti, tuae 
petitioni satisfacere uolens, super ea quae a sacris doctoribus tradun-
tur, scribere curaui.

In primis ergo oportet te scire quod uirtus celestium corpo-
rum ad immutanda inferiora corpora se extendit. Dicit enim Au-
gustinus V De ciuitate Dei Non usquequaque absurde dici potest ad 
solas corporum differentias afflatus quosdam sydereos peruenire. Et 
ideo, si aliquis iudiciis astrorum utatur ad prenoscendum corporales 
effectus, puta tempestatem et serenitatem aeris, sanitatem uel infir-
mitatem corporis, uel ubertatem et sterilitatem fructuum, et cete-
ra huiusmodi que ex corporalibus et naturalibus causis dependent, 
nullum uidetur esse peccatum. Nam omnes homines circa huius-
modi effectus aliqua obseruatione utuntur celestium corporum: 
sicut agricole seminant et metunt certo tempore quod obseruatur 
secundum motum solis; naute nauigationes uitant in plenilunio, uel 
in lune defectu; medici circa egritudines creticos dies obseruant, qui 
determinantur secundum cursum solis et lune. Vnde non est inco-
nueniens, secundum aliquas alias occultiores obseruationes stella-
rum, circa corporales effectus uti astrorum iudicio. 

Hoc autem omnino tenere oportet, quod uoluntas hominis non 
est subiecta necessitati astrorum; alioquin periret liberum arbitrium, 
quo sublato non deputarentur homini neque bona opera ad meri-
tum, neque mala ad culpam. Et ideo certissime tenendum est cuili-
bet christiano, quod ea que ex uoluntate hominis dependent, qualia 

1  Textum Leoninum Romae 1976 editum et automato a Pascale-Dominique Nau OP 
transcriptum denuo recognovit Enrique Alarcón atque instruxit. Edición del Corpus 
Thomisticum disponible en: http://www.corpusthomisticum.org/ote.html



275Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 238 • 277

Sobre el juicio de los astros 
On the Judgement of the Stars

Tomás de Aquino

 

Puesto que me pediste que te escribiera si es lícito recurrir al juicio de los astros, que-
riendo satisfacer tu petición, procuré escribir sobre aquellas cosas que son tratadas por los 
sagrados doctores.

En primer lugar, es necesario hacerte saber que el poder de los cuerpos celestes produce 
cambios en los cuerpos inferiores, pues dice Agustín en el quinto libro de La ciudad de Dios: 
“no es del todo absurdo afirmar que ciertas influencias de los astros producen por sí solas 
las diferencias de los cuerpos” (lib. V, 6). Y así, si alguien recurre al juicio de los astros para 
prever los efectos corporales –como por ejemplo la tempestad o calma del aire; la salud o 
enfermedad del cuerpo; la abundancia o esterilidad de los frutos y otras cosas semejantes 
que dependen de causas corporales y naturales– no se ve que se incurra en pecado. Pues 
todos los hombres, acerca de este tipo de efectos, hacen uso de cierta observación de los 
cuerpos celestes, tal como los agricultores siembran y cosechan en un determinado tiempo 
que se observa de acuerdo al movimiento solar; o los marineros que evitan navegar en luna 
llena o en eclipse lunar; o los médicos que, respecto a las enfermedades, observan los días 
críticos determinados por el curso del sol y de la luna. Por lo que no hay inconveniente 
–incluso recurriendo a otras observaciones celestes aún menos manifiestas [que las del sol 
y las de la luna]– en hacer uso del juicio de los astros para conocer los efectos corporales.

Pero es necesario tener [por cierto] que la voluntad del hombre no está sujeta a la nece-
sidad de los astros pues, de lo contrario, perecería el libre arbitrio, por cuya aniquilación no 
serían imputadas al hombre ni las obras buenas para el mérito, ni las malas para la culpa. Y, 
por eso, cualquier cristiano ha de tener por certísimo que aquellas cosas que dependen de 



276 Sobre las suertes / Sobre el jucio de los astros • Tomás de Aquino

sunt omnia humana opera, non ex necessitate astris subduntur; et 
ideo dicitur Ier. x A signis celi nolite metuere que gentes timent. 

Sed dyabolus, ut omnes pertrahat in errorem, immiscet se 
operibus eorum qui iudiciis astrorum intendunt ; et ideo Augustinus 
dicit in II Super Genesim ad litteram Fatendum, quando ab astrologis 
uera dicuntur, instinctu quodam occultissimo dici, quem nescientes 
humane mentes patiuntur ; quod cum ad decipiendos homines fit, 
spirituum immundorum et seductorum operatio est, quibus quedam 
uera de temporalibus rebus nosse permittitur. Et ideo Augustinus 
dicit in II De doctrina christiana quod huiusmodi obseruationes 
astrorum referende sunt ad quedam pacta cum demonibus habita. 
Est autem omnino christiano uitandum pactum uel societatem cum 
demonibus habere, secundum illud Apostoli I Cor. x Nolo uos fieri 
socios demoniorum. Et ideo pro certo tenendum est graue peccatum 
esse, circa ea que a uoluntate hominis dependent iudicio astrorum 
uti.



277Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 238 • 277

la voluntad del hombre, como son las operaciones humanas, no se someten por necesidad a 
los astros y, por eso, se dice en Jeremías: “No se atemoricen por los signos del cielo, porque 
son los paganos lo que temen esas cosas” (Jr 10,2).

Pero el diablo, para conducir a todos al error, se inmiscuye en las acciones de aquellos 
que consultan los juicios de los astros, por lo cual dice Agustín en segundo libro de su Co-
mentario literal al Génesis: 

hemos de confesar que cuando dicen los astrólogos cosas verdaderas las dicen por 
cierto instinto ocultísimo que obra en las mentes humanas sin conocerlo. Y cuando 
esto se hace para engañar a los hombres es obra del espíritu seductor, a quien se le per-
mite conocer algunas verdades sobre las cosas temporales (De Gen. ad litt.: II, 17, 37).

De ahí que también diga Agustín en el segundo libro Sobre la doctrina cristiana que todos 
estos géneros de consulta astrológica han de ser referidas a los pactos con los demonios (De 
Doc. Christ., lib. 2, 20, 30). Y todo cristiano ha de evitar absolutamente todo tipo de pacto 
o sociedad con los demonios, de acuerdo a aquello dicho por el Apóstol: “yo no quiero que 
ustedes entren en comunión con los demonios” (I Cor 10,20). Por eso, hay que tener por 
cierto que es pecado grave recurrir al juicio de los astros en aquellas cosas que sí dependen 
de la voluntad del hombre.


