
159Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 159-184

El impacto del problema de la representación (Vorstellung) en 
el inicio de la fenomenología husserliana

The Impact of the Problem of Representation (Vorstellung) on 
the Beginning of the Husserlian Phenomenology

Ángel Xolocotzi Yáñez
Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, México

angel.xolocotzi@gmail.com

Recibido: 25/06/2018 • Aceptado: 28/08/2018

Resumen
La irrupción de la fenomenología a inicios 
del siglo XX con las Investigaciones lógicas 
de Husserl se comprende cabalmente a 
partir de los problemas discutidos en la 
última década del siglo XIX, especialmen-
te en la Escuela de Franz Brentano. La 
tesis de que a toda representación corres-
ponde un objeto, por parte de Brentano, 
contrasta con lo señalado previamente por 
Bolzano sobre las representaciones sin ob-
jeto. Los tratados husserlianos alrededor 
de 1894, en particular el texto sobre «ob-
jetos intencionales», se insertan en esta 
discusión que conducirá a planteamientos 
centrales en torno a la conformación de 
la fenomenología. El presente artículo 
muestra una revisión de elementos deter-
minantes en la representación moderna, 
así como de la postura de Twardowski, 

Abstract
The irruption of phenomenology at the 
beginning of the 20th century with Hus-
serl’s Logical Investigations is fully under-
stood from the problems discussed in 
the last decade of the 19th century, es-
pecially in the Franz Brentano’s School. 
The thesis that all representation cor-
responds to an object, on the part of 
Brentano, contrasts with the previously 
stated by Bolzano on the representations 
without object. The Husserlian treatises 
around 1894, in particular the text on 
«intentional objects», are inserted in 
this discussion that will lead to central 
approaches around the conformation 
of phenomenology. The present article 
shows a review of determining ele-
ments in the modern representation, as 
well as Twardowski’s position, to later 



160 El impacto del problema de la representación (Vorstellung)  
en el inicio de la fenomenología husserliana • Ángel Xolocotzi Yáñez

para luego diferenciarla en la discusión de 
la paradoja Bolzano-Brentano y, finalmente, 
indicar la propuesta husserliana.

Palabras clave: fenomenología; Kazimierz 

Twardowski; objetos intencionales; 

paradoja Bolzano-Brentano; 

representación.

differentiate it in the discussion of the 
Bolzano-Brentano paradox and finally, 
to indicate the Husserlian proposal.

Keywords: Bolzano-Brentano 

Paradox; Kazimierz Twardowski; 

Intentional Objects; 

Phenomenology; Representation.



161Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 159-184

Introducción

En la última década del siglo XIX, Edmund Husserl da sus primeros 
pasos de forma autónoma en la filosofía. Tal introducción se realiza 
a partir de su relación con la tradición de forma directa o indirecta. 
La primera, como se sabe, ocurre a partir de los impulsos tomados 
de Franz Brentano y de alumnos de su círculo como es el caso de 
Kazimiersz Twardowski, Carl Stumpf y Alexius Meinong.1 El apego 
a la tradición de forma indirecta ocurre, por ejemplo, con la lectura 
de autores como Bernhard Bolzano o Hermann Lotze. Precisamente 
los problemas desplegados en tales tradiciones conducen a plantear 
problemas que de algún modo configurarán dos de las grandes líneas 
de trabajo filosófico en el siglo XX: la fenomenología y la filosofía 
analítica.2 Baste recordar aquella conocida metáfora de Dummett 
en donde coloca las mencionadas tradiciones bajo la imagen de dos 
ríos, del Rin y el Danubio, que dan vida a las diversas comarcas por 
las que pasan, y que, a pesar de tener su fuente no muy lejos uno del 
otro “corren paralelamente, pero luego toman direcciones comple-
tamente diferentes y desembocan en distintos mares” (Dummett, 
1988: 37). 

Uno de los problemas discutidos en la escuela de Brentano con-
ducía a un enfrentamiento con el planteamiento de Bolzano en torno 

1  En el clásico libro coordinado por Liliana Albertazzi y otros, The School of Franz Brenta-
no, se hace la diferencia entre los «seguidores heterodoxos» de Brentano como Stumpf, 
Marty, Meinong, von Ehrenfels, Husserl, Twardowski y se diferencia de los «ortodoxos» 
como Karus, Kastil y Mayer-Hillbrand. (Albertazzi, 1996: 6).

2  Esa tesis es sostenida por múltiples intérpretes; baste mencionar el ya mencionado 
texto coordinado por Albertazzi y otros. Ahí, se señala lo siguiente en el prólogo: “La 
idea central desarrollada por las contribuciones a este libro es que la división entre filo-
sofía analítica y fenomenología –quizás el cisma más importante en la filosofía del siglo 
XX– resultó de una radicalización de las parcialidades recíprocas” (Albertazzi, 1996, 0).



162 El impacto del problema de la representación (Vorstellung)  
en el inicio de la fenomenología husserliana • Ángel Xolocotzi Yáñez

a la Vorstellung, representación.3 En 1893, a partir de problemas re-
lacionados con la geometría, Husserl se propone tematizar la repre-
sentación determinante en ello, a saber: la del espacio. Sin embargo, 
se enfrentará a la dificultad de tematizar la «intuición» del espacio de 
la vida cotidiana y su diferenciación con el del pensar científico. Al 
descubrir los límites de lo dado intuitivamente respecto del espacio, 
enfocará sus esfuerzos a pensar los diversos tipos de representación 
que estarían en juego (Schuhmann, 1990/91: 119s.).

Esta problemática permite a Husserl pensar la representación 
en dos sentidos: como «intuición» o «presentación» y como «in-
tención» o «representación funcional» (Rizzo-Patrón, 2002: 229). 
En términos de Husserl, se hablaría de una  anschauuliche Vorstellung 
(«representación intuitiva») y de una repräsentierende Vorstellung («re-
presentación representante»). Este despliegue se lleva a cabo en su 
escrito “Estudios psicológicos sobre lógica elemental”; sin embargo, 
la aparición del libro de Twardowski Sobre la doctrina de contenido y 
objeto de la representación. Una investigación psicológica, en la Viena de 
1894, obligará a Husserl a revisar el doble sentido de representa-
ción tal como lo había desplegado un año antes. En el verano de 
ese mismo año, Husserl escribe su reacción al libro de Twardowski 
en un tratado que llevaba el nombre de “Representación y objeto” 
(Hua. XXII: XXX).4 Tal escrito constaba de dos secciones: la prime-
ra, desaparecida, se concentraba en el concepto de representación; 
mientras que la segunda, conservada prácticamente en su totalidad, 
lleva el subtítulo de “Objetos intencionales”.5 Esta segunda sección 
consta a su vez de dos partes. En la primera parte, Husserl se inserta 

3  A pesar de la amplia discusión en torno a las posibilidades de traducción del término 
Vorstellung, mantengo aquí la traducción acostumbrada «representación» y no sus va-
riantes «presentación» o «(re)presentación» porque a lo largo del presente artículo se 
mostrará el sentido específico de lo que se mienta con tal término. 

4  De ahora en adelante toda la obra de Edmund Husserl se citará con la sigla Hua (Hus-
serliana), volumen: página.

5  El texto se publicó en dos partes: en Hua XXII: 303- 338 y en Brentano Studien 3 
(1990/91): 142-176. Este último forma parte de un artículo bajo la autoría de Karl Schuh-
mann: “Husserls Abhandlung ‘Intentionale Gegenstände’. Edition der ursprünglichen 
Druckfassung”, pp. 137-176.



163Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 159-184

en la paradoja de que toda representación representa un objeto, pero 
no a toda representación corresponde un objeto. Se trata de la dis-
cusión de dos tesis en donde la primera es sostenida por el maestro 
de Husserl, Franz Brentano, mientras que la segunda proviene de la 
Wissenschaftslehre de Bernhard Bolzano, publicada en 1837. La segun-
da parte del mencionado escrito de Husserl aborda la relación entre 
el significado y el objeto.

A partir de lo aquí señalado, la presente exposición se centrará 
en la primera parte de la segunda sección del manuscrito “Represen-
tación y objeto”, intitulada “Objetos intencionales”; para contextua-
lizar históricamente tal discusión de Husserl, en primer lugar haré 
algunas referencias a la idea de representación en sentido tradicio-
nal, fundamentalmente a partir de Descartes, para luego exponer 
brevemente los puntos centrales de Bolzano, así como la propuesta 
de Twardowski, la cual buscaba resolver la problemática a partir de 
la visión de Brentano. De esta forma, al final, señalaré aspectos im-
portantes de la propuesta husserliana en el mencionado texto y se 
vislumbrará en qué medida eso contribuye a lo desplegado poste-
riormente en las Investigaciones lógicas. El objetivo central yace en re-
visar la importancia de la discusión en torno a la Vorstellung alrededor 
de 1893-1894 y el papel determinante que juega en la conformación 
de la fenomenología posterior. 

Representación en sentido tradicional

Nuestro término español «representación» coincide con el alemán 
Vorstellung con el que fue traducido el término latino idea en 1725 
por parte de Christian Wolff, en un glosario de 1725 añadido a su 
obra publicada cinco años antes, Vernüftige Gedanken von Gott, der  Welt 
und der Seele des Menschen, auch allen Dingen überhaupt (Halle, 1720). 
Si nos preguntamos sobre el significado de tal empalme, el mismo 
Wolff aclara esto unos años después en su Psychologia empirica de 
1738, al señalar que: “Una representación de una cosa se dice que es 
la idea, en la medida en que refiere a una determinada cosa, o en la 
medida en que se considera su objetivo” (Wolff, 1738: § 48). De esta 



164 El impacto del problema de la representación (Vorstellung)  
en el inicio de la fenomenología husserliana • Ángel Xolocotzi Yáñez

forma, Wolff remite a la idea como el contenido de lo representado; 
mientras que a la actividad del representar la llamará perceptio. 

Lo planteado por Wolff será retomado más adelante por G.F. 
Meier refiriéndose a las Vorstellungen tanto como repraesentationes así 
como percepciones. Para él, se tratará de nombrar una fuerza anímica 
fundamental: “imágenes o pinturas de aquellas cosas que nos repre-
sentamos”, tal como lo señala en su Vernunftlehre (1752: § 24). A su 
vez, hay un cambio de acento al igualar Vorstellung y Erkenntnis (co-
nocimiento): “Ya que el alma es o posee una fuerza representacional 
(Vorstellungskraft), así es también una fuerza cognoscitiva (Erkenntnis-
kraft), porque Vorstellung y conocimiento son lo mismo”, de acuerdo 
con su Metaphysik (1755-1759: § 489). Sin embargo, este plantea-
miento no es preciso al asociar en otros momentos la representación 
con concepto (Begriff) y, como Wolff también lo había hecho, con 
pensamiento (Gedanke).

Para J. H. Lambert, Vorstellen y concepto son lo mismo: “concep-
tualizar (Bregreiffen) una cosa significa representarla”, de acuerdo con 
su Neues Organon (1764: § 1). Aquí introduce la conciencia como una 
nota determinante en la representación: “experimentar quiere decir 
percibir una cosa con conciencia” (1764: § 552).

Como podemos ver, el uso del término Vorstellung en la filosofía 
alemana no fue unívoco ni tampoco significó simplemente la tra-
ducción de repraesentatio que se le atribuye a Kant en la Crítica de la 
razón pura, sino que es una larga historia de matices que de una u otra 
forma remiten a la idea cartesiana que constituye el punto de partida 
de la traducción y despliegue filosófico de Wolff.

Si, de acuerdo con Descartes, la idea expresa todo lo que puede 
ser captado como objeto, el cambio a repraesentatio expresa los dos 
sentidos originarios que se encuentran en la idea cartesiana: conside-
radas materialmente –es decir: a partir de lo que las constituye–, las 
ideas son sucesos espirituales, esto es, modos de la sustancia «espíri-
tu», que sería el sentido derivado de lo expuesto en sus Meditaciones: 
“Ahora se exige el orden de que clasifique todas mis cogitationes en 



165Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 159-184

ciertos géneros e investigue en cuáles de ellos se da la verdad y la 
falsedad” (AT, VII: 36-37).6 

Sin embargo, las ideas también pueden ser consideradas a partir 
de aquello que es «representado» mediante los sucesos o actos espi-
rituales, podría decirse que a partir del objeto, es decir, consideradas 
objetivamente. Si se dice «Veo a mi gato sobre los libros de Heide-
gger», por un lado, hay un suceso espiritual: el acto de ver. A la vez, 
hay lo que se representa mediante este acto: que mi gato (Macondo) 
está sobre el libro de título Ser y tiempo. Así, aquello que es repre-
sentado en la cogitatio en tanto idea, es la idea pero ahora en tanto 
«contenido representativo» de tal cogitatio, en este caso del acto de 
ver. Descartes le llama a esto “la idea considerada objetivamente” 
o “realidad objetiva” (1982: 70-s., ATVII: 40). Ambos aspectos se 
copertenecen, ya que no hay suceso espiritual sin contenido repre-
sentativo y, viceversa, no hay un contenido representativo sin suceso 
espiritual.7 Sin embargo, ¿cómo es que estos dos sentidos pueden 
estar resumidos en el término «representación»?

En primer lugar, se debe aclarar que el «re» de «representación» 
no mienta un volver a presentar algo, esa es la interpretación gene-
ralizada e inmediata que se hizo de los planteamientos de Descartes 
a raíz del señalamiento de éste en sus Meditaciones, en donde indica 
que las ideas son “tamquam imago rei”. Ese «como» (tamquam) no debe 
ser tomado de forma metafórica: las ideas son como imágenes, pero 
no son imágenes. Si así fuera, Descartes estaría multiplicando regio-
nes ontológicas que no explicarían la relación con las «cosas». Así, 
el «re» de «representación» que mienta las ideas no es un volver a 
presentar una imagen en algún acto. Esto es posible, pero en ese caso 

6  Usamos Meditaciones de prima philosophia en: Oeuvres de Descartes publicadas por 
Ch. Adam y P. Tannery; a partir de ahora se abreviará como AT, vol.: pp. 

7  Quizás aquí intervendrían los estados emocionales pero, como Descartes señala en 
una carta a Elisabeth del 21 de mayo de 1643, esto no lo ha trabajado suficientemente: 
“Pues de las dos cosas en el alma humana, de las cuales depende todo el conocimiento 
que nosotros podemos tener de su naturaleza, una que piensa; la otra que, en tanto 
unida al cuerpo, puede actuar y padecer con él; de esta última casi no he dicho nada y so-
lamente intenté hacer bien comprensible la primera, ya que mi objetivo principal era de-
mostrar la distinción entre el alma y el cuerpo” (1951: 290; AT III: 664) (cursivas nuestras).



166 El impacto del problema de la representación (Vorstellung)  
en el inicio de la fenomenología husserliana • Ángel Xolocotzi Yáñez

se trata de un acto especifico del cogitare que es el “hacer presente 
algo nuevamente”. Si esto es así, ¿entonces qué significa el «re» en 
representación y cómo en tal representación confluyen los dos sen-
tidos de la idea?

El mismo Descartes aclara esto en su tercera meditación al di-
ferenciar los géneros de las formas del pensar, del cogitare, es decir 
las cogitationes:

Algunas son como imágenes de las cosas y sólo a esas les corres-
ponde el nombre de ideas, como cuando pienso un ser huma-
no, una quimera, el cielo, un ángel o también dios. Pero otras 
poseen además otro carácter: por ejemplo, cuando deseo algo, 
cuando temo, afirmo, niego, ahí siempre aprehendo una cosa 
como subjectum de mi conciencia (1982: 64; AT VII: 37).

El término subjectum es, como sabemos, la traducción latina de 
hypokeimenon. En este sentido, las otras cogitationes aprehenden lo que 
ya está ahí, lo que yace. Las ideas sólo presentan algo, mientras que 
en las otras cogitationes se es consciente de lo aprehendido de forma 
diferente: ya sea deseando, afirmando, negando, temiendo lo apre-
hendido. Así, tendríamos la representación o idea en un sentido de 
contenido representativo y también habría otro tipo de cogitationes 
que retornan a la idea que yace para así llevarse a cabo otro acto o 
«suceso espiritual». El desear, afirmar, negar, temer, etcétera, serían 
modos en los que nos relacionamos con las cosas mediante la idea, 
no obstante, esta «mediación» no debe entenderse –como ya indi-
camos– en términos de imágenes internas de objetos externos; más 
bien, el retorno a la idea expresada en el doble sentido de represen-
tación indica que tenemos un acceso a los objetos exteriores al diri-
gir nuestros actos del pensar, del cogitare, a ellos y de esa forma los 
hacemos objetos que fijan el contenido representacional de tales ac-
tos. «Ideas» son, en este sentido, medios y no objetos. Descartes acla-
ra esto en una carta del 19 de enero de 1642 dirigida al P. Gibieuf: 
“Pues estoy seguro de que no puedo tener ningún conocimiento de 
aquello que se halla fuera [hors] de mí sino por mediación [entremise] 



167Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 159-184

de las ideas que yo he tenido en mí de ello” (1951: 99; AT III: 474; 
Cursivas nuestras).

Si la idea o representación en tanto «realidad objetiva» se cons-
tituye en subjectum de la idea en tanto acto o suceso espiritual, no 
es difícil entender que los lectores de Descartes hayan ubicado este 
subjectum como base de toda posibilidad del cogitare. Así, la represen-
tación en sentido amplio, es decir, como contenido representativo y 
como suceso espiritual, no significa otra cosa que el retorno de todo 
modo del cogitare a su base representativa. El «re» de «representa-
ción» indica entonces un «de vuelta a» o un «retorno» y no un volver 
a presentar.

Podríamos decir que aquí la representación tiene un carácter re-
flexivo que se juega entre el suceso espiritual o mental, y el conteni-
do representativo que remite a la cosa. Los problemas derivados de 
este planteamiento estarán en juego en una tradición que se extiende 
hasta el idealismo alemán, cuestionando evidentemente el carácter 
sustancial de la propuesta cartesiana y enfatizando la actividad del 
propio espíritu ante la aprehensión de las cosas. 

La idea de representación que se juega en la herencia cartesiana 
en su carácter reflexivo, cuyo «re» obliga a una remisión a la subjeti-
vidad obligará –ya en la dimensión kantiana– a convertir este retor-
no en un despliegue de las condiciones de posibilidad de toda posible 
aprehensión objetiva.8 

La filosofía trascendental parte del hecho de que la razón hu-
mana puede situarse por encima de sus propios conocimientos para 
juzgar las condiciones que los hacen posibles. De esta forma analiza 
la facultad que tiene la razón en general para conocer, con el obje-
tivo de mostrar que ésta es una estructura a priori. La metafísica en 
general designaba las condiciones universales de la cosa en cuanto 
cosa y de esa manera se hacia referencia a lo trascendental. Como 

8  Ya que el objetivo del presente escrito se centra en destacar aspectos relevantes para 
contrastar la idea de representación posterior, hay múltiples elementos que quedan 
fuera del presente análisis, pero que han sido desarrollados en trabajos ejemplares. 
Baste recordar el clásico trabajo de Iso Kern, Husserl und Kant (Kern, 1964) en donde 
problematiza de modo detallado el arribo de la filosofía trascendental kantiana en con-
traste con la herencia cartesiana y su diferencia con los planteamientos husserlianos. 



168 El impacto del problema de la representación (Vorstellung)  
en el inicio de la fenomenología husserliana • Ángel Xolocotzi Yáñez

sabemos, Kant le dará a este término un sentido radicalmente distin-
to y entenderá por trascendental las condiciones o estructuras a priori 
del sujeto cognoscente en cuanto sujeto cognoscente. Este enfoque 
mostró una dimensión nueva y distinta del conocimiento; asimismo 
Kant descubre que las estructuras a priori son las que hacen posible 
el conocimiento científico de modo universal y necesario, de tal ma-
nera que trascendental significará “todo conocimiento que se ocupa, 
no tanto de los objetos, cuanto de nuestro modo de conocerlos, en 
cuanto que tal modo ha de ser posible a priori” (KrV, 1983: B 25).9

Si recordamos los análisis kantianos, sabemos que por la sensibi-
lidad se nos dan los objetos y gracias al entendimiento los pensamos. 
En efecto, la intuición es la referencia inmediata de un conocimien-
to con su objeto (A 19, B 33), en la referencia inmediata al objeto 
que constituye la intuición debemos tomar en cuenta dos elementos: 
primero, que el objeto nos sea dado y, segundo, que el objeto afecte 
al espíritu de alguna manera. Dicho de otro modo, el único medio 
por el cual nuestro conocimiento puede relacionarse inmediatamen-
te con los objetos es la intuición y la intuición tiene lugar sólo si el 
objeto nos es dado; la facultad cognoscitiva no puede iniciarse sino 
mediante la afección de nuestros sentidos por los objetos. A este 
respecto dice Kant: “La capacidad (receptividad) de recibir repre-
sentaciones, al ser afectados por los objetos, se llama sensibilidad. Los 
objetos nos vienen, pues, dados mediante la sensibilidad y ella es la 
única que nos suministra intuiciones” (KrV: A 19; B 33). De esta for-
ma, la intuición se realiza como intuición sensible y, temporalmente, 
para Kant, ningún conocimiento es anterior a la experiencia;10 sin 
embargo, también demuestra que la facultad cognoscitiva suministra 
elementos a priori tomados de sí misma, es decir, como reza la cono-
cida frase, no todo nuestro conocimiento procede de la experiencia, 

9  En adelante la obra de Immanuel Kant se citará en con la versión canónica, sigla de la 
obra, en este caso KrV, año y paginación del original.

10  En la Introducción a la Crítica de la razón pura, Kant dice textualmente: “No hay duda 
alguna de que todo nuestro conocimiento comienza con la experiencia. Pues ¿cómo 
podría ser despertada a actuar la facultad de conocer sino mediante objetos que afec-
tan a nuestros sentidos [...]? Por consiguiente, en el orden temporal, ningún conocimien-
to precede a la experiencia y todo conocimiento comienza con ella” (KrV, 1983: B 1-2).



169Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 159-184

aunque empiece con ella. Si bien el conocimiento humano de ob-
jetos requiere de sensaciones para que el intelecto se relacione con 
las cosas a través de la afección de los sentidos, la sensación es una 
representación subjetiva no causada por el sujeto. 

Queda claro que el carácter normativo a priori que interviene en 
las representaciones exige una reinterpretación del carácter reflexi-
vo de la representación ya anticipado por Descartes. Kant lo expresa 
claramente en el prólogo a la segunda edición de la Crítica de la razón 
pura al señalar que “sólo conocemos a priori de las cosas lo que noso-
tros mismos ponemos en ellas” (KrV: B XVIII). 

El breve despliegue realizado hasta este punto señala aspectos 
relevantes en torno al papel de la representación a partir de Des-
cartes y su aprehensión en gran parte de la tradición alemana que 
decantará en problemáticas discutidas en el seno de la escuela de 
Brentano y de la fenomenología. 

La propuesta de Bolzano

Ante lo señalado respecto a la aprehensión de la representación en 
discusión con la base cartesiana, encontramos una propuesta que se 
diferencia de ello en cierta medida al dejar ver un sentido diferente, 
en tanto que se vislumbra la representación en el marco de un realis-
mo semántico o “realismo lógico absoluto”, como lo llama J. Benoist 
(2002: 64), colocando a la representación en su diferencia con otras 
esferas de lo «real». Me refiero a la propuesta de Bernhard Bolzano 
planteada en su Wissenschaftslehre de 1837. 

Como se sabe, Bolzano cuestiona la idea de representación tal 
como provenía de la herencia cartesiana ya mencionada, en tanto 
correlato subjetivo o mental del mundo, y propone un «en sí» se-
mántico que no se agota ni en una dimensión psicológica que tenga 
una imagen subjetiva específica de algo, ni en una dimensión ontoló-
gica que aprehenda ese algo como un ente presencial determinado; 
tampoco en una determinación lingüística a partir de los términos 
empleados. Más bien, se trata de una dimensión que se justifique a 
partir del ámbito de sentido y validez, en donde la remisión a lo «en 



170 El impacto del problema de la representación (Vorstellung)  
en el inicio de la fenomenología husserliana • Ángel Xolocotzi Yáñez

sí» sea lo determinante. Así lo señala Bolzano: “hay una diferencia 
esencial entre mis planes y los planes de otros, principalmente en el 
hecho de que yo hablo de representaciones, proposiciones y verdades en sí, 
mientras que en todos los manuales de lógica precedentes (al menos 
que conozco) se trata a todos estos objetos sólo en tanto apariciones 
(reales o también posibles) en la mente de un ente pensante, sólo 
en tanto modos de pensar (Denkweisen)” (1837: 61). Ya con esta cita se 
deja ver la pretensión de Bolzano respecto de los límites de la lógica 
tradicional en donde lo tratado por ella, las proposiciones verdade-
ras, eran aprehendidas como contenidos mentales. Como el autor 
mismo señala, su propuesta contrasta con la tradición al plantear 
representaciones, proposiciones y verdades en sí que constituyen la 
base de su dimensión semántica.11

Las representaciones, para Bolzano, serían partes de las propo-
siciones en sí, las cuales se hallan a la base de las verdades en sí. 
El pensador diferencia entre las «representaciones en sí» y las «re-
presentaciones subjetivas», en tanto representaciones o imágenes 
mentales. Las primeras, al remitir al sentido, son de carácter se-
mántico; mientras que las segundas corresponden al ámbito onto-
lógico: «representación en sentido subjetivo» es un nombre general 
para las «apariciones (Erscheinungen) en nuestra mente», como por 
ejemplo, “el ver, el oír, el sentir, el percibir, el imaginarse, el pensar 
y otros” (217). Podríamos decir que la idea de representación car-
tesiana a partir de los modos del cogitare coincide con el sentido de 
representación subjetiva para Bolzano, y por lo tanto, ubicable en 
una dimensión ontológica. Sin embargo, el sentido central de re-
presentación para Bolzano remite al ámbito semántico y por ende la 
representación no es, no existe, sino consiste o subsiste (besteht). La 
relación entre ambos tipos de representación lo indica al señalar que 
la representación en sí es “algo que constituye la materia (Stoff) de 
las representaciones subjetivas” (117). Si esto es así, lo central de 
la propuesta de Bolzano consiste en enfatizar que lo representado 

11  Autores como Künne han buscado actualizar la terminología bolzaniana y hablar 
más bien de «concepto» en lugar de «representación en sí» (Künne, 2013: 99). Ya que el 
presente artículo tiene a la base de su discusión la «representación», prefiero mantener 
las traducciones usuales de los términos de Bolzano. 



171Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 159-184

tiene un carácter semántico ideal que lo diferencia no sólo de los 
actos subjetivos, sino también de aprehensiones «reales» de diversa 
índole, como entidades cósicas o mentales, elementos lingüísticos o 
reglas del pensamiento.

De esta forma, tendríamos que la representación en sí no forma 
parte de alguna esfera de lo «real» que abarca lo ontológico formal, 
lo ontológico material, lo psicológico, lo lingüístico, etc.12 Por ello 
se podría decir que tal representación no existe en sentido amplio, 
sino consiste o subsiste. De esta forma, para Bolzano habría una 
diferencia central entre la representación en sí y la representación 
subjetiva en tanto imagen mental, ya que esta última tendría una 
determinación ontológica al formar parte de una esfera de lo real; 
mientras que la primera, como ya señalamos, sería de carácter se-
mántico. Por ello ésta no depende de la «existencia» del objeto de la 
representación, ya que sólo se trataría en ese caso del objeto de su 
extensión, es decir, de una representación denotativa. Sin embargo, 
de acuerdo con lo desplegado puede darse el caso de representa-
ciones vacías, sin objeto. Lo que de acuerdo con Bolzano no podría 
haber sería algo así como una clase de objetos inexistentes. En ello, 
como veremos más adelante, radicaría la crítica a una interpreta-
ción entre representaciones con objetos verdaderos o existentes y 
representaciones con objetos meramente intencionales, como sería 
el caso de Twardowski. 

En el parágrafo 67 de su Wissenschaftslehre, Bolzano aborda pre-
cisamente el caso de las representaciones sin objeto, en donde, ade-
más de la nada, aborda las representaciones contradictorias (como 
cuadrado redondo) y las representaciones que algunos comentaristas 
llaman «ficticias» (como montaña de oro). La diferencia entre am-
bas categorías yace en el alcance de su imposibilidad: conceptual o 
empírica. Con base en lo ya anticipado, para Bolzano es claro que la 
imposibilidad sólo se ciñe al ámbito ontológico, pero no semántico. 
El hecho de que sean representaciones vacías, sin objeto, remite a 
una imposibilidad ontológica, en donde su carácter vacío sólo es de 
forma extensional. De esta forma, las representaciones indicadas no 

12  Un detallado análisis del trabajo de Bolzano puede verse en Niel (2013).



172 El impacto del problema de la representación (Vorstellung)  
en el inicio de la fenomenología husserliana • Ángel Xolocotzi Yáñez

serían imposibles en términos semánticos para Bolzano, sino que de 
hecho tendrían sentido. Estos planteamientos centrales de Bolzano 
serán retomados y discutidos en la escuela de Brentano, como es el 
caso de Twardowski.

La solución de Twardowski

La deuda husserliana con Franz Brentano se puede apreciar en dis-
tintas cartas y manuscritos (Hua IX, 1968: 354). Husserl escribe a 
Brentano en una carta del 11/15 de octubre de 1904, lo siguiente: 
“Como siempre estoy trabajando, y muchas veces con una persis-
tencia desesperada, como para saldar algo de mi infinita culpa de 
vaguedad, confusión e ignorancia. Infructuosos no son mis trabajos, 
eso creo. En su mayoría son continuaciones de sus estímulos. ¡Qué 
tan profundamente se grabaron en mí un día sus ideas! ¡Qué fuerte 
ha sido su efecto en mí!” (1994 vol. 1: 21) y agrega: “Sin embargo sus 
escritos, los cuales datan ya de hace mucho tiempo, siguen teniendo 
efecto bastante vivo. Uno depende de lo que uno combate” (22).

A pesar de que el combate, como el mismo Husserl lo refiere, 
fue contra Brentano, el impulso directo lo recibió a partir de otros 
alumnos de Brentano, a saber: Carl Stumpf y Kazimierz Twardowski. 

Carl Stumpf fue quien dirigió en 1887 la tesis de habilitación 
de Husserl sobre el “Contenido y origen del concepto de número”, 
la cual en 1891 apareció bajo el título Filosofía de la aritmética (Hua 
XII, 1970). Anteriormente, en 1873 Stumpf había publicado el tex-
to Acerca del origen psicológico de la representación del espacio (Leipzig: 
Hirzel), que en cierta manera motivó a Husserl a escribir sobre el 
espacio, en donde, valiéndose de la estructura brentaniana buscaría 
describir el concepto de espacio de la geometría y, posteriormente, 
abordarla desde su génesis. Dicho trabajo significaba para Husserl 
investigar la representación del espacio a partir de su contenido y su 
génesis, tal como se deja ver en Hua XXI.13 

13  Hua XXI, 1983: 261-310, donde queda claro que Husserl planeaba escribir un libro 
sobre el espacio (Schuhmann, 1990/91: 119).



173Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 159-184

No obstante, Husserl se enfrenta a diversos problemas en tal 
proyecto. Por un lado, el punto de partida sería la descripción de la 
conciencia común del espacio, para luego aprehender el espacio de 
la geometría como idealización del mencionado espacio (Hua XXI, 
1983: 402-ss.). Sin embargo, la investigación hizo ver que el espacio 
común de la vida cotidiana no es dado intuitivamente de la misma 
forma que el “espacio del pensar científico” (Hua XXI, 1983: 271). 
En este sentido, surge la pregunta en torno a la posibilidad de un 
espacio intuible en general. Así, la problemática de la intuición del 
espacio se liga con los diversos tipos de representación que pudiesen 
darse. Este problema llevó a Husserl a aclarar en 1893 los diversos 
sentidos que podría tener el término Vorstellung, representación, de 
su maestro Brentano.

Husserl tematiza dos ideas de representación y la relación en-
tre ambas en uno de los textos redactados en ese mismo año, pero 
publicado hasta 1894 en el Philosophische Monatshefte bajo el título 
“Estudios psicológicos sobre lógica elemental”.14 Dicho trabajo será 
caracterizado posteriormente por el autor como “un fragmento de 
psicología descriptiva” hasta el punto de que en 1906 dirá que este 
escrito fue “un primer esbozo de las IL, especialmente de la III y la V” 
(Xolocotzi, 2007: 122). La atención de Husserl en ese texto se en-
foca principalmente en la ambigüedad que tiene el uso de Vorstellung:

Ciertas vivencias psíquicas, llamadas en general representacio-
nes, tienen la peculiaridad de que no incluyen en sí sus «objetos» 
como contenidos inmanentes (es decir como contenidos presen-
tes en la conciencia), sino [...] que simplemente intienden [..., es 
decir], remiten con entendimiento a ellos mediante ciertos con-
tenidos dados a la conciencia, ellos mientan, y de hecho sin que 
haya un conocimiento conceptual de la relación imperante entre 
el representante y el objeto intendido. Representaciones [Vors-
tellungen] en este sentido las caracterizo como representaciones 

14  El texto, aunque fue redactado en 1893, fue publicado en Philosophische Monatshefte 
30 (1894), pp. 159-191 y está disponible en Hua. XXII, 1979: 92-123. De ahora en adelante, 
toda la obra de Edmund Husserl se citará con la sigla Hua. (Husserliana), volumen y 
página.



174 El impacto del problema de la representación (Vorstellung)  
en el inicio de la fenomenología husserliana • Ángel Xolocotzi Yáñez

funcionales [Repräsentationen]. En contraposición a estas hay otras 
vivencias psíquicas [...] que no intienden simplemente sus «ob-
jetos», sino que los aprehenden en sí realmente como conteni-
dos inmanentes. Representaciones en este sentido las llamamos 
intuiciones [Anschauungen] (Hua XXII, 1979: 107-108).15

Pues bien, Vorstellung en un primer sentido refiere al acto que 
“coloca realmente un objeto frente a nosotros” (103); aquí, «repre-
sentar algo» es «presentar» o «intuir». La intuición o presentación 
tiene su contenido en sí, por ello Husserl hablará también del con-
tenido inmanente de la presentación. En este caso, al igual que para 
Brentano, el contenido es igual al objeto de la presentación. 

El segundo sentido de Vorstellung refiere lo contrario. El conte-
nido es sólo representante de otro contenido no dado; es decir, la 
representación de algo mediante otro contenido. Husserl señala en 
este punto que en la presentación nos hallamos frente al contenido, 
mientras que en la representación funcional se señala más allá del con-
tenido. El hecho de que Husserl indique que la «presentación» y la 
«representación funcional» son géneros diferentes, lo que tienen en 
común es la presencia de cierto «contenido», que en el caso de la 
representación tiene función solamente representativa. El término 
«intención» (Intention) es desarrollado por Husserl, por primera vez 
en estos textos, para describir la Vorstellung en el sentido de repre-
sentación, cuyo modo de ejecución también llama mentar [meinen]. 
El aporte y descubrimiento de Husserl en ese escrito es que la dife-
rencia entre la presentación y la representación funcional no es una diferen-
cia de contenidos, sino de modos de la conciencia, de actos, o de la apercepción 
de contenidos.

Así pues, en 1894, mismo año de la publicación del mencionado 
texto, Kazimierz Twardowski publica su tesis de habilitación Sobre la 
doctrina de contenido y objeto de la representación. Una investigación psico-
lógica. Lo que busca el autor en ese texto es aclarar el doble sentido 
de representación que él ve en la tematización de Brentano: por un 

15  La traducción de Repräsentation por «representación funcional» la tomé del mencio-
nado texto de R. Rizo-Patrón de Lerner (2002).



175Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 159-184

lado, como «acto psíquico» y, por otro, como «contenido del acto». 
Para llevar a cabo tal cometido, Twardowski considera fundamental 
aclarar el significado de «representado» cuando se habla de que una 
representación representa algo.

 Twardowski parte de la propuesta que plantea Brentano en su 
texto Psicología desde un punto de vista empírico de 1874, de que los fe-
nómenos psíquicos, o bien son representaciones, o bien se fundan en 
representaciones. Al inicio del primer capítulo del libro segundo de 
la mencionada obra, Brentano indica determinaciones que conducen 
a la separación entre fenómenos psíquicos y físicos. La primera de-
terminación dice a la letra: “tanto las representaciones como todos 
aquellos fenómenos cuyo fundamento está formado por represen-
taciones […] Este acto de representar forma el fundamento, no del 
juzgar meramente, sino también del apetecer y de cualquier otro 
acto psíquico” (Brentano, 1924: 112).

Para dilucidar esto, Twardowski hace la analogía entre ser repre-
sentado y ser pintado: 

Como es conocido, se dice que el pintor pinta un cuadro, pero 
que también pinta un paisaje. Una y la misma actividad del pin-
tor se dirige a dos objetos; el resultado de la actividad es sola-
mente uno. Cuando el pintor ha concluido el cuadro y el paisaje 
respectivamente, tiene ante él un cuadro pintado y un paisaje 
pintado. El cuadro está pintado. [...] El paisaje también, pero no 
es un paisaje real, sino uno «pintado». El cuadro pintado y el pai-
saje pintado son en realidad sólo uno; ya que el cuadro muestra 
un paisaje, ya que es un paisaje pintado; el paisaje pintado es el 
cuadro del paisaje (1894: 13). 

Twardowski aclara que el paisaje no deja de ser paisaje aunque es 
un paisaje pintado. «Pintado» tiene aquí dos sentidos: usado respecto 
al cuadro es una determinación, pero respecto al paisaje es una modi-
ficación, ya que el paisaje pintado no es un paisaje, sino un cuadro. 
Según el autor, también se puede entender algo como representa-
do: en forma parecida al verbo «pintar», al verbo «representar» le 



176 El impacto del problema de la representación (Vorstellung)  
en el inicio de la fenomenología husserliana • Ángel Xolocotzi Yáñez

corresponden dos cosas: un objeto que es representado y un contenido 
que es representado. El contenido es el cuadro y el objeto es el pai-
saje.

De manera que el paisaje pintado remite a algo que no es la cosa 
pintada, y así, el contenido de la representación se dirige a algo que 
no es el contenido de la representación, sino precisamente el objeto; 
por lo que el objeto inmanente es, para Twardowski, el contenido 
del acto. La relación entre contenido y objeto se vuelve clara a partir 
de que el contenido es la unión entre el acto y el objeto. Así pues, 
según el propio Twardowski, se aclara el papel fundamentador de la 
representación, superando a su juicio los problemas derivados de la 
asimilación de objeto y contenido en Brentano.

Toda esta discusión se enmarca en la conciliación de dos pers-
pectivas: una proveniente de Bolzano que planteaba la posibilidad 
de representaciones sin objeto, y la otra de Brentano que indicaba 
la necesidad de que toda representación esté dirigida a un objeto, es 
decir, que tenga un objeto.

Como señalamos al inicio, Husserl toma parte en esta discusión 
principalmente en el texto “Objetos intencionales”, redactado en 
1894 y que permaneció inédito hasta 1979. Ahí plantea el problema 
inicialmente de la siguiente forma: “Si toda representación represen-
ta un objeto, entonces hay un objeto para cada una, y por lo tanto: 
a cada representación le corresponde un objeto. Por otro lado se 
considera como una verdad indudable que no a toda representación 
corresponde un objeto; hay, para hablar con Bolzano, «representa-
ciones sin objeto»” (Hua XXII, 1979: 303).16 Sin embargo la solución 
que presenta Twardowski, no es la mejor o la más adecuada a los 

16  En “Intentionale Gegenstände” [“Objetos intencionales”, trad. Ángel Xolocotzi y An-
tonio Zirión, en Textos breves de Husserl, Madrid, Sígueme (en proceso de publicación)]. 
En la carta a A. Marty del 7 de enero de 1901 Husserl indica: “Una representación sin el 
objeto representado no puede pensarse, así pues no hay representaciones sin objeto. 
Por otro lado, no a todas las representaciones les corresponden objetos reales, así pues 
hay representaciones sin objeto. La contradicción, parece, sólo puede ser evitada si uno 
diferencia entre objetos representados y reales: no hay representaciones sin objetos in-
manentes – hay representaciones sin objetos reales” (Hua  1979, XXII, p. 420). Esta crítica 
se dirige claramente al planteamiento de Twardowski respecto a objetos inmanentes e 
intencionales de representaciones. 



177Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 159-184

ojos de Husserl, ya que, según éste, Twardowski se mueve en una 
falsa duplicación de objetos al hablar de objeto y contenido como 
lo representado determinado y lo representado modificado. Husserl 
indica el problema en un esbozo de carta a Anton Marty (el 7 de 
julio de 1901):

El problema se halla en la multiplicación de dos cosas muy dife-
rentes. La representación no es simplemente la existencia de un 
contenido en la conciencia, sino que es una vivencia intencional, 
un cierto mentar mediante el cual aparece un objeto. El proble-
ma está en que se confunde el carácter de acto de la aprehensión 
y el contenido psíquico, perteneciente al yo actual, contenido 
que funge como sustrato de la aprehensión, esto se confunde 
con la relación entre el acto, la vivencia psíquica, que llamamos 
representación y el objeto representado (Hua XXII, 1979: 422).

La contribución de Husserl en “Objetos intencionales”

El texto de 1894, “Objetos intencionales”, inicia con la ya menciona-
da contraposición de la tesis de Bolzano en torno a “representaciones 
sin objeto” y la de Brentano de que “a cada representación le corres-
ponde un objeto” (Hua XXII, 1979: 303). La discusión de ambas 
tesis en el tratado llega a Husserl a través de las propias discusiones 
de Brentano en sus cursos. Hay dos testimonios del propio Husserl 
al respecto. El primero se encuentra en su proyecto de prólogo a las 
Investigaciones lógicas y el otro en sus “Recuerdos de Franz Brentano”: 

Me di cuenta de Bolzano como matemático (como estudiante de 
Weierstrass) a través de un tratado de Stolz en los Mathematis-
chen Annalen y sobre todo a través de una discusión de Brentano 
(en sus lecciones) con las «Paradojas del infinito» y a través de 
G. Cantor. Después de eso, no dejé de echar un vistazo a la lar-
gamente olvidada Wissenschaftslehre de 1837 y utilizarla ocasio-
nalmente con la ayuda de su rico índice. Pero malinterpreté sus 
pensamientos originales sobre representaciones, proposiciones 



178 El impacto del problema de la representación (Vorstellung)  
en el inicio de la fenomenología husserliana • Ángel Xolocotzi Yáñez

y verdades «en sí» como abstrusiones metafísicas. (Hua XX/1, 
2002: 297s.)

En las lecciones sobre lógica elemental trataba de manera es-
pecialmente exhaustiva, y manifiestamente de una nueva estruc-
turación creativa, la psicología descriptiva de los continuos con 
detallada consideración de las Paradojas de lo infinito de Bolza-
no; lo mismo las diferencias de las representaciones «evidentes 
y no evidentes», «claras y no claras», «distintas e indistintas», 
«propias e impropias», «concretas y abtractas» (Hua XXV, 1987: 
304).

Así, en las lecciones de Brentano, Husserl tuvo un primer acer-
camiento a los planteamientos centrales de Bolzano que previamen-
te hemos señalado, a decir, la posibilidad de representaciones en sí. 
Ante las problemáticas lógicas que buscaban pensar el sentido del 
juicio, Husserl descubre en los análisis de psicología descriptiva de 
Brentano una lectura que posibilita diferenciar, ya no dos dimen-
siones, como pretendía Bolzano, a decir, el ámbito semántico del 
sentido y los ámbitos de lo real como la dimensión ontológica en la 
que se hallaría el juicio en tanto actividad subjetiva. Se trata, como se 
deja ver a partir de la primera cita, más bien de diferenciar el pensar 
y decir en sus posibilidades propias e impropias. De esa forma se 
abre para Husserl la perpectiva inicial, desplegada en “Objetos in-
tencionales”, de analizar el sentido del juicio en el cual aparecen las 
representaciones.17 Para Bolzano sería inadecuado combinar el senti-
do y el juicio, por ello es que Husserl se apoya más bien en Brentano 
y en la mencionada diferenciación para así proponer una salida no 
estimada hasta el momento por sus contemporáneos. 

Esto le permite a Husserl hablar de la expresión impropia de un 
juicio cuando no se refiere a lo representado, sino a la representa-
ción que presupone algo no explícito en el juicio. En ese sentido, se 
trata de un juicio en su carácter hipotético. Los ejemplos en el texto 
remiten a proposiciones sobre mitos griegos. Así, la expresión “Zeus 

17  Husserl profundizará en esto en escritos posteriores, por ejemplo, en su lección de 
lógica de 1902/03 dictada en Gotinga (HuaMat, 2001). 



179Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 159-184

es el más grande de los dioses olímpicos” es la forma abreviada de 
la expresión “los griegos creían que Zeus era el más grande de los 
dioses olímpicos” (Hua XXII, 1979: 317). Por ello, en el caso de los 
juicios en donde a la representación no le corresponda un objeto, 
más bien no se enjuicia «propiamente» sobre los objetos, sino sobre 
las representaciones de los objetos. En estos casos se trata pues de la 
expresión abreviada de juicios hipotéticos.

Ya varios investigadores como Bernhard Rang (1975) y Karl 
Schuhmann (1990/91) han destacado la importancia de este análisis 
para la obra posterior de Husserl y concretamente para los plan-
teamientos fenomenológicos de las Investigaciones lógicas. La relación 
que se establece entre los aquí mencionados juicios hipotéticos y la 
Quinta investigación lógica, es lo que Husserl ahí nombra la irrelevancia 
de la existencia del objeto representado para la esencia de una representación 
en tanto vivencia intencional.18 Esto es así porque en “Objetos inten-
cionales” estos juicios son planteados en términos de un «como si», 
que es precisamente en donde yace su decir impropio. Se trata de 
una presuposición que condiciona al juicio y lo hace hipotético. De 
este modo, se deja ver que quien entiende las presuposiciones de los 
mitos que están en juego en el enunciado expresado, lleva a cabo 
una especie de epoché de la existencia del objeto mentado. Eso, como 
puede verse, concuerda con los rasgos intencionales de la concien-
cia, desplegados en la Quinta investigación lógica.

El modo de proceder que aquí expone Husserl, conduce a la 
introducción de la asunción como elemento determinante para la 
resolución de la paradoja. Se trata con ello de una especie de neutra-
lización de la conciencia posicional con base en una mera representa-
ción. Así, la posición del sujeto del enunciado es «modificada»; no se 
trata pues de una posición realmente efectiva, sino de una mera re-
presentación o una “posición representativa (asunción)” (Hua XXII, 
1979: 318). 

Sin embargo, la función primordial de la asunción remite al as-
pecto ya señalado en torno al carácter hipotético de los enunciados 

18  Esto se explicita de forma clara en el apéndice a los parágrafos 11 y 20 de la 5ª de las 
Investigaciones lógicas (Hua XIX/1, 1984: 439). 



180 El impacto del problema de la representación (Vorstellung)  
en el inicio de la fenomenología husserliana • Ángel Xolocotzi Yáñez

y su confusión en torno a un supuesto uso propio de los mismos. 
Eso ocurre, como Husserl señala, debido a una economía del pensar. 

El hecho de enfatizar el carácter impropio del decir y enunciar, 
contrasta con las posiciones derivadas de la escuela de Brentano y, 
de manera especial, con la propuesta de Twardowski, ya que como 
el mismo Husserl enfatiza, no se resuelve el problema si se sostiene 
la tesis de una existencia intencional a diferencia de una existencia 
real o verdadera.

Se trata, pues, por un lado de cuestionar el supuesto brentaniano 
de que todas las vivencias estuviesen acompañadas de percepción 
interna y así modificar la idea de representación, pero a la vez no 
caer en dicotomías que supongan dimensiones autónomas como en 
el caso de Bolzano o duplicar regiones ontológicas como en el caso 
de Twardowski. Más bien, se trata de penetrar en el problema de la 
relación entre representación y objeto a la luz de una posible lógica 
que permita analizar el juicio y sus representaciones. Así, tanto los 
sentidos de representación de 1893 como el análisis propio e im-
propio de los juicios de 1894 abren la posibilidad de ver con mayor 
claridad aquello que Husserl piensa como intencionalidad en las In-
vestigaciones lógicas. 

Conclusión

La publicación de la obra póstuma de Edmund Husserl deja ver, una 
vez más, aspectos centrales que apoyan la comprensión de proble-
mas determinantes para el surgimiento de líneas filosóficas como 
la fenomenología y la filosofía analítica. Con cada aproximación al 
origen de esta tradición se refuerza la relevancia de las problemáticas 
que guiarán gran parte de las discusiones filosóficas posteriores. 

El presente artículo ha buscado aclarar aspectos de una proble-
mática vigente a partir de la tradición, pero actualizada y discutida 
vivamente en la escuela de Franz Brentano en diálogo con otros con-
temporáneos como Frege. En esa discusión encontramos diversas 
propuestas en donde el propio Husserl también se inserta. Por un 
lado, se deja ver la inmersión en las discusiones actualizadas por su 



181Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 159-184

maestro Brentano y, por otro, la discusión con colegas de tal escuela, 
como Twardowski o Meinong, o ajenos a ella, como Frege. 

Queda para otro momento la tematización de aspectos deriva-
dos de esta discusión, como podría ser la propuesta husserliana de 
la «asunción» en contraste con la propuesta posterior de Meinong 
en 1902.19 Sin embargo, lo que aquí se pretende mostrar yace en el 
hecho de la actualidad y relevancia de la obra póstuma de Husserl, 
como es el caso de “Objetos intencionales”. En primer lugar, para 
ejemplificar la discusión del momento y en segundo, para destacar la 
importancia del legado respecto de la obra publicada. 

Como podemos ver en la ejemplificación aquí esbozada a partir 
de los textos alrededor de 1893/94, Husserl hace suya una proble-
mática, la representación, discutida en el seno de la escuela de Bren-
tano y proporcionará elementos importantes que seguirán siendo 
discutidos en el marco de sus Investigaciones lógicas (1900/1901) y en 
escritos inmediatamente posteriores. Con ello podemos decir que 
Husserl se apropia en cierta forma de aquella pregunta lanzada por 
Kant a Markus Herz el 21 de febrero de 1772 y que el filósofo mora-
vo cita en su lección de lógica de 1902/03: “¿Cuál es el fundamento 
sobre el cual reposa la relación de aquello que en nosotros llamamos 
representación y el objeto?” (citado en HuaMat, 2001: 16). Se trata al 
desplegar esta pregunta, como se ha intentado mostrar, de un ejem-
plo fructífero de diálogo por parte de Husserl con sus contemporá-
neos que condujo a consecuencias importantes para el despliegue de 
la fenomenología en el siglo XX. 

19  Nos referimos evidentemente al texto Über Annahmen de Meinong publicado en 
1902 (Meinong, 1902).



182 El impacto del problema de la representación (Vorstellung)  
en el inicio de la fenomenología husserliana • Ángel Xolocotzi Yáñez

Referencias 

Albertazzi, L., Liberadi, M., Poli, R. (1996). The School of Franz Brentano. Dordrecht: 
Kluwer.

Benoist, J. (1997). Phénoménologie, sémantique, ontologie. Husserl et la tradition logique 
autrichienne. Paris: PUF. 

Benoist, J. (1999). L’a priori conceptuel: Bolzano, Husserl, Schlick. Paris: Vrin.

Benoist, J. Ed. (2000). Bolzano, Les études philosophiques, Paris: Vrin.Benoist, J. (2001). 
Représentations sans objet. Aux origines de la phénoménologie et de la philosophie 
analytique. Paris: PUF. 

Benoist, J. (2002). Entre acte et sens. La théorie phénoménologique de la signification. Paris: 
Vrin. 

Benoist, J. Ed. (2006). Propositions et état de choses. Entre être et sens. Paris: Vrin. 

Beyer, C. (1996). Von Bolzano zu Husserl. Eine Untersuchung über den Ursprung der phäno-
menologischen Bedeutungslehre. Dordrecht: Kluwer. 

Bolzano, B. (1837). Wissenschaftslehre. Stuttgart: Friedrich Frommann Verlag. 

Brentano, F. (1924). Psychologie vom empirischen Standpunkt 2 vols. (1874), editado por 
O. Kraus. Hamburg: Meiner.

Brentano, F. (1962). Wahrheit und Evidenz. Erkenntnistheoretische Abhandlungen und Brie-
fe, editado por O. Kraus. Leipzig/Hamburg, Meiner.

Brentano, F. (1984). Von der mannigfachen Bedeutung des Seienden nach Aristoteles. Frei-
burg: Olms. 

Descartes, R. (1951). Correspondance. Paris: PUF.

Descartes, R. (1960). Meditationen über die Grundlagen der Philosophie, editado por L. 
Gäbe aufgrund der Ausgaben v. A. Buchenau. Hamburg: Meiner.

Descartes, R. (1982). Meditationes de prima philosophia en Oeuvres de Descartes, editado 
por C. Adam u. P. Tannery, Bd. VII. Paris, 1904 [Meditaciones metafísicas, trad. 
del latín Juan Gil Fernández, Buenos Aires: Aguilar, 1982].

Dummet, M. (1988). Ursprünge der analytischen Philosophie. Frankfurt: Suhrkamp.

Husserl, E. Hua IX. (1962). Phänomenologische Psychologie. Vorlesungen Sommersemester 
1925, editado por W. Biemel. Den Haag: Nijhoff.

Husserl, E. Hua XVII. (1974). Formale und transzendentale Logik. Versuch einer Kritik der 
logischen Vernunft, editado por P. Janssen. Den Haag: Nijhoff.

Husserl, E. Hua XX/1. 2002. Logische Untersuchungen. Ergänzungsband. Erster Teil. Ent-
würfe zur Umarbeitung der VI. Untersuchung und zur Vorrede für die Neuauflage der 
Logischen Untersuchungen (Sommer 1913), editado por U. Melle. Dordrecht: 
Springer.



183Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 159-184

Husserl, E. Hua XXI. (1983). Studien zur Arithmetik und Geometrie. Texte aus dem Nachlass 
(1886-1901), editado por I. Strohmeyer. Den Haag: Nijhoff.

Husserl, E. Hua XXII. (1979). Aufsätze und Rezensionen (1890-1910), editado por B. 
Rang (“Intentionale Gegenstände”, trad. Ángel Xolocotzi, págs. 303-338, en 
proceso de publicación). Den Haag: Nijhoff.

Husserl, E. Hua XXV. (1987). Aufsätze und Vorträge (1911-1921), editado por T. Nenon 
y H. Rainer Sepp. Dordrecht/Boston/Londres: Kluwer Academics publishers.

Husserl, E. (2001). HuaMat, volumen II. Logik. Vorlesung 1902/03, editado por Elisa-
beth Schuhmann. Dordrecht: Springer. 

Husserl, E. (1994). Briefwechsel, editado por K. Schuhmann con apoyo de E. Schuh-
mann. Dordrecht/Boston/Londres: Kluwer Academics publishers.

Kant, I. (1983). Kritik der reinen Vernunft. Darmstadt: WBS.

Kern, I. (1964). Husserl und Kant: eine Untersuchung über Husserls Verhältnis zu Kant und 
zum Neukantianismus. Den Haag: Nijhoff.

Kúnne, W. (2013). “Intentionalität: Bolzano und Husserl”. En Centrone, S. (2013). 
Versuche über Husserl. Hamburg: Meiner, pp. 97-143. 

Lambert, J.H. (1764). Neues Organon. Leipzig : Wendler.

Meier, G.F. (1752). Vernunftlehre. Halle: Gebauer.

Meier, G.F. (1755-1759). Metaphysik. Halle: Gebauer.

Meinong, A. (1902). Über Annahmen. Leipzig: Barth.

Niel, L. (2013). “Semántica y ontología. Reflexiones en torno a la Wissenschaftslehre de 
Bolzano”. En Pensamiento 69, pp. 939-962.

Rang, B. (1975). “Repräsentation und Selbstgegebenheit. Die Aporie der Phänome-
nologie der Wahrnehmung in den Frühschriften Husserls”, Phänomenologie heu-
te, Freiburg/München: Alber, pp. 105- 137.

Rizo-Patrón, R. (2002). “Génesis de las Investigaciones lógicas de Husserl: una obra de 
irrupción”, en Signos filosóficos 7: enero-junio, Ciudad de México, pp. 221-244.

Schuhmann, K. (1990/91a). “Husserls doppelter Vorstellungsbegriff : die Texte vom 
1893”, en Brentano Studien 3, pp. 119-136. 

Schuhmann, K. (1990/91b). “Husserls Abhandlung ‘Intentionale Gegenstände’. Edi-
tion der ursprünglichen Druckfassung”, en Brentano Studien 3, pp. 137-176.

Stumpf, C. (1873). Über den psychologischen Ursprung der Raumvorstellung. Leipzig: Hirzel.

Tanasescu, I. (1998/1999). “Der Vorstellungsgegenstand. Zu Twardowskis Rezeption 
der Psychologie Brentanos”. En Brentano Studien 8, pp. 53-66.

Twardowski, K. (1894). Zur Lehre vom Inhalt und Gegenstand der Vorstellungen. Eine 
Psychologische Untersuchung. Viena.



184 El impacto del problema de la representación (Vorstellung)  
en el inicio de la fenomenología husserliana • Ángel Xolocotzi Yáñez

Wolenski, J. (1998/1999), “Twardowski and the distinction between content and ob-
ject”, en Brentano Studien 8, pp. 15- 35.

Wolff, C. (1720). Vernüftige Gedanken von Gott, der Welt und der Seele des Menschen, auch 
allen Dingen überhaupt. Halle.

Wolff, C. (1738). Psychologia empirica. Prostat in Officina libraria Rengeriana.

Xolocotzi, Á., coord. (2006). Actualidad de Franz Brentano, Colección Cuadernos de 
Filosofía n. 35. Ciudad de México: Universidad Iberoamericana.

Xolocotzi, Á. (2007). Subjetividad radical y comprensión afectiva. Ciudad de México: 
Plaza y Valdés.


