
125Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 125-144

Ernst Cassirer: una fundamentación biológica de la definición 
del ser humano como «animal simbólico»

Ernst Cassirer: A Biological Foundation for the Definition of 
Human Being as «symbolic animal»

Gustavo Adolfo Esparza Urzúa
Universidad Panamericana, México

gaesparza@up.edu.mx

Recibido: 26/11/2017 • Aceptado: 06/08/2018

Resumen
En el presente artículo, se analizan los fun-
damentos biológicos que Ernst Cassirer 
propone para sustentar una nueva defini-
ción de la naturaleza humana. Tomando en 
cuenta el estado de la cuestión, se plantea 
que su filosofía recurre, en buena parte, a 
las investigaciones biológicas para desarro-
llar la definición de naturaleza simbólica 
del ser humano. Se mostrará que tres son 
los principales elementos de análisis del fi-
lósofo: 1) la biología teórica de Uexküll, 2) 
estudios sobre la afasia y la apraxia y 3) una 
detallada reflexión filosófica de los dos ele-
mentos anteriores. El conjunto ofrece una 
perspectiva de los fundamentos biológicos 
que soportan la definición del ser humano 
como «animal simbólico».

Palabras Clave: animal simbólico; 

biología teórica; Ernst Cassirer; Johann 

von Uexküll; patología de la conducta 

simbólica.

Abstract
This paper analyses the biological founda-
tion of a new definition of human nature, 
as proposed by Ernst Cassirer. Based on 
the state of the art, Cassirer’s Philosophy 
relies, for the most part, on the biological 
research in order to develop a definition 
of the human being’s symbolic nature. 
It will be shown that Cassirer’s analysis 
considers three key elements: 1) Uexküll 
theoretical biology; 2) aphasia and apraxia 
studies; 3) and a detailed philosophical 
consideration of both former and latter 
elements. The ensemble of all three ele-
ments offers a new perspective on the bi-
ological fundamentals in which the Neo-
katian philosopher supports his definition 
of human being a symbolic animal.

Key Words: Ernst Cassirer; Johann 

von Uexküll; Pathology of Symbolic 

Behavior; Symbolic Animal; Theoretical 

Biology.

Financiamiento
Esta investigación ha sido financiada por la Universidad Panamericana a través del fon-
do “Fomento a la Investigación 2018”, bajo el código UP-CI-2018-HUM-AGS-01.



126 Ernst Cassirer: una fundamentación biológica de la definición  
del ser humano como «animal simbólico» • Gustavo Adolfo Esparza Urzúa

Introducción

Una buena parte de las investigaciones filosóficas sobre la naturaleza 
humana propone una reflexión acerca de las características generales 
del hombre. Parte de este interés proviene de la filosofía del siglo 
XX que propone incorporar la evidencia de las ciencias naturales 
o experimentales como parte de su proceso de investigación. Con-
cretamente, Ernst Cassirer (SaF)1 establece que la filosofía debía re-
formular sus fundamentos lógicos para ofrecer una perspectiva fun-
cional de los fenómenos en lugar de una sustancial. El autor estaba 
convencido de que la investigación de la naturaleza humana no podía 
supeditarse a una meditación introspectiva buscando con ello lograr 
una comprensión de los elementos sustantivos del ser humano; había 
que, por el contrario, estudiar al hombre en términos de sus relacio-
nes culturales (AEM: 101-112). 

Este punto anterior puede encontrarse resaltado en su traba-
jo clásico An essay on man, en donde se proponía dar respuesta a la 
pregunta clásica «¿Qué es el hombre?» proponiendo, como meto-
dología de solución, una vía cultural. El documento aparentemente 
contrasta con su primera gran obra sistemática SaF, en donde se pro-
ponía estudiar la construcción lógica de los conceptos de relación, 
así como su perspectiva sobre la filosofía de la ciencia. Aunque entre 
ambas obras parece no existir un hilo conductor, un análisis cuida-
doso muestra que entre todos los trabajos de este autor existe un 
denominador común: el carácter humanista (Gutmann, 1949; Krois, 
2005; Grosholz, 2011; González, 2013). 

La relevancia de estas afirmaciones permite sostener que, si el hilo 
conductor general de la obra de Cassirer se corresponde con la idea de 
una lógica de la relación en lugar de una lógica sustancial, entonces, es 

1  En lo consecuente se citará del siguiente modo: FFS-I (Cassirer, 1998a), FFS-II (Cassirer, 
1998b), FFS-III (Cassirer, 1998c), FFS-IV (Cassirer, 1995), LCC (Cassirer, 2005b), AEM (Cassirer, 
1945), SaF (Cassirer,1953).



127Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 125-144

posible entender que la nueva definición aducida por el neokantiano 
en AEM no sólo debía sustentarse en términos culturales, sino que, 
sólo a partir de este contexto se puede ofrecer una delimitación de 
la naturaleza humana. Así, la nueva definición del ser humano como 
animal symbolicum2 constituye una aproximación funcional a la inves-
tigación de la naturaleza humana, de tal modo que sólo el concepto 
de símbolo –en los términos que el propio autor ya había expresado 
previamente (SaF: 3-26; FFS-III: 131-142; FFS-IV: 34-111)– podría 
ofrecer una visión completa de la compleja esencia del ser humano. 

En el presente documento, me propongo mostrar que dicho 
concepto expresado por el filósofo de Breslavia no puede sostenerse 
con sólo recurrir a las investigaciones lógicas, sino que, aunada a 
esta perspectiva, es necesario considerar las distintas investigacio-
nes biológicas de la forma y corporalidad humana desarrolladas por 
Cassirer. A lo largo de su vida, el neokantiano se propuso compren-
der el grado de relación que mantienen los seres vivos entre sí y en 
qué medida el ser humano se diferencia del resto de las criaturas 
vivas. El conjunto de estos trabajos sirvió en buena medida para sos-
tener las principales investigaciones del autor, pero, en su conjunto, 
constituyen una reflexión que puede ubicarse como los fundamentos 
biológicos para definir al ser humano como animal simbólico.

Para lograr lo anterior, se propone el siguiente esquema: un se-
gundo apartado ofrece una perspectiva sobre la discusión general 
que existe sobre la filosofía biológica del neokantiano, ubicando este 
trabajo dentro del estado de la cuestión; el tercero, los elementos 
generales por los que el filósofo de Breslavia considera que la lógi-
ca debe ser funcional en lugar de sustancial dentro del estudio del 
ser humano; el cuarto, por qué el símbolo, según Cassirer, es una 
característica básica para la diferenciación de la especie humana; el 
quinto, una revisión de los principales argumentos y fuentes con 
las que fundamenta al símbolo como característica orgánica del ser 

2  El contexto de la obra es el siguiente: “Reason is a very inadequate term with which to 
comprehend the forms of man´s cultural life in all their richness and variety. But all these 
forms are symbolic forms. Hence, instead of defining man as an animal rationale we should 
define him as an animal symbolicum. By so doing we can designate his specific difference 
and we can understand the new way open to man–the way to civilization” (AEM: 44).



128 Ernst Cassirer: una fundamentación biológica de la definición  
del ser humano como «animal simbólico» • Gustavo Adolfo Esparza Urzúa

humano. El conjunto permitirá sostener que la definición del ser 
humano como «animal simbólico» (AEM: 44) es el resultado de una 
crítica del mundo natural y no sólo una reflexión teórica. 

La biología como perspectiva filosófica en la obra de Ernst Cassirer 

Ernst Cassirer, como filósofo, ofreció una revisión crítica de diversos 
resultados sobre las investigaciones biológicas y médicas en varios 
de sus trabajos. El primero de ellos corresponde al ofrecido den-
tro de su Fenomenología del conocimiento en la sección titulada: “Hacia 
una patología de la conciencia simbólica” (FFS-III: 241-327), don-
de reflexiona sobre la afasia y la apraxia dentro del contexto de la 
construcción del conocimiento científico. John M. Krois propone 
que, dentro de esta sección, se plantea, entre otras cosas, una reno-
vación metodológica dentro del campo de la filosofía, pues en lugar 
de atenerse a los resultados ofrecidos por el médico Kurt Goldstein, 
el neokantiano pudo acompañar en el diagnóstico, terapia y evalua-
ción de pacientes (FFS-III: 254, n. 19), por lo que el documento 
en cuestión, explica Krois (2005: 560-561), ofrece: 1) una revisión 
filosófica de casos y lecturas médicas, así como 2) resultados psico-
lógicos que permitían una mejor comprensión y enfoque del pro-
blema patológico de la conducta. El principal resultado plantea que 
el enfermo de afasia y apraxia se caracterizan por una pérdida de la 
capacidad de simbolización limitándose, por tanto, a una vivencia 
natural del mundo (FFS-III: 326-327). 

Otras reflexiones se dedican a la revisión sobre los resultados teóri-
cos sobre la biología teórica desarrollada por Uexküll, en donde Cassi-
rer (LLC: 36-42; AEM:41-44 y FFS-IV: 42-46; Krois, 2004: 277-283) 
reflexiona sobre los resultados centrales del biólogo para el desarrollo 
de su propio tratamiento del problema de la forma corporal como sus-
tento de la naturaleza simbólica del ser humano (Stjernfelt, 2011).3

3  Stjernfelt (2011) ha ofrecido una interpretación sobre esta relación intelectual entre 
ambos estudiosos mostrando que la interacción se dio, principalmente, por medio de 
fructíferos encuentros durante el rectorado del filósofo en la Universidad de Hamburgo 
(1919-1933).



129Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 125-144

Aunque los trabajos previamente mencionados constituyen un 
esfuerzo importante por ubicar la filosofía biológica del neokantia-
no, la principal revisión crítica sobre la filosofía biológica que practi-
có el de Breslavia se dio en el marco del simposio de la Universidad 
de Tartu, Estonia, titulado: “Cassirer, Lotman, Uexküll: entre la bio-
logía y la semiótica cultural”, en el 2004. Los resultados generales 
obtenidos del congreso plantean que el de Marburgo, a lo largo de 
la FFS, aparte de los logros epistemológicos, planteó elementos de 
comprensión sobre las relaciones entre el organismo y su contexto. 
Aunque la investigación general estaba orientada a la comprensión 
de los procesos que se siguen en la construcción de una «imagen» 
del mundo, la división tripartita en imagen del mundo natural, de 
la percepción y teorético (FFS-III: 7-8) planteaba una necesaria re-
lación entre cada una de las tres formas (expresiva, representativa 
y simbólica). A lo largo de FFS-III se puede apreciar que para el fi-
lósofo el «mundo natural» existe como condición necesaria para la 
percepción y el símbolo.

En el marco de este congreso, Andreas Weber (2004) resalta el 
carácter vinculante entre la filosofía simbólica del neokantiano y la 
biosemiótica lograda por Uexküll. El análisis comparativo muestra 
que la propuesta del filósofo alemán, al menos desde 1923, proponía 
desarrollar un estudio que explicara cómo el entorno geográfico y 
cultural determinaba la conducta del organismo. Es claro que Cassi-
rer concibió al ser humano como un animal constructor del cono-
cimiento, toda vez que existía entre el entorno y el organismo un 
vínculo por el que el ser humano desarrollaba y adoptaba conductas 
específicas que se podían explicar culturalmente. Pero, según We-
ber, esta tesis encuentra en la Biología teorética de Uexküll (1926) un 
sustento primordial. Para el biólogo, cualquier organismo, incluso 
el humano, se encuentra organizado (construido) para el desarro-
llo de una tarea específica propia de su especie.4 En el caso del ser 

4  El biólogo describe del siguiente modo, lo que él llama, «círculos funcionales»: “Every 
animal is a subject, which, in virtue of the structure peculiar to it, selects stimuli from the 
general influences of the outer world, and to these it responds in a certain way. These res-
ponses, in their turn, consist of certain effects on the outer world, and these again influence 
the stimuli. In this way there arises a self-contained periodic cycle, which we may call the 



130 Ernst Cassirer: una fundamentación biológica de la definición  
del ser humano como «animal simbólico» • Gustavo Adolfo Esparza Urzúa

humano, por tanto, el plan de construcción se encuentra dispuesto 
hacia el desarrollo del conocimiento. Por ello, el crítico subrayará 
que la definición de ser humano que el filósofo propone tiene en las 
investigaciones biológicas su principal punto de apoyo: “What Cassi-
rer is missing in his theory of man as «animal symbolicum» precisely 
is the animal. For this reason he is interested in Uexküll” (Weber, 
2004: 300).

En un contexto diferente, pero enmarcado dentro de la misma 
problemática, está el trabajo de Jui-Pi Chien (2006) quien propone 
que la filosofía de Cassirer no refleja la teoría del «mundo circundan-
te» de Uexküll. Las razones, en parte, se deben a que la lectura del 
neokantiano integró aspectos tendientes a sustentar las teorías pro-
pias, más que a comprender los postulados propuestos por Uexküll. 
Por ello, explica Chien, la teoría biológica de Cassirer se encuentra 
más próxima a una lectura personal que a una comprensión siste-
mática de la teoría biológica y sus repercusiones filosóficas. Aunque 
comparto la lectura de Chien, es necesario también remarcar que 
Cassirer tuvo ocasión de dialogar y discutir, en diversas ocasiones, 
sus teorías con el biólogo (Stjernfelt, 2011: 169-171), por lo que 
habría que pensar que la lectura que hace, si bien se trata de una 
interpretación personal, se desarrolla dentro de un marco filosófico 
que tenía por objeto establecer las relaciones entre el organismo y su 
contexto (Muñoz, 2015).5

El marco crítico general hasta aquí desarrollado ofrece al me-
nos dos elementos: primero, una perspectiva de la integración que 

function-circle of the animal. The function-circles of the various animals connect up with 
one another in the most various ways, and together form the function-world of living orga-
nisms, within which plants are included. For each individual animal, however, its function-
circles constitute a world by themselves, within which it leads its existence in complete iso-
lation” (Uexküll, 1926: 126).

5  Mi lectura y oposición a la tesis de Chien (2006), puede corroborarse con el trabajo 
de Enrique Muñoz (2015), quien recientemente ha hecho ver que la propuesta de J. 
von Uexküll (1926), en realidad contiene un campo teórico más próximo al desarrollado 
por Cassirer que el que eventualmente desarrollaría Heidegger. Para Muñoz, la biología 
teórica del estonio ofrece un marco interpretativo que permite situar al ser humano 
como un animal constructor de mundos funcionales (de sentido). Por lo que, la lectura 
del neokantiano, no es una lectura reductiva sino interpretativa y coordinada en rela-
ción a su postura y punto de vista.



131Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 125-144

Cassirer hizo de diversos resultados de la biología (Uexküll y Golds-
tein principalmente); segundo, en la obra filosófica del neokantiano, 
los resultados biológicos se plantean como base de análisis filosófico 
que eventualmente se verán cristalizadas en las distintas obras ma-
yores de Cassirer. Aunque la exposición que el neokantiano reali-
za parecen constituirse como argumentaciones marginales, en una 
lectura crítica se puede apreciar que la definición del ser humano 
como «animal» que simboliza, se refiere más a una expresión que 
considera que en la forma de la estructura orgánica descansan cier-
tas disposiciones biológicas que impulsan a que en el mundo del ser 
humano se encuentre el símbolo como un constitutivo diferenciador 
de la especie. En los siguientes apartados, se profundizará en dichos 
aspectos. 

Elementos histórico-metodológicos para una nueva taxonomía del animal 
humano

Para Cassirer (1998, pp.149-262), el principal problema al que se 
enfrentó la biología para desarrollarse como ciencia fue la delimi-
tación de un objeto de estudio propio. La «Vida», como problema, 
se planteó con claridad hasta principios del siglo XIX, encontrando 
un gran impulso y organización a través de los trabajos de Charles 
Darwin. El filósofo de Breslavia plantea que fue Kant quien, por pri-
mera vez, apoyado de los estudios de Newton, planteó la necesidad 
de investigar las condiciones de la naturaleza y cómo era posible su 
conocimiento. El de Königsberg, según el neokantiano, consideraba 
necesaria una toma de distancia de la física, la cual, si bien estaba 
interesada en la investigación de los fenómenos del mundo, no re-
flejaba un interés por el estudio de la vida como fenómeno natural. 

En El problema del conocimiento, Cassirer (1998: 148-262), luego 
de una revisión histórica de las vicisitudes metodológicas que tuvo 
que solventar la biología, se resaltan tres aspectos metodológicos 
que, aunque fueron alcanzados por esta ciencia natural, eventual-
mente serán retomados por el filósofo para la construcción de una 
teoría antropológica. Los puntos principales son: 



132 Ernst Cassirer: una fundamentación biológica de la definición  
del ser humano como «animal simbólico» • Gustavo Adolfo Esparza Urzúa

1. �El evolucionismo apunta a una necesaria comprensión tempo-
ral (histórica) de los organismos. A la luz de la investigación 
del desarrollo se puede comprender la estructura orgánica.

2. �El vitalismo permite entender la relación que existe entre el 
organismo y su vínculo con el contexto que le rodea. El plan 
de construcción orgánica de un individuo favorece la com-
prensión de tareas que se pueden cumplir y desarrollar en el 
entorno.

3. �La morfología permite comprender la estructura individual 
del organismo y cómo es que éste se encuentra relacionado 
con una especie. La comparación morfológica ofrece diferen-
cias entre especies e individuos favoreciendo la ubicación del 
individuo dentro de un entorno geográfico al que se puede 
adaptar. 

Estos resultados generales permitieron que Cassirer (FFS-IV: 
3-33) comprendiera que una investigación del mundo natural no 
podía contentarse con una descripción del entorno geográfico, sino 
que debía plantearse una comprensión funcional de los fenómenos. 
Mientras que la Biología se planteaba una investigación pormenori-
zada de los organismos y su estructura, la filosofía debía plantearse, 
metodológicamente, la comprensión de la relación que mantienen 
los fenómenos singulares con una forma general de la serie (SaF: 25-
26; FFS-II: 51-59; FFS-III: 331-367). Este carácter de la filosofía se 
resalta dentro del debate que el neokantiano sostiene con el filósofo 
sueco Hägerstrom:

Una filosofía crítica tiene que orientarse a la totalidad de las po-
sibles formas de conocimiento y a la relación existente entre los 
miembros individuales de esa totalidad: una relación que sólo 
puede determinarse si hemos reconocido a cada uno de ellos en 
su específica idiosincrasia (Cassirer, 2010: 169).



133Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 125-144

Para Cassirer (2010: 157-169), el problema nuclear de los pro-
cesos de la investigación en las ciencias (naturales y humanas) está 
en una pretendida intención por establecer una primacía entre los 
resultados alcanzados por las distintas metodologías, derivándose de 
ello una visión sustancial del conocimiento. Por ello, para el filóso-
fo de Breslavia, el principal cambio debía centrarse en la coordina-
ción funcional de los miembros particulares con un criterio general 
del cual se pueda tomar un sentido general de investigación (FFS-
II:12-35; Ryckman, 1991: 57-60). 

Con el intercambio de los conceptos sustantivos por los funcio-
nales, se logra una reconsideración de los resultados logrados por 
la biología en la comprensión teorética de la estructura natural del 
ser humano. Para Cassirer, de ese modo, se podrían articular, desde 
una perspectiva interdisciplinar, el «plan de construcción» del ani-
mal humano (AEM: 41-44); es decir, una ciencia de la vida permi-
tiría definir las características morfológicas, evolutivas y vitalistas, 
que caracterizan al animal simbólico como especie particular que 
se vincula a su entorno natural y al resto de las especies vivas. Con 
esta interrelación, se podría ofrecer una «descripción biológica» de 
la naturaleza humana (Weber, 2004: 301-303). Para Cassirer (1998: 
197-214), entonces, una Historia de la biología expondría una pers-
pectiva progresiva de las formas de conceptuar el fenómeno de la 
vida como un problema peculiar del conocimiento.

Aunque en su revisión histórica del problema del conocimiento, 
no se aprecia una teoría biológica como tal, sí se ofrece una justifi-
cación amplia de las relaciones y aportaciones que se ofrecen entre 
sí ambas ciencias. La interrelación metodológica, así como los resul-
tados logrados para el desarrollo de una antropología por parte del 
neokantiano, serán expuestos en el siguiente apartado. 

La estructura biológica del símbolo en el animal humano

Hasta ahora se han revisado las relaciones e influencias que permi-
tieron que Cassirer desarrollara una nueva definición de la natura-
leza humana. En este apartado, se propone estudiar directamente 



134 Ernst Cassirer: una fundamentación biológica de la definición  
del ser humano como «animal simbólico» • Gustavo Adolfo Esparza Urzúa

cada uno de los argumentos generales encontrados y aducidos por 
el neokantiano para la inclusión de la naturaleza simbólica desarro-
lladas en tres rubros: 1) La evidencia médica encontrada en sus es-
tudios sobre la afasia y la apraxia, 2) los estudios críticos de una 
biología teórica y 3) un análisis filosófico de 1) y 2). 

❖❖ De la atrofia simbólica a la investigación funcional del ser humano

Siguiendo los trabajos de Kurt Goldstein (1995), el filósofo neokan-
tiano pudo determinar que, en aquellos casos en que los individuos 
perdían su capacidad de abstracción debido a una lesión cerebral, 
éstos se caracterizaban por una relación inmediata con el mundo 
orgánico perdiendo su habilidad de simbolización. Así, por ejemplo, 
cuando a los pacientes se les pedía que repitieran la palabra «cu-
chara», éstos se veían imposibilitados para hacerlo; pero cuando se 
les pedía que comieran, tomaban la misma cuchara y se apoyaban 
de ella para ingerir alimentos. La interpretación general a la que 
llega Cassirer (FFS-III: 241-327) es que la afasia y la apraxia, como 
enfermedades de la conducta, generaban la pérdida de una cualidad 
humana fundamental: la construcción simbólica del mundo. Aunque, 
de manera escueta, estos resultados ofrecidos por el filósofo apuntan 
en una dirección específica: toda incapacidad orgánica que conlleve 
a la limitación y uso de las facultades de abstracción general se con-
sideran como patológicas, pues el individuo limita sus habilidades a 
un desarrollo puramente orgánico. 

Tiene razón Fernando Zamora (2013) cuando explica que una 
aproximación al mundo natural no necesariamente es una incapa-
cidad antropológica; pero sí lo es cuando el vínculo que se man-
tiene es de dependencia. El organismo se encuentra estructurado 
para responder a los diversos estímulos de su medio a través de un 
plan de construcción específico; sin embargo, cuando la habilidad 
en cuestión se ve suprimida, dañada o se nulifica, el organismo se 
encuentra a merced del entorno. Por ello, el neokantiano, en ese 
sentido, considera que los estudios médicos ofrecían un medio de 
comprensión de la actividad del espíritu y su ley interior desde una 
nueva perspectiva. Es decir, a través de



135Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 125-144

la patología del lenguaje y de la conducta (se ofrece) un patrón 
para medir la distancia que existe entre el mundo orgánico y el 
mundo de la cultura humana, entre el ámbito de la vida y el del 
«espíritu objetivo» (FFS-III: 327). 

Las investigaciones médicas y antropológicas recientes apuntan 
en una misma dirección que la señalada por el de Marburgo. En los 
casos de daño cerebral, el individuo pierde parte el sentido de sí mis-
mo (Ownsworth, 2014) o desarrolla un nivel de auto conceptuación 
menor que aquellos casos en los que los individuos no han sufrido 
daños en la corteza cerebral (Ponsford, et. al., 2014) por lo que suele 
encontrar en la relación con otros, un medio de soporte y estabiliza-
ción emocional (Salas y Castro, 2014). En todo caso, esta pérdida de 
capacidad normal (o esperada) para los organismos humanos, denota 
un retroceso en ese camino que la “humanidad hubo de abrirse lenta 
y continuamente” (FFS-III: 326-327).

Desde una línea distinta y personal, el trabajo de Roger Bartra 
(2012) permite comprender que un estudio del ser humano debe 
integrar tanto aspectos de la estructura anatómica como de las rela-
ciones que éste mantiene con los sistemas simbólicos que le rodean 
(desde el mito hasta la ciencia), ya que dejar de lado algún elemento 
de interacción no ofrecería una explicación satisfactoria del ser hu-
mano. Para Bartra, las características orgánicas tienen una función 
dentro de la interacción entre el individuo con la cultura y ésta, a su 
vez, tiene sus orígenes en la compleja actividad neuronal del ser hu-
mano. El cerebro, explica el autor, a pesar de que aún se desconocen 
muchos elementos del sistema de operación, no parece evidenciar 
que sea el receptáculo donde resida una explicación satisfactoria de 
las manifestaciones culturales o viceversa. 

Pablo Rudomín (2005), por su parte, plantea que la capacidad 
de conceptuación apunta a una relación entre la estructura corporal 
con una serie de mecanismos neurológicos que hacen posibles las 
acciones. El conjunto de la evidencia que ofrece el autor, dirige la 
atención hacia que las acciones que se desarrollan de parte de un in-
dividuo, aun las de conceptuación y representación de sí, parecen te-
ner un antecedente orgánico dentro del cerebro y sólo en la medida 



136 Ernst Cassirer: una fundamentación biológica de la definición  
del ser humano como «animal simbólico» • Gustavo Adolfo Esparza Urzúa

en que ciertas neuronas propias para el desarrollo de cada tarea se 
activan, la actividad se completa. A partir de estas reflexiones, el 
propio autor se preguntará:

¿Somos entonces realmente libres de realizar un movimiento 
«voluntario» o este movimiento ya estaba «predeterminado»? 
Otra pregunta se refiere al cómo surge la sincronización en la 
actividad cerebral que está asociada o qué genera los diferentes 
estados de conciencia (Rudomín, 2005: 140). 

Cuál sea la respuesta e incluso si la investigación pudiese deter-
minar que, de manera previa, los movimientos o estados conscientes 
han de activarse cerebralmente para desarrollarse, la tesis de Cassi-
rer se mantiene: sólo a través de un estudio de las relaciones entre 
los fenómenos naturales y culturales es posible comprender la forma 
del ser humano. Por tanto, una primera parte de resultados logrados 
por el filósofo de Breslavia permiten postular que:

a) El ser humano es un organismo vivo que mantiene una rela-
ción vital con su entorno.

b) Se requiere una investigación funcional de los procesos del ser 
humano para comprender su naturaleza.

❖❖ �El plan de construcción del organismo humano: un sistema de 
sistemas simbólicos

Como organismo vivo inserto en un contexto, Cassirer comprendía 
que una investigación tendría que extender su radio de interés hasta el 
entorno general en el que la especie se desarrollaba. Apoyándose esta 
vez del biólogo estonio Jackob von Uexküll (1926), el filósofo plan-
tearía que toda especie viva constituye una relación estrecha con su en-
torno natural de acción. Cada animal se desarrolla de acuerdo a las va-
riaciones de su entorno y se adapta a ellas con habilidades particulares 
que le dotan de una «capacidad de sobrevivencia» (Darwin, 2003: cap. 
4); el neokantiano, a este conjunto de elemento los llamará: «círculos 



137Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 125-144

funcionales de las especies» (AEM, 41-44). Cada círculo ofrece una 
perspectiva y plan completo del ser vivo en cuestión; el pulpo que 
se desplaza por el agua con sus tentáculos; la libélula que avanza con 
el movimiento de sus alas; en suma, el desarrollo de cada una de las 
especies es una expresión de la capacidad del animal. La comprensión 
de estas manifestaciones y formaciones corporales no reduce a las es-
pecies a su entorno, sino que las colocan dentro del medio en que ellas 
se desarrollan naturalmente; por ello, más que ofrecerse como ele-
mentos de limitación, el plan de construcción del organismo expresa 
las habilidades y limitaciones que requiere el ser vivo para subsistir.

Nuevamente, el trabajo de Rudomín (2005) es ilustrativo al res-
pecto. El autor plantea que todo movimiento está fidedignamente 
“representado a nivel poblacional en la corteza cerebral”, lo que 
permite concluir que antes de la ejecución de un movimiento ya se 
han “activado una serie de mecanismos subconscientes” (140) plan-
teando que toda actividad es sólo una ejecución de las instrucciones 
desarrolladas a nivel neuronal. Esta tesis, específicamente, se apoya 
del trabajo coordinado por Wessberg (2000), quien explica que el 
posible control de prótesis se puede desarrollar a través de una rela-
ción entre un dispositivo mecánico y el mapeo cerebral de las neu-
ronas que se pre-activan para generar un movimiento «voluntario» 
(364-365). Para los autores parece existir la posibilidad de que en un 
futuro en aquellos casos en los que los pacientes se les implanten una 
prótesis, ésta se mueva a través de la actividad cerebral.6

6  Es necesario comentar esta afirmación. Wessberg et. al, (2000) explican que el con-
junto de resultados obtenidos por su grupo, plantea un avance significativo en la 
comprensión que guarda el control de una prótesis mecánica y la actividad cerebral 
que se genera para desarrollar los movimientos. Ellos proponen que, debido a que el 
uso de las extremidades es el resultado de un impulso neuronal previamente emitido, 
eventualmente será posible ofrecer una vía para que los pacientes con amputaciones 
puedan controlar sus prótesis corporales con el cerebro: “we demonstrated that simul-
taneously recorded neural ensemble activity, derived from multiple cortical areas, can be 
used for the generation of both one-dimensional and three dimensional signals to control 
robot movements in real time …. We have shown that chronically implanted microwires 
can yield reliable recordings in primates for at least 24 months; this suggests that a combi-
nation of denser multi-wire arrays with implantable integrated circuits, designed to handle 
all real-time signal processing and mathematical analysis, could one day form the basis of 
a brain machine interface for allowing paralysed patients to control voluntarily the move-
ments of prosthetic limbs” (2000: 364-365).



138 Ernst Cassirer: una fundamentación biológica de la definición  
del ser humano como «animal simbólico» • Gustavo Adolfo Esparza Urzúa

La relevancia de lo anterior está en la necesaria correspondencia 
entre la acción y la naturaleza orgánica del individuo. Si toda ejecu-
ción proviene de una actividad neuronal que capacita los movimien-
tos orgánicos, más allá del aparente mecanicismo que esto puede 
representar, se puede establecer una relación entre la naturaleza 
orgánica y los elementos contextuales con los que el individuo se 
vincula para impulsar su acción. Los antropólogos son optimistas al 
respecto (al menos lo son Linton, 1972; Brun, 1975; Bartra, 2012) 
pues consideran que la relación entre la estructura corporal, las con-
diciones y organización de la cultura, mantienen una correlación es-
trecha entre sí; cultura y naturaleza no son entidades opuestas, sino 
elementos vinculados. 

Cassirer (FFS-III: 244), por su parte, se adhiere a Uexküll para 
plantear que un ser vivo no puede recibir más que aquellas «impre-
siones» para las que se halla destinado y preformado por su plan 
de construcción, del mismo modo que sólo puede reaccionar a los 
estímulos externos en la medida en que disponga de los órganos 
adecuados para ello. 

Así, aunque algunos estudios actuales consideran que los movi-
mientos se han prefigurado corticalmente, no puede ejecutarse una 
acción orgánica distinta a la naturaleza del individuo. En el caso del 
ser humano, al menos hasta donde se tiene noticia, el conjunto de to-
das las acciones posibles no son reducibles a una explicación orgánica, 
pero sí a una capacidad simbólica; así, por ejemplo, el arte, la historia, 
la ciencia, entre otras, no se comprenden como un producto anató-
mico o biológico, sino como uno cultural (AEM, cap. 3). Este aspecto 
puede profundizarse con el trabajo de Brun (1975) quien ha contri-
buido a comprender que el entorno cultural en que vive el ser hu-
mano, debe gran parte a las habilidades manuales que han permitido 
construir herramientas y sistemas de acción que se comprenden no 
por su dependencia a los elementos inmediatos, sino por el conjunto 
de relaciones y posibilidades de construcción a las que conectan.

Aunque el organismo se constituye por un conjunto de norma-
tivas vitales, es posible estipular que la forma del individuo favorece 
la adaptación al entorno lo que le permite la solución de distintas 
tareas. En cierto modo, la estructura orgánica se ha dispuesto para 



139Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 125-144

conectar al individuo con su comunidad, al ser particular con el uni-
verso físico en el que se desarrolla. A partir de ello, la comprensión 
del ser humano como «animal simbólico» permite situar que toda la 
estructura orgánica del individuo, no se agota en su forma física, sino 
que está dispuesta para que se desarrolle más allá de ella, para que se 
desenvuelva culturalmente. En el siguiente apartado se profundizará 
en esta idea. 

❖❖ Bases biológicas para la fundamentación de una filosofía cultural

En AEM es donde Cassirer plantea una nueva definición del ser hu-
mano a partir de resultados biológicos. El camino es el siguiente: 
si el símbolo es una clave para conocer la naturaleza del hombre, 
éste se debe tratar, entonces, como un componente de la naturaleza 
orgánica del individuo y, por tanto, como una diferencia específica 
que permitirá su nueva definición. En su estudio Fernando Zamora 
(2013: 311-313) elabora una distinción entre «signo» y «símbolo» 
estableciendo que es mediante la relación entre ambos que el ser 
humano se desarrolla. Al primero, acota el autor, le corresponde al 
conjunto de estímulos del mundo natural; al símbolo, todo lo cultu-
ral. Por su parte, Cassirer (FFS-I: 14-19) remarca que el mundo na-
tural ofrece signos físicos que deben ser transformados en símbolos 
culturales para, de ese modo, apropiarse de toda la riqueza espiritual 
que se le ofrece al individuo. Sólo a través de una coordinación fun-
cional entre «miembros particulares» y «forma de la serie» es que el 
signo cobra sentido (SaF: 25-26; González, 2013: 41-56). 

Por ello, para Roger Bartra, no toda la investigación sobre la 
estructura cerebral se puede encontrar dentro del cráneo, sino que 
las neurociencias tienen que expandir su radio de investigación para 
comprender cómo es que las experiencias geográficas en las que se 
desarrolla el individuo condicionan o entorpecen el desarrollo neu-
ronal. El autor explica que “las redes cerebrales se configuran para 
adaptarse a las experiencias con las que se enfrenta un individuo en su 
interacción con el contorno ambiental a lo largo de su vida” (Bartra, 
2012: 41). Esta tesis fue, en cierto modo, expuesta también el filóso-
fo neokantiano cuando postulaba que un ser humano no podía vivir 



140 Ernst Cassirer: una fundamentación biológica de la definición  
del ser humano como «animal simbólico» • Gustavo Adolfo Esparza Urzúa

sin adaptarse permanentemente a las condiciones del mundo que le 
rodea. El desarrollo de una vida cultural consiste en las acciones que 
implican una adaptación expresiva al entorno cultural (AEM).7

Por lo anterior, no es extraño que el neokantiano haya encontra-
do en la investigación del «mundo natural» las bases para compren-
der el «mundo teorético». A lo largo de FFS-III se analiza cómo la ex-
periencia permite la configuración de conceptos expresivos que, al 
estabilizarse, se conforman como representaciones de objetos con-
cretos y, gradualmente, en un proceso reflexivo hasta construir las 
experiencias funcionales de donde se derivan configuraciones sim-
bólicas. Este proceso, ampliamente descrito, constituye el camino 
fenomenológico por el cual el individuo se advierte a sí mismo como 
un ser orgánico que puede representarse a sí mismo bajo la configu-
ración simbólica de las diversas manifestaciones culturales (Esparza, 
2017).8 En este camino, la investigación filosófica de la vida o, en 
este caso, la biología que desarrolló Cassirer lo llevó a la conclusión 
de que existe evidencia de que el grueso de conductas humanas son 

7  Cassirer lo propone del siguiente modo: “If we were to adopt this biological view we 
should expect that the first stages of human knowledge would deal exclusively with the 
external world. For all his immediate needs and practical interests, man is dependent on 
his physical environment. He cannot live without constantly adapting himself to the con-
ditions of the surrounding world. The initial steps toward man´s intellectual and cultural 
life may be described as acts which involve a sort of mental adjustment to the immediate 
environment” (1945: 17).

8  La relación del mundo natural y espiritual no se constituye de un modo lineal. La vin-
culación requiere un «proyecto fenomenológico» que integre ambos aspectos dialéc-
ticamente, de tal modo que, a pesar de que ambos mundos forman parte de la natura-
leza humana, se refieren a mundos cualitativamente distintos y, por tanto, es necesaria 
una actividad simbólica que permita la articulación de ambos polos en el marco de 
una unidad común. Gustavo Esparza (2017) ha desarrollado esta tesis sosteniendo que, 
el producto inmediato de este proceso de vinculación es el autoconocimiento, por lo 
que estrechar naturaleza y espíritu, se traduce en una actividad autocomprensiva: “La 
importancia de la actividad como medio de autoconocimiento, no se reduce a la acción 
misma, sino que se vincula directamente con una formación simbólica que, a su vez, 
permite identificar, como parte de un mismo proceso, al agente, a su acto y un sistema 
(o ley) desde el cual investigar la actividad autoconsciente. Por medio del sistema de 
relaciones espirituales, es posible la identificación del agente con la actividad cultural 
que practica” (164-165). Del mismo modo, Claudio Calabrese (2017) recientemente ha 
explicado este «tránsito» de la sensación vital como «fenómeno» hacia una «interpreta-
ción de sentido» puede ser lograda sólo por un ser vivo dentro de un contexto cultural 
de significados pluralmente relacionados entre sí.



141Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 125-144

manifestaciones de un animal que simboliza como parte de su es-
tructura orgánica y natural que se desarrolla y desenvuelve en un 
entorno cultural.

Conclusiones

La antropología propuesta por Ernst Cassirer, y particularmente, la 
definición de «animal simbólico» encuentra en los estudios biológi-
cos y la patología de la acción y el lenguaje, una base teórica para el 
desarrollo de una nueva definición del ser humano. Esta propuesta 
particular del neokantiano corresponde a un resultado de un análi-
sis biológico de la estructura y conducta humana. Aunque se podría 
pensar que la FFS, en su conjunto, fundamenta la naturaleza simbó-
lica y animal del ser humano, no es posible tal logro ajustándose a 
una perspectiva puramente epistemológica. La definición del ser hu-
mano como animal simbólico encuentra un sustento esencial en las 
investigaciones biológicas que desarrollaron tanto Goldstein como 
Uexküll y retomadas por Cassirer posteriormente. Del primero, re-
cuperó la idea de que la atrofia biológica, si bien no impedía que los 
individuos desarrollarán acciones cotidianas, sí reducía sus habilida-
des para representar el mundo y, por tanto, para simbolizar las ac-
ciones como actividades que respondían a una coordinación cultural 
que les dotaba de un sentido expresivo. Del biólogo, retomó la tesis 
de que los animales operaban de acuerdo a un plan de construcción 
orgánica, por lo que ninguna especie podía romper el círculo funcio-
nal al que estaba asignado sin, por ello, traducirse a una limitación, 
sino a una coordinación orgánica entre el individuo y su entorno. 

Con ambos postulados, el neokantiano logró fundamentar una 
nueva definición del ser humano y pudo mostrar que, si bien, la ra-
zón constituye una característica fundamental en la vida humana, en 
aquellos casos de atrofia en los que dicha capacidad parecía atenuarse, 
el plan de construcción orgánica operaba para favorecer la adaptación 
del individuo al entorno natural. Desde ambos puntos de sustento, 
Cassirer articuló una nueva definición biológica del ser humano: ani-
mal simbólico que vive y se desarrolla funcionalmente en la cultura. 



142 Ernst Cassirer: una fundamentación biológica de la definición  
del ser humano como «animal simbólico» • Gustavo Adolfo Esparza Urzúa

Referencias

Bartra, R. (2012). Antropología del cerebro: la conciencia y los sistemas simbólicos. México: 
Fondo de Cultura Económica. 

Brentari, C. (2015). Jakob von Uexküll. The Discovery of Umwelt between Biosemiotics and 
Theoretical Biology. London: Springer.

Brun, J. (1975). La mano y el espíritu. México: Fondo de Cultura Económica.

Calabrese, C. (2017). “Tránsito de la fenomenología a la hermenéutica. Heidegger 
lector de Confesiones X, 1-23”. En Open Insight, Vol. VIII, No. 13, pp. 189-215.

Cassirer, E. (1945a). An Essay on Man: An Introduction to a Philosophy of Culture. New 
York: Doubleday Anchor.

Cassirer, E. (1945b). The Myth of the State. New Haven: Yale University Press.

Cassirer, E. (1953). Substance and Function. New York: Dover Publication.

Cassirer, E. (1979). Symbol, Myth and Culture. Essays and lectures of Ernst Cassirer (1935-
1945). New Haven and London: Yale University Press.

Cassirer, E. (1996). The Philosophy of Symbolic Forms: The Metaphysics of Symbolic Forms. 
New Haven: Yale Univesity.

Cassirer, E. (1998a). Filosofía de las formas simbólicas: El lenguaje. México: Fondo de 
Cultura Económica.

Cassirer, E. (1998b). Filosofía de las formas simbólicas: El pensamiento mítico. México: 
Fondo de Cultura Económica.

Cassirer, E. (1998c). Filosofía de las formas simbólicas: Fenomenología del conocimiento. 
México: Fondo de Cultura Económica.

Cassirer, E. (1998d). El problema del conocimiento, Vol. 4. México: Fondo de Cultura 
Económica.

Cassirer, E. (2005a). “‘A passion can only be overcome by a stronger passion’: Phi-
losophical Anthropology before and after Ernst Cassirer”. En European Review, 
Vol. 13, No. 4, pp. 557-575.

Cassirer, E. (2005b). Lógica de las ciencias de la cultura. Cinco estudios. México: Fondo 
de Cultura Económica.

Chien, J.P. (2006). “Of Animals and Men: A study of Umwelt in Uexküll, Cassirer 
and Heidegger”. En Concentric: Literary and Cultural Studies, Vol. 32, No. 1, pp. 
57-79.

Darwin, C. (2003). El origen de las especies. Barcelona: Ediciones del Serbal.

Esparza, G. (2017). “Ernst Cassirer: una fenomenología del autoconocimiento en el 
marco de la tensión vivencial y espiritual”. En Ágora: papeles de Filosofía, Vol. 36, 
No.1, pp. 149-169.



143Open Insight • Volumen X • Nº 18 (enero-abril 2019) • pp. 125-144

Friedman, T.; S. Luft., eds. (2015). The Philosophy of Ernst Cassirer: A Novel Assessment. 
Berlin/Boston: De Gruyter. 

Giovannini, E. (2012). “‘Una imagen de la realidad geométrica’: la concepción axio-
mática de la geometría de Hilbert a la luz de la Bildtheorie de Heinrich Hertz’’. 
En Crítica. Revista Hispanoamericana de Filosofía, Vol. 44, No. 131, pp. 27-53. 

Goldstein, K. (1951). Human Nature in the Light of Psychopathology. Cambridge: Har-
vard University Press. 

González, R. (2013). Renovación del humanismo y emancipación antropológica: hacia una 
metafísica del umbral a partir de la filosofía de las formas simbólicas. México: Fon-
tamara.

Grosholz, E. (2011). “El humanismo en Cassirer”. En La Gaceta del Fondo de Cultura 
Económica. Estimulante Alemania, No. 492, pp. 6-8.

Gutmann, J. (1949). “Cassirer´s Humanism”. En: Schlipp, P. The Philosophy of Ernst 
Cassirer. Evanston: Library of Living Philosophers, pp. 443-464. 

Ibarra, A; Mormann, T. (2000). “Una teoría combinatoria de las representaciones 
científicas’, Crítica. Revista Hispanoamericana de Filosofía, Vol. 32, No. 95, pp. 
3-46. 

Krois, J. (2004). “Ernst Cassirer Philosophy of Biology”. En Sign Systems Studies, Vol. 
1, No. 32, pp. 277-295.

Linton, R. (1972). Estudio del hombre. México: Fondo de Cultura Económica.

Muñoz, E. (2015). “El aporte de Jakob von Uexküll a Los conceptos fundamentales de la 
metafísica. Mundo, finitud, soledad (1929-1930) de Martin Heidegger”. En Dia-
noia, Vol. 60, No. 75, pp. 85-103.

Ownsworth, T. (2014). Self-Identity and Brain Injury. London: Psichology Press.

Ponsford, J.; P. Cameron; M. Fitzgerald; M. Grant; A. Mikocka-Walus. (2011). “Long 
term outcomes after uncomplicated mild traumatic brain injury: A comparison 
with trauma controls”. En Journal of Neurotrauma, Vol. 6,  No. 28, pp. 937-948.

Rudomín, P. (2005). “La vida sensorial y pensante”. En: G. Soberón, coord., La Vida. 
México: El Colegio Nacional.

Ryckman, T. (1991). “Conditio sine qua non? Zuordnung in the early epistemologies of 
Cassirer and Schlick”. En Synthese, Vol. 88, No.1, pp. 57-95.

Salas, C.; O. Castro. (2014). “Mente desorganizada y reacción catastrófica: regulación 
emocional intrínseca y extrínseca en sobrevivientes de lesión cerebral adquiri-
da”. En Rev. chil. Neuropsicol., Vol. 9, No. 1, pp. 38-45.

Schilpp, A. (1949). The philosophy of Ernst Cassirer, VI. Evanston: The Library of Living 
Philosophers.

Uexküll, J. v. (1926). Theoretical Biology. London: Harcourt, Brace & Company.



144 Ernst Cassirer: una fundamentación biológica de la definición  
del ser humano como «animal simbólico» • Gustavo Adolfo Esparza Urzúa

Weber, A. (2004). “Mimesis and Metaphor: The biosemiotic generation of meaning 
in Cassirer and Uexküll”. En Sign Systems Studies, Vol. 1, No. 32, pp. 297-307.

Wessberg, J.; C. Stambaugj; J. Kralik; P. Beck; M. Laubach; J. Chapin; J. Kim; J. Biggs; 
M. Srinivasan; M. Nicolelis. (2000). “Real-time prediction of hand trajectory 
by ensembles of cortical neurons in primates”, Nature, Vol. 408, No. 6810, pp. 
361-365.

Zamora, F. (2012). Filosofía de la Imagen: Lenguaje, imagen y representación. México: 
Espiral-ENAP. 


