
Saberes-haceres de egresados de la Universidad 
Veracruzana Intercultural en posgrados no 
interculturales: tensiones y sinergias  

Knowledge-activities of graduates of the Universidad Veracruzana 
Intercultural in non intercultural postgraduate degrees: tensions and 
synergies

Rosa Guadalupe Mendoza Zuany, Gunther Dietz, Laura Selene Mateos Cortés 

Universidad Veracruzana, Xalapa, México
Correos electrónicos: guntherdietz@gmail.com, lupitamendoza.zuany@gmail.com, lauramat@gmail.com

Recibido el 04 de diciembre del 2018; aceptado el 25 de septiembre del 2019

ARTÍCULO

resu.anuies.mx
Revista de la Educación Superior 48 (192) (2019)

Resumen
El objetivo de este artículo es describir y analizar las tensiones que han experimentado 
egresados de la Universidad Veracruzana Intercultural (uvi) que cursan posgrados no in-
terculturales, así como las sinergias que han contribuido a que complementen su forma-
ción de licenciatura. Esto ocurre al desarrollar saberes-haceres específicos construidos en 
un programa con enfoque intercultural que entran en contacto con saberes académicos. 
Se entrevistó de forma semi-estructurada a egresados de la uvi que han continuado sus 
estudios de posgrado. Se presenta un balance de los egresados sobre sus saberes-haceres, 
así como las tensiones y las sinergias que se producen durante sus estudios de posgrado 
cuando entran en contacto con saberes académicos.

Palabras clave: Saberes-haceres; Saberes académicos; Universidades interculturales; Posgrados no interculturales; 
Estudiantes indígenas

0185-2760/© 2016 Asociación Nacional de Universidades e Instituciones de Educación Superior A.C. Este es un artículo 
Open Access bajo la licencia CC BY-NC-ND (http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/). 



94

R. G. Mendoza Z.,  G. Dietz. ,  L.  S.  Mateos C. / Revista de la Educación Superior 48 (192) (2019) 93-117

Introducción

El objetivo de este artículo es describir y analizar las tensiones que han 
experimentado egresados de la Universidad Veracruzana Intercultu-

ral (uvi) —en la Licenciatura en Gestión Intercultural para el Desarrollo 
(lgid)— que han cursado posgrados no interculturales, así como las si-
nergias que han contribuido a que complementen su formación de licen-
ciatura. Esto ocurre al portar saberes-haceres específicos construidos y/o 
fortalecidos en un programa de licenciatura con enfoque intercultural que 
entran en contacto con saberes académicos de posgrados que no se consi-
deran interculturales.

Las universidades interculturales son producto de una política que se 
formula desde la Secretaría de Educación Pública de México, a través de la 
Coordinación General de Educación Intercultural y Bilingüe (cgeib), a partir 
de 2002, para atender la demanda de la población indígena de una educación 
pertinente a nivel superior y que se asocia a otras demandas que emergieron 
a partir de 1994 con el levantamiento zapatista. Este tipo de instituciones 
educativas, junto a otras respuestas institucionales desde las universidades 
convencionales para la atención de demandas educativas de los pueblos in-
dígenas, se han configurado en varios países de América Latina (Mato, 2009). 

La uvi es una entidad académica de la Universidad Veracruzana (uv), a 
diferencia de otras universidades interculturales en México que no forman 
parte de la estructura de una universidad pública, que ha ofrecido la Licen-
ciatura en Gestión Intercultural para el Desarrollo (lgid) en sus cuatro sedes 
regionales en el estado de Veracruz (Grandes Montañas, Las Selvas, Totona-

Abstract
This article objective of is to describe and analyze the tensions experienced by graduates 
of the Universidad Veracruzana Intercultural (UVI) who have studied non-intercultural 
postgraduate degrees, as well as the synergies that contribute to complement their under-
graduate education. This happens when developing specific knowledge-activities cons-
tructed in a program with an intercultural approach that come into contact with acade-
mic knowledge. Semi-structured interviews were given to graduates of the UVI who have 
continued their postgraduate studies. A balance of the graduates is presented about their 
knowledge-activities, the tensions and the synergies that occur in their postgraduate stu-
dies when they come into contact with academic knowledge.

Keywords: Knowledge-activities; Academic knowledge; Intercultural universities; Non-intercultural postgraduate 
studies; Indigenous students



95

R. G. Mendoza Z.,  G. Dietz. ,  L.  S.  Mateos C. / Revista de la Educación Superior 48 (192) (2019) 93-117

capan y Huasteca) con cinco especialidades como opciones terminales: co-
municación, derechos, lenguas, salud y sustentabilidad. Fundada en 2005, 
uno de sus rasgos distintivos es su oferta educativa orientada a formar nue-
vos perfiles requeridos en las zonas indígenas para la gestión y la mediación 
de una transformación social definida por los actores regionales de formas 
diversas, y en ocasiones contradictorias, y a enfatizar el fortalecimiento de 
las lenguas indígenas y de sus prácticas culturales y locales. Se entrelazan 
procesos de investigación estudiantil, docencia que se orienta por la idea 
de un aprendizaje situado y vinculación comunitaria para lograr procesos 
pertinentes deliberados por los actores locales. Varias generaciones de egre-
sados —la primera egresó en 2009— se han convertido en actores regionales 
y comunitarios de gran relevancia, poniendo de manifiesto su versatilidad y 
su capacidad de incursionar en múltiples ámbitos, locales y extra-regionales, 
profesionales y académicos. 

Una ruta elegida por egresados de la uvi es ingresar a posgrados en México 
y otros países, tanto de investigación (por ejemplo, la Maestría en Investiga-
ción Educativa de la Universidad Veracruzana), como profesionalizantes (por 
ejemplo, la Maestría Internacional en Práctica del Desarrollo y la Conservación 
del Centro Agronómico Tropical de Investigación y Enseñanza en Costa Rica). 
En la mayoría de los casos de egresados cursando posgrados, se observa que 
eligen programas con afinidad o cercanía con el trabajo de campo en el me-
dio rural e indígena, con enfoques participativos y/o con la interculturalidad 
como objeto de estudio. En el acompañamiento etnográfico a egresados de la 
uvi que se ha realizado a partir del proyecto InterSaberes, se ha documentado 
que: “La uvi parece lograr ‘cualificar’ sus procesos migratorios posteriores: los 
egresados ya no emigran a la ciudad como jornaleros o peones, sino como be-
carios y futuros docentes o investigadores” (Dietz,  Mateos y Mendoza, 2016: 
821). A partir de su formación con enfoque intercultural, “[…] las y los egre-
sados de la uvi interrelacionan los conocimientos académicos y/o ‘científicos’, 
recibidos durante su paso por la institución, con aquellos adquiridos en la co-
tidianidad, conocimientos prácticos y/o locales tales como la experiencia den-
tro de la vida familiar o comunitaria” (Dietz,  Mateos y Mendoza, 2016: 822). 
Así, los egresados son portadores de saberes-haceres, que son “[…] saberes 
prácticos, aplicados, que se han obtenido en el contexto educativo. Resultan 
de la aplicación de lo aprendido en el aula, de la combinación de lo teórico y 
práctico” (Dietz,  Mateos y Mendoza, 2016: 822). 

La continuación de su formación académica conlleva complementar sus 
saberes-haceres, y como ellos mismos dicen, una ampliación de sus horizon-
tes en términos de saberes académicos que les resultan novedosos. Sin em-
bargo, esto ocurre en el marco de tensiones con saberes que prevalecen en el 



96

curriculum de los programas que cursan y en las prácticas de investigación 
convencionales —no interculturales— que ahí prevalecen.

Para explorar lo anterior, este artículo está organizado de la siguiente ma-
nera. Después de presentar la aproximación teórica a los saberes-haceres y 
saberes académicos, la metodología seguida para la construcción y el análisis 
de datos y el contexto de la formación universitaria con enfoque intercultu-
ral, los resultados se exponen en dos partes: 1) un balance retrospectivo de 
los egresados sobre sus saberes-haceres y 2) las tensiones que se producen en 
sus estudios de posgrado cuando sus saberes-haceres se ponen en contacto 
con saberes académicos, pero también los aprendizajes que complementan 
sus saberes previos al introducirse en sus nuevas comunidades académicas.

Saberes-haceres y saberes académicos

La formación de profesionales en la uvi —en el marco de la Licenciatura en 
Gestión Intercultural para el Desarrollo— se orienta a la mediación que se 
realiza entre comunidades y regiones rurales e indígenas con instituciones, 
organizaciones, entidades y actores externos de diferentes ámbitos. La in-
vestigación vinculada es la forma más común en la uvi para nombrar los 
procesos de gestión en los que la generación de conocimiento sobre y para 
los procesos comunitarios y locales es considerada importante. Las compe-
tencias que desarrollan los estudiantes de la uvi han sido objeto de estudio en 
el proyecto que enmarca este artículo (Dietz y Mateos, 2015; Dietz y Mateos, 
2016; Mateos, 2015), y para ello se ha recurrido a la noción de savoir-faire, de 
“saber-hacer”, desarrollada por Chamoux (1987) para referirse a los proce-
sos profesionales de artesanos nahuas. Partimos de reconocer que saber algo 
significa realizarlo (Bermúdez Guerrero, 1995). En este sentido, los saberes-
haceres no separan tajantemente teoría y práctica, sino que la articulan, y se 
orientan tanto a la acción como a la generación de conocimiento partiendo 
de “otras” epistemologías (Olivé, 2009). Esto es escasamente reconocido en el 
ámbito académico de los posgrados que cursan los egresados y en otros, por 
ejemplo, en el diseño y la implementación de programas sociales que, “desde 
arriba”, desdeñan los saberes de “la gente” por su carácter “empírico”; como 
lo propone De Zutter (1997) a partir de la capitalización de experiencia como 
estrategia del posicionamiento de los saberes locales, “[…] no se trata de 
buscar la destrucción del sistema de saber dominante sino de bajarlo de su 
pedestal y traerlo a la mesa de negociación y concertación para emprender la 
recomposición del saber que el mundo actual tanto necesita” (p. 35). Se trata 
también de derribar la idea de que los saberes atemporales, aespaciales y 

R. G. Mendoza Z.,  G. Dietz. ,  L.  S.  Mateos C. / Revista de la Educación Superior 48 (192) (2019) 93-117



97

abstractos que han sido posicionados por la ciencia, la academia y las grandes 
agencias internacionales de desarrollo (Cox, 1996) son superiores a los saberes 
locales concretos que forman parte fundamental de los saberes-haceres de los 
cuales nos ocupamos en este artículo. En el mismo sentido, Mato (2008) pro-
pone una colaboración intercultural en la producción de conocimientos —y de 
saberes-haceres, agregaríamos— que supone el reconocimiento de múltiples 
formas de producción, de acción, dependiendo de los diversos contextos.

En esta línea, se analizan saberes-haceres que se desarrollan en la uvi y 
las formas de producirlos, atendiendo a contextos, temporalidades, espacios 
e intencionalidades políticas diferenciadas. Al egresar, los gestores intercul-
turales para el desarrollo lidian con tensiones cuando sus saberes-haceres 
intentan entrar en diálogo con otros tipos de saberes, que pueden ser carac-
terizados como académicos. El diálogo de saberes que entraña una ecología 
de saberes (Santos, 2006) enriquecida por la convivencia de prácticas hetero-
géneas de actores, que no son simples portadores de saberes estáticos sino 
productores de nuevas formas de comprensión (Leff, 2004), constituye una 
aspiración y un proceso; los intentos por concretarlo ocurren en medio de 
tensiones y estrategias para dilucidar su complementariedad y sus sinergias.

Los egresados que optan por estudiar posgrados se enfrentan a procesos 
de intermediación sui generis: entre sus propios saberes-haceres y esos sa-
beres académicos que el curriculum de posgrados y las prácticas de investi-
gación no interculturales enarbolan. Este ámbito de intermediación ha sido 
poco explorado y es precisamente del cual nos ocupamos en este artículo.

Los saberes-haceres de los egresados se construyen y fortalecen durante 
su estancia en la uvi, a partir del reconocimiento del pluralismo epistemoló-
gico (Olivé, 2009), poniendo en relación los conocimientos académicos que 
adquieren en su licenciatura y aquellos desarrollados en su vida cotidiana, 
en la familia y la comunidad, y que están conectados a sus prácticas cotidia-
nas (Urrieta, 2013). Si bien estos últimos son visiblemente prácticos, la distin-
ción teoría-práctica debe problematizarse y reconocerse que ha contribuido 
a jerarquizar tipos de saberes confiriendo superioridad al conocimiento que 
es producto de la aplicación del método científico en el marco de institucio-
nes eurocentristas, etnocentristas y racistas que tienen su monopolio como 
las universidades no interculturales. Es relevante mencionar que los mismos 
egresados reproducen esta dicotomía “teoría-práctica” y se refieren a sus 
saberes comunitarios y locales como “prácticos” e incluso a muchos de los 
conocimientos adquiridos en la uvi, y, por otro lado, se refieren a la “teoría” 
como aquel cúmulo de conocimientos que emanan de procesos de investiga-
ción científica y de las disciplinas académicas con las cuales entran en con-
tacto en sus posgrados. 

R. G. Mendoza Z.,  G. Dietz. ,  L.  S.  Mateos C. / Revista de la Educación Superior 48 (192) (2019) 93-117



98

Sin embargo, nos interesa enfatizar que la producción de teoría ocurre 
dentro y fuera de la escuela y de la academia; ocurre al nombrar, al clasificar, 
al relacionar, es decir, está imbricada en el uso mismo del lenguaje. Además, 
es preciso decir que la distinción entre saber y el conocimiento está también 
relacionada con procesos de jerarquización epistemológica que no tenemos 
la intención de reproducir; por ello, al referirnos a saberes y a conocimientos, 
lo hacemos sin suponer una jerarquía, sino más bien a un uso generaliza-
do para aludir a lo académico como conocimiento, y a lo local y cotidiano 
como saber. Quintriqueo y Torres (2012) se refieren a la distinción entre sa-
ber propio y conocimiento occidental disciplinar en las escuelas mapuches 
—aplicable a otros contextos indígenas como el abordado en este artículo— 
coexistiendo y poniéndose en juego en la formación escolar. De este modo 
consideramos que si bien los saberes-haceres tienden a estar conectados con 
su aplicación, con las prácticas cotidianas de sus portadores, éstos tienen un 
componente teórico que bien puede emanar de la academia y la escuela, pero 
también de la sabiduría local. 

Partiendo de lo anterior, nos interesa profundizar en aquellos saberes-ha-
ceres que resultan del contacto y el intercambio entre saberes comunitarios 
no escolares y saberes académicos aprendidos en la uvi, y que constituyen 
“otro” tipo de saberes cuando se llevan a contextos académicos no intercul-
turales, como los programas de posgrado en los que se están formando los 
egresados entrevistados y que enfatizan el saber asociado a disciplinas cien-
tíficas occidentales (Pérez y Argueta, 2011), como por ejemplo, la Maestría 
en Lingüística Indoamericana del Centro de Investigaciones y Estudios Su-
periores en Antropología Social en México y la Maestría en Comunicación 
Social de la Pontificia Universidad Católica de Chile. 

Estos egresados de la uvi conocen formas “otras”, novedosas —general-
mente no valoradas— de hacer investigación en programas eminentemente 
académicos. Esto produce tensiones en el intento de los egresados de articu-
lar sus saberes-haceres a saberes académicos. Pero a su vez esos saberes aca-
démicos con los que entran en contacto complementan su formación. En el 
proceso formativo se desarrollan tensiones y aprendizajes que complemen-
tan saberes previos que contribuyen en la formación de los egresados cuando 
intentan poner a dialogar sus saberes-haceres fuera de sus contextos comuni-
tarios y de programas académicos con enfoque intercultural. En este sentido, 
las tensiones y los aprendizajes que complementan saberes previos también 
constituyen dimensiones de un proceso que se visibiliza en universidades y 
programas académicos donde estudiantes de universidades interculturales 
desarrollan saberes-haceres en sus procesos de investigación. Dichos sabe-
res-haceres ya no se consideran objetos de investigación sino herramientas 

R. G. Mendoza Z.,  G. Dietz. ,  L.  S.  Mateos C. / Revista de la Educación Superior 48 (192) (2019) 93-117



99

epistemológicas, teóricas y metodológicas para generar conocimiento, y tam-
bién cuestionar y transformar el status quo.

Metodología

Si bien el acompañamiento etnográfico doblemente reflexivo (Dietz, 2011) a los 
egresados se ha realizado en el marco del proyecto InterSaberes, los datos que 
se han obtenido para el análisis de las tensiones y oportunidades de egresados 
de la uvi en sus e—studios de posgrado derivan de entrevistas semi estructu-
radas y en profundidad que se realizaron a once egresados —seis hombres y 
cinco mujeres— de las cuatro sedes de la uvi que han continuado estudios de 
posgrado en programas nacionales y en el extranjero. Dichos egresados fueron 
identificados a partir del contacto establecido a través del proyecto InterSabe-
res y de información proporcionada por la uvi. 

Todos son egresados de la lgid de las cuatro sedes regionales (tres de 
Grandes Montañas, cuatro de Las Selvas, dos de la Huasteca y dos del To-
tonacapan) y la mayoría ha continuado sus estudios en el ámbito de las Hu-
manidades y en disciplinas relacionadas con su orientación dentro de la lgid 
(como la lingüística, la sustentabilidad, la comunicación, etc.), pero también 
en el ámbito educativo (tanto en posgrados de investigación y profesiona-
lizantes donde lo intercultural es tematizado, y no constituye un enfoque a 
partir del cual se impartan dichos programas). Ocho egresados entrevistados 
estudiaron en México, y tres lo hicieron en el extranjero (Chile, Costa Rica y 
Ecuador). 

En las entrevistas el propósito fue indagar sobre su experiencia como es-
tudiantes de posgrado considerando que en su formación en una licenciatura 
con enfoque intercultural se hacía énfasis en la investigación vinculada a la 
transformación y la incidencia en la solución de las problemáticas de sus co-
munidades. Las preguntas apuntaban a la valoración de ambas experiencias 
de formación —licenciatura y posgrado— y a la reflexión sobre las tensiones 
que se les presentaron en sus procesos de investigación en el posgrado, así 
como la oportunidad de complementar sus saberes-haceres profesionales.

Los ítems más importantes se refirieron a: los aspectos más significativos 
de los dos procesos formativos; el contraste y la complementariedad entre la 
formación con enfoque intercultural en la uvi y en el posgrado; el abordaje 
teórico y metodológico de sus procesos de investigación en la licenciatura y 
el posgrado; la determinación de relevancia y la utilidad de los procesos de 
investigación; las tensiones en el tránsito de un modelo intercultural en licen-
ciatura a uno convencional —es decir, no intercultural— en el posgrado, así 

R. G. Mendoza Z.,  G. Dietz. ,  L.  S.  Mateos C. / Revista de la Educación Superior 48 (192) (2019) 93-117



100

como las estrategias para atenderlas; las fortalezas y las debilidades de cada 
uno de los procesos formativos. 

Los elementos iniciales para el análisis de datos derivan directamente 
de las preguntas incluidas en las guías de entrevista. Un segundo momento 
se analizaron dos categorías fundamentales, de las cuales derivan sub-cate-
gorías identificadas inductivamente en el discurso de los entrevistados. La 
primera categoría se refiere a saberes-haceres construidos en la uvi, que se 
desglosa en varias sub-categorías: 1) sensibilidad para responder a necesida-
des locales y comunitarias a través de proyectos participativos e inspirados 
en prácticas locales, 2) trabajo de campo con métodos etnográficos, 3) diseño 
de protocolos metodológicos respetuosos y horizontales, 4) reconocimien-
to/valoración/descripción de saberes locales y 5) diseño de proyectos con 
objetivos de transformación social. La segunda categoría se refiere a saberes 
aprendidos tanto en la uvi como en los posgrados, que se complementan y 
también entran en tensión; ésta se divide en las siguientes sub-categorías: 
1) encuentro con “lo teórico” o saberes-saberes, 2) crítica y reflexión sobre 
los procesos de investigación/intervención, 3) formas de incidir más allá del 
ámbito comunitario, 4) diseño y ejecución de proyectos de investigación a 
corto plazo/transformadores a largo plazo, 5) encuentro con disciplinas aca-
démicas, 6) aprendizaje de saberes del investigador y 7) desconocimiento de 
saberes no académicos y de sus portadores. A partir de estas dos categorías y 
sus correspondientes sub-categorías se estructuró este artículo.

Contexto de la investigación

Nos parece importante presentar el contexto de la investigación desde la voz 
de los egresados de la uvi, haciendo visibles las condiciones en las que han 
transitado por la escuela. Los estudiantes de la uvi han recorrido, en su ma-
yoría, una trayectoria escolar precaria por las condiciones de la educación 
básica y media superior en los contextos rurales donde viven. Muchos de 
ellos estudiaron en telesecundarias y telebachilleratos, que son las modalida-
des más marginales de dichos niveles educativos. La precariedad de sus tra-
yectorias es un aspecto que la mayoría de los entrevistados resalta como una 
característica de su formación académica y se refieren a ella cuando hablan 
de sí mismos como sujetos escolarizados en el medio rural. Esto se comple-
jiza cuando consideramos que algunos de ellos son bilingües en alguna len-
gua indígena y en español (teniendo como lengua materna cualquiera de las 
dos) y que su lengua indígena es generalmente desplazada en los procesos 

R. G. Mendoza Z.,  G. Dietz. ,  L.  S.  Mateos C. / Revista de la Educación Superior 48 (192) (2019) 93-117



101

educativos. A eso se añade una característica más a su experiencia escolar: el 
desdén por sus saberes comunitarios. 

Considerando que las anteriores constituyen experiencias trascendenta-
les para los jóvenes que ingresan a la uvi, su acceso a la licenciatura constitu-
ye un parteaguas a niveles individual, familiar y comunitario, detonante de 
múltiples procesos personales y colectivos. 

La uvi se orienta a formar nuevos perfiles requeridos en las zonas indíge-
nas para contribuir a su transformación, partiendo de las propuestas e ini-
ciativas de los actores regionales y haciendo énfasis en construir ambientes 
interculturales donde las lenguas indígenas se fortalezcan y sus prácticas 
culturales sean valoradas, esto a partir de la intención de forjar una nueva 
relación con saberes no académicos e inspirada en un pluralismo epistemo-
lógico. Algunos egresados mencionan que si comparan la licenciatura con 
los programas de posgrado en los que estudiaron, destaca su flexibilidad 
para realizar proyectos de investigación con un amplio abanico de temáticas 
y métodos ante realidades diversas y cambiantes, e incluso respondiendo a 
peticiones concretas por parte de actores regionales. Sus egresados se forman 
en el hacer de procesos de investigación vinculada a la gestión intercultural, 
entendida como una práctica de mediación que posibilita iniciar y/o fortale-
cer procesos con la participación de los actores involucrados. Así: 

[…] en tanto liga la producción de conocimiento a los procesos regiona-
les y se articula en torno a la necesidad de mejorar las condiciones de 
vida de los habitantes, tiene como eje de su praxis la gestión intercultu-
ral, como motor de transformación, vinculación y mediación entre acto-
res, saberes y culturas. La investigación con estas características aspira a 
fortalecer los procesos de gestión, al tiempo que éstos se retroalimentan 
del conocimiento generado en la investigación (uvi, s/f: 1-2). 

Este tipo de investigación sui generis privilegia el desarrollo de saberes-ha-
ceres que tienen que ver con gestión, colaboración, organización, animación, 
derivando en un trabajo de campo que combina lo participativo y lo etnográ-
fico, etc., y en menor medida con procesos de investigación documental, abs-
tracción y teorización de procesos que se observan o estudian, que podrían 
considerarse “saberes-saberes”. Esta aproximación a las comunidades busca 
distanciarse de prácticas extractivistas que sólo persiguen generar conoci-
miento, sin una articulación concreta a problemáticas sentidas por los acto-
res comunitarios. Así, la investigación vinculada que propone la uvi marca 
distancia de las prácticas de investigadores que históricamente han visitado 
las comunidades y de las cuales se tiene memoria y se reflexiona en el ámbi-
to comunitario. Un egresado apunta a la necesidad de una educación y una 

R. G. Mendoza Z.,  G. Dietz. ,  L.  S.  Mateos C. / Revista de la Educación Superior 48 (192) (2019) 93-117



102

investigación vinculadas a la reflexión y la transformación de la realidad que 
los pueblos indígenas viven:

[…] ¿en qué medida todo esto que he aprendido hasta el momento en 
verdad me es útil para transformar la realidad y no sólo para academizar 
las igualdades y documentar todas las crisis actuales que se viven en 
este país? Y esto último justamente representa mi principal crítica al pa-
pel de la educación frente a las desigualdades y las injusticias, porque si 
la educación no sirve para mejorar las condiciones de vida de la pobla-
ción, sobre todo de los más desfavorecidos, entonces algo no está bien y 
debe ser replanteado (e2).

Sin embargo esto constituye una forma muy específica de investigar que no 
se ha trasladado a licenciaturas no interculturales. La distancia en términos 
epistemológicos, metodológicos y políticos con procesos de investigación en 
posgrados puede ser abismal. A eso se enfrentan los egresados de la uvi cuan-
do ingresan a estudios de posgrado “no interculturales”. Los entrevistados 
han optado por una diversidad de programas. La mayoría elige programas 
nacionales y pocos cursar otros en el extranjero; tres estudiaron su posgrado en 
Latinoamérica, concretamente en Chile, Ecuador y Costa Rica. Un aspecto rele-
vante de las características de los posgrados elegidos es que algunos han sido 
con enfoque en investigación y otros con carácter profesionalizante. Han cur-
sado posgrados en disciplinas cercanas a alguna de las orientaciones por las 
que optaron en la lgid —como lingüística, antropología visual, comunicación, 
agroecología—; en programas en los que lo intercultural constituye un objeto 
de estudio o que son afines a su formación con enfoque intercultural —sobre 
educación intercultural, estudios interculturales y en educación para la inter-
culturalidad y la sustentabilidad—.  Sin embargo, ninguno de los posgrados 
tiene propiamente un enfoque intercultural.

Los egresados contrastan la valoración y la utilidad de los saberes-haceres 
que portan, tanto en la uvi como en sus estudios de posgrado; y por otro lado 
contrastan el vínculo que se establece entre la educación y la investigación 
que realizan y las realidades que se estudian. En este contraste, se recurre a 
dicotomías tales como “saberes tradicionales/saberes científicos”, “prácti-
ca/teoría” e “investigación vinculada/investigación científica”, por mencio-
nar algunas. Asimismo, surgen preocupaciones sobre la dimensión política 
y la relevancia social de la investigación y los procesos de escolarización. En 
relación a lo anterior, a continuación exponemos un análisis en dos partes: 
1) un balance retrospectivo de los egresados sobre sus saberes-haceres cons-
truidos en la universidad y 2) las tensiones que se producen en sus estudios 
de posgrado “no interculturales” cuando sus saberes-haceres se ponen en 

R. G. Mendoza Z.,  G. Dietz. ,  L.  S.  Mateos C. / Revista de la Educación Superior 48 (192) (2019) 93-117



103

contacto con saberes académicos, pero también las sinergias que se produce 
cuando sus saberes-haceres previos se integran en sus nuevas comunidades 
académicas.

Balance retrospectivo de los egresados sobre sus 
saberes-haceres construidos en la uvi

Los egresados realizan una valoración de los saberes locales y no escolares 
que portan como miembros de sus comunidades y que cobraron un sentido 
distinto a partir de su posicionamiento en los procesos educativos de la uvi 
para interrelacionarse con los saberes académicos. En ese sentido, valoran 
los conocimientos que circulan entre todos los actores comunitarios y que 
son construidos a partir de procedimientos y metodologías distintos a las 
científicos. La colectividad es portadora de saberes, como lo menciona un 
egresado:

[…] el conocimiento de la comunidad no sólo lo tienen los sabios, lo 
tiene toda la comunidad. Es un conocimiento que se comparte, que se 
transmite de generación en generación y se expande a todas las familias. 
Entonces cada uno tiene una especialidad, pero casi todos son transdis-
ciplinares (e1).

En este mismo sentido, la investigación de y sobre lo propio conduce a un 
aprendizaje, y más aún, a la posibilidad de avanzar a la decolonialidad del 
propio ser (Maldonado-Torres, 2009).

[…] cuando estuve en la comunidad nunca dejé de aprender, cada en-
cuentro, cada espacio de diálogo me sirvieron para descolonizarme a 
mí, en mi propia historia, no sé en qué medida, pero estoy seguro de 
que mi paso por la comunidad me volvió más humano, más sensible y 
yo también estoy absolutamente convencido de que fui a la comunidad 
a aprender y no a enseñarles nada (e2). 

Resalta la importancia que los egresados se atribuyen a ellos mismos como 
portadores de saberes comunitarios, los cuales son considerados como “ob-
jeto de estudio” por investigadores de disciplinas con los que entran en con-
tacto, como saberes susceptibles de ser analizados desde una perspectiva 
científica, generalmente desde la antropología o las llamadas etnociencias 
(Pérez y Argueta, 2011). Esos saberes comunitarios desdeñados durante casi 
toda su trayectoria escolar se reposicionan, como lo menciona un egresado:

R. G. Mendoza Z.,  G. Dietz. ,  L.  S.  Mateos C. / Revista de la Educación Superior 48 (192) (2019) 93-117



104

Mi fortaleza es que soy de una comunidad. A veces sentía que los inves-
tigadores discuten sobre lo que yo soy, hasta en la misma maestría o en 
la misma uvi dicen: “las comunidades son tal, las comunidades no sa-
ben”. Entonces como yo soy la comunidad, conozco la comunidad, me 
formé entre la comunidad, eso es lo que me da confianza y fortaleza (e1).

La lengua indígena, como saber propio, se reposiciona en los procesos de 
investigación vinculada, como lo afirma un egresado bilingüe de español y 
náhuatl:

Definitivamente hablar, escribir y conocer bien mi lengua materna ha 
sido una ventaja en mi proceso formativo. Y no porque haya sido vehí-
culo en el proceso de enseñanza aprendizaje, sino porque me sirvió en 
mi proceso de intervención, a mi trabajo con las personas con quienes 
colaboré, y lo que también me sirvió fue conocer bien mi comunidad, 
sus dinámicas y la región (e2).

Estos saberes propios, locales, comunitarios, extra-escolares se convierten en 
capital en los procesos de investigación vinculada, forjándose así saberes-ha-
ceres que distinguen a los egresados del programa con enfoque intercultural 
de la uvi. La identificación de sus propios saberes-haceres, durante o después 
de haber estudiado un posgrado, los lleva a realizar un balance en el que so-
bresalen cinco saberes-haceres que consideran relevantes en su nueva etapa 
formativa en posgrados no interculturales y que se analizan a continuación.

El primer saber-hacer que los egresados consideran relevante es la sen-
sibilidad para responder a necesidades locales y comunitarias a través de 
proyectos participativos e inspirados en prácticas locales. La participación, 
la relevancia y la pertinencia son tres elementos que en la uvi se presentan 
como constituyentes de la investigación vinculada. Se definen en los siguien-
tes términos: 

Participación: La investigación promueve la participación para el me-
joramiento de las condiciones de vida de los habitantes de las regiones 
de impacto, por lo cual debe buscar en todo momento la colaboración 
de actores de los pueblos originarios directamente relacionados con el/
los problemas de investigación, en su delimitación, su desarrollo y su 
evaluación [...]

Relevancia y pertinencia: el proyecto es relevante y pertinente en regio-
nes donde tiene presencia la uvi, entendiendo la relevancia en su poten-
cial transformador para la atención de los problemas que aquejan las re-
giones y las iniciativas que emerjan de ellas. Los proyectos deben buscar 
en todo momento la generación de conocimiento pertinente a la vida so-

R. G. Mendoza Z.,  G. Dietz. ,  L.  S.  Mateos C. / Revista de la Educación Superior 48 (192) (2019) 93-117



105

cial de los pueblos originarios. Las comunidades y los individuos direc-
tamente involucrados en el proyecto deben tener voz y participación en 
la formulación del mismo, de manera que se asegure, en todo momento, 
que los proyectos de investigación sean insumos para el mejoramiento 
de la calidad de vida y del buen vivir de los pueblos originarios, en esta 
medida serán pertinentes y contribuirán a la construcción de una vida 
digna […] (uvi, s/f: 3-4).

Lo anterior busca el desarrollo de un saber-hacer para detectar necesidades 
y desarrollar proyectos que se orienten a su solución de forma participativa. 
Desde una lógica local y/o comunitaria, dicho saber-hacer es reconocido por 
los egresados como un valor, no sólo metodológico sino actitudinal. 

El programa busca desarrollar destrezas y actitudes que me permitie-
ron ser sensible a las necesidades a nivel local y proponer de manera 
conjunta con los actores sociales. La educación intercultural en la uvi me 
cambió, sembró actitudes, por ejemplo, la sensibilidad, la visión en bus-
ca del progreso a nivel comunitario y lograr incidir a nivel comunitario, 
buscar un cambio social en mi propia comunidad (e4).

Este saber-hacer implica también definir proyectos desde otra lógica, que no 
es la académica ni objetiva, y que involucra a las comunidades. Es relevante 
cuando un egresado habla de necesidades y problemáticas “sentidas” por las 
comunidades y del “acompañamiento” del gestor. Aquí resalta la dimensión 
de lo sentido y no definido objetivamente y “desde afuera”, apuntando a 
nuevas formas de comprensión en el sentido que Leff (2004) propone al ha-
blar de diálogo de saberes. Así lo menciona un egresado:

En la uvi se enseña a los estudiantes a trabajar sobre necesidades y pro-
blemáticas concretas que son sentidas por las comunidades y que éstas 
no tienen que ser delimitadas objetivamente, ni a través de la formula-
ción y la comprobación de hipótesis, sino más bien atendidas a través 
de proyectos de intervención-acompañamiento como yo los llamo, que 
involucran la participación activa de las comunidades (e2). 

Para profundizar en ello, la comunicación en lengua indígena como una 
práctica cotidiana, en espacios participativos, que no se conciben como espa-
cios de “recolección de datos” al estilo extractivista, se considera crucial. Una 
egresada bilingüe en español y náhuatl revalora su lengua materna diciendo:

Aprendí a observar paulatinamente a las personas e identificar las ne-
cesidades que tienen en la comunidad, comunicándonos desde la len-
gua para generar confianza, apoyando en las necesidades que tienen en 

R. G. Mendoza Z.,  G. Dietz. ,  L.  S.  Mateos C. / Revista de la Educación Superior 48 (192) (2019) 93-117



106

cuanto a la salud […] a través de talleres donde ellas pudieran opinar, 
participar y conocer las necesidades para poder intervenir en la proble-
mática (e5).

Este saber-hacer permite que la investigación vinculada sea pertinente para 
la toma de decisiones en las comunidades y/o sus grupos, porque considera 
solicitudes expresas, y en este sentido, se torna útil. La pertinencia de los 
proyectos es el motor para la colaboración de los actores sociales a los que 
interpelan. Así lo afirman dos egresados:

Que la investigación o proyecto responda a las necesidades del grupo 
con el que vinculamos, puede ser en nuestra comunidad, en una comu-
nidad distinta, con productores, con padres de familia o diferentes gru-
pos. Yo creo que todo trabajo es relevante, si no fuera relevante, no haría 
que los mismos actores de la comunidad encaminen el proyecto (e1).

Una investigación es exitosa, creo yo, sólo si sirve y responde a las ne-
cesidades de las personas con quiénes colaboras, si no hay que replan-
tearlo (e2).

Un segundo saber-hacer que complementa la perspectiva de investigación 
vinculada de corte participativo desde el punto de vista de los egresados ha 
sido la conducción de trabajo de campo a través de métodos etnográficos. Su 
preeminencia tiene que ver con la formación de sus docentes y de quienes 
diseñaron el programa de licenciatura (varios de formación antropológica). 
En este sentido, son los egresados que han incursionado en maestrías en in-
vestigación quienes enfatizan este saber-hacer, que no es precisamente el de 
un antropólogo, sino el de un actor comunitario que trabaja con colabora-
dores para el desarrollo de un proyecto que puede tener un componente 
investigativo y de diagnóstico que fundamente la intervención, para el que 
estos métodos son utilizados con matices específicos. Una egresada que en su 
maestría realiza trabajo etnográfico menciona:

[…] la etnografía yo la estuve trabajando desde la uvi, cómo acercarte 
con las personas que vas a trabajar; yo creo que esa parte de la uvi a mí 
me ha ayudado mucho […] la experiencia previa que yo traigo de la uvi 
de trabajar con la gente, aprender hacer una entrevista semiestructura-
da, el aprender a relacionarme (e6).

La incorporación del uso de métodos etnográficos detona un saber-hacer que 
pone énfasis en la construcción de datos empíricos de corte cualitativo desde 
una visión cercana y directa de problemáticas en las que se interviene. 

R. G. Mendoza Z.,  G. Dietz. ,  L.  S.  Mateos C. / Revista de la Educación Superior 48 (192) (2019) 93-117



107

Un tercer saber-hacer fundamental en contextos indígenas a nivel mundial 
en el que la investigación ha sido históricamente una experiencia violenta y 
extractivista propia del colonialismo (Smith, 2002), fue el de diseñar protocolos 
metodológicos respetuosos y horizontales para el acceso a sujetos y saberes, 
así como al uso y la publicación de los datos empíricos. En el caso de los estu-
diantes de la uvi, fue necesario desarrollar un saber-hacer que considerara de 
forma central la anuencia negociada —partiendo de parámetros propios— con 
las comunidades y los actores. Un egresado menciona al respecto:

Si nosotros estamos trabajando en contracorriente de una investigación 
convencional, del extractivismo, nosotros tenemos que preguntar a la 
comunidad, a los actores que sí se puede escribir sobre lo que estamos 
viendo, que si nos dan el derecho de poder compartir con los demás sus 
saberes […] en las entrevistas que vamos haciendo no es para recolectar, 
sino que es para generar un campo de diálogo, de reflexión entre entre-
vistado y entrevistador y en el que en conjunto salen nuevas ideas, nue-
vos conocimientos, nuevas formas de pensar. Entonces ellos son con los 
que tenemos que hacer un diálogo, tenemos que hablar, hacer acuerdos 
para poder para dar a conocer los conocimientos que se generan en el 
grupo, o que una comunidad desarrolla con sus integrantes (e1).

Un cuarto saber-hacer fundamental para los entrevistados es la identificación 
de saberes locales para su descripción, su reconocimiento y su valoración; lo 
hacen reconociendo que los saberes locales se transmiten entre generaciones 
y pueden ser posicionados en el curriculum de todos los niveles educativos, 
como el universitario, así como en los procesos que ahí se desarrollan. To-
dos enfatizan su capacidad de reconocer y valorar saberes comunitarios que 
fueron desdeñados e invisibilizados en las escuelas y otras instituciones. Ese 
desdén aisló dichos saberes, pero su formación intercultural contribuyó a 
una reconexión con ellos a partir de su identificación y su puesta en práctica. 
Una egresada menciona al respecto:

Los saberes son un conocimiento que se genera en la comunidad que 
vive a diario con estas cosmovisiones. Y para las personas es válido este 
conocimiento, porque entienden a profundidad los saberes que se viven 
en un pueblo; y no podemos decir que conocemos los saberes que hay 
en nuestra comunidad cuando no los hemos puesto en práctica; sólo 
nuestros padres, tatarabuelos, conocen estos saberes (e5).

Este testimonio apunta a la comprensión de dichos saberes locales a partir 
de su práctica y de su validez a partir de un conocimiento profundo. El reco-
nocimiento de dichos saberes ignorados por nuevas generaciones, su valora-

R. G. Mendoza Z.,  G. Dietz. ,  L.  S.  Mateos C. / Revista de la Educación Superior 48 (192) (2019) 93-117



108

ción a partir del encuentro con un enfoque intercultural que los reposiciona 
y su sistematización permiten que sean visibilizados por los mismos actores 
comunitarios y otros externos.

Un quinto saber-hacer considerado clave por los egresados de la uvi es 
el diseño de proyectos con objetivos de transformación social. La intención 
de transformar el status quo de las comunidades, partiendo de diagnósticos 
como parte de su formación profesional, pero también de la propia vivencia 
de la marginalidad de las zonas indígenas y rurales donde habitan, es común 
a los entrevistados. En este sentido una egresada dice: “[…] en la uvi a veces 
pensamos mucho en la transformación, en que nuestros propios proyectos 
puedan llegar a fortalecer ciertos procesos” (e6).

Ese énfasis revela que los alcances de la transformación son valorados por 
los egresados en retrospectiva; en ocasiones son matizados y moderados por 
una reflexión que es mediada por nuevos referentes y criterios considerados 
en sus posgrados para el desarrollo de proyectos en los cuales la transforma-
ción puede no ser central.

En el balance de los egresados, los cinco saberes-haceres arriba mencio-
nados son referidos como los más relevantes de su etapa formativa en la uvi; 
sostienen que lo siguen siendo en sus estudios de posgrado. Sin embargo, la 
relevancia de dichos saberes-haceres no está exenta de tensiones, aunque, 
por otra parte, se detona un proceso de diálogo de saberes incipiente, tam-
bién fructífero, en el contacto con saberes relacionados con una variedad de 
disciplinas, epistemologías y metodologías “convencionales”, es decir, no 
interculturales.

Egresados de la uvi en posgrados no interculturales: 
ampliación de horizontes y tensiones 

¿Qué sucede con egresados portadores de saberes-haceres no académicos 
cuando ingresan a posgrados no interculturales? En todos los casos, emerge la 
idea de la complementariedad de sus saberes-haceres previos, de sinergias, de 
una ampliación de sus horizontes, sobre todo de carácter teórico, pero también 
de haber experimentado tensiones importantes al desarrollar sus proyectos a 
partir de sus saberes-haceres previos o al intentar posicionarlos. 

Es importante señalar que los posgrados elegidos por los egresados tie-
nen en su mayoría una orientación disciplinar: antropología, comunicación, 
lingüística, agroecología, etc., con tradiciones epistemológicas, teóricas y me-
todológicas a las que han requerido adentrarse. En ese encuentro surgieron 
tensiones importantes, pero que finalmente se convirtieron en aprendizajes 

R. G. Mendoza Z.,  G. Dietz. ,  L.  S.  Mateos C. / Revista de la Educación Superior 48 (192) (2019) 93-117



109

que complementaron sus saberes-haceres. A continuación se presentan ten-
siones y aprendizajes complementarios relevantes para los egresados de la 
uvi en posgrados “no interculturales”.

El encuentro con lo teórico o saberes-saberes constituye para todos los 
entrevistados una fuente tanto de tensión como de sinergia. Esto lo vincu-
lan a un déficit en el abordaje de conceptos y teorías en su licenciatura. Lo 
relacionan con los “saberes-saberes” que son conocimientos de carácter aca-
démico, asociados a lo pedagógico-áulico, abstractos y descontextualizados 
(Dietz, Mateos y Mendoza, 2016: 813). En ese sentido, argumentan que con 
el posgrado logran complementar sus fortalezas en la construcción de datos 
y la intervención con grupos, al observar procesos más orientados a lo teó-
rico. Así lo narra una egresada que cursa un posgrado con orientación a la 
investigación:

[…] en el posgrado la parte teórica queda más cargada. En la uvi más 
la parte empírica queda muy fortalecida porque nos llevamos mucho 
tiempo en los propios procesos de intervención y luego a la parte teórica 
falta como dedicarle un poco más de tiempo. Esa es una gran diferen-
cia entre un proceso convencional y uno intercultural; vas aprendiendo 
más con lo que hacías en campo, por la parte empírica, y la maestría 
es como un poco de los dos, pero rebasa la parte descriptiva, sino que 
incluye interpretación, reflexión, traducción (e6).

El encuentro con lo teórico en los posgrados no interculturales constituye 
una ampliación de horizontes, pero también una tensión importante al asu-
mirse como debilidad de la lgid. En este sentido, un egresado menciona al 
respecto:

En la maestría me di cuenta de la importancia que tiene la teoría, y de 
hecho los posgrados están más enfocados justamente en esta parte, en la 
teorización, en lo abstracto, pero sobre todo en la producción científica. 
Yo admito que cuando llegué a la maestría no tenía tantas herramien-
tas teóricas como las que tengo ahora, porque había trabajado mucho 
de cerca con las comunidades, pero no manejaba tantos conceptos, y 
bueno, me costó un poco teorizar, pues se trata de un ejercicio complejo 
y esquizofrénico, diría yo. Una necesidad es estar leyendo y teorizan-
do constantemente, y bueno, en la uvi no había ejercitado tanto estos 
procesos, y ésas considero fueron mis mayores debilidades, temores en 
ambos procesos (e2).

Una segunda fuente de tensiones se origina en el énfasis en lo empírico y el 
trabajo de campo que los egresados tuvieron durante la formación en la uvi 
y que se tradujo en poco énfasis en el abordaje de teorías a partir de las cua-

R. G. Mendoza Z.,  G. Dietz. ,  L.  S.  Mateos C. / Revista de la Educación Superior 48 (192) (2019) 93-117



110

les reflexionar y analizar sus diagnósticos e intervenciones comunitarios. A 
decir de los egresados, en el marco de la lgid, los procesos se sistematizaban 
de forma descriptiva, sin reflexión, crítica o análisis profundos. En cambio, 
en sus posgrados desarrollaron aprendizajes orientados a: “[…] analizar la 
cuestión teórica de manera más consciente, de manera más analítica, sin des-
apegarme de la cuestión comunitaria” (e7).  

El posgrado se visualiza como el espacio formativo para adquirir nuevos 
saberes que permitan desarrollar un análisis crítico en los procesos de inves-
tigación, o generar sistematizaciones y capitalizaciones de la experiencia a 
partir de las intervenciones que vayan más allá de lo descriptivo (De Zutter, 
1997). Así lo mencionan dos egresados:

En la licenciatura quizás se hacía investigación vinculada de una forma 
o tan profunda, y ya en la maestría es donde se pule y se empiezan a 
adquirir nuevas herramientas, a comprender, a entender mejor las he-
rramientas o el tipo de metodologías que ocupamos, no para extraer 
información sino para istematizar experiencias que vamos generando 
con las comunidades (e1).

En este proceso de profesionalización uno va madurando y se va vol-
viendo más crítico, y se va complejizando también nuestra visión de 
análisis de la realidad (e2).

Además de desarrollar un saber-hacer para un análisis crítico y reflexivo, 
consideran importante que vaya más allá del ámbito local y regional; en este 
sentido apuntan a un análisis que se ubique también en un plano nacional y 
mundial. Un egresado afirma:

Porque si a lo que se aspira es a continuar formándose, entonces esta 
parte es importante. No sólo analizar los fenómenos desde un contexto 
micro, más local como en el caso de la uvi, descuidando el análisis en 
contextos más globales. Los egresados de la uvi conocen muy bien las 
dinámicas, las problemáticas, las necesidades de sus pueblos, y tal vez 
eso mismo, desde una mirada más regional, pero no hay un proceso de 
reflexión, de teorización en contextos nacionales, y ya ni se diga mun-
diales (e2).

Una tercera fuente de tensiones y sinergias emerge cuando los egresados 
descubren otras formas de incidir más allá de lo comunitario. En los posgra-
dos enfocados en investigación, los egresados se plantean proyectos que no 
incluyen la incidencia o la transformación en sus objetivos. Ese énfasis en la 
transformación social con y para los sujetos que consideran un plus, se des-
dibuja y pasa a ocupar un segundo plano u otras formas de incidir, como por 

R. G. Mendoza Z.,  G. Dietz. ,  L.  S.  Mateos C. / Revista de la Educación Superior 48 (192) (2019) 93-117



111

ejemplo en el ámbito de las políticas públicas o en iniciativas desde el ámbito 
académico, por ejemplo, a partir del conocimiento indígena (orealc/unesco, 
2017). Un egresado que cursó un posgrado en investigación educativa men-
ciona en este sentido:

Y entonces comprendí que una de las formas de incidir en la cuestión 
educativa y dentro del enfoque intercultural, si bien puede ser intervi-
niendo en procesos comunitarios, en cuestiones organizacionales, con 
el programa de maestría podría incidir en proponer mejoras a determi-
nados procesos académicos, generar política pública, iniciativas desde 
lo académico. Entonces yo encuentro que esas dos partes ayudaron a 
balancear mi parte personal comunitaria en la licenciatura, y en la maes-
tría, la parte académica, investigativa, desde una mirada más holística y 
situada a los contextos donde suceden las problemáticas y necesidades 
de las comunidades (e7).

La naturaleza de los proyectos de los posgrados difiere de los que llevaron 
a cabo en la licenciatura en dos sentidos: 1) la incidencia para la transforma-
ción social no es un objetivo prioritario en el corto plazo ni como resultado 
directo de su desarrollo, y 2) la duración y la intensidad del trabajo de campo 
suele ser menor, ya que sus posgrados son escolarizados y ofrecidos por ins-
tituciones que no están en las regiones indígenas. Esto dificulta una estancia 
prolongada en campo y la creación y/o fortalecimiento de las relaciones con 
los actores, factores fundamentales para un proceso de investigación vincu-
lada como el que desarrollaron en la uvi. La aspiración de los egresados es 
plantear transformaciones en sus comunidades a partir de procesos de inves-
tigación desde una lógica propia; en este sentido, Smith (2002) ha propuesto 
la creación de programas de investigación estratégicos para la justicia social 
y la reconstitución de las culturas indígenas. Un egresado que al cursar su 
posgrado desarrolló una tesis de corte etnográfico expone las tensiones entre 
proyectos eminentemente academicistas y otros que tienen su fundamento 
en las problemáticas de las comunidades:

[…] si los estudiantes tienen como informantes a actores con los que 
no se logra concretar ese trabajo a largo plazo, es decir, a darle segui-
miento, porque los mismos tiempos administrativos y académicos del 
programa no te lo permiten, o sea, no hay como esa oportunidad de es-
tar de manera continua con los actores que están compartiéndonos sus 
vivencias y sus saberes. Entonces ahí ese contraste, pues el programa 
intercultural tiende a ser un programa más cercano a las comunidades, 
mientras que la maestría tiende a ser un programa más academicista, 
riguroso en cuanto a las cuestiones conceptuales, las cuestiones meto-
dológicas; y entonces profesionaliza al estudiante a tener conocimiento 

R. G. Mendoza Z.,  G. Dietz. ,  L.  S.  Mateos C. / Revista de la Educación Superior 48 (192) (2019) 93-117



112

sólido en la investigación y entonces la cuestión comunitaria y actoral tien-
de a verse como los espacios donde se puede encontrar la información (e7).

Nos interesa resaltar el cambio en la concepción de los egresados sobre los 
actores y/o grupos que participan en proyectos de intervención como cola-
boradores a mediano y largo plazos, hacia la de sujetos que proveen informa-
ción en proyectos de investigación de corto plazo. Por otro lado, se observa 
que el énfasis en la transformación no se mantiene dado el corto plazo de los 
proyectos de investigación de los posgrados no interculturales. Una egresa-
da reflexiona lo siguiente al respecto: “Creo que en la uvi a veces somos muy 
ambiciosos, queremos hacer muchas cosas y nuestros objetivos son así, como 
que muy grandiosos, y no siempre se puede” (e6).

Estos cambios son una cuarta fuente de tensiones y de sinergias. No siem-
pre se capitalizan y se apropian como nuevas formas de proceder. En ocasio-
nes, se confrontan y retan; y esto conlleva al cuestionamiento del posiciona-
miento de la investigación y la academia en el marco de la crisis social que 
vivimos.  Un egresado narra lo siguiente a propósito de lo anterior:

Una vez uno de nuestros profesores en la maestría me dijo que eso era 
para lo que servían las tesis únicamente, para demostrar el dominio 
de determinadas variables teóricas en un proceso. Eso a mí me genera 
mucho ruido, me impactó mucho. Yo creo que no basta con analizar y 
documentar las múltiples problemáticas que afectan a los pueblos ori-
ginarios, sino también trabajar para generar condiciones, aunque sea 
mínimas, que atiendan dichas problemáticas y que promuevan el de-
sarrollo de las comunidades. Es importante que la academia asuma su 
papel de compromiso social con los sectores más desfavorecidos de este 
país, los indígenas, por ejemplo; que los investigadores se despojen de 
su investidura de supremacía y comiencen a establecer otro tipo de re-
laciones y de diálogos con las personas, con los individuos con quienes 
se colabora, pero unos más horizontales, más de iguales, más de com-
pañeros (e2).

Una quinta fuente de tensiones y sinergias es el encuentro con las disciplinas 
académicas en los posgrados no interculturales. La uvi plantea una intención 
clara en trascender lo disciplinar  —debido a que la gestión y el enfoque inter-
cultural no se inscriben en una sola disciplina ni en la interdisciplinariedad— y 
orientarse a lo transdisciplinar: 

La investigación se orienta por enfoques teóricos y conceptuales de tipo 
integral, transdisciplinar y complejo. Si bien se alimenta del conoci-
miento disciplinario, trasciende sus compartimentaciones teóricas (Ala-
torre, s/f), incorporando saberes no producidos desde las instituciones 

R. G. Mendoza Z.,  G. Dietz. ,  L.  S.  Mateos C. / Revista de la Educación Superior 48 (192) (2019) 93-117



113

y tradiciones hegemónicas del conocimiento y generando propuestas 
epistémicas diversas que alienten la inclusión plural de actores, lenguas 
y conocimientos (uvi, s/f: 5).

Esto es valorado positivamente por los egresados, por la posibilidad de vi-
sualizar un panorama más amplio de lo investigado, como lo señala un egre-
sado que cursó un posgrado en el extranjero:

Pues prácticamente yo iba con una mirada más intercultural, donde se 
valoran diferentes espacios, es más interdisciplinario; en la maestría me 
topé con compañeros que eran cineastas, antropólogos, que estudiaron 
comunicación, periodismo, artes, y cada quien como que iba con su pro-
pia mirada, desde el ámbito en que se desarrolló. Entonces me di cuen-
ta que la uvi prácticamente te abre un panorama más amplio de cómo 
poder trabajar o tener una mirada más amplia y más holística desde el 
trabajo de campo (e9).

Sin embargo, también se genera una tensión cuando se insertan en programas 
disciplinarios y no con intenciones transdisciplinares asociadas al diálogo de 
saberes y a la transformación social (Pérez Luna et al, 2013). Así lo afirma un 
egresado:

En mi caso una necesidad que he detectado es mayor especialización 
en disciplinas duras como la antropología. Es una parte que no se 
atiende con relación a la formación en las disciplinas más duras y más 
convencionales. Pero si un estudiante quiere posteriormente ingresar 
a un posgrado en estas áreas definitivamente requerirá especializarse, 
profesionalizarse en estos ámbitos. Y eso es algo que me está ocurriendo 
a mí ahora en el empleo que tengo, y la manera de resolverlo es siendo 
autodidacta en todos esos temas (e2).

En este mismo sentido, los egresados asocian a los saberes propios de un 
investigador los siguientes: lectura, consultas bibliográficas, escritura aca-
démica, planteamiento de proyectos de investigación, entre otros. El énfasis 
de la uvi en una investigación de carácter vinculado que se centra en el tra-
bajo con actores y/o grupos, y no en procesos de sistematización y análisis 
planteados por escrito, genera ciertos vacíos de los que los egresados se ha-
cen conscientes cuando ingresan a los posgrados. Dos egresados reflexionan 
críticamente sobre este asunto apuntando a los saberes del investigador que 
requieren desarrollar:

No se inculca a un gestor intercultural a ser un buen investigador, o algo 
tan sencillo como leer; no se enseña a hacer consultas bibliográficas, no 

R. G. Mendoza Z.,  G. Dietz. ,  L.  S.  Mateos C. / Revista de la Educación Superior 48 (192) (2019) 93-117



114

se termina de pulir esa destreza, y eso era lo que me hacía sentir débil, 
la falta de costumbre de leer, de escribir (e4).

Lenguaje académico no se enseña. Recuerdo que desde el inicio a mí me 
costaba incluso elaborar un protocolo, porque yo lo estaba pensando 
más como en un proceso de intervención (e6).

Lo anterior tiene relación con dos aspectos: uno estructural, que se asocia 
al rezago educativo expresado por los mismos entrevistados y que no logra 
revertirse en la licenciatura; y otro relacionado con las características del do-
cumento recepcional —texto en el que los estudiantes de la uvi presentan el 
desarrollo del proyecto de intervención— entre las que destacan la sistema-
tización de un proceso que no remite necesariamente a una reflexión teórica 
explícita, al planteamiento de un protocolo de investigación ni a la investiga-
ción bibliográfica intensiva.

Una última fuente de tensión proviene de la ausencia de reconocimiento 
de saberes que se han conceptualizado como no científicos y de sus porta-
dores, por parte de académicos de posgrados no interculturales. Desde un 
pluralismo epistémico enarbolado por la uvi, que resalta la importancia de 
“la construcción de conocimientos y saberes desde el reconocimiento, la con-
vergencia y el intercambio entre miradas epistémicas diversas” (uvi, s/f: 5) 
y desde la transformación social, los egresados transitan a programas en los 
que la generación de conocimiento no se concibe en el marco que dicho plu-
ralismo epistémico, y además, se encuentra distanciada de la incidencia para 
la solución de problemáticas concretas y de las preocupaciones de los actores 
sociales. Esta situación es referida por un egresado que cursó un posgrado 
con gran afinidad al enfoque intercultural:

No me ha tocado ver que un sabio local haya podido fungir como sino-
dal en un examen profesional, y eso sigue siendo este colonialismo in-
terno a manera de crítica, entonces sobre el papel que debe jugar la aca-
demia en las investigaciones en relación a las problemáticas y múltiples 
crisis que aquejan a los pueblos originarios de este país en la actualidad, 
y que con el tiempo pues se agudizan cada vez más. Pienso que es muy 
importante cambiar el enfoque tradicional de investigar e intervenir en 
las comunidades, deben servir para algo más que demostrar el dominio 
de determinadas variables teóricas en un proceso (e2).

Los espacios académicos no interculturales no tienden al reconocimiento de 
saberes conceptualizados como no científicos ni de portadores de saberes lo-
cales que se construyen a través de otros procedimientos. Esto históricamen-
te ha caracterizado dichos espacios por ser violentos y excluyentes de otros 

R. G. Mendoza Z.,  G. Dietz. ,  L.  S.  Mateos C. / Revista de la Educación Superior 48 (192) (2019) 93-117



115

saberes y otras epistemologías (Smith, 2002). La vivencia de esta violencia 
epistémica (Spivak, 1988) es atestiguada por un egresado que desarrolló un 
proyecto en el que puso en el centro los saberes locales:

Yo reconocía que el aprendizaje más importante era el que había tenido 
con la comunidad, sus conocimientos; aprendí más de ellos que estando 
en la academia, pero también dije que eso no es posible en términos 
institucionales, que un sabio pueda fungir como director de una tesis, 
ni siquiera estar presente como sinodal. Y está claro, es otra forma de 
ejercer el colonialismo interno desde la academia, y marginar los cono-
cimientos de los pueblos. Me ha tocado constatar que la academia y la 
investigación son los espacios sumamente excluyentes y violentos, más 
aún con las personas que provenimos de pueblos originarios (e2).

Conclusiones

El balance de los egresados resalta sus saberes-haceres construidos en la li-
cenciatura entrando en tensión en su paso por programas de posgrado y, a su 
vez, su encuentro con otros saberes, sobre todo saberes-saberes, que comple-
mentan su formación previa en una universidad intercultural como gestores. 
Observamos que los estudios de posgrado constituyen una alternativa atrac-
tiva para egresados que buscan desarrollar saberes-haceres relacionados con 
la investigación —no precisamente vinculada— y/o especializarse en algu-
na disciplina afín a su orientación profesional (comunicación, derechos, len-
guas, salud o sustentabilidad). Lo hacen intentando complementar sus sabe-
res-haceres previos, pero también encontrando tensiones que los cuestionan.

La inmersión de los egresados de la uvi en una cultura académica no in-
tercultural genera transformaciones en sus saberes-haceres en formas que 
no nos proponemos evaluar. A raíz de estos resultados, surgen nuevas 
interrogantes para futuras investigaciones en este novedoso campo. Nos 
preguntamos, en primer lugar, en qué medida la formación en posgrados 
no interculturales difumina/desplaza aquellos saberes-haceres de corte in-
tercultural, colaborativo, horizontal y orientados a la transformación, para 
que prevalezcan otros de corte académico no intercultural que ignoran y/o 
cuestionan el pluralismo epistemológico, las metodologías colaborativas y 
objetivos orientados a la incidencia. Esto sin duda entraña retos para los pro-
gramas de posgrado en términos de reconocer la riqueza que los estudiantes 
que provienen de licenciaturas con enfoque intercultural aportan al quehacer 
investigativo, y de no coartar diseños de investigación creativos en los senti-
dos antes descritos.

R. G. Mendoza Z.,  G. Dietz. ,  L.  S.  Mateos C. / Revista de la Educación Superior 48 (192) (2019) 93-117



116

En segundo lugar surgen preguntas sobre las formas en que los posgra-
dos no interculturales y sus actores educativos (docentes, directores de tesis, 
estudiantes) capitalizan los saberes-haceres que portan los egresados de la 
uvi —y de otras universidades interculturales— en sus procesos educativos. 
Esos saberes-haceres portados por los egresados constituirían aportaciones 
de gran relevancia a los programas de posgrado no interculturales a los que 
ingresan. Si bien no visualizamos que transformen o cuestionen de forma 
profunda las bases epistemológicas y metodológicas a partir de las cuales 
funcionan dichos programas, su introducción podría generar preguntas y 
preocupaciones sobre el posicionamiento político de sus investigaciones, so-
bre el posicionamiento de saberes considerados “no científicos” en sus curri-
cula e investigaciones, sobre el lugar que ocupan de los sujetos (e incluso en 
ocasiones “objetos”) de investigación, entre otras.

Referencias

Bermúdez Guerrero, Olga María (2005). El diálogo de saberes y la educación ambien-
tal. Bogotá: Universidad Nacional de Colombia.

Chamoux, Marie-Noëlle (1987). Trabajo, técnicas y aprendizaje en el México indígena. 
Ciudad de México: ciesas.

Cox Aranibar, Ricardo (1996). El saber local, metodologías y técnicas participativas. 
La Paz: nogub-cosude y caf. 

Santos, Boaventura de Sousa (2006). Renovar la teoría crítica y reinventar la 
emancipación social. Buenos Aires: clacso.

De Zutter, Pierre (1997). Historias, saberes y gentes. De la experiencia al conocimiento. 
Lima: Escuela para el Desarrollo, Editorial Horizonte.	

Dietz, Gunther (2011). Hacia una etnografía doblemente reflexiva: una propuesta 
desde la antropología de la interculturalidad. Revista de Antropología Ibe-
roamericana, 6 (1), p. 4-26

Dietz, Gunther, Mateos Cortés, Laura Selene (2015). ¿Qué de intercultural tiene 
la" universidad intercultural"? Del debate político-pedagógico a un estudio de 
caso veracruzano. Relaciones. Estudios de historia y sociedad, 36(141), p. 13-45

Dietz, Gunther y Mateos Cortés, Laura Selene (2016). Universidades Intercultu-
rales en México. Balance crítico de la primera década. Revista Mexicana de 
Investigación Educativa, 21(70), p. 683-690 

Dietz, Gunther, Mateos Cortés, Laura Selene, Mendoza Zuany Rosa Guadalupe 
(2016). ¿Saberes-haceres interculturales? Experiencias profesionales y comu-
nitarias de egresados de la educación superior intercultural veracruzana. Re-
vista Mexicana de Investigación Educativa, 21(70), p. 809-835

Leff, Enrique (2004).  Racionalidad ambiental y diálogo de saberes,  Polis  [En 
línea], 7. 

R. G. Mendoza Z.,  G. Dietz. ,  L.  S.  Mateos C. / Revista de la Educación Superior 48 (192) (2019) 93-117



117

Maldonado-Torres, Nelson (2009). Sobre la colonialidad del ser: contribuciones 
al desarrollo de un concepto. En Santiago Castro-Gómez y Ramón Grosfoguel 
(eds.), El giro decolonial. Reflexiones para una diversidad epistémica más allá del 
capitalismo global. Bogotá: Siglo del Hombre Editores, pp. 127-167.

Mateos Cortés, Laura Selene (2015). La formación de gestores interculturales: jó-
venes profesionistas egresados de la Universidad Veracruzana Intercultural. 
Revista Interamericana de Educación de Adultos, 37(2), p. 65-81

Mato, Daniel (2008). No hay saber “universal”, la colaboración intercultural es 
imprescindible. Alteridades, 18 (35), 101-116.

Olivé, León (2009). Por una auténtica interculturalidad basada en el reconoci-
miento de la pluralidad epistemológica. En León Olivé et al., Pluralismo episte-
mológico. Bolivia: clacso, pp. 19-30.  

orealc/unesco (2017). Conocimiento Indígena y Políticas Educativas en América 
Latina. Santiago: unesco.

Pérez Luna, Enrique, Norys Alfonzo Moya y Antonio Curcu Colón (2013). Trans-
disciplinariedad y educación. Educere, 17 (56), 15-26.

Quintriqueo Millán, Segundo y Héctor Torres Cuevas (2012). Distancia entre el 
conocimiento mapuche y el conocimiento escolar en contexto mapuche. Revis-
ta Electrónica de Investigación Educativa, 14(1), 16-33.

	 Smith, Linda Tuhiwai (2002). Decolonizing Methodologies. Research and Indige-
nous Peoples. Auckland: Zed Books.

Spivak, Gayatri (1988). Can the subaltern speak? En C. Nelson and L. Grossberg 
(eds.), Marxism and the Interpretation of Culture. Basingstoke: Macmillan Edu-
cation, pp. 271-313. 

Urrieta, Luis Jr. (2013). Familia and Comunidad-Based Saberes: Learning in an 
Indigenous Heritage Community. Anthropology & Education Quarterly, 44 (3), 
320–335.

Universidad Veracruzana Intercultural (uvi) (s.f.) Criterios para la investigación 
vinculada para la gestión intercultural en la Universidad Veracruzana Intercultural. 
www.uv.mx/uvi/criterios-de-investigacion-vinculada-para-la-gestion/

R. G. Mendoza Z.,  G. Dietz. ,  L.  S.  Mateos C. / Revista de la Educación Superior 48 (192) (2019) 93-117


